
      

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

D 

 

 

 

Date de la soutenance : Lundi 25 Mars 2013 

  

UNIVERSITE D’ANTANANARIVO 

FACULTE DES LETTRES ET DES SCIENCES HUMAINES 

DEPARTEMENT D’ETUDES CULTURELLES 

U.F.R. ANTHROPOLOGIE CULTURELLE ET SOCIALE 

MEMOIRE DE FIN D’ETUDES POUR L’OBTENTION DU DIPLOME DE MAITRISE EN 

ANTHROPOLOGIE CULTURELLE ET SOCIALE 

Soutenu par : 

Mr RANDRIA ARSON Hajanirina Paulin 

MEMBRES DU JURY 

Président :  Monsieur RAFOLO ANDRIANAIVOARIVONY, Professeur  

Juge :   Monsieur ANDRIAMANALINA Daniel Jules, Maître de Conférences  

Rapporteur :  Monsieur RAMAMBAZAFY RALAINONY Jacques, Professeur Titulaire  

 

 

 

Thème  

LA MEDECINE TRADITIONNELLE BETSILEO :  

Rite de guérison, rite de protection et transmission des 

connaissances, cas de Manandriana  



 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

3 
 

 

 

 

 

 

 

LA MEDECINE TRADITIONNELEL BETSILEO : 

RITE DE GUERISON, RITE DE PROTECTION 

ET TRANSMISSION DES CONNAISSANCES, 

CAS DE MANANDRIANA  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

4 
 

SOMMAIRE 

 

GLOSSAIRE ....................................................................................................................... 8 

REMERCIEMENTS ........................................................................................................ 10 

INTRODUCTION ............................................................................................................ 11 

 

PREMIERE PARTIE : REFLEXION THEORIQUE SUR LA MEDECINE 

TRADITIONNELLE ....................................................................................................... 15 

CHAPITRE I : La conception générale de la maladie .................................................. 18 

CHAPITRE II : Les éléments surnaturels et les conceptions religieuses de la 

médecine ............................................................................................................................ 30 

CHAPITRE III : La théorie fonctionnaliste et la culture ............................................. 42 

 

DEUXIEME PARTIE : BETSILEO DU MANANDRIANA : MYTHES, 

CROYANCES ET COUTUMES .................................................................................... 46 

CHAPITRE IV : Historique du lieu de recherche ........................................................ 47 

CHAPITRE V : L’organisation de la vie en général chez les Betsileo ........................ 63 

CHAPITRE VI : La médecine traditionnelle Betsileo .................................................. 75 

 

TROISIEME PARTIE : ANALYSES ET THEORISATION SUR LA MEDECINE 

TRADITIONNELLE ....................................................................................................... 83 

CHAPITRE VII : Le rituel de Fanandratana ............................................................... 84 

CHAPITRE VIII : Le rituel de protection ..................................................................... 93 

CHAPITRE IX : Le rituel de guérison ........................................................................... 99 

CONCLUSION ............................................................................................................... 115 

BIBLIOGRAPHIE ......................................................................................................... 119 

 

ANNEXE ......................................................................................................................... 130 

 

 

 

 



 
 

5 
 

FAMINTINANA 

Ny zava-maniry, ny vokatra azo avy amin’ny biby no nentina nitsabo fahiny. Ankehitriny 

misy fomba fitsaboana roa no entina mitsabo ny marary: ny fitsaboana nentim-paharazana 

ary ny fitsaboana tandrefana; mila fanampy ireo fitsaboana ireo satria samy manana ny 

fahalemeny, ohatra ny Artémésia izay efa nampiasain’ny Sinoa efa an-taonany maro niadina 

tamin’ny tazo moka dia tsy hitan’ny tandrefana raha tsy tany amin’ny taona valopolo, 

midika izany fa mila mifampianatra izy roa ireo. Ary mbola betsaka ny zavatra tsy fantatra 

sy manjavozavo indrindra amin’ny fitsaboana nentim-paharazana.  

Ny vatana, toerana ipetrahan’ny aretina no anisan’ny fototra indrindra amin’ny 

fitsaboana nentim-paharazana, mety avy amin’ny fanafaizana avy amin’Andriamanitra na 

ny Razana, famosaviana, ny tromba ary ny toe –trandro ny aretina. Ny Mpitaiza, ny Taiza, 

ny mpamosavy , ny mpaniraka ary ny fianakaviana no mameno ny sehatra sosialy eto. Na 

izany aza dia hita taratra ihany koa ny lafiny ekonomika noho ny fisian’ny takalo ary varotra. 

Ny firenena tsirairay dia samy manana ny mampiavaka azy ara-kolotsaina, anisany izany ny 

fitsaboana ary entina mampiavaka firenenena na foko iray mihintsy izany ra tsy hilaza afatsy 

ny Sinoa izay loharano ny Acupuncuture na Tsindrona volamena.  Ny fombafomba ao 

anatin’ny fitsaboana nentim-paharazana dia mety endrika na fihetsika ety ivelany fotsiny 

ihany ary mety azo lazaina ihany koa fa tena mandaitra noho ny fahaizana mampiasa ireo 

hazo manasitrana.  

Raha ny antony ilana ny fitsaboana kosa dia entina hiarovana ny fomba sy itehirizana 

ny fomba nentin-drazàna, entina iavahana amin’ny foko faha na vondron’olona ary entina 

ahazoana sy ahafahana manana toerana eo amin’ny lafiny politika, na vola ary ho mpitarika 

amin’ny lafiny finoana indrindra ho an’ireo izay mampiasa, raha jerena ny lafiny 

antropolojika “fonctionnaliste” izay avy amin’ilay mpandinika Bronislaw Malinowski.  

 

 

 

 

 

 



 
 

6 
 

RESUME 

 

epuis longtemps, l’homme se soigne à partir des plantes et des matières animales. 

Actuellement deux médecines coexistent et s’interpénètrent dans ses savoirs : la médecine 

traditionnelle et la médecine moderne ; l’Artémésia un des composants principaux pour 

lutter contre le paludisme n’a été découvert que dans les années 80 par les Européens alors 

que les Chinois l’on déjà utilisé depuis longtemps. Ainsi les deux médecines ont encore 

beaucoup à apprendre l’une de l’autre. Même si la médecine moderne connaît une croissance 

énorme en matière de développement, il n’en est pas pour la médecine traditionnelle, 

puisqu’il y a encore des zones d’ombres et des points à éclaircir surtout en ce qui concerne 

les pratiques traditionnelles.  

Chaque pays à son lot de culture, la médecine en fait partie intégrante, ainsi elle fait 

partie intégrante de l’identité d’une ethnie ou d’un groupe donné comme l’acupuncture 

attribué aux Chinois. Cette médecine est à la fois symbolique du fait de ses pratiques et 

rituels et aussi empirique de par la connaissance de la valeur et l’usage des plantes 

médicinales. La médecine traditionnelle s’intéresse au corps humain comme support 

physique de la maladie, la maladie généralement causée par des sanctions divines ou 

ancestrales, sorcellerie, l’état de possession ou encore l’influence du climat. Pour autant, 

l’aspect social se manifeste aussi dans les relations entre les différents acteurs de cette 

médecine : le Mpitaiza, le Taiza, le Commanditaire, le sorcier ou sorcière et la famille. Et 

aussi une médecine qui présente des caractères économiques, puisqu’elle est assimilée à un 

service quelconque validé par des échanges économiques.  Dans une perspective 

fonctionnaliste, une théorie fondée par l’Anthropologue Bronislaw Malinowski, nous 

pouvons dire que la médecine traditionnelle sert à pérenniser la tradition par les rites 

obligatoires que cela exige, elle sert aussi de moyen de s’identifié par rapport à un autre 

groupe ethnique et enfin pour ses utilisateurs un moyen d’accès aux pouvoirs politiques, 

économiques, et religieuses.   

 

Mots clés : état de possession, maladie, médecine traditionnelle, plantes médicinales, sacré, 

sorcellerie, symbolique, sanctions divines, identité, rite, rituel, pouvoir, politique, religion, 

syncrétique.    

D 



 
 

7 
 

SUMMARY 

For a long time, the man looks after himself starting from the plants and of the animal 

matters.  Currently two medicines coexist and interpenetrate in its knowledge’s:  traditional 

medicine and modern medicine; Artemisia one of the components principal to fight against 

malaria was discovered only in the Eighties whereas the Chinese one already used for a long 

time.  Thus, two medicines have to learn one still much from the other.  

 Even if modern medicine knows an enormous growth as regards development, it is 

not for traditional medicine, since there are still zones of shades and points to be cleared up 

especially with regard to the traditional practices. Traditional medicine is interested in the 

human body like physical support of the disease, the disease generally caused by divine or 

ancestral sanctions, sorcery, the state of possession or the influence of the climate.  For as 

much, the social aspect also appears in the relations between the various actors of this 

medicine:  Mpitaiza, Taiza, the sleeping partner, the wizard or witch and the family.  And, 

a medicine which presents characters economic, since it is comparable with an unspecified 

service validated by economic exchanges.  Each country with its batch of culture, medicine 

in fact integral part, thus it forms integral part of the identity of an ethnos group or a group 

given like acupuncture allotted to the Chinese.  This medicine is at the same time symbolic 

system of share its practices and ritual and but also empirical of share the knowledge of the 

value and the use of the medicinal plants.  

 From the functionalist point of view, a theory rested by the Anthropologist 

Bronislaw Malinowski, we can say that traditional medicine is used to perennialize the 

tradition of share the obligatory rites that that require, it is also used as means of identified 

compared to another ethnic group and finally for his users a means of access to the political 

powers, economic, and religious. 

  



 
 

8 
 

GLOSSAIRE  

 

A 

 

Ambara-paingotsa: acte de sorcellerie, (sorcelery act) 

Ankasy: acte de sorcellerie (sorcelery act) 

B Betsileo : ce qui se compte nombreux et invaincu 

F 

 

Fagnany (fanano), une sorte de serpent, qui ressemblant avec le “do” ou boa, dont 

l’extrémité de la queue se distingue par une forme d’ongle. Les princes Betsileo se 

transforment en fagnany lors de sa mort. 

H Hazomanga: bois bleu 

L 

 

Lolo : esprit, âme, on distingue en général deux types d’esprit 

Lolo fotsy : esprit des ancêtres, esprit des guérisseurs ou encore des rois 

Lolo mainty : esprit des Vazimba, esprit des sorciers, esprits des eaux 

M 

 

Masina : caractère d’une chose ou d’une personne qui peut donner une puissance ou une 

valeur (politique, religieuse), l’équivalent en français est sacré. Souvent les personnes de la 

catégorie des Andriana (catégorie nobles) sont considérées comme Masina, les guérisseurs 

ou les devins le sont aussi, les reliques royaux, les remèdes, et surtout la terre des ancêtres 

ou tanindrazana., chez la Malgaches on dit que les paroles des Andriana  sont  Masina  selon  

l’adage  « Masim-bava  ny Andriana », l’écrite de la bible, du coran sont aussi sacrées.  

(Sacred) 

Mpitaiza :  personne doté du sacré, il peut être  à  la  fois  devin,  astrologue  ou  encore  

guérisseur, nous pouvons dire qu’il cumule les fonctions. Dans son sens, son rôle est 

d’éduquer, conseiller « Taiza ». 

O 

 

Ombiasy : c’est celui qui fabrique des ody surtout protectrice, il peut être aussi devin. 

Omasimbe : équivalent de Mpitaiza, mais il est plus sacré. 

T 

 

Tany ravo : terre blanche 

Taiza : personne qui bénéficie des services du Mpitaiza 

 



 
 

9 
 

LISTES DES ILLUSTRATIONS  

Illustration n° 1: Mohara ou amulette Protectrice ........................................................................... 32 

Illustration n° 2: Maison traditionnelle chez les Betsileo du Manandriana ..................................... 62 

Illustration n° 3: Parc à bœufs ......................................................................................................... 68 

Illustration n° 4: Armoire sacrée ..................................................................................................... 70 

Illustration n° 5: Disposition du couché chez les Betsileo .............................................................. 71 

Illustration n° 6: La maison d'un Mpitaiza à Aniso (Manandriana) ................................................ 73 

Illustration n° 7: Montagne d’ Andrianjanajahary :lieu de fanandratana des futur Mpitaiza  ou 

Omàsimbe ....................................................................................................................................... 90 

Illustration n° 8: Les principaux ustensiles utilisés par le Mpitaiza .............................................. 101 

Illustration n° 9: Photo du guérisseur traditionnel Omàsimbe ou Mpitaiza à Aniso (Manandriana)

 ....................................................................................................................................................... 103 

LISTE DES SCHEMAS  

Schéma n° 1: Cercle des relations de Fihavanana  par Paul OTTINO ............................................ 64 

Schéma n° 2: Organisation de l’espace extérieur cas du village d’Aniso ....................................... 67 

Schéma n° 3: Plan simplifier d’une maison Betsileo dans la région d’Amorin’i Mania................. 72 

Schéma n° 4: La relation entre les différents acteurs de la médecine traditionnelle ....................... 78 

Schéma n° 5: Schéma du passage du possédé initié au rang de Mpitaiza dans le rituel du 

fanandratana dans le Manandriana .................................................................................................. 91 

Schéma n° 6: Synthèse schématique du rituel de protection ........................................................... 97 

Schéma n° 7: Règle de transmission des connaissances médicinales chez les Betsileo du 

Manandriana .................................................................................................................................. 105 

Schéma n° 8: Schéma de la relation entre le monde visible/invisible et microcosme/macrocosme 

chez les sakalava du Nord par le R. P.Robert Dzaovelo Jao ......................................................... 109 

Schéma n° 9: Théorisation de la médecine traditionnelle dans une perspective fonctionnaliste .. 114 

 

 

  

file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35430776
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35430777
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35430778
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35430779
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35430780
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35430781
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527615
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527616
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527617
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527618
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527619
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527619
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527620
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527621
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527621
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527622
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527622
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527623


 
 

10 
 

REMERCIEMENTS  

 

Je tiens à remercier toutes les personnes qui ont contribués à la réalisation de ce travail de 

recherche : 

- Le Doyen de la Faculté des Lettres et Sciences Humaines ; 

- Le Chef de Département d’Etudes Culturelles, Madame RANDRIAMAMPITA 

Nicole, Maître de Conférence en Linguistique, enseignant chercheur ; 

- Le chef de Filière de l’Anthropologie Culturelle et Sociale, Madame 

RAZAFINDRALAMBO Lolona Nathalie, Docteur en Anthropologie, enseignant 

chercheur ; 

- Le président de cette séance, Monsieur RAFOLO ANDRIANAIVOARIVONY, 

Professeur ; 

- Le Juge, Monsieur ANDRIAMANALINA Daniel Jules, Maître de Conférences ; 

- Le Professeur RAMAMBAZAFY RALAINONY Jacques, Professeur titulaire et 

directeur de ce mémoire ; 

- Les informateurs ;  

- Les membres de ma famille ; 

- Les étudiant(e)s de ma promotion et mes ami(e)s ;  

- Et toutes les personnes qui ont contribué de près ou de loin à la réalisation de ce 

travail.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

11 
 

INTRODUCTION 

 

Depuis longtemps, l’homme se soigne à partir des matières végétaux et 

animaux, la médecine moderne ainsi que la médecine traditionnelle ont beaucoup à 

apprendre l’une de l’autre, puisque l’un et l’autre se puise en matière de médicament en vue 

promouvoir la santé. 

La santé est au cœur de la préoccupation de l’homme, que ce soit sur le plan 

physique que psychique (mentale), puisqu’elle est le garant de l’harmonie au niveau de la 

famille et au niveau de la communauté. Sans la santé, une personne ne peut accomplir ses 

tâches habituelles ainsi que ses devoirs envers sa famille ou sa communauté. 

Nombreux sont les méthodes utilisés pour maintenir le corps en forme : allant 

du simple rituel symbolique au rite thérapeutique par l’usage des plantes médicinales ou 

encore par l’usage des médicaments.  

Les acteurs de ces rites varient selon leur cadre de référence. Pour la 

médecine traditionnelle ce sont des guérisseurs, tandis que pour la médecine moderne (euro-

américaine) c’est le médecin. Ces guérisseurs ou encore ces chamanes (folklorique) résout 

les problèmes de santé mentale ou malade de l’esprit ; ils disposent des connaissances 

empiriques soit par héritage venant de leur ancêtre soit par le biais de l’apprentissage 

(initiation et approfondissement au cours de la jeunesse).  Les médecins, qui se sont formés 

dans des institutions pendant des années, et des expérimentations dans des laboratoires. Ces 

deux formes de médecine existent et coexistent à Madagascar.  

L’adage commun des Malgaches : « ny fahasalamana no voalohan-

karena », littéralement signifie que la première richesse c’est la santé, cela sous-entend que 

c’est une première préoccupation dans la vie des Malgaches.  

L’Anthropologie s’est aussi intéressée à la médecine pour faire des 

comparaisons entre les différentes manières d’agir sur la santé du corps de l’homme, cela 

en se fondant sur les sens de la maladie, une approche à la fois évolutionniste et 

fonctionnaliste.  

Nombreux sont les auteurs qui ont traité la thématique de la médecine 

traditionnelle, que ce soient les écoles Américaines que ce soient les écoles françaises, ils 

ont chacun leur propre approche. L’Anthropologie médicale pour les écoles Américains ou 

de l’Anthropologie de la maladie pour l’Anthropologue Marc Augé, c’est un champ assez 

vaste, qui va de la pratique de santé, des itinéraires thérapeutiques, et tous ce qui concernent 

les manières de guérir les malades, selon chaque société. Les chinois ont l’acuponcture, les 



 
 

12 
 

indiens ont le chamanisme, et les Malgaches ont aussi leur spécialiste du traitement de la 

maladie sans qu’il y ait une dénomination parfaite. Les opinions et les arguments sur la 

médecine traditionnelle sont à la fois divergents et complémentaires dans la mesure où elle 

permet aussi de faire une comparaison entre les différents types de médecine, qui écarte le 

relativisme culturel. Dans ce travail nous espérons apporter de nouveau point de vue de la 

médecine traditionnelle Malgache, en considérant son passé historique.  

Les Malgaches sont composés de douze groupes de parentés, qui sont le fruit 

d’une migration des plusieurs peuples : Africains, Arabes, Indonésiens. Malgré leur nombre, 

il se comprenne, et les pratiques traditionnelles sont les même. Malgré cela, les origines 

effectives ne sont pas encore tout à fait au point et de nouvelles hypothèses sont en cours de 

construction, le débat est ainsi toujours en cours. 

Ce peuple croit en un seul Dieu unique, et dans son passé adorait des « ody », leur ancêtre 

commun sont les « Vazimba ». Dans leur vie quotidienne on assiste à des personnages qui 

ont un rôle important dans la vie sociale et politique de la communauté, ils sont souvent 

reconnus et respecté, ceux sont les sages ou « olon-kendry » qui sont doués d’une certaine 

pratique comme la médecine.  

La médecine qui est le principal objet d’étude de ce mémoire, puisqu’elle est toujours 

présente malgré l’évolution de la médecine euro-américaine.  

Notre recherche s’est déroulée pendant les circonstances de crises politiques à Madagascar, 

du par un coup d’état en 2009 et qui perdure jusqu’à ce jour. Le lieu de notre recherche était 

dans la région Sud de Madagascar, plus précisément dans la région « d’Amoron’i Mania ». 

Et cela nous a conduit à nous orienter notre thématique qui est : la médecine traditionnelle 

Betsileo : Transmission des connaissances, rites de guérisons, rites de protections, cas 

des Betsileo du Manandriana.  

Motif du choix de terrain  

La première raison de notre terrain de recherche est le manque de document sur cette 

pratique traditionnelle dans l’ancien royaume de « Manandriana » et qui a été toujours 

associé au royaume Merina du fait de son accession ; la deuxième raison, est de fournir une 

base de réflexion sur un terrain qui été délaissé par la recherche à part quelque auteurs 

comme : RAJAONARIMANANA et Dubois.  

 



 
 

13 
 

Problématique de la recherche  

 

Ce qui amène à poser plusieurs questions qui vont constituer notre problématique : 

comment fonctionne le système médicale traditionnelle « Betsileo » ? Ainsi, les objectifs 

que nous nous sommes fixés sont les suivants :  

 Objectif général  

Comprendre le système de santé traditionnelle dans toutes ses dimensions  

  Objectifs spécifiques  

Donner une documentation et une information sur les pratiques médicinales, 

apporter de nouveaux points de vue sur la médecine traditionnelle et enfin de fournir un 

nouveau cadre théorique pour ce genre de système traditionnel.  

Hypothèses de travail   

La médecine traditionnelle est complexe, ce n’est pas qu’une relation entre le 

guérisseur et le malade par la liaison maladie, c’est aussi une relation économique.   

Ce qui nous vient à l’esprit quand nous parlons de la médecine traditionnelle, 

sont souvent les actes de divinations, les actes de sorcelleries, les actes des guérisseurs et 

les plantes qu’ils utilisent et bien sur les « ody » ou charmes en français. Le problème est 

que la médecine traditionnelle ne se limite pas à faire une classification des maladies, des 

« ody »ou des médicaments utilisés, c’est aussi une relation de personne à une autre 

personne, dont nous pouvons dire que c’est une relation sociale comme le médecin et le 

malade, une relation cultuelle comme dans la religion et enfin une relation économique. De 

cela nous pouvons dire que les enjeux sont énormes et vaste, elle ne se limite plus au champ 

de l’Anthropologie médicale, mais aussi du social, du religieux et enfin la plus importante 

économique du fait qu’il a aussi échangé (existence des flux et de biens) dans ce type de 

système traditionnel.   

L’autre hypothèse de travail qui serait intéressant, c’est la façon dont les 

malgaches pensent, c'est-à-dire que le raisonnement des Malgaches est bipolaire, ainsi la 

religion peut avoir deux facettes comme la médecine, et qui d’une manière ou d’une autre, 

la relation entre le religieux et la tradition sont toujours ensemble et inséparable.   

La dernière hypothèse pour essayer de répondre à notre problématique est que 

la médecine n’existe que par le rituel, c'est-à-dire que la médecine traditionnelle ne peut 

s’affirmer, ni naître ni se développer que par les différents rites qui existent.   



 
 

14 
 

Le caractère de la médecine traditionnelle est souvent magico religieux, dont les 

connaissances sont transmises de père en fils, soit par apprentissage soit par état de 

possession et enfin les relations entre le patient et le guérisseur est complexe, la nature des 

relations est variable : religieuse, sociale, et économique.  

Méthodologie   

En ce qui concerne la méthodologie, nous avons utilisés l’observation directe au 

sein d’un village « Aniso » du guérisseur pendant un mois et des entretiens auprès du 

guérisseur traditionnel. Et ensuite nous avons aussi fait des enquêtes sur les personnes 

malades qui fréquentent cette médecine traditionnelle et par la suite nous avons effectué la 

même démarche chez quelque guérisseur traditionnelle en guise de comparaison. Les 

entretiens réalisés étaient libres. Dans cette partie introductive, nous avons pu circonscrire 

notre terrain et tenant compte des facteurs historiques, sociaux et politiques du lieu de 

recherche, par la suite nous allons débattre sur les réflexions théoriques.  

 



 
 

15 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PREMIERE PARTIE : REFLEXION THEORIQUE SUR LA 

MEDECINE TRADITIONNELLE 
  



 
 

16 
 

Le contexte mondial  

 

Dans chaque continent, dans chaque pays, deux types de médecines coexistent côte 

à côte : la première, une médecine traditionnelle locale qui va dans le sens du respect de la 

tradition et la deuxième une médecine moderne ou encore médecine occidental, qui va dans 

le sens de la modernité c'est-à-dire mondialisation (large diffusion) et la standardisation.  

Ces deux médecines sont à la fois divergentes, dans la mesure où leur pratique se réfère à 

des cadres théoriques différents, et complémentaires dans le sens où les moyens utilisés se 

recoupent, c'est-à-dire que l’un et l’autre se servent des moyens utilisés par l’un et l’autre. 

Suivant cette perspective évolutionniste de la médecine, certains pays ont pu 

répandre leur pratique, ainsi, elle fait partie intégrante même de l’identité de la personne, 

c’est le cas par exemple de l’acupuncture des chinois.   

Au cœur de ce débat sur la médecine se trouve la maladie/santé, qui sous-entend 

souvent le bien-être physique, ainsi tous les moyens sont bons pour avoir la santé, et les 

pratiques sont très variées.   

Actuellement, le phénomène qui est surtout en vogue ou à la mode, ce sont les 

centres de bien être, les boutiques de santé vertes et les centres de soins traditionnels. Autres 

phénomènes importantes l’émergence de nouveau société industrielle qui fabrique des 

compléments alimentaires qui visent aussi la santé, comme le géant TIENS (chinois) ou 

encore FOREVER (groupe Américain) qui se trouvent dans plusieurs pays, comme le cas 

de Madagascar actuellement. Ce qui nous amène ensuite à parler du contexte de Madagascar 

qui est notre terrain de recherche.   

Le contexte national  

 

Madagascar n’échappe pas à cette règle, elle a sa propre médecine. Elle était apparue, et 

s’est affirmé pendant l’époque des royaumes par l’intermédiaire des personnages sacrés de 

ce temps et qui ont su encore garder leur place aujourd’hui. Madagascar qui est composé de 

plusieurs groupes (12 groupes) les nomes différemment mais l’essentiel à retenir ici, c’est 

que ce sont des personnages très respectés dans leur milieu et dans leur communauté.  Les 

pratiques sont nombreuses :  les massages, les bains de vapeurs, les décoctions, …tout une 

panoplie de procédé pour éradiquer le mal chez une personne, et à cela s’ajoute la pratique 



 
 

17 
 

de la divination ou art divinatoire. Beaucoup d’auteurs ont travaillé dans ce sens, surtout 

concernant les « ody » et « fanafody » qui font partie intégrante du puzzle qui constitue cette 

médecine populaire ou médecine traditionnelle.   

Bref la conception de la médecine traditionnelle varie selon les pays, elles peuvent être 

divergentes, mais dans cette divergence, nous pouvons dire qu’elle converge ensemble et se 

coupe dans certains cas, puisque le but de la médecine traditionnelle est de guérir le malade 

par ses procédés si différents soient elles.  

 La médecine, telle qu’elle soit, parallèle, douce, traditionnelle, moderne, vise à établir la 

santé de la personne. L’élément principal composant de cette médecine, au centre du débat 

dans l’Anthropologie médicale ou de la maladie est : la maladie.   

La perception de cette maladie est très variée. Les auteurs contemporains voient dans la 

maladie comme un moyen de contrôle social dans les sociétés primitives ou traditionnelles. 

D’autres estiment que la maladie est avant tout biologique surtout ceux des écoles ethno 

psychiatriques, c’est-à-dire ceux qui travaillent sur le psyché de la personne. Les opinions 

et les théories sont à la fois divergentes et complémentaires, ce qui nous amène à voir au 

fond de ce problème.   

Les auteurs que nous avons choisis pour nous aider dans ce travail sont : Jean Benoist, à la 

fois Anthropologue et Médecin, et François LAPLANTINE qui est à la fois ethnologue et 

psychiatre, sans pour autant nier les apports d’Arckechnet (Anthropologue Anglais), Marc 

Augé, mais aussi Marcel MAUSS (sur la magie). Par ailleurs, d’autres auteurs ont été pris, 

pour voir d’autre horizon de pensée, comme RAINIHIFINA Jessé, ou encore Pierre 

COPPO.   

L’intérêt de voir ces auteurs réside dans le fait que le champ de l’Anthropologie est assez 

vaste, et nous allons essayer de synthétiser les documents que nous disposons, et nous allons 

les mettre dans leur contexte originel, mais surtout pour enrichir nos références, par exemple 

la médecine créole touche à la fois les Indes, la Chine, les Musulmans, les Malgaches ainsi 

que les Européens. 

Bref, dans cette première partie du travail, nous allons essayer de réaliser une approche 

comparative des différentes théories à notre disposition selon leur contexte. Les travaux de 

recherches ont été réalisé : en France, dans l’ile de la Réunion et à Madagascar.    



 
 

18 
 

CHAPITRE I : La conception générale de la maladie 

 

Dans l’étude de la médecine traditionnelle, il est nécessaire de passer par la maladie, 

seul ce passage peut donner la dimension sociale ainsi que la manière dont pense une société 

donnée de la maladie, cela constitue l’armature intellectuel. Les propos de Marc AUGE sont 

rapportés par Sylvie FAINZANG, dans un article, sur la maladie : « la maladie, un objet 

pour l’anthropologie sociale ». Il y a deux types d’orientation dans la démarche pour 

comprendre la maladie : le premier l’orientation fonctionnaliste (Hallowell, Erwin 

Ackernecht, Turner) et l’orientation cognitiviste dont le précurseur est Evans-Pritchard. 

L’orientation fonctionnaliste   a pour but de voir la fonction sociale des représentations de 

la maladie dans les sociétés étudiées tandis que l’orientation cognitiviste vise à identifier les 

catégories forgées par ces cultures pour comprendre l’expérience de la maladie.   

La maladie est au cœur de cette discussion théorique. La définition, la conception de 

la maladie varie selon les sociétés, disons simplement les sociétés traditionnelles et sociétés 

modernes.  

Nous entendons par société traditionnelle, les sociétés qui perpétuent encore des pratiques 

héritées de leurs ancêtres, et la société moderne qui est la société industrialisée, qui se réfère 

surtout aux pays Euro Américaine.  

Mais en générale, chaque pays dispose de son lot de tradition encore respecté aujourd’hui.  

En ce qui concerne la maladie, nous allons prendre des références à ces deux types de 

sociétés : le cas de la France et le cas de le l’Ile de la Réunion, le cas de Madagascar et 

quelques exemples de l’Afrique.   

La maladie est souvent associée à un déséquilibre, un trouble social ou d’humeur 

pour les sociétés traditionnelles et pour les sociétés modernes, c’est un phénomène 

biologique. Dans ce prochain paragraphe nous allons essayer de développer le plus possible 

selon les affirmations de quelques auteurs déjà mentionnés plus haut, et nous les placerons 

dans leur cadre ou dans leur contexte originel.   

L’intérêt pour nous de voir toutes ces sociétés, c’est dans une perspective de généralisation 

mais aussi pour pouvoir enrichir notre cadre théorique.   

 

 



 
 

19 
 

 Section I : Les origines de la maladie  

 

 Une étude réalisée en France par François LAPLANTINE, et P.L. RABAYERON 

mérite d’avoir une attention particulière. L’approche qui a été choisi est l’approche 

comparative dans le domaine de l’Anthropologie sociale.  Dans le livre, les médecines 

parallèles, ils ont réalisé une comparaison très intéressante des deux systèmes de santé. Mais 

tout d’abord, comment ils définissent la maladie.   

 La maladie est un corps qui a pénétré par effraction chez l’homme (agent exogène) 

pour la médecine moderne, tandis que pour la médecine parallèle ou traditionnelle, elle est 

innée, déjà à l’intérieur de l’homme (agent endogène).  Une remarque important en ce qui 

concerne la médecine parallèle, quand les auteurs l’utilisent ils se réfèrent à ses pratiques 

traditionnelles ou encore à ces médecins qui utilisent des moyens de guérisons autres que la 

médecine moderne, c'est-à-dire l’usage de l’acupuncture, l’usage de la phytothérapie, etc.….   

Bref, pour le premier, la maladie est provoquée par un agent extérieur du corps, 

tandis que l’autre conception traditionnelle, a défini comme fait partie intégrante de la 

composition du corps elle-même, mais elle se manifeste qu’en cas de déséquilibre. Ils 

entendent, la relation entre le froid/chaud, humide/sec, les chinois le résume tout simplement 

par le Ying-Yiang. La guérison n’est donc qu’une question de rééquilibre du corps.  

Pour cette deuxième conception, nous approchons plus de la société traditionnelle 

qui est celui de la recherche effectué par Jean Benoist dans l’île de La Réunion.  

La société réunionnaise ou créole est le fruit d’un métissage de nombreux peuples, 

par une vague de migration sur l’île. Les premiers étaient les français, vient ensuite les 

Malgaches et les Africains qui étaient des esclaves, puis ensuite les indiens, les chinois. Ces 

différents peuples d’origines ethniques différents se sont vus assigné à des positions 

économiques et sociales différentes, et leur héritage respectif ont abouti à un système 

médical traditionnel complexe. Ainsi nous avons quatre sources d’héritages qui a abouti à 

cette médecine créole : médecine musulmane (indienne), médecine Malgache, Chinois et 

Européen.   

Entrons maintenant dans la conception de la maladie pour chaque peuple. Pour la 

tradition indienne de la réunion, les indiens d’origines surtout tamoules, conçoivent la 



 
 

20 
 

maladie comme le résultat d’une influence surnaturelle1 (esprits ou divinités) même dans 

les cas les plus banales. Pour la tradition Malgache, elle est surtout le fruit du non-respect 

des devoirs envers les ancêtres, l’affirmation suivant le confirme : « l’oubli des cérémonies 

en leur honneur, le non-respect de leur religion et des divinités auxquels ils ont été liés sont 

parmi les facteurs les plus fréquemment évoqués en cas de malheur à répétition, la maladie 

ou les accidents traduisant les réclamations des ancêtres envers leurs descendant infidèles 

et leur châtiment 2».  

Pour la tradition Chinoise3, la maladie n’est qu’une question de régulation et 

d’équilibre, entre le bien et le mal, la maladie n’est que le résultat de cette déséquilibre, le 

moyen principale pour combattre déséquilibre est le port du Ying-Yang. Pour les 

musulmans, les esprits du monde surnaturel comme : les djinns4 qui sont bénéfique dans 

certaines conditions, et l’autre de djinn na’npak impur, sont les sources de la maladie. La 

maladie peut être due à la présence d'un esprit, un djinn qui s'est saisi du malade. Le djinn 

est un être surnaturel créé bien avant l'homme ; il peut être bon, pur, le djinn pak, et, même 

s'il vient sur quelqu'un, ce ne sera que pour lui faire du bien. Bien qui va parfois trop loin : 

un djinn pak qui s'est saisi d'une jeune fille peut la protéger si bien qu'il écarte tous les 

prétendants, et on se voit contraint à l'expulser si on souhaite qu'elle puisse se marier. Plus 

dangereux, car il fait le mal, le djinn na'npak, impur, doit toujours être chassé. 

En résumé, la maladie peut être le résultat d’une sanction divine, d’une pénétration 

d’un esprit, ou encore due au manque de respect des traditions pour les sociétés 

traditionnelles (le manquement au devoir envers les ancêtres) tandis que c’est un évènement 

biologique pur pour les sociétés modernes.  

Nous sous entendons par les propos des auteurs que la médecine traditionnelle ignore 

ces phénomènes biologiques, et les guérisseurs ont en conscient par les différentes 

observations et même par la pratique des incisions, ainsi ces médecins traditionnels ne sont 

pas complètement ignorant, même s’il existe en parallèle des charlatans.  

En guise de résumé, nous allons retenir deux définitions de l’auteur Jean Benoist 

dont le titre est : Sur la contribution des sciences humaines à l’explication médicale.  

 
1  Jean BENOIST, Anthropologie médicale en société créole, page 54,1993 
2 Idem, page 37 
3 Idem, page 66 - 67 
4 Idem, page 62 



 
 

21 
 

En premier lieu : « Une maladie est un état, c'est-à-dire la maladie d'un corps.  Une 

maladie vétérinaire. Celle dont tout vertébré peut être affectée, qui se traduit par une 

infection, une tumeur, un dérèglement hormonal ou la déviation d'une réaction biochimique, 

par exemple.  Maladie dont les mécanismes, les causes, les conséquences connus ou non de 

la médecine scientifique, relèvent d'elle, car le corps de l’homme est celui d'un vertébré, son 

cerveau est celui d'un vertébré et, à moins d'en tenir pour une conception dualiste, il n'est 

pas de maladie qui ne soit maladie du corps. » En second lieu : « (…) Une maladie est aussi 

une représentation.  Un mal vécu, un donné pour la perception, pour l'interprétation, pour 

l'imaginaire, un donné qui s'insère dans un apprentissage culturel et que le malade tente de 

rendre cohérent avec le reste de sa vie, même si cela n'aboutit qu'à nommer son mal. Un 

donné que le malade n'isole pas, qui peut être le noyau moteur de cette représentation, ou 

simplement son amorce, voire la localisation où celle-ci se porte lorsque l’état n'est pas 

initialement situé dans le corps du malade mais dans son environnement social ». 

Pour les auteurs qui ont travaillé sur le terrain Malgache, comme Philippe Beaujard, 

les devins guérisseurs ont une approche religieuse de la maladie, qui s’allie à des 

observations sur les effets thérapeutiques des remède5

. Selon toujours cet auteur, ils peuvent avoir plusieurs origines :  

• Sorts jetés ou « mosavy » ; 

• Envoutement par des bêtes esprits ; 

• Possession par des esprits des eaux « lolo », ondines) ; 

• Par les esprits des morts ; 

• La transgression des règles établis par le devin ou « mpanandro » ; 

• Transgression des règles de la communauté, ou transgression des tabous. 

Les charmes agissent en même temps, comme moyen de protection pour la personne contre 

les agents surnaturels et aussi contre les maladies que contracte la personne. Selon le cas les 

plantes médicinales peuvent être préparées sous les formes suivantes : 

• Décoction ; 

• Infusion ; 

• Tide ou écorce râpé ; 

 
5 Philippe BEAUJARD, « Plantes et médecine traditionnelle dans le Sud Est de Madagascar », Journal of 

Ethopharmacology,, page 169, 1988 



 
 

22 
 

• Feuilles froissées ; 

• Réduction en cendre ; 

• Flétrissement des feuilles.  

 

La position de l’auteur précédent sur l’origine de la maladie est la même pour 

DANDOUAU et Dr FONTOYNONT, d’après eux : « les maladies sont causés par les sorts 

jetés, ils peuvent être dû par la consommation de nourriture ensorcelé, ou par des objets 

placés ru la route qui a été touché par la personne et cela peut prendre la vie de la 

personne »6

Pour RAINIHIFINA Jessé, qui a travaillé sur le territoire du Betsileo (bien n’étant pas 

Anthropologue de formation) a une position chrétien, il offre un point de vue très 

intéressante : « Malalaka ny hevitry ny hoe  fitsaboana eto,  fa na marary nofo, na ny 

sahiran-tsaina, tsy mety velon-komana, na ny noheverina ho namosavian’ny sasany, na ny 

tsy  mahita  fanambinana  (…) sy  amin-janaka,  na  ny  fiarovana  amin’ny  loza,  na  izay  

heverina  ho fitandremam-pahasalamanana  rehetra. Ary dia samy misy  fanafody  atao  

avokoa ny  amin’izany »7. Littéralement nous  pouvons  dire  d’après  cette  affirmation :  

que  le  sens  de  fitsaboana    est  large, elle englobe  à  la  fois  les personnes qui se sentent 

en difficulté, qui sont en manque d’appétit, ou ceux qui sont victimes des actes de 

sorcellerie,  ou  encore  des  personnes  malchanceux,  et  qui  n’arrivent  pas  avoir  des  

enfants  ou  encore  des personnes  qui  cherchent  des moyens  de  protections  contre  les  

accidents  ou  les mauvais  sorts,  et  d’autres encore qui pratique la prévention. Et il ajoute 

que : « Ny iray amin’ireto no hany fitambaran’ny sasany aminy no fototra mahatonga ny 

aretina  araka  ny  filazan’ny  ombiasa mandrakariava:  mosavin’olona,  na  tahina,  na    

otafady,  na  fidihanina.  Saiky  ny mosavin’olona  no  filazany matetika  indrindra”8c'est-

à-dire  que  la  principale  source  de  la maladie  c’est  la sorcellerie.   

Dans une étude réalisée au niveau des groupes « Sakalava et Tsimihety », André 

DANDOUAU souligne que la maladie et la mort ne sont jamais choses naturelles. Elles 

proviennent toujours de manœuvre criminelle, dont un ennemi ou un sorcier s’est rendu 

 
6 Ody  et  fanafody  (Charmes  et  remèdes)  Extraits  du  Tantara  ny  Andriana,  traduits  par  Mme  DANDOUAU  et  

Dr. ONTOYNONT, BAM 1913, Vol XI, page 151   
7 RAINIHIFINA Jessé, LOVANTSAINA Boky faharoa, Fomba Betsileo. Page 147, année 1958 
8 Idem, page 158, année 1958 



 
 

23 
 

coupable, ou sont une manifestation de la colère des dieux et des ancêtres9. Pour Adolphe 

RAHAMEFY RAMAROLAHY, les maladies peuvent comme origine les « Vazimba » 

selon les traditions orales10 

Pour M.M. RAKOTOMALALA, les Merinas ont leur propre classification étiologique11 : 

▪ les maladies du corps  ou « aretim-batana » du aux déficiences organiques ; 

▪ les maladies héréditaires « aretina manaranaka »;  

▪ la perte du principal du corps ; 

▪ la sorcellerie ou « mosavy » et l’empoisonnement (dues aux effets des astres 

néfastes, la souillure rituelle, le « tsiny » ou blâme) ;  

 la punition des ancêtres  ou « ozon-drazana » ou malédiction des ancêtres ;  

 le « tsiny » ;   

 la possesion  ou « tromba » ;   

 et enfin  le destin divine « lahatr’Andriamanitra ».    

 

Pour les « Tanala » de « l’Ikongo », les maladies peuvent venir d’une punition divine, ou 

des ancêtres et des esprits12 le nom respect du rituel dévouer à Dieu qui a donné le riz13.  

Conclusion partielle 

En nous basant sur ces différentes références, les travaux effectués en France, à l’île de 

Réunion et enfin à Madagascar, nous pouvons dire que les maladies dans la société 

traditionnelle, peuvent avoir comme origines :  

▪ L’influence du climat ; 

▪ Des sanctions divines ou des ancêtres, dues au non-respect des 

interdits et le no accomplissement des devoirs (sacrifices, prières) ; 

▪ Possession des esprits, ou état de possession ; 

▪ Et enfin la sorcellerie.  

 

 
9  André DANDOUAU, Ody et Fanafody (Charmes et remèdes), Revue d’ethnographie et des traditions populaires, 

Pharmacopée Sakalava et Tsimihety. Page 01   
10  Adolphe RAHAMEFY, Sophie BLANCHY, Malanjaona RAKOTOMALALA, page 15, 1997 
11 Idem, page 132 
12 Philippe Beaujard, Mythe et société à Madagascar (Tanalà de l’Ikongo) : Le chasseur d’oiseaux et la princesse du ciel. 

Page 25, 1988 
13 Idem, page 69 



 
 

24 
 

Section II : Les conséquences de la maladie  

A. Désorganisation de la vie familiale et communautaire  

La maladie est tout d’abord, est un élément perturbateur, elle provoque surtout des 

sentiments de tristesses, on ne se réjouit pas d’être malade et du mal des autres sauf si on 

est l’instigateur ou encore le sorcier.  Elle provoque une mobilisation de la famille et même 

dans certain cas une communauté. Dans les cas d’état de possession, elle peut provoquer 

des états de possession collective (cf. Tomba, d’Henri Russillon).   

B. Conflits  

La maladie est source de désordre au niveau d’une communauté, les méfiances entre les 

voisins entre les villages peuvent s’installer en cas de maladie, et peuvent même aboutir à 

des affrontements, surtout en ce qui concerne les actes de sorcellerie. A l’époque des 

royaumes, le châtiment réservé pour les sorciers qui provoquent la maladie, est l’épreuve de 

l’ordalie ou « fisotroana tangena ». Si la personne survive après avoir bu le « tangena », il 

sera jugé comme innocent. 

C. La mort  

La mort peut survenir après une maladie. En général, elle n’est jamais prévisible, l’attitude 

commune envers la mort est la peur, mais aussi et surtout la tristesse. Les gens ne sont pas 

toujours morts de cause naturelles, la mort peut venir de la maladie, ou encore d’un accident 

quelconque, d’une mauvaise chance «ratsy vintana ». Il n’y a rarement de personne qui part 

vers le monde  invisible,  sans  souffrance  physique  ou  douleur  sur  le  corps,  et  dans  

certain  cas,  pour  les  morts inexpliqués, les malgaches pensent que c’est un acte de 

sorcellerie14. La mort a toujours une cause, la question la plus fréquent après avoir entendu 

la mort d’un proche c’est : de quoi est il mort, où qu’est ce qui a causé sa mort, si comme si 

la mort n’est jamais naturelle. Par ailleurs, les Malgaches ont une grande vénération de leurs 

ancêtres, cela par peur de la mort15.  

Section III : Les acteurs du système médical traditionnel  

A. Le soignant 

Dans la médecine moderne ou occidentale, elle est représentée par les médecins, et 

tout le personnel médical qui ont suivi des formations de plusieurs années. Dans le cadre 

de la médecine traditionnelle, le soignant varie selon le pays, par exemple en Amérique,  

 
14  Pour voir quelques textes sur la mort ainsi que les rites y afférent, conférez à Jean GURANT qui a rassemblé plusieurs 

textes, le livre s’intitule :  Les hommes et la mort : « Rites funéraires à  travers  le monde » ;  il a pu aussi publié dans  ce  

compilation  les  travaux de  Rajaoarimanana sur les rites funéraires chez les Betsileo du Manandriana.   
15  Jean François RABEDIMY, Essai sur l’idéologie de la mort à Madagascar, page 174, année 1976 



 
 

25 
 

chez  les  indiens,  le  guérisseur  s’appelle  chamane  comme  chez  les indiens  (Inde).  

Dans  d’autres  cas,  ce  personnage  peut  être  aussi  des  prêtres  qui  font  surtout  

usage  de l’exorcisme  ou  de  l’adorcisme ;  pour  Madagascar,  chez  les  Merina  et  les  

Betsileo,  le  guérisseur  s’appelle « Mpitaiza » ou encore Omasimbe  selon 

RAINIHIFINA  Jessé quand  il a  réalisé des  recherche chez  les Betsileo, littéralement 

celui qui éduque, en général,  le guérisseur cumul plusieurs  fonctions à  la  fois : devin 

astrologue (mpisikidy) et guérisseur.  Avant, la séparation des activités sur la médecine 

traditionnelle étaient évidente, par exemple,  il  y  a  les matrones,  en Malgache  rein-

jaza  pour  le  sexe  féminin  et  rain-jaza  celui  qui  réalise  des circoncisions. Le soignant 

actuel cumule les fonctions.    

B. Le médecin traditionnel 

1. Devin ou astrologue (Développer) 

A partir de  la divination  il peut savoir  les plantes à utiliser ainsi que la maladie  qui 

a atteint la personne.  

2. Guérisseur 

En général, il cumul des fonctions, c'est-à-dire qu’il est à la fois prêtre (exorciseur), 

devin-astrologue. Il fait des prescriptions à base de plantes médicinales et des interdits 

alimentaires.  

3. Le Mpitaiza 

Il est celui qui s’occupe de ce qui est de l’ordre de l’économie, c'est-à-dire qui conseil 

son client « Taiza » pour bien gérer son argent, ses biens, et aide aussi à ce dernier à 

s’enrichir. Il pratique la divination pour prendre ses décisions, et prescrives aussi des 

charmes ou des ody protectrices.  

4. Le prêtre  

Il utilise l’exorcisme et l’adorcisme, par l’intermédiaire de la prière.  (Mouvement 

charismatique chez les catholiques). D’autres prêtres chez les créoles font appel aux ancêtres 

et à des divinités.  

C. Le médecin moderne  

C’est celui qui a fait des études de plusieurs années, basés sur les expériences et une 

observation en profondeur du corps de la personne ainsi que les agents exogènes qui ont 

provoqué la maladie.  Il représente la pensée occidentalo-américaine.   



 
 

26 
 

D. Le soigné  

Le soigné ou le malade, est au centre du cercle, il est le lieu de manifestation de la maladie, 

dont l’interprétation peut varier : du social au culturel, du culturel à la psychologie.   

1. Le possédé  

Le possédé est une personne qui est pénétré par des esprits, qui peuvent être de deux sortes 

:  bonne et mauvaise. Il a deux autres catégories à mentionner, c’est celui des types : venant 

des ancêtres, c'est-à-dire que le vivant est possédé par ses propres ancêtres, ou encore par 

des divinités ou déesses. 

2. Le malade du corps physique  

Personne qui manifeste des signes extérieurs ou de douleurs physiques, ces maux sont en 

général localisés :  luxation, torsion, coupure, blessure.  Les origines peuvent être : la mal    

chance, non-respect d’interdit ou de tabou, sanction des ancêtres, ou malédictions, ou encore 

un acte de sorcellerie.   

3. Le malade mentale  

C’est tout d’abord un vocabulaire très utilisé par les européens, elle désigné souvent les 

personnes qui sont atteinte de « Tromba16 » ou épilepsie selon leur terme. Dans cette 

conception, ces auteurs occidentale ignorent ou ne s’occupent pas de ce qui se cache derrière 

ses maladies, et en réduisant à une interprétation psychiatrique.   

E. La famille 

La famille peut être à la faire être simplement spectateur ou encore conseillé pendant la 

manifestation de la maladie chez une personne.  

F. L’intermédiaire  

Bien sur le dernier, qui est souvent intégré dans le champ de la sorcellerie, peut être soit un 

sorcier, ou encore une personne mal intentionné qui cherche le service de ce dernier.   

 

 
16 Henri Russillon, et Robert Dzao-Velo Dzao ont largement étudié le phénomène de tromba, ils ont su aller au-delà de 

la maladie comme une maladie psychiatrique.  Le tromba est un élément central de la vie des sakalava du  Nord,  dans 

l’organisation de  la vie, dans  la politique, et elle contribue aussi à éradiquer d’autres maladies. Le tromba est donc 

devenu un passage obligé pour guérir une personne pour les guérisseurs traditionnels (entré en état de possession pour 

pouvoir trouver les ingrédients à utiliser pour telle ou telle maladie).   



 
 

27 
 

Section IV : Les supports matériels ou immatériels de la médecine 

traditionnelle : le contenu et le contenant  

A. Le corps   

Le corps est le support principal de la maladie, est le lieu de manifestation du mal 

vécue par le malade, elle est aussi le lieu de représentation, et laquelle par la suite les 

hommes donnent un sens ou plusieurs sens à ces représentations : « support du symbolisme 

».   

B. La conception Malgache du corps   

Pour les Malgaches, les éléments qui constituent le corps ont tous leurs sens. Le foie, 

le sang et les os sont les parties les plus sacrées. Le cœur et le sang sont les flux vitaux Luke 

Freeman 17 fait surtout référence à la façon de tuer le bœuf (par un coup de lance ou de 

machette au cœur de la bête) ces organes sont les points vitaux.  Pour les os, elles sont 

porteuses de bénédictions, vue l’importance des rites pendant les « famadihana » ou encore 

par le rapatriement du corps d’un membre de la famille qui vit loin de son « tanindrazana ».  

C. Les plantes médicinales et leur préparation  

La médecine moderne aussi bien que la médecine traditionnelle utilise souvent des 

plantes médicinales. La médecine moderne utilise surtout des dérivés ou des composantes 

extraites de ces plantes sous forme de médicaments ou les principes actifs dans le jargon 

médical, tandis que la médecine traditionnelle utilise les plantes médicinales à l’état naturel, 

c'est-à-dire sous forme sèche ou humide. En général, toutes les parties de la plante sont 

utilisés : les fleurs, les feuilles, la tige, la racine, et même la sève. Les pratiquant de la 

médecine traditionnelle revendique une médecine naturaliste et plus respectueux de 

l’environnement. La préparation des plantes18 peuvent être comme suit (liste non 

exhaustive): 

 Décoction ; 

 Infusion ; 

 Bain de vapeur ; 

 Feuilles séchés ; 

 Feuilles froissées, 

 
17 Il a travaillé chez les Betsileo du Nord dans le cadre d’une explication des vols d’organes : foie et cœur. Il a abouti à la 

conclusion que les vols d’organes sont liés aux peurs ou méfiances de pouvoirs, de la richesse, de l’éducation et de 

nouvelles inventions. Les responsables sont souvent les Européens ou encore les Betsiloe qui ont accédé à des études 

supérieurs ou européanisés. Le but du vol de foie pour les indigènes est de s’enrichir, puisque les organes sont les matières 

premières des médicaments qui coûtent chères selon un entretien réalisé par Luke avec un jeune.  
18 Cf. travaux de François LAPLANTINE et RABAYERON Paul Louis. 



 
 

28 
 

 Sous forme de cendres ; 

 Broyés.  

 

Pour Lévy-Bruhl, les plantes ainsi que les arbres sont des réservoirs mystiques, elles sont 

sacrées19 (cf. aux travaux de Lévy-Bruhl pour les exemples)  

D.  Les ustensiles traditionnels 

Nous ne pouvons pas faire un inventaire exhaustive de tous les ustensiles utilisés par les 

médecins traditionnels puisqu’elles sont spécifiques à chaque guérisseur. Néanmoins, ci-

après quelque exemple typique :   

 Le « dango » ou mortier –pour piller les plantes médicinales 

 « Antsy » ou le couteau- pour pratiquer des incisions pour couper les plantes 

médicinales 

 « Sotro » ou cuillère- pour mélanger les différentes préparations à base de plante et 

pour gouter les décoctions.  

 « Vilia » ou assiette pour la préparation des plantes  

 « Tsihy » ou natte en guise de substitut de matelas pour recevoir le malade.  

La plupart du temps, les ustensiles utilisés pour la préparation des « ody » ou « fanafody » 

ne sont pas mélangés avec les ustensiles de la cuisine habituelle étant donné que cela relève 

de la sacralité.  

E. Le contenant 

L’élément le plus utilisés dans les médecines traditionnelles sont moyens de conservations, 

c'est-à-dire les récipients qui contiennent les éléments utilisés. 

L’exemple le plus facile est l’utilisation des « takoboka » qui est une sorte de grande vase, 

à la fois utilisé dans les stockages de riz. Plus récemment, les guérisseurs peuvent utiliser 

aussi des armoires en bois pour stockés ses ustensiles et les plantes médicinales qu’ils 

utilisent.  En général, il sert de stockage des plantes médicinales. 

 

F.  Le contenu 

Le contenant est bien entendu les différentes plantes médicinales, des tiges ou encore les 

écorces et les racines. 

 

 
19 Lévy-Bruhl, l’Ame Primitive, collection les classiques des sciences sociales, page 20-24 



 
 

29 
 

G.  Les ustensiles modernes 

Dans ce paragraphe, nous nous référons à la médecine moderne. En général, elle utilise des 

moyens technologiques perfectionnés et avancés, des matériaux d’analyses et d’observation 

du corps ainsi que les agents microscopiques de la maladie, comme : le scanner, la 

radiographie, l’électrocardiogramme ou encore les microscopes. La liste est longue et nous 

ne tarderons par sur une liste qui est longue et toujours évolutive.  

H.  La prière 

Elle est surtout utilisée par les prêtres ou les chamanes, actuellement, bon nombre de 

guérisseur comme à Madagascar utilise la prière20 pour trouver la solution à une maladie 

donnée d’une part (dont les intermédiaires sont les razana ou les ancêtres) et d’autre part 

pour faire de l’exorcisme ou l’adorcisme. Ainsi, nous pouvons déduire que les pratiques 

médicales traditionnelles revêtent un caractère syncrétique21.  

 

Quand nous parlons de prière, nous entrons dans le domaine du surnaturel, dans le prochain 

paragraphe nous allons parler des éléments surnaturels qui composent la médecine 

traditionnelle.   

 
20 Voir Marc CHEMELLIER, Images de l’invisible. Arts visuels et thérapies traditionnelles. De l’efficacité des techniques 

de guérison 
21 Synthèse, agrégation ou amalgame de deux éléments culturels différents ou de deux cultures d’origine différente qui 

subissent ainsi une réinterprétation. Comme l’assimilation ou le rejet, le syncrétisme serait l’un des résultats possibles du 

processus d’acculturation (ou de contre acculturation). Il existe dans le monde de nombreux cas de syncrétisme religieux 

résultant de la confrontation des religions locales aces « les grandes religions (chrétiennes, musulmanes, hindoue, etc.). 

Par exemple, dans les cultes des populations noirs des pays catholiques d’Amérique Latine et les Antilles, il y a eu 

couramment identification des saints de l’Eglise avec des divinités Africaines, dans les pays d’Afrique soumis au 

christianisme se sont développés nombre de mouvements de type mécanique. (Cultes derma en Côte d’Ivoire, 

kimbanguisme) en Océanie apparurent les cultes du cargo. In François GRESLE, Michel PERRIN, Michel PANOFF, 

Pierre TREPIER, Dictionnaire des sciences Humaines : Sociologie, psychologie sociale, Anthropologie. Editions 

NATHAN. Page 323 



 
 

30 
 

CHAPITRE II : Les éléments surnaturels et les conceptions religieuses 

de la médecine 

 

Dans ce chapitre nous sommes amenés à voir quelques définitions incontournables pour la 

compréhension de la médecine traditionnelle. 

Section I : Le sacré 

 

Le monde se divise en deux parties, le monde du sacré (spirituel) c'est-à-dire celui des dieux 

ou de la divinité, ou encore celui des ancêtres, ou celui des esprits et le monde physique qui 

est le milieu de l’homme. 

 

Le sacré22 est un caractère que l’on donne à une chose, à un endroit, ou encore à une 

personne, toutes choses à son contact deviennent automatiquement sacrées. Nous pouvons 

dire donc qu’on peut le capter, c'est-à-dire qu’il est disponible dans l’environnement, mais 

que seules les personnes habiles peuvent l’avoir.  En Malgache, elle se traduit par hasina, 

qui selon Richardson : « correspond à la vision traditionnelle que les Malgaches ont du 

monde possède une vertu à la fois intrinsèque mais surnaturelle qui rend choses bonnes et 

efficaces : l’homme, les animaux, les plantes, les pierres, le ciel et tout spécialement les 

remèdes en sont dotés »23.  

Hasina désigne aussi une plante verte qui fait souvent objet  décoration dans les vases au 

niveau de la maison ; Hasina ou Dracaena reflexa Lamk (Liliaées) et désigne aussi une sorte 

de plantes, qui est souvent utilisé pour la décoration dans les églises et plantes dans le coin 

Est de la Maison, dans le mot hasina on retrouve aussi le mot masina qui veut dire « sel », 

le sel qui a occupé une place importante dans la vie des Malgaches, par exemple pour 

conserver les aliments, ou encore comme moyen d’échange, voir même qui remplace 

l’argent. Ainsi, pour son intérêt capital, les Malgaches estiment qu’elles sont valeureuses. 

 

 
22 Division du monde en deux domaines comprenant, l’un tout ce qui est sacré, l’autre tout ce qui est profane, tel est le 

trait distinctif de la pensée religieuse. François GRESLE, Michel PERRIN, Michel PANOFF, Pierre TREPIER, 

Dictionnaire des sciences Humaines : Sociologie, psychologie sociale, Anthropologie. Editions NATHAN Page 295 
23 Adolphe RAHAMEFY, Sophie Blanchy, Malanjaona RAKOTOMALALA, Crises religieuses, sectes et politique, 

INALCO-1997, Etudes Océan Indien, page 33 



 
 

31 
 

Dans son livre sur le Mythe et société à Madagascar Philippe BEAUJEARD, propose dans 

son glossaire une définition toute aussi intéressant du mot « hasina » : « Hasy (hasina) ou 

pouvoir sacré d’origine divine, apanage des nobles, des chefs, des devins guérisseurs »24. 

 

Pour Louis Mollet, pour définir le « hasina » il a repris la définition de P. Webber qui dit 

que : « c’est une vertu, l’efficacité d’un remède, la véracité, la vérité d’une parole, d’une 

prophétie, le sel, le goût, le saveur, la force de tout ce qui n’est pas « boka »,(…), la sainteté 

de quelqu’un, la vertu, la grâce surnaturelle attachée aux objets de piété, le charme, 

enchantement, prestige supposé attaché aux amulettes, « hasina » des objets qui ont une 

vertu produisent un effet certain, des remèdes efficaces 25. 

Dans le glossaire des « Fomba Malagasy » : « c’est un état de certaines personnes consacrés 

comme souverain, etc. ou de certains choses qui leur permet d’avoir en eux une puissances 

bénéfique ou dangereuse ». 

Ainsi le « hasina » peut se transmettre, et que l’on peut capter ou encore perdre. Les objets 

qui peuvent avoir un caractère sacré peuvent être les reliques royales ou religieuses, les 

remèdes, les plantes utilisés, les amulettes, la terre des ancêtres ou « tanindrazan »a en 

Malgaches. 

 

Sur le plan étymologique, d’après toujours les recherches de Louis Mollet, l’équivalent 

malais de ce mot « hasina », peut se prononcer « màsina », dans les dialectes sur les côtes, 

deux radicaux forment ce mot : « masin/ asin », radical retrouvé en Javanais, sundanais, 

batak, dayal, tagal, et bisaya et qui signifie : salé, saumâtre, aminé, confit au sel 26(…). 

 

En résume, le sacré, ou « hasina » en Malgache est tout d’abord un qualificatif, c'est-à-dire 

un caractère d’une chose qui est bonne, et que l’on respecte et que l’on craint. Elle peut être 

acquis, c'est-à-dire qu’on peut la capter venant du monde surnaturel, et peut aussi le perdre. 

Les objets peuvent être sacrés (relique), de même que les personnages : roi, devin, 

guérisseur. C’est une vertu qui donne une efficacité une chose que l’on a construit ou que 

l’on a fabriqué où préparer comme les reliques religieuses ou les « ody ».  

 

 
24 Philippe Beaujard, Mythes et société à Madagascar ( Tanàla de l’Ikongo), le chasseur d’oiseau et la princesse du ciel, 

page 551 
25 Louis Mollet, Conception Merina du monde surnaturel, tome I, page 201. 
26 Idem, page 207. 



 
 

32 
 

Section II : Les ody, talismans, amulettes, charmes  

 

Dans le Dictionnaire Malgache- Français conçu par F-S Hallanger, le mot « ody » se définit 

comme suit : fétiche, médicament, médicament pour une certaine maladie, (comme ody 

hàtina : remède contre la gale, « ody fitia » : filtre d’amour). 

Philippe Beaujard propose aussi une définition dans son glossaire, dans le livre Mythe et 

société à Madagascar, « ody » est l’équivalent de remède, charme (protecteur, ou curatif, ou 

agressif). 

 

Pour en conclure : « ody » est ainsi assimilé au médicament, mais son sens et son rôle 

(fonction) évoluent selon le contexte et selon son utilisation, dans une perspective 

protectrice, il a un caractère protecteur, dans les cas de la maladie, il est curatif et dans le 

cas de sorcellerie, il est agressif. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Source : cliché personnel 

ODY 

Curatif 

Agressif Protecteur 

Figure 1: les caractéristiques de l'ody dans la conception Malgache 

Illustration n° 1: Mohara ou amulette Protectrice 

Commentaire    

Ce cliché montre l’amulette protectrice en forme de corne de 

boeuf, que porte le « Mpitaiza » lorsqu’il entreprend des 

voyages loin de chez lui. Elle est faite dans un bois sculpté, 

et avec une corde. Au centre, se trouve les « ody » baigné 

dans une mixture blanche qui contient certainement les 

composants nécessaires pour la protection du corps. Les 

éléments constitutifs ne sont pas connus, seul 

l’ « Omasimbe » est habile à faire ce genre d’amulette. 

Elle est ornée en suite par des cordages fins et quelques perles 

bleu ciel. 



 
 

33 
 

 

Pour RAINIHIFINA, les amulettes Malgaches sont appelées « ody ». Ceux qui les possèdent 

les croient capables de leur procurer santé et richesse, de protéger leurs personnes et leurs 

biens contre les maléfices et d’attirer au contraire sur leurs ennemis la maladie, la mort ou 

l’infortune27. 

Sans doute, dans la pratique, la plupart des fidèles ont tout simplement demandé l’ « ody » 

à un « mpimasy » ou à un « mpisikidy », qui lui-même l’a parfois pris d’un autre, mais 

l’origine plus ou moins lointaine est toujours celle-ci, l’amulette a été indiqué en rêve ou en 

état d’extatisme à son premier possesseur par un « Zanahary », un « Vazimba « ou un 

« Razana » ou bien son caractère sacré, sa vertu divine « hasina » a été révéler par quelque 

fait miraculeuse28. 

Les « ody »29 et les « sampy » proviennent presque toujours des autres, les âmes des morts 

et les esprits de « Zanahary », les « zavatra » ou les « raha », c'est-à-dire les êtres invisibles, 

aiment à e fixer dans quelque objet matériel surtout dans une roche ou dans un arbre. 

 

Les « ody » peuvent avoir comme origine des arbres sacrées 30: 

• La forme ; 

•  La propriété thérapeutique ; 

• Le nom ;   

• L’histoire de la plante (qui a pu aider les gens dans les moments de guerre ou d’une 

attaque) 

Les « ody » sont en rapport constant avec les arbres sacrés. En effet la partie essentielle du 

« ody » et des « sampy », leurs coprs (tena) comme disent les malgaches est toujours 

empruntés aux plantes, le reste n’est qu’adjuvant, ornement, accessoire31.  Les « ody » 

 
27 Jessé RAINIHIFINA, TANTARA Betsileo, page 35 
28 Idem, page 51 
29 LEGENDE DE L’ODY CHEZ LES BETSILEO 

Voici enfin une légende Betsileo relative à l’origine de l’ody Andraimahaibe, objet jadis d’un culte très vivace dans la 

région d’Ambositra. Un jour le roi d’Andraimbe, nomé Ipanalana, se promenant au bord du lac Iavokolona, avec ses 

andriambaventy, fut surpris de voir sur une grosse robe, se chauffant au soleil une vieille femme ddont les cheveux blancs 

tombaient jusqu’aux pieds. C’était une fille d’eau (zazavavin-drano). Elles offrent au roi de lui procurer ce qu’il désirait 

et il demande la suprématie sur tous les princes voisins. Aussitôt la veille plongea dans l’eau et reparut avec une statue de 

bois représentant un tout petit homme, à cheveux crépus et à grosse tête, avec deux longues cornes rouges et de grandes 

griffes aux doigts. La fille d’eau ordonna au roi de couper l’extrémité de chaque ongle de la figure et d’envelopper ces 

rognures dans une étoffe noire avec trois morceaux de bois qu’elle lui donna également. Elle lui enseigna aussi les rites et 

les fady de l’ody. Rentré chez lui le roi réussit dans toutes ses entreprises et son ody devint, sous le nom d’Andriamahaibe, 

le protecteur de la région. 
30 Jessé RAINIHIFINA, TANTARA Betsileo, page 35 
31 Idem, page 71 

 

 



 
 

34 
 

produits des effets qui selon le cas sus mentionnés : curatif, agressif ou encore protectrice, 

et dès fois elle est qualifiée de magique pour les personnes qui les portes ou qui les utilises.  

Section III : La magie  

 

La première définition de la magie que nous avons prise est issue du dictionnaire des 

sciences humaines de plusieurs auteurs de renommés. 

La magie est un art de reproduire à l’aide de gestes de paroles ou de techniques appropriés 

des phénomènes qu’un simple déterminisme ne peut expliquer, dans le but de résoudre des 

problèmes individuels ou collectifs.  

Les divers usages et définition ethnologiques de la notion de magie reflètent l’histoire des 

études des religions par rapport à la science ou la religion était une forme antérieure de 

religion ou un pré science au déterminisme spécifique  Ainsi, pour Frazer, les pratiques 

magiques résultaient de l’application de deux lois, dites de contagions ou de sympathie 

tandis que Mauss et Hubert (1902) proposaient d’identifier le mana ou ses équivalentes à 

une force que le magicien apprendrait à manipuler. On a proposé aussi des typologies des 

actes magiques selon leurs fonctions sur la protection, l’amour, la guerre et suggère à la 

suite Malinowski (1935) que le rôle de la magie serait (comme celui des mythes) d’aider 

l’homme à se libérer l’homme de son anxiété lorsque les actions qu’il entreprend sont 

aléatoires, conception contestée par ceux qui lui attribuent une fonction de contrôle social 

ou de catalyseur de la solidarité.   

D’ailleurs des études ultérieures ont montré des corrélations entre degré d’organisation 

social, forme de pouvoir et importance relative de la magie (Whiting & Chil 1983). 

Selon le point de vue psychanalytique le recours à la magie exprimerait la toute-puissance 

des désirs de la castration symbolique (Roheim, 1930). Enfin dans les pratiques magiques 

les cognitivistes recherchent une expression des propriétés des affects dont elles seraient de 

véritables transpositions métaphysiques et pour les culturalistes, elles seraient des pratiques 

rituelles particulièrement inscrites dans un univers intellectuel dominé par la pensée 

mythique32.    

 
32 François GRESLE, Michel PERRIN, Michel PANOFF, Pierre TREPIER, Dictionnaire des sciences Humaines : 

Sociologie, psychologie sociale, Anthropologie. Editions NATHAN. Page 195-196 



 
 

35 
 

Nous allons reprendre l’avis de Marcel Mauss pour nous éclairer encore plus dans la 

compréhension de la magie.  

Section IV- La Magie pour Marcel MAUSS 

 

Pour comprendre et pour pouvoir définir la magie, nous devons prendre une position 

objective et non subjective comme les acteurs de ces actes ainsi que les spectateurs. La 

magie est souvent associée à la religion, comme par exemple les actes religieux, ainsi que 

les différentes reliques sont considérés comme magique. Selon toujours MAUSS, la magie 

comprend trois composantes principales : les agents (le magicien), les actes (les rites) et les 

représentations (les idées et les croyances)33. 

A. Les agents TROP GENERAL expliquez  

Une personne est qualifiée de magicien lorsqu’il réalise des actes magiques.  

B. Les actes 

Les rites qui peuvent être magique sont les rites répétitifs, dont l’efficacité est crue par un 

groupe, les propos de Mauss le confirment : « Des actes qui ne se répètent pas ne sont pas 

magiques. Des actes à l'efficacité desquels tout un groupe ne croit pas, ne sont pas 

magiques. La forme des rites est éminemment transmissible et elle est sanctionnée par 

l'opinion. D'où il suit que des actes strictement individuels, comme les pratiques 

superstitieuses particulières des joueurs, ne peuvent être appelés magiques »34.  

C. Les représentations  

Les rites traduits des idées, c'est-à-dire des sens, la magie produit un changement, en ce sens 

c’est un art du changement d’un état à une autre, Marcel Mauss dit que : « Nous dirons 

volontiers que tout acte magique est représenté comme ayant pour effet soit de mettre des 

êtres vivants ou des choses dans un état tel que certains gestes, accidents ou phénomènes, 

doivent s'ensuivre infailliblement, soit de les faire sortir d'un état nuisible »35 

 

 
33 Marcel Mauss, « Esquisse d’une théorie générale de la magie », page 10-11 
34 Idem, page 11 
35Idem, page 45 



 
 

36 
 

La magie est ainsi pour Mauss : « tout rite qui ne fait pas partie d'un culte organisé, rite 

privé, secret, mystérieux et tendant comme limite vers le rite prohibé »36. 

Les savoirs faire dans la magie comme dans la médecine traditionnelle ne sont pas le fruit 

du hasard, elles sont souvent transmises par des prédécesseurs dont les modes de 

transmissions peuvent être les suivantes :  

- Par don ; 

- Par l’état de possession. 

 Section V- Le mode de transmission des connaissances  

A.  Par don 

La transmission37 des connaissances médicales peuvent se faire par le don, qui signifie 

donner, c'est-à-dire que la personne délègue ses savoirs à ses descendants à ses disciples. 

En général, elle se fait surtout sur le lit de mort de la personne, il y a un transfert symbolique 

par un poignet de main entre le donneur et le receveur de don. Un don ne signifie pas 

mécaniquement qu’il n’y a peu d’apprentissage ni d’initiation. 

La guérison par le don nécessite la récitation des différentes formules magiques et le respect 

scrupuleux des rites hérités des parents ou des ancêtres, souvent la prestation du thérapeute 

est gratuite et elle nécessite une proximité physique pour guérir le malade.  

B. Par état de possession 

La personne possédée bien qu’elle ne veuille pas recevoir des savoirs médicaux, est 

possédée par un ascendant direct soit du côté paternel ou maternel. Cet ascendant en 

question n’a pas pu transmettre son savoir de son vivant, ce qui fait qu’il cherche une autre 

personne correspondant à son critère après sa mort, ainsi il se manifeste à travers son 

descendant par le biais d’un rêve. Après acceptation de son état de possession, le descendant 

saurait guérir sans apprentissage du fait de la transmission des connaissances. L’esprit 

possédant dans ce cas de figure est bénéfique, mais d’autre qui entre dans le cadre de la 

sorcellerie ne le sont pas, nous disons maléfiques. Ce qui nous amène à parler de la 

sorcellerie 

 
36 Idem, page 15  
37 D’après LAPLANTINE et RABEYRON, La transmission des connaissances se fait aussi au niveau de la famille, par 

l’orale et par les gestes (rituelles) et dans certains cas l’apprentissage de certaine formule magique qui doit impérativement 

tenu secret. Au contraire, la transmission des connaissances dans la médecine moderne, se fait par des apprentissages, des 

expériences nécessitent donc l’écriture et fait appel à des matériaux d’examen. Page 45- 50 



 
 

37 
 

Section VI : La sorcellerie  

La médecine traditionnelle étant souvent qualifié de syncrétique, la sorcellerie est son 

opposé. Pour Paul OTTINO, l’homme pense toujours par pair : le bien et le mal, le froid et 

le chaud, le sec et l’humide, bonne ou mauvaise, le jour et la nuit. Ici, la sorcellerie 

représente le côté obscur de la médecine, c'est-à-dire que la médecine traditionnelle cherche 

à résoudre les maux causés par les actes de sorcellerie. Ainsi, la médecine vise le bien être, 

et au contraire la sorcellerie cherche à provoquer le malheur. 

En continuant sur cette logique de Paul OTTINO, le sorcier s’oppose ainsi au guérisseur, 

comme le YING et le YIANG. Dans le cas où le guérisseur provoque la mort, son titre 

régresse au rang de sorcier. La frontière entre la notion de bien et le mal est ainsi minime 

par rapport aux actes qui sont effectués.  

LAPLANTINE et RABAYRON, dans l’étude de la médecine parallèle dit que la sorcellerie 

est le lieu où s’articule la relation entre les trois acteurs : le malade, le thérapeute et le jeteur 

de sort. Pour eux : « c’est un processus de régulation sociale et une structure d’échange qui 

constitue en triangle dont les trois pôles sont invariables ».  

Un guérisseur est approuvé par sa communauté sur l’efficacité de ses pratiques et surtout 

sur par son savoir-faire qui s’enrichi étant donné ses expériences. Ainsi un climat de 

confiance règne entre le guérisseur et ses patients, et ces patients en retour sont 

reconnaissants, et de l’autre côté le sorcier fait l’objet d’une méfiance.  Le pouvoir du 

guérisseur est ainsi incontestable (donné ou inné). 38 

Pour Claude Lévi-Strauss, anthropologue Français, fondateur de la pensée structuraliste, la 

sorcellerie est un système complexe qui englobe plusieurs éléments qui peuvent varier d’un 

groupe à un autre. Certains élément sont commune et dont il va essayer de décrire les plus 

courants : la double image de la personne, l’action nocturne et l’image de manger ou de 

dévorer.  

La sorcellerie en Afrique est un phénomène vieux qui subsiste jusqu’à ce jour. Presque 

partout en Afrique la croyance à la sorcellerie est plus ou moins apparente. Les 

caractéristiques d’un sorcier se distinguent d’une partie ou ethnie à une autre. Maurier essaie 

 
38 LAPLANTINE (Fr.), RABEYRON (PL), Les médecines parallèles, page 56 



 
 

38 
 

quand même de donner une définition d’un sorcier qu’il distingue du prêtre, guérisseur ou 

féticheur : 

« Celui qui a la capacité de faire advenir des malheurs sur autrui au point de l’évincer, de 

le tuer. Il le fait sciemment ou non, avec ou sans fétiche annexe. Ce genre d’homme est donc 

bien différent du devin, du prêtre, du guérisseur, ou du féticheur (même si le féticheur peut 

par son fétiche faire du mal à autrui). La différence vient de ceci : le sorcier dit avoir une 

capacité personnelle de sorcellerie, tandis que le féticheur pense n’avoir de pouvoir que 

par son fétiche. » 

Pour Philippe BEAUJARD, la sorcellerie est un moyen de dissimulation de la violence, elle 

vise à agresser, à se protéger et dans d’autres cas à guérir. Au cœur de la sorcellerie se trouve 

les ody et les fanafody. Les plantes utilisées sont utilisées souvent en vertu de leur nom39.  

Plus haut nous avons parlé de la différence entre le sorcier et le prêtre. Ce dernier utilise le 

plus souvent l’adorcisme ou encore l’exorcisme pour guérir le mal chez un patient.  

Section VII : L’exorcisme et l’adorcisme  

A. L’exorcisme  

Une sorte de rite qui vise l’expulsion d’un esprit malin dans le corps d’une personne, c'est-

à-dire que la personne a été pénétrée par un esprit sans le vouloir et cela provoque une 

maladie chez la personne. Pour les Betsileo, il a deux sortes d’esprits, le « lolo fotsy » et le 

« lolo mainty ».  

Le premier est bénéfique et l’autre maléfique. Le guérisseur peut procéder ou pas à 

l’enlèvement de l’esprit selon le cas, c'est-à-dire que s’il est en présence d’un esprit blanc, 

il n’y touche point car elle peut apporter le bonheur à la personne, et au contraire, si l’esprit 

est noir, alors il procède à des rites d’expulsions. 

Pour d’autres l’exorcisme se définit comme suit :« Opérations par de nombreuses sociétés 

qui vise à chasser du corps d’un individu (malade, ou possédé) les démons, les mauvais 

esprits, les objets pathogènes, censés l’avoir pénétré ou y avoir été déposés. Les pratiques 

exorcistes sont parfois opposées aux pratiques endorcistes, les deux étant jugées par 

certains auteurs, mais à tort, comme incompatibles (de HEUSCH 1971), sociétés les mêlent 

dans leur conception de l’infortune »40. 

 
39 Philippe BEAUJARD, La violence dans les sociétés du Sud est de Madagascar, Cahiers d’études Africaines. Page 583-

598. La sorcellerie se fait souvent par la confection de charme ou d’ody dont les éléments impliquent des agressions, qui 

symbolisent l’action du charme pour l’agresser et des éléments qui renforcent la puissance du charme. 
40 LAPLANTINE et RABEYRON, Les médecines parallèles, page 118 



 
 

39 
 

B.  L’adorcisme  

 

C’est un rite qui consiste à faire revenir l’âme d’une personne, souvent il est considéré 

comme fou41. La personne en charge du retour de l’âme fait appel aux ancêtres ou encore à 

des divinités pour que l’âme de la personne lui revienne. En fait le corps est composé de 

trois parties : le corps physique, l’âme et le souffle de vie. 

La médecine traditionnelle est syncrétique, elle présente des aspects religieux dans les actes 

réalisés. Deux sphères s’opposent dans cette médecine : le bien et le mal, le guérisseur et le 

sorcier qui sont parmi les acteurs de cette médecine, l’une n’existe sans l’autre, l’acte de 

l’autre fait agir l’autre. Il y a toujours cette bipolarité, chacun dispose de ses propres armes 

pour réaliser des rites symboliques et même provoquent des effets magiques, mais la 

frontière est toujours mince entre ces deux mondes, l’un et l’autre peuvent se basculer de 

l’un et de l’autre côté.  

Les tableaux suivants résument tous ce que nous avons pu tirer des travaux de François 

LAPLANTINE, Paul Louis RABEYRON et Jean BENOIST.  

  

 
41 En Malgache very fanahy ou very fanahy  



 
 

40 
 

 

Tableau 1: Comparatif des deux systèmes médicaux de par les travaux de François LAPLANTINE 

et Paul Louis RABEYRON. 

Types de médecine Moderne Traditionnelle ou 

parallèle 

Le soignant Médecine, psychiatre, pédiatre, 

sage-femme, infirmier, anesthésiste, 

kinésithérapeute 

Guérisseurs 

traditionnelles, devins, 

magnétiseurs 

Les sources de 

connaissances 

Empiriques, par apprentissage et 

expérience 

Dont et ou état de 

possession, rêve 

Autres qualificatifs 

de la médecine 

Médecine occidental Médecine traditionnelle 

ou douce 

Caractère de la 

médecine 

Empirique basé sur l’expérience Magico religieuse et le 

syncrétisme, ritualisé 

Définition Corps qui a pénétré par effraction 

chez l’homme (agent exogène) 

Inné, déjà à l’intérieur de 

l’homme (agent 

endogène) 

Le but Retrouver la santé perdue Equilibrer pour un 

nouveau démarrage 

Agissement par 

rapport au temps 

Démarche rapide Démarche attentiste 

Qualification des 

médecines  

Non naturel Naturaliste (sacré) 

Caractère de la 

maladie 

Quantifiable, mesurable et repérable Non quantifiable, non 

mesurable et non 

repérable 

Relation entre les 

deux 

Echanges des produits (plantes et médicaments, l’un et l’autre 

puise dans les ressources de l’autre) 

  



 
 

41 
 

Tableau 2: Récapitulatif de la médecine créole par les travaux de Jean BENOIST 

Type de médecine Médecine créole Médecine indienne Médecine musulmane Médecine Malgache Médecine chinoise  

Les origines de la 

maladie 

Naturelle du au 

déséquilibre entre le 

chaud et le froid 

L’influence de la 

météo 

Des 

empoisonnements 

Intervention 

surnaturelle, les 

maladies se rattachent 

de quelque faon aux 

relations entre 

l’individu avec 

l’univers surnaturel 

Des mauvais esprits 

Les djins des êtres 

surnaturels créé bien 

avant l’homme qui est 

bénéfique 

Les Djins pak qui son 

maléfiques 

Les Djinn na’npak les 

plus dangereux 

Non-respect des 

interdits, 

consommation des 

offrandes ou des 

sacrifices sur les 

tombeaux 

Déséquilibre, 

sanctions divines 

Société de référence Les blancs ou les 

européens 

Les indiens d’origine 

tamoul (racine venant 

d’Inde) 

Sociétés musulmanes Les Malgaches 

d’origine Antandroy 

Les chinois 

Manière de lutter 

contre la maladie 

Les tisanes Prière 

La divination et par 

consultation de 

l’horoscope  

Des tisanes 

Le port des sourates sous 

forme de code chiffrée 

issus du Coran 

Les prières 

L’exorcisme 

Héritage ancestrale 

ou familiale : ex 

tambavy 

La religion, dans 

l’adoration de 

plusieurs divinités, le 

port de Ying Yang, 

les prières des prêtres 

indiens taoïstes 

Mode de 

transmission des 

connaissances 

Don et état de 

possession 

Transmission des 

formules magiques et 

des prières 

Par la prière   

Les acteurs des soins   Le prêtre appelé 

pusari 

Les prêtres Devin Les prêtres 

Caractéristiques du 

guérisseur 

   Devin  

Les sacrifices Pas    Un cop 

Les commanditaires  Les voisins mal 

intentionnés, les 

ennemis, vengeance 

d’un Dieu pour une 

obligation non tenue 

 Les ancêtres en 

colères 

Les ancêtres en 

colères 

L’interpénétration  

des cultures 

Influence de la 

médecine moderne 

et européenne 

Influence de l’Inde  Tradition musulmane 

intégrée dans la tradition 

indienne 

Interpénétration avec 

la culture africaine et 

indienne dans les 

rituels  

Influence des prêtres 

taoïstes  

 

 

 



 
 

42 
 

Dans cette partie, nous trouvons souvent la notion de fonction, qui nous amène à voir la 

pensée fonctionnaliste de Bronislaw Malinowski et ses contemporains, dont la théorie sera 

développée dans le chapitre qui suit.  

CHAPITRE III : La théorie fonctionnaliste et la culture 

 

En nous référons aux travaux de Jean Benoist, LAPLANTINE et RABAYERON, nous 

avons pu voir une orientation fonctionnaliste, bien que cela ne soit pas affirmer dans leur 

ouvrage. Ainsi leur démarche est fonctionnaliste, dont nous allons voir les bases théoriques.  

Section I : Historique 

Le père fondateur de cette pensée est Bronislaw Malinowski (1884- 1943), anthropologue 

Britannique, puis a été suivi par Alfred Radcliffe- Brown et Evans-Pritchard. Les 

fonctionnalistes conçoivent la culture comme une totalité organique qui fonctionne, ainsi 

elle est composée de plusieurs éléments culturels. Il y ainsi un mouvement d’ensemble 

synchronique de ces éléments culturels qui fait la culture. La culture est ainsi le résultat de 

toutes les créations humaines qui lui sert dans la vie, c'est-à-dire pour rendre sa vie meilleur 

et surtout pour répondre à ses besoins. 

Ainsi un phénomène x en raison d’un autre phénomène y, c'est-à-dire que les deux sont 

interdépendants et doivent fonctionner ensemble.  

Si nous concevons la culture comme le corps humain, tous les différents systèmes ou 

organiques qui fonctionnent ensemble forme le corps humain et ce qui fait sa mouvement 

et la vie du corps elle-même, si un de ses éléments ne fonctionnement pas, alors le corps 

sera malade.  

Ainsi nous entendons la notion de fonction. La fonction est définie comme le rôle, mais ce 

rôle peut varier, évident et non évident, c'est-à-dire une fonction réel et fonction latente. Par 

exemple, le port d’une montre de grande marque comme un Rolex est un moyen de voir 

l’heure (fonction réel), et d’un autre côté c’est un moyen de montrer sa richesse et sa position 

sociale. De là nous pouvons avoir la simple nécessité d’avoir un montre pour voir l’heure et 

l’identité de la personne ou sa position dans la vie quotidienne.  



 
 

43 
 

La culture est ainsi au centre du débat, la culture qui est autre que le fruit de l’homme 

qui vit en société42, c'est-à-dire toutes les choses que l’homme a créé pour son monde de 

vie. La culture est donc une création humaine. La médecine est aussi une création 

culturelle de l’homme, cela par la manipulation du corps et des plantes dites médicinales. 

Chaque société a sa propre médecine, à ce jour des pratiques survivent malgré une tendance 

globalisante ou mondialisation. Comme nous étudions les sociétés dites « primitives », nous 

localisons toujours des pratiques ancestrales qui y demeurent : comme la médecine 

traditionnelle.  

Pour Bronislaw Malinowski conçoit la culture comme un phénomène universel, ainsi 

la tâche primordiale est de faire une approche comparative de cette culture dans les 

différentes sociétés, cela en analysant tous les éléments de la vie et tous les faits de sociétés. 

Dans le fonctionnalisme nous entendons le mot « fonction », qui signifie que chaque 

élément à un rôle précis et qui contribue à la marche d’une chose quelconque comme 

l’organe humain, où tous les éléments ont leur propre rôle qui aboutit au fonctionnement du 

corps. Chaque élément est ainsi important dans la culture. C’est pour cela que nous allons 

analyser la vie quotidienne du Betsileo dans sa globalité en tenant compte de ce postulat. Le 

prédécesseur de Bronislaw est Radcliffe-Brown qui est qualifié de fonctionnaliste modéré 

du fait de l’acceptation de ce dernier le l’apport de l’histoire et de la psychanalyse dans 

l’étude d’une culture. Pour ce dernier, il faut observer la culture en fonctionnant, c'est-à-dire 

elle se base aussi sur approche participative.  

Pour Bronislaw Malinowski, tous travaux de terrain dans cette analyse de la culture, 

il faut faire l’analyse des grandes manifestations de la conduite organisée par la validité des 

axiomes suivants 43:  

A- La culture est avant tout un appareil instrumental qui permet à l’homme de mieux 

résoudre les problèmes concrets et spécifiques qu’il doit affronter dans son milieu 

lorsqu’il donne satisfaction à ses besoins.  

B- C’est un système d’objet, d’activités et d’attitudes dont chaque élément constitue un 

moyen adapté à une fin. 

C- C’est un tout indivis dont les divers éléments sont interdépendants. 

 
42 Cours Culture et Société, dispensé par Monsieur RAJAONARISON Elie (enseignant au Département d’Etudes 

Culturelles) 
43 Bronislaw Malinowski, Une théorie scientifique de la culture, page 92  



 
 

44 
 

D- Ces activités, ces attitudes et ces objets sont organisés autour d’une besogne importante 

et vitale et forment des institutions comme le clan, la tribu, la famille, la communauté 

locale ainsi que des équipes organisées de coopération économique d’activité politique, 

juridique et pédagogique.  

E- Du point de vue dynamique, c'est-à-dire du point de vue type d’activité, on peut 

décomposer la culture en un certain nombre d’aspects : éducation, contrôle social, 

économie, systèmes de connaissance, de croyances et de moralité ; modes d’expression 

et de création artistiques.  

 

Dans la société selon toujours les fonctionnalistes tout est fonctionnel. Alfred Radcliffe- 

Brown introduit ensuite la notion de structure. 

Comme tous les Anthropologues de son époque, Alfred Reginald Radcliffe-Brown qui a 

succédé à Bronislaw, a essayé de faire une proposition théorique scientifique pour observer 

un fait. Cette démarche s’appelle structuro fonctionnaliste. Dans son modèle de recherche 

il postule que : « seule l’observation directe de la chose étudiée fait avancer la science », 

ce qui fait qu’il y a une nécessité de faire du terrain, dans l’Anthropologie social. L’unique 

condition qui est primordiale et dont on ne peut pas se séparer dans cette démarche c’est 

l’observation de la chose étudié en fonction, et qu’elle puisse proposer un modèle de science 

explicative. Ainsi, c’est en fonctionnant que l’on peut comprendre une structure. Ce qui 

nous amène à définir ce qu’est la structure. 

La structure est un ensemble de relation sociale, qui est observable, tangible (empirique), et 

une relation sociale est l’interaction de deux ou plusieurs personnes qui ont des intérêts 

réciproques. 

Ensuite Evans-Pritchard qui succède à Radcliffe, a suivi les démarches de son prédécesseur 

par l’introduction de la notion de la structure.  

En résumé, si les fonctionnalistes défendent la thèse que toutes choses existent parce 

qu’elles remplissent une fonction dans la structure sociale globale, la théorie fonctionnaliste 

apparaît comme le défenseur systématique du statu quo.  

Section II : Méthodologie 

La principale méthodologie utilisée par les fonctionnalistes est l’observation participante, 

c'est-à-dire une observation de la chose étudiée en fonctionnant. Cette approche a été suivi 



 
 

45 
 

jusqu’à ce jour par les sociologues pour faire une observation d’un terrain donné, même si 

la théorie fonctionnaliste à fait de nombreuses critiques.  

Section III : Critique sur la théorie fonctionnaliste  

La théorie fonctionnaliste s’oppose au diffusionnisme et à l’évolutionnisme, puisque la 

culture doit être vue dans une perspective synchronique. Les principales critiques attribué à 

la théorie fonctionnaliste sont : la réduction des réalités culturelles, sous-estime les contacts 

entre les culturelles (diffusionnisme) et surtout la valeur de l’histoire. Et son atout majeur 

dans la recherche c’est sa méthodologie qui a fait sa force, dont la nécessité de l’auteur en 

total immersion dans le milieu de travail, et elle est surtout aujourd’hui utilisée par les 

sociologues.  

 

En suivant cette ligne de pensée, nous sommes donc amenés à étudier la médecine 

traditionnelle sur tous les aspects, car la médecine d’une façon ou d’une autre influence sur 

la vie sociale d’une communauté, d’où la nécessité de faire une étude descriptive du terrain. 

La médecine traditionnelle organise la vie sociale, politique et socio-économique d’une 

société donnée, telle est sa fonction. Or si nous considérons la médecine traditionnelle 

comme un tout indivisible, nous devons faire une analyse de ses composantes pour aboutir 

à cette conclusion. Nous ne pouvons pas ignorer les façons de faire des traditionalistes qui 

font beaucoup de bien à la population, même les professeurs sont stupéfaits de voir les 

prouesses des tradipraticiens dans tout le domaine que ce soit la maladie du corps physique 

que de la maladie de l’âme. C’est l’objet même de cette deuxième partie qui s’intitule : 

« Betsileo » du « Manandriana », mythes, croyances et coutumes.  

  



 
 

46 
 

 

 

 

 

 

 

DEUXIEME PARTIE : BETSILEO DU MANANDRIANA : MYTHES, 

CROYANCES ET COUTUMES 

  



 
 

47 
 

Dans cette deuxième partie du travail, nous allons à la fois nous servir des matériaux 

ethnographiques recueillis dans divers ouvrages scientifiques contemporaines et classique, 

et des données recueillis sur notre terrain, dans le « Manandriana » , ancien royaume 

Betsileo, dans le but d’enrichir les références mais aussi pour tirer des conclusions suivant 

les réalités sur terrain, et nous allons essayer en même temps de remettre à jour des 

conceptions en tenant toujours compte de notre cadre ou terrain de recherche. 

Avant d’entrer dans les détails du sujet, nous allons vous présenter brièvement notre terrain 

de recherche. 

CHAPITRE IV : Historique du lieu de recherche 

Avant de rentre dans l’histoire du lieu de recherche, il est primordial d’indiqué le lieu de 

recherche dans le cadre de ce travail. Le plan ci-dessous indique, la carte de notre terrain de 

recherche pendant un mois.  

 

Figure 2: Terrain de recherche dans le Fokontany d'Ambatomainty-District de Manandriana 

Le territoire Betsileo est divisé en quatre royaumes avant son annexion par les Français en 

1896 : le royaume de l’Isandra, de Lalangina, de Vohibato et de Manandriana. 



 
 

48 
 

Les détails de ces royaumes ont été écrits par R.P. DUBOIS, dans notre cas nous allons 

utiliser les matériaux recueillis dans le royaume de Manandriana qui est en relation directe 

avec notre terrain de recherche. 

Chaque époque a apporté des héritages sur le plan culturel et social. Si nous parlons des 

Betsileo, l’époque le plus récent qui peut nous intéresser et dont nous disposons dans les 

archives est l’époque des royaumes. 

Dans le paragraphe suivant nous allons parler essentiellement du royaume de 

Manandriana, sur le plan historique.  

 

Section I : Le royaume de Manandriana dans l’histoire du Betsileo 

L’ancien royaume de Manandriana se trouve dans la région d’Amoron’i Mania, dans la province 

de Fianarantsoa. Quatre royaume ont marqué l’histoire de la royauté chez les Betsileo : Vohibato, 

Lalangina, Isandra et Manandriana.  

 

Figure 3: Carte des Royaumes chez 

les Betsileo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Source : RAINIHIFINA Jessé 

dans LOVANTSAINA BOKY I, 

TANTARA BETSILEO 

 

La région de « Manandriana » se trouve dans le Sud Sud- Ouest de Tananarive, sur la RN7 

arrivé à Ivato, nous prenons la route à gauche qui mène vers « Ambovombe » centre qui 

est le centre administratif de cette région ; elle est à environ 40 km d’ « Ambositra »44. 

 

 
44 RAJAONARIMANANA Narivelo, Quelques traits de l’organisation sociale des Betsileo du Manandriana, page 245 



 
 

49 
 

 

La délimitation faite par RAJAONARIMANANA (N.) de la région est la suivante : 

• à l’ouest par le col de l’ « Itremo » qui le sépare du groupe sakalava de l’Ouest des 

cultivateurs ; 

• au Nord Est par la rivière Mania qui la sépare du « Vakinankaratra » ; 

• a l’Est par Ivato, affluent de rive gauche de la Mania qui s’isole du bassin 

d’ « Ambositra » ; 

• au Sud par la rivière de « Manandriana » , affluent de « Matsiatr »a, qui la sépare 

de la région montagneuse d’ »Ambohimahasoa ». 

 

Le centre administratif se trouve à « Ambovombe » Centre, et les autres communes qui sont 

les plus importantes sont « Ambohimahazo, Ambatomarina, Vohimena, et 

Ambatofinandrahana « du fait la richesse historique de ces lieux et puis ils sont souvent 

cités dans les ouvrages concernant « Manandriana ». 

 

La population de cette région est organisée en petit village, qui est fortifié dont les clôtures 

étaient souvent des arbres épineux de protections, puis vers le début de XXème siècle, elle 

est organisée en hameaux de fait de l’accroissement de la population et du fait que les terres 

ne sont plus suffisantes ce qui nécessitent ensuite un déplacement de certain membres du 

village, ainsi le manque de place les obligeait à créer de petit hameaux45. 

 

Les hameaux correspondaient ensuite à un « val »a, qui peut signifier un attroupement 

(souvent employé pour désigner l’emplacement des bœufs) où se localise la maison centrale 

ou la maison des ancêtres, en Malgache (Betsileo) « tranon-drazana ». 

 

Le royaume de « Manandriana » d’après la monographie de DUBOIS sur les Betsileo 

montre que les matériaux physiques sont insuffisants, « De fait, on ne trouve pas dans la 

contrée de vestige anciennes utiles entourés de fossés. On y signale pour tant deux ou trois 

montagnes qui auraient servi de séjour aux vazimba :Vohidrakilahy, Vohidrakivavy, à une 

dizaine de kilomètre à l’ouest d’Ambohimahazo, et Andrafato à six kilomètres au Nord »46. 

 
45  RAJAONARIMANANA Narivelo, Quelques traits de l’organisation social des Betsileo du Manandriana,  

, page 246 
46 H.M. DUBOIS, S J, Monographie des Betsileo (Madagascar) page 102 



 
 

50 
 

Section II : Bref histoire des rois  

 

« Randrianatara » était le premier souverain du royaume de « Manandriana «  selon 

Dubois, il (Randrianantara) a effectué un pacte avec « Radama » pour que son royaume ne 

soit pas dévaster par les conflits qui pourrait y avoir entre les deux royaumes, ainsi 

« Manandriana »  a été soumise, par ce présente traité sur une autre forme, c'est-à-dire que 

le roi garde son trône mais les impôts sont versé directement dans le royaume Merina, « et 

comme rien n’y fut dévasté, on dit aussi : « Manandriana » , tsy vaky volo (le Manandriana  

inséparable). Cependant, certaines clans ne sont pas disposer à se soumettre à la royauté 

merina, ainsi le roi « Randrianatara », les a attaqués, les repoussa même jusqu’au Sud de la 

rivière d’« Ambositra » et il appela des gens du Sud pour prendre leur place. C’est à 

« Namorohona » qu’eut lieu le principal combat : deux pierres de commémorations en 

marquent le souvenir. Un combat définitif se livra à « Antombambe. Radama » est ainsi 

devenu l’unificateur des deux royaumes. Or, les propos de R.P. CALLET rapporté par 

DUBOIS l’infirme dans le « Tantaran’Andriana », puisque déjà à l’époque 

« d’Andrianampoinimeraina » le royaume « Manandriana » est déjà sous la tutelle du 

Royaume Merina, les propos « d’Andrianatara » le confirme : « Andrianatara » s’exécuta : 

aie confiance, alors Andrianampoinimerina, le « Manandriana » n’aura d’autres chefs que 

toi et tes descendants. L’intérêt de ce bref historique réside dans le fait que sur le plan 

culturel, il y aurait peut-être des échanges entre les deux royaumes notamment dans les 

pratiques religieuses et médicales.  

Le royaume de « Manandriana »47 est ainsi inséparable de l’histoire du royaume Merina du 

fait de son annexion par « Andrianampoinimerina ».  

 

Section III : L’origine des Betsileo du Manandriana   

 

Le mot Betsileo est un qualificatif, qui désigne le peuple qui se compte nombreux et dont 

les forces sont très importantes (fort), Be qui signifie nombreux et –tsileo qui veut dire qu’on 

ne peut vaincre ou encore qu’on ne puisse porter. Ainsi, nous pouvons dire que le nom 

Betsileo signifie le peuple qui se compte nombreux et dont on ne peut vaincre les forces.  

 
47 Les rois qui se sont succédé sur le trône d’après DUBOIS en faisant un parallélisme de datation sur le royaume merina. 

RAINDRATAFIKA, RANDRIANANTARA RAONIZANAKILANARIVO, 

RAONISENDRIARIVO, RAMONJA, H.M. DUBOIS, S J, Monographie des Betsileo (Madagascar) 



 
 

51 
 

L’origine du mot vient aussi du fait que le roi « Andriamanalina », pour faire peur à ses 

ennemis, qui a régné à « Ambositra » a changé son nom en « Andriamanalinibetsileo ». Pour 

Lars Vig, ce nom « Betsileo » était né sous le règne de « Radama I » lorsqu’il a envahi le 

Sud de l’île, mais sans plus de précisions.   

Enfin, elle peut être à l’origine du fait qu’à l’époque des royaumes à Madagascar, dans le 

territoire Merina, des travailleurs venant du sud étaient venu pour remblayer 

« Mahamasina » ; mais vue qu’ils se sont retirés du travail, les gardes n’ont pas pu les retenir 

de partir étant donné vue leur effectif d’où le nom Betsileo. (cf RAINIHIFINA)  

A. Les ancêtres des Betsileo du Manandriana   

Nous avons deux versions qui sont complémentaires pour l’origine des Betsileo du 

« Manandriana » , le premier est issu des archives et le deuxième vient de la tradition orale. 

 Les Betsileo du Nord auraient eu comme ascendances directes des nobles (Andriana) du 

Royaume du « Vakinakaratra », dont ce dernier appartient au royaume d’Imerina. D’après les 

récits recueillis, cette partie Nord du Betsileo a été encore habitée par des « Vazimba » qui fut 

chassé vers le territoire Sakalava, vers le « Manandona, par Andrianon »y un des descendants 

de la catégorie Nobles Merina. 

 

Ainsi l’histoire du Betsileo du Nord est fortement liée à l’histoire des Andriana Merina48. 

D’après « Narivelo RAJAOARIMANANA », la formation du royaume de « Manandriana » 

est le résultat successif de migration. Les traditions stipulent que les premiers migrants étaient 

des « Anakalaza » venant du Sud (de la région d’Ambalavao) puis ensuite vient les « Taivato 

« venant de l’Est (dans la région des Tanala ; c’est encore après que les Betsileo « d’Imady » 

et les gens du « Betafo » sont venu49. 

 

B. Limites administratives d’Ambositra 

Au Nord par le District de « Betafo » et d’Antsirabe (rivière de Manandona, Pk 207 de la RN7 

Massifs Vorondolo), à l’Est par les Districts de « Fandriana et d’Ifanadiana » et au Sud par le 

District « d’Ambohimahasoa » et à l’Ouest par le District « d’Ambatofinandrahana ». 

En général, après les Betsileo qui sont les « tompon-tany » ou les propriétaires fonciers ou de 

tombeaux ancestraux, les Merina vient en seconde position en termes d’effectif du fait de la 

 
48 Bulletin de l’Académie Malgache, Tome XXIII, page 57 - 64 
49 Narivelo RAJAOARIMANANA, Brève esquisse de l’histoire du Manandriana d’après les traditions orales. Page 113 

 



 
 

52 
 

proximité des deux régions et du fait de leur histoire à l’époque du royaume, et puis vient 

ensuite les autres groupes comme les « Tanala », les « Bara », les « Antandroy » qui sont peu 

important sur le plan effectif. 

C. Hydrologie d’Ambositra  

La seule rivière qui fait la renommée de cette partie de l’île est la rivière de Mania, qui plus 

tard à donner le nom de la région « d’Amoron’i Mania ». Elle prend sa source du District de 

« Fandriana » qui est un des principaux affluents de « Tsiribihina »50. La rivière « d’Imady » 

et « Ivato » qui la grossissent jouent un rôle important dans l’hydrographie dans la région.  

 

Section IV : La conception du monde surnaturel invisible 

A. Croyance en Dieu 

En général, les Malgaches sont monothéistes, certains auteurs le qualifient comme païen (cf. 

Adolphe RAHAMEFY).  Ainsi, les Malgaches croient à « Zanahary » qui a créé tout ce qui 

existe sur terre et dont les intermédiaires sont les Ancêtres ou « Razàna ».  

B. Croyances aux ancêtres 

La croyance aux ancêtres se manifeste par les différents rites positifs (Cf Durkheim), qui est 

le culte des ancêtres, pour les « Merina » et les « Betsileo », il s’agit du « Famadihana », en 

français le retournement des morts, mais il existe d’autres variantes chez les « Betsimisaraka » 

et les autres groupes de Madagascar.  

Les ancêtres ou les « Razàna » sont les personnes qui sont mort dans la famille, après une 

vie terrestre, il acquière un nouveau statut, comme intermédiaire entre les deux mondes. 

Mais il y a aussi les ancêtres vivants, ceux sont surtout les personnes âgées ou vieux sages. 

En général, pendant les rites, leur place se trouve au coin Nord Est, puisque ce coin est la 

place réservé aux ancêtres.  

Le saotra est aussi un moyen de communiqué avec les ancêtres (chez les Betsileo du Nord 

et Fagnefana51 dans le Sud Betsileo). Les ancêtres qui n’ont pas eu une bonne conduite 

pendant leur terrestre ne sont pas prononcer sous peine de provoquer des troubles ou 

malheurs au niveau du village ou on réalise le rituel.  

Quand nous parlons des ancêtres, cela sous-entend son habitat, son demeure qui le tombeau. 

 
50 Monographie d’Ambositra, 1957, n°87, page 1 
51 Rituel qui consiste à faire progresser le défunt récent es son statut de « razana » ou ancêtre ;  



 
 

53 
 

C. Les Tombeaux  

Dans l’ancien royaume de « Manandriana » , il existe 3 sortes de tombeaux52 :  

- Grotte ou « Vazoho » : qui se trouve en général entre les escarpements rocheux, 

dont l’entrée est fermée par un étalage de pierre. Ces genres de tombeaux sont en 

général réservés aux nobles53 ;  

- Fosse ou « hady » : type le plus courant, constitué en deux parties : une creusé pour 

servir de caveau et l’Aloalo qui surmonte le caveau avec les entassements de pierre. 

- Le « trano vato » ou maison en pierre : les chambres sont au niveau du sol, et les 

matériaux utilisés sont modernes : la pierre, le ciment et le fer.  

Quand nous parlons de tombeaux54, ce qui nous vient à l’esprit c’est le rapport aux 

rites qui sont effectués sur place. Tout d’abord nous allons voir le rite funéraire et 

plus loin nous parlerons du famadihana.  

 

Quand nous parlons de tombeaux, ce qui nous vient à l’esprit, c’est par rapport aux rites qui 

sont effectués sur place. Tout d’abord nous allons voir les différents rites funéraires dans ce 

paragraphe et un peu plus loin, dans un autre paragraphe le culte des ancêtres c'est-à-dire le 

famadihana. 

 

Section V- Les rites funéraires chez les Betsileo  

 

Les rites funéraires princier : réincarnation des morts dans les serpents « fanany ». Pour les 

Betsileo, les princes ou les rois ne sont jamais mort55, ils se réincarnent dans des serpents 

dits « fanany ». Cette réincarnation fait partie du déroulement même du rite funéraire. 

N’ayant pas de source sur les rites funéraires dans le « Manandriana » , nous avons repris  

un exemple de  celui des « Betsileo l’Isandra ». Pour cela nous allons  nous  référer  à  Adophe  

 
52 Jean Gucart, Les hommes et  la  mort :  « Rites  funéraires  à  travers  le  monde », in  Narivelo 

RAJAONARIMANANA, Rites funéraires et commémoratifs des Betsileo du Manandriana. Page 182-183 
53 Lors d’une recherche dans   site touristique dans  la  région  d’Ambalavao,  dans  le  réserve  forestier d’Anjà, nous avons vu des 

tombeaux, des formations naturelles en formes de cavernes perchés en hauteur dans les rochers qui ont été aménagés pour 

recevoir le corps de défunt. Les personnes qui sont ensevelis dans ces grottes sont de la catégorie des « andriana »ou nobles. 

Selon toujours notre guide et informateur, cette forêt sert aussi de lieu pour les veillés ainsi que la réalisation du ri tuel  saotra. 
54 Voir le schéma réalisé par Raymond DECARY, dans son livre Mœurs et coutume des Malgaches, à la page 261, fig. 99, un 

tombeau Betsileo à Ambovombe, c'est-à-dire dans la région de Manandriana. 
55 Selon DECARY R., il existe quatre formes de tombeaux traditionnelles : sépultures en terre ou dans 

les caveaux,  sépultures  dans  les  rochers  ou  des  grottes,  sur  les  sol  ou  sous  des  auvent  légers, sépultures collectives dans 

les kibory. Page 257 



 
 

54 
 

RAHAMEFY56  ;  la  source  de  documentation utilisé par cette auteur était un archive de 

L.M.S. (London Missionary Society) qui avait pour titre : Curious Burial Customs Among 

the Betsileo Chiefs,   et les enquêtes se sont déroulés dans la partie Sud du Betsileo. Nous 

avons pris son exemple, puisque il y a une relation étroite entre les souverains de 

« Manandriana »  et celui de « l’Isandra »57  en termes de parenté. 

Le rite funéraire Betsileo destiné pour les princes se divises en 7 étapes principales la 

toilette mortuaire, l’annonce du décès, la préparation de la venue du « fanany », la veillé 

funéraire ou orgie, l’exposition finale et l’ensevelissement. 

 

Ce rite funéraire concernait, le prince RAJAOKARIVONY II, dont les descriptions ont été 

faites par une personne proche de sa famille et qui faisait peut-être partie des gens interdits, 

qui a reçu une éducation à l’Anglaise et une éducation chrétienne. Le document était en Anglais, 

et beaucoup d’auteurs se sont servis de ce document, comme Dubois, Sibree mais aussi Adophe 

RAHAMEFY. Ce document se localisait à Imarivolanitra à Antananarivo, et fait partie des 

documents d’archives de la LMS ou London Missionary Society. 

 

Le rite funéraire se déroule en sept parties qui sont : la toilette mortuaire, l’annonce du décès, la 

préparation de la venue du « fanany », la veillé funéraire ou orgie, l’exposition finale et 

l’ensevelissement. 

 

A. La toilette mortuaire 

Elle est réalisée pendant l’attente du décret royale qui vient en principe de Tananarive, du 

fait que cette région de l’île a été soumise par les Merina, pas par la force mais plutôt par 

la ruse. Ainsi, les régnants étaient tous des princes ou princes, mais jamais roi, et des impôts 

sont versés pour la reine qui vivait à « Antananarivo ». 

 

Cette toilette du prince défunt est réalisée sur les « olom-pady » ou  personnes interdits, qui 

s’occupent en générale du prince. Les plus concernés sont « l’olom-pady » charger de la 

toilette mortuaire, ainsi les mangeurs, d’ongle ou buveurs de sang royal des seigneurs58. 

L’eau et l’alcool étaient utilisés pour faire la toilette du prince sur le « olom-pady ». 

 
56 Maître de conférence à  l’Université  de  Tananarive,  Madagascar,  qui  enseignait  la  civilisation  au département de Malgache. 
57 Adolphe RAHAMEFY, Le roi ne meurt pas, rites funéraires princiers du Betsileo, page 20 
58 Idem, page 41 



 
 

55 
 

 

Pendant la veillé, des chants sont fait par les femmes d’un côté (le chant s’appelle isa) et les 

hommes de l’autre (le chant fait par les hommes était appelé balahazo)59  et aussi le 

Taifototsa60. 

 

Quand le corps du prince est mis en bière et couvert du tissu de soie de l’Arindrano,  les  veillés 

commencent, et quand le corps se met à gonfler on réalise de nouveau le toilette sur les 

personnes « olom-pady » et après on met le corps  debout  sur  le  poteau  principal ;  dans  les  

pieds  des trous sont  réalisés pour  faire  sortir facilement les pus, et  sont  recueillis dans les 

marmites. Le pus recueilli est ensuite mis dans un étang sacré ou « Aritra » soit le jour ou la 

nuit61. Et les sanies selon la croyance des Betsileo se transforment en « fanany ». 

B. L’annonce du décès 

 

L’annonce du décès du prince est faite par les autorités représentants du pouvoir « Merina ». 

Après la déclaration, tout le monde se couche par terre et pleure. C’est le commencement 

officiel du deuil62. Des règles de conduites sont ensuite édictés afin de montrer que le peuple 

est en deuil, comme le port de « kamisa », l’interdiction du couvre –chef, et les femmes se 

dénouent les cheveux63. Toutes les personnes qui ne suivent pas ces règles sont victimes de 

répressions, qu’ils soient originaires de « l’Isandra » ou d’autres régions, les esclaves du 

prince, les « Tsianolonkafa » s’occupent de cette tâche, allant de simple menace, à des atteintes 

corporelles. Et des collectes d’argent ainsi que de bœuf sont réalisé pour subvenir aux dépenses 

des funérailles64. 

C. L’exposition du corps du prince 

L’exposition du corps se déroule dans le  palais,  et  des chants sont  réalisés  ( isa, ……).  Lors du 

transport du corps, le cortège suit un ordre protocolaire (cf. 108-109), et tous les villages de 

passages doivent participer aux dépenses de ce rite funéraire. Le jour choisit est le vendredi 

pour l’exposition, puisque c’est le jour des rois ou des nobles selon les croyances Betsileo, 

ainsi d’autres groupes des Madagascar. 

 

 

 
59 Adolphe RAHAMEFY, Le roi ne meurt pas, rites funéraires princiers du Betsileo, page 55 
60 Idem, page 57 
61 Idem, page 64-65 
62 Idem, page 95 
63 Idem, page 93 
64 Idem, page 95 



 
 

56 
 

D. Ensevelissement et fin du deuil 

 Le corps du prince est mis dans une caverne qui se situe sur le flan « d’Ivohitsisaky »65, pour 

accéder à ce lieu de résidence des princes après leur mort, une échelle est confectionnée avec 

le bois sacré des champs des princes et des cordages en lianes. L’acheminement du corps ainsi 

qu’un bœuf de sacrifice est très difficile et dangereux, le gens d’interdit peut y laisser la vie. 

En enterre avec le prince des biens qu’il a aimé pendant sa vie, ainsi que des richesses. Puis, 

l’ensevelissement terminé, le deuil s’arrête, le rite de « mitsio-bolo » est fait en vue de cette 

clôture, mais aussi et surtout pour demander la bénédiction.  

 

E. Les conclusions d’Adolphe RAHAMEFY sur les rites funéraires princiers 

du Betsileo 

Les analyses réalisées par Adolphe RAHAMEFY se sont portées sur les différentes étapes. 

La toilette du prince correspond à une dessiccation du corps, il ajoute les propos de 

Razafintsalama pour voir la signification caché de ce toilette : « la putréfaction symbolise le 

désastre qu’est la mort, et le corps sec symbolise la transformation du défunt en ancêtre et dieu 

»66.  Il naît et renaît par le biais de l’immersion et la réapparition hors de l’eau pendant le 

lavement67. Pour ce qui est de l’annonce de la mort, des règles protocolaires sont suivies, selon 

la hiérarchie. 

La veillé et les orgies qui précède l’annonce servent surtout à ne pas être triste de la mort du 

défunt princier, c’est le « mampitraka », et cela symbolise le chaos qui règne, la mort est 

perçue comme cela, un désordre. Ainsi toutes les règles de conduites sexuelles sont levées68, 

elle peut être un acte délibéré. D’autres perçoivent dans les orgies comme une solution à la 

stérilité, et dont les règles de parentés et de l’inceste est rompue temporairement69. Toute règle 

incestueuse s’arrête. 

L’exposition finale ou « fampiariana » du défunt princier suit une règle de l’astrologie, qui 

correspond à un destin favorable, le rituel est orienté de Nord-Sud et d’Est- Ouest.70 

Pour ce qui est du nombre de tour effectué au nombre de 7 autour du corps, l’auteur a repris 

les interprétations de Razafintsalama : « la procession sert à montrer la richesse et la puissance 

 
65 Adolphe RAHAMEFY, Le roi ne meut pas, rites funéraires princiers du Betsileo, page 159 

, Idem page 169  
67 Ibidem 
68 Idem, page 180 
69 Idem, page 183- 184 
70 Idem , page 186- 188 



 
 

57 
 

du princesse par le biais de l’exposition de ces derniers »71 

Quand le rituel arrive à l’ensevelissement, pour que le défunt puisse accéder au rang des 

ancêtres il lui faut des biens (des biens aimés du défunt), mais le plus important c’est qu’il 

faut que les ancêtres et les vivants l’acceptent en tant que mort pour qu’il puisse accéder au 

rang des ancêtres. La mort n’est donc qu’une étape, il est ensuite devenu le nouvel ancêtre. 

Avec les offrandes72  réalisées pendant l’ensevelissement, elle signifie à établir la sacralité du 

prince, « l’accession à l’état d’ancêtre se fait par le même processus que celui de la venue de 

l’état de vivant »73. 

Pour en conclure, Adolphe, a abouti à la conclusion que derrière cette manifestation, ce rituel se cache 

un conflit entre les « Betsileo et les Merina », en fait la mort du prince est un complot entre 

les dirigeants « Merina » et quelques autorités « Betsileo », puisque le Prince était un 

défenseur de ses sujets, et cela pour les « Merina » étaient inacceptable en tant que pays conquis. 

Il a été alors victime d’un empoisonnement, cela afin de maintenir une main mise sur le territoire 

« Betsileo »74. Le pouvoir était alors aux mains des « Merina ». 

Le prince ne meurt pas par le biais de son incarnation physique dans le « fanany ». Le « fanany 

« est donc le représentant physique du prince au niveau de la famille et de la communauté 

ou encore le royaume.75  

A travers les informations sur le rites mortuaires, nous pouvons dire que ceci fait partie intégrante 

de l’identité du Betsileo et même du Malgache entité. La vie des Malgaches et les évènements 

sociaux sont toujours validés par des rites.  

 

 

 

Section VI : Rite funéraire du commun des gens 

 

Dans ce paragraphe, nous n’allons pas vous donner une description du phénomène, du 

fait que nous n’avons pas pu avoir le privilège ou le malheur d’avoir assister à des funérailles 

dans le « Manandriana » . Toutefois, il faut noter que les différentes phases sont les même 

 
71 Idem, page 189 
72 Offrande ou sacrifice, pour L. AUJAS, dans les mémoires de l’Académie Malgache, qui s’intitule les rites du sacrifices 

à Madagascar, il a fiat une classification des sacrifices, qui sont : sacrifices de remerciement ou d’hommage, sacrifices 

expiratoires ou purification, sacrifices de serment et d’alliances, sacrifices de fondation ou de consécration s’sacrifice 

d’initiation, sacrifices funéraires, sacrifices de prémices, sacrifices agraires et sacrifices dans les rites de chasse et de la 

pêche. (Page 04-05) 
73 Adolphe RAHAMEFY, Le roi ne meut pas, rites funéraires princiers du Betsileo, page 199- 203 
74 Idem page 210- 215 
75 Idem, page 224 



 
 

58 
 

pour « les Merina et les Betsileo ».  En général, elle est composée de 6 phases : 

• La toilette mortuaire ; 

• L’annonce du décès ou faire part ; 

• Les veillés ; 

• L’enveloppement du corps par le tissu en soie ; 

• La messe (pour les chrétiens) ; 

• L’enterrement dans le tombeau familial.  

 

Les données ethnographiques sont nombreuses dans ce sens, mais le point commun c’est que 

les différents groupes de Madagascar procède de la même manière, c'est-à-dire que les 

funérailles sont les mêmes à quelque détails prêts76. 

 

Section VII : Les traditions des Betsileo 

A. Respect du Fihavanana  

Paul Ottino a mis en exergue ce cercle de Fihavanana , qui a été ensuite repris par 

RAJAOANARIMANANA. Le « Fihavanana » , est un principe moral, qui vise l’harmonie 

dans la vie en général. 

B. Culte des Ancêtres ou famadihana 

Dans ce paragraphe, nous n’allons pas nous étalés sur le rituel du « famadihana », ou 

retournement des morts du fait que nous n’avons pas pu assister à une de ces cérémonies, 

mais nous allons prendre quelque référence sur ce « famadihana ». En général, ce rituel se 

déroule entre le mois de Juin et mois de Septembre, période où la récolte est abondante. 

 

C.  Circoncision 

Hérité des Arabes, la circoncision est devenue incontournable dans la vie.  Elle est réalisée sur des 

enfants de bas âges (2-6 ans) et même plus. C’est en quelque sorte un moyen de se débarrasser 

de ce qui est « mauvais », par enlèvement de ce petit morceau de chair sur le pénis de l’enfant 

(généralement consommé soit par le grand-père paternel, soit par l’oncle maternel avec du 

banane, plus une consommation d’alcool traditionnel). L’enlèvement du prépuce est un rite de 

passage, mais aussi a des avantages médicales. Le saignement qui s’écrase sur le sol provoqué 

par la circoncision marque l’appartenance et l’attachement à ses terres.  

 
76 Raymond DECARY est un des auteurs de l’époque coloniale qui a donnée quelques descriptions dans son livres Mœurs 

et coutumes des Malgaches, dans le Chapitre XI : Funérailles et tombeaux, sur les rites funéraires à Madagascar, sur les 

souverains et les peuples.  



 
 

59 
 

 

D. Saotra 

Le « Saotra » ou « Fangnefana » dans le Sud du Betsileo, est un rite qui vise à se réparer 

définitivement du défunt, et pour que celui-ci puisse atteindre son rang d’ancêtre parmi les 

siens. C’est aussi un moyen de faire connaître les différents lignés de la famille, c'est-à-dire 

pour faire connaissance vue que la famille devient de plus en plus élargie. Ce rite est 

accompagné par une consommation de viande de bœuf et d’alcool, et précédé d’un « savika ». 

Le « savika », qui est en quelque sorte, une tradition, mais devenu actuellement un sport, elle 

symbolise la lutte de la vie quotidienne. Ce rite consiste à mettre à genou un bœuf féroce, et 

les vaillants sont toujours recomposés en argent. (Cf. Thèse de doctorat de Mr 

RATSIMBAZAFY Ernest sur le savika). Il est aussi symbole de l’identité du groupe Betsileo. 

E.  Cérémonie d’inauguration des maisons 

La maison, lieu de vie des vivants, est organisée selon les points cardinaux. L’orientation des 

maisons chez les Betsileo, comme chez tous les Malgaches sont orientés vers l’Ouest, c'est-à-dire 

que les ouvertures (comme les fenêtres, les portes, ainsi que les véranda) sont à l’Ouest. A l’Est 

il y a rarement d’ouverture, mais il y a des exceptions. 

La construction de la maison se fait par la réalisation de deux rituels importantes le premier, la 

construction de la fondation ou « fototsa » (chez les Betsileo) ou encore fototra (en Imerina), 

et le deuxième pendant l’inauguration ou « miditsa an-drano vao ». Une maison qui n’a pas 

reçu la grâce par un « omasimbe ou mpitaiza » peut rendre ses locataires malades voir même 

provoqué la mort, ainsi la maison deviendra inhabitable.  

Section VIII- La construction de la fondation, « fanaovana fototsa » 

N’ayant pas assisté à la construction d’une fondation, nous ne pouvons pas nous aventurer 

sur un terrain inconnu sous peine d’erroné ou d’omettre des éléments importants dans une 

description ethnographique. 

 

A. L’inauguration proprement dite 

 

Pendant notre terrain de recherche, nous avons pu assister et participer (observation 

participante) à une cérémonie d’inauguration d’une maison, qui a été rénové par le guérisseur 

lui-même. En voici, les descriptions et les différentes phases qui ont constitué l’inauguration. 

 



 
 

60 
 

 

B. Kabary de bienvenu 

Comme toute cérémonie traditionnelle, dans toute la terre Malgache, le « kabary » est 

toujours réalisé en premier lieu, c’est une sorte de prise de parole des grandes personnes ou des 

grandes personnalités pour faire savoir aux présents le motif de la cérémonie, l’objectif est 

d’introduire les différentes rites sacrés pour l’inauguration. Dans notre cas comme il s’agit 

surtout d’un rapport entre la médecine traditionnelle, c’est le « Mpitaiza ou l’Omasimbe » qui 

prend la parole, de plus c’est un grand orateur. 

C.  Préparation du ody protecteur de la maison 

Après le « kabary » vient ensuite la préparation d’ody dont la composition est la suivante : 

une fleur de « vero », de l’alcool, de l’eau de source vive, du « hazomanga » et enfin de la 

terre blanche ou « tany ravo ». Elle est réalisée devant le nouveau propriétaire de la maison 

par le « Mpitaiza », mais avant on donne la part des ancêtres (alcool) dans le coin Nord-Est 

pour leur remercier d’avoir donné ce jour pour réaliser cette cérémonie. 

D. Choix des assistants du Mpitaiza 

Le rituel en question, pour la réalisation ou la protection de la maison nécessite des assistants, 

ces assistants sont choisis par le « Mpitaiza » parmi les jeunes hommes qui ne sont pas encore 

marié. Avant de pouvoir tenir le contenant de la protection, le « Mpitaiza » met une marque 

sur le front des jeunes hommes par des morceaux de terre blanche ou « tany ravo ». Le blanc 

qui est symbole de pureté.  

E. Choix du couple qui prépare le repas « hanipitoloha » 

Comme il s’agit d’une nouvelle maison, il faut que tout soit parfait y compris les personnes qui 

préparent le repas, le couple qui prépare le repas sont des personnes qui ne sont jamais séparés 

et ne sont jamais rompu, et ont une bonne conduite l’un envers l’autre. Le « hanipitoloha » est 

ainsi préparé par eux, composé essentiellement de poids sec et de riz uniquement, ce repas est 

composé de 7 mets différents mélangés dans une seule marmite dont la principale composante 

sont les poids séchés ainsi que le riz, le chiffre 7 qui signifie sacrer (dans hanina-fito-loha) 

F. Réalisation du rituel d’inauguration 

Le rituel consiste à enduire chaque côté de la maison par les « ody « au centre : le premier 

assistant met de la terre blanche au milieu du mur à la hauteur de la tête de bas en haut, puis 

ensuite le second met de l’eau de source composé de fleur de Vero et enfin le dernier verse de 

l’alcool. Une fois ce rituel terminé, toutes les personnes sortent de la maison sauf ceux qui 

préparent le repas pour un dernier kabary nomé « sokela ». 

 



 
 

61 
 

G. « Sokela » ou Kabary intermédiaire et remerciement 

Le « sokela » consiste surtout à faire un bref rétrospectif de ce qui a été réalisé ainsi que les 

remerciements, puis vient ensuite l’annonce du programme. C’est en fait une « kabary » où 

les grandes personnes parlent pour parler de leur satisfaction et pour remercier toute 

l’assistance. 

H.  Le repas collectif 

Le « sokela » terminé, tout le monde prend place dans la maison pour prendre le repas avec 

composantes ce qui fait son nom « hanimpitoloha ». 

I. Festivité et veillé festive 

Comme c’est une fête et une cérémonie, la musique traditionnelle ou contemporaine ainsi 

que l’alcool sont au rendez-vous pour faire chauffer l’ambiance, elle a pour objectif de 

rendre heureux avec les nouveaux propriétaires.  

 

Conclusion partielle  

L’inauguration d’une maison réhabilitée ou d’une nouvelle maison nécessite le respect de la 

tradition, des prescriptions sont suivis à la lettre surtout quand le « mpanandro » ou le « Mpitaiza » 

est présent pour réaliser la cérémonie, d’ailleurs rien ne peut se faire sans sa  présence et il est 

toujours sollicité. La cérémonie est aussi un acte de prévention contre les différents malheurs 

y compris surtout la maladie.  

Le « Taiza » a le devoir et l’obligation d’informer son « Mpitaiza », s’il ne le fait pas, il peut 

être victime d’une mauvaise chance, et une blâme de la part de son conseillé et cela peut 

provoquer des maladies. Le « Taiza » a le devoir de bien observer les prescriptions de son 

« Mpitaiza ». D’une manière inconsciente, les Betsileo ont toujours peur de tomber malade et 

de mourir, ces actes rituels apaisent leur crainte pour éviter de tomber malade et mourir 

ensuite. 

 

  



 
 

62 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Source : (cliché personnel) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Illustration n° 2: Maison traditionnelle chez les Betsileo du Manandriana 

Commentaire 

Sur cette photo, nous voyons une maison typiquement Betsileo, dont l’arrangement intérieur est 

celui de la description réalisé par Susan KUS dans l’organisation de l’espace chez les Betsileo. 

Cette maison est la maison centrale, c'est-à-dire la maison qu’habitait les grandes personnes ou 

les grands parents du guérisseur, et actuellement, c’est l’aîné qui va avoir le privilège de 

l’habiter, on le nomme « trano-drazana » ou maison des ancêtres. En général, les ouvertures de 

la maison se trouvent vers l’Ouest, et le parc à bœuf se trouvent devant dont l’ouverture se trouve 

au coin Nord Est du parc. L’organisation de l’espace est en général la même pour tous les 

Malgaches. 

En ce qui concerne les tombeaux, elles se situent en général en hauteur pour les catégories des 

« Andriana », dont les formes sont variables suivant l’avancé des technologies. L’orientation est 

la même et actuellement, surtout en Imerina, les tombeaux ressemblent de plus en plus à une 

maison, puisqu’elles sont les demeures éternelles du corps de l’homme. La séparation du corps 

et de l’âme définitive se fait par un rituel « saotra ou fangnefana » chez les autres « Betsileo » 

du Sud. 



 
 

63 
 

J. Le zafindraony 

 

Le « zafindraony », est un chant  typiquement  « Betsileo »,  en  général  elle  parle  de  la  vie  

quotidienne, comme  vie  communautaire, guerre, paix, amour  ou encore  de  la politique. 

Quand le christianisme arrive, elle a su s’adapter, du  fait  que  ces  paroles  deviennent  des  paroles  

évangéliques.  C’est une marque de l’identité des Betsileo, que ce soit le Nord ou le Sud du 

Betsileo. Elle est réalisée pendant les fêtes, et les rituels (comme les famadihana). Par ailleurs, 

elle sert aussi à raconter des histoires à des enfants à une communauté ainsi le « zafindraony » 

renferme des conseils ou des « anatra »77. 

CHAPITRE V : L’organisation de la vie en général chez les Betsileo 

Section I : Organisation social 

A. Les différentes catégories et des groupements d’ancestralité à Manandriana  

Les Betsileo sont les descendants de cinq groupes principaux78  dont les noms des fondateurs 

est l’origine du nom des groupes « zanaky ny dimireny » : sambohery   fondé par 

Rasambohery, Taivato « ceux des pierres » groupe venant du Tanala, Kalatsara   du nom de 

sa fondateur Rakalatsarafeo « la femme qui a une belle voix »,  « Anakalaza venant 

d’Ianakalaza et en Zafindravola », ceux qui sont les petits enfants de « Raravola ». Ces 

groupes sont aussi appelés « Akitsanjy » et qui se ramifie en plusieurs groupes. 

Ainsi chaque groupe (Akitsanjy) a leur propre caractéristique et leur critère d’existence : « son 

nom, la propriété du  « anaran-dray », la marque des oreilles des bœufs appelés fofo, les « fady » 

ou les interdits hérités  des  ancêtres,  la  tradition  historique  (tantaran-drazana,  bokim-

pianakaviana)  et  l’existence d’un tombeau unique qui symbolisent l’unité du groupe »79 

 

B. Le cercle des relations de Fihavanana  à Manandriana  

1. Akitsanjy  

Est définit comme « un groupe nominal doué d’une solidarité interne, solide et régulière, sur 

le plan rituel. Il comprend tous les descendants de l’ancêtre fondateur, qu’ils établissent leur 

filiation par les hommes ou par les femmes. Il s’agit donc d’un groupe de filiation 

 
77 Voir les travaux de François NOIRET, dans son livre : Chants de lutte, chants de vie à Madagascar : Les zafiindraony 

du Pays Betsileo. Bien que Manandriana ne fait pas partie des lieux d’enquêtes de l’Ethnologue, nous avons pu constater 

que pendant les lanonana surout pendant la nuit (veillés mortuaires ou veillés festif), les chants zafindraony sont toujours 

réalisés.  
78 Cités par RAJAONARIMANANA Narvelo, Robert DUBOIS et Paul OTTINO 
79 RAJAONARIMANANA Narvelo, Quelques traits de l’Organisation social des Betsileo du Manandriana, page 248 



 
 

64 
 

indifférenciée non limitatif, selon la terminologie de Robin Box (1972, 153).80  » Comme nous 

l’avons déjà su mentionnés, le groupe « Akitsanjy » se ramifie, le schéma suivant nous 

donnera un aperçu de cette ramification. 

2. Taro-bahy  

Descendants immédiats d’une personne déjà morte ou encore vivante 

3. Tamy  

Les groupes éloignés d’EGO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

L’Akitsanjy se ramifie en taro-bahy taroka notion de tirer) et vahy « liane » et puis tamy qui 

représentent les groupes éloignés (parents indifférenciés, par alliance, fraternité de sang ou 

« velo rano » et  adoption)81. Ce qui nous amène ensuite à nous intéresser sur la règle de la 

parenté et des alliances chez les Betsileo. 

 
80 RAJAONARIMANANA Narivelo, Quelques traits de l’Organisation social des Betsileo du Manandriana, page 250 
81 Idem, page 252 

 

ZANAKY NY DIMY RENY 

AKITSANJY 

TARO-BAHY 

RAMY 

Tamy 

HAVANA 

Côté paternel Côté maternel 

(Lafin-drae) (lafin-drene) 

Schéma n° 1: Cercle des relations de Fihavanana par Paul OTTINO 



 
 

65 
 

Section II : Le système de parenté des Betsileo 

A. Filiations 

En règle générale les Betsileo du Nord ne fait pas distinction entre les descendants des 

femmes et des hommes, ils ont tous droits à avoir une place dans le tombeau ancestral, nous 

pouvons déduire de cela que c’est une filiation indifférenciée, mais dans la réalité elle a une 

tendance patrilinéaire, du fait que les femmes quittent le résidence parental pour rejoindre 

la famille de son mari en vue de leur donner de l’aide pour les tâches quotidiennes et en vue 

de renforcer les effectifs du groupe de son mari ; souvent ses descendants à leur mort suivent 

leur père. Dans le cas où l’enfant choisit d’être enterré dans le tombeau de sa mère, on parle 

de « rano miherina », c'est-à-dire un retour à la source, la mère étant considéré comme source 

de la vie, elle peut être comparé à l’eau, ce qui fait que « rano miherina » c’est le retour vers 

le tombeau matrilinéaire.  

B. Résidence 

La règle de résidence est souvent patrilocale, surtout après le mariage, puisque la femme 

rejoint la famille de son mari pour y vivre et pour réaliser les tâches qui lui sont confiés ainsi 

que les devoir envers ses beaux- parents. 

C. Les termes de références et termes d’adresses 

Les termes de références et termes d’adresses dans le système Betsileo (cas du Manandriana) 

ressemblent à celui de l’Imerina. 

 

1-   G+2 correspondant aux grands parents d’EGO 

Grand-père paternel d’EGO : dadabe (ou bababe) 

Grand-mère paternel d’EGO : nenibe (bebe) 

Grand-père maternel d’EGO : dadabe 

Grand-mère d’EGO maternel : nenibe (bebe) 

2-   G+1 correspondant aux parents d’EGO 

Père d’EGO : dada 

Mère d’EGO : neny 

Frère de son père : dadatoa (aîné), dadanaivo (cadet), dadafara (le dernier) 

Sœur de son père : nenintoa (aîné), neniraivo (cadette), nenifara (la dernière) 

Frère de sa mère : dadatoa (aîné), dadanaivo (cadet), dadafara (le dernier) 

Sœur de sa mère : nenintoa (aîné), neniraivo (cadette), nenifara (la dernière) 

 

 



 
 

66 
 

3-   G 0 correspondant à la génération d’EGO 

EGO ne fait de distinction entre ses frères et sœurs et les enfants masculins et féminins de 

ses oncles paternels et tantes paternels ainsi que les oncles maternels et tantes maternels ; il 

appelle « ralahaly » ses frères et cousins et « anabavy » ses sœurs et ses cousines. Les frères 

et sœurs d’EGO sont désignés par « taporaika » (qui veut dire issue d’un même ventre 

maternel de kitapo iraika) 

D. Type d’alliance 

Les Betsileo du « Manandriana » sont  exogames comme la plupart des Malgaches. 

Cependant il existe des « vady mihavana » ou des personnes de la même famille qui se marient, 

en générale ils sont le descendant d’un ancêtre commun, c'est-à-dire ils peuvent être le 

descendant de deux germains de sexe opposés (arrière ou arrière- arrière petits fils ou fille), 

les relations incestueuses sont les unions de deux personnes issus de deux sœurs, et cela 

jusqu’à la 4ème génération. Ainsi, on tolère le plus souvent des mariages entre les enfants d’un 

frère et sœur, cela afin de réunir à nouveau la famille qui était disparate. 

Les cérémonies traditionnelles qui sont toujours respectés : le « famadihana » (retournement 

des morts), le mariage traditionnel, la circoncision et le « saotra » (rite de remerciement des 

ancêtres). 

Selon RAJAONARIMANA (N.) les tâches sont subdivisés suivants la catégorie des parents 

et alliés : les « zana-dehilahy » (les descendants de l’homme), les « zana-behivavy » (les 

descendants issues de la femme) et les vinanto (les belles filles ou beaux fils), mais nous ne 

savons pas plus sur les détails de ses tâches confiés. 



 
 

67 
 

Section III : Organisation de l’espace extérieur à l’habitat 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Commentaire et analyse   

L’organisation   d’un   village,   suit   toujours   les   règles   des   points   cardinaux,   c'est-à-dire   

que   les ouvertures  des  maisons  sont  toujours  dans  la  face  Ouest  de  la  maison,  le  parc  à  

bœuf,  pour  des raisons de sécurité et de commodité sans doute, est toujours placé devant la 

maison, par ailleurs le lieu de pillage du riz se trouve toujours au Nord de la maison, parce 

que le riz fait vivre la famille, de plus  cette  tache  demande  une  espace  importante  pour  le  

stockage  du  reste  du  plan  de  riz.  Les personnes qui ne suivent  pas ces  règlements de 

l’organisation de l’espace sont toujours sanctionnées d’une méfiance de la part de sa 

communauté ou de son entourage. 

 

 

 

 

 

O 

S N 

E 

LEGENDE 

Maison Lieu de pillage du riz Parc à Bœuf 

 
 

 

 

 

 
  

  

 

Schéma n° 2: Organisation de l’espace extérieur cas du village d’Aniso 



 
 

68 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Source : (cliché personnel) 

Commentaire & analyse   

Le parc à bœuf se trouve toujours devant la maison, afin de bien surveillés les bœufs et pour 

prévenir un éventuel affrontement entre les mâles dans un même parc. La couleur des bœufs 

sont en général conforment à leur groupe d’appartenance, c'est-à-dire conforme au nom de 

l’« Akitsanjy ». Des marques sont réal isées  sur les oreilles des bœufs afin de les reconnaître 

facilement, et ces marques correspondent à chaque groupe d’« Akitsanjy ». Ainsi les personnes 

peuvent se reconnaître comme famille apparenté par le biais des marques des oreilles et de 

la couleur de la peau des bêtes. Les bœufs sont ainsi des moyens d’identification par rapports 

aux autres groupes. Par ailleurs, les bœufs sont signes de richesses à Madagascar surtout dans 

le Sud. 

L’organisation de l’espace extérieur nous amène ensuite à approfondir l’organisation 

intérieure de la maison. 

 

 

 

 

 

Illustration n° 3: Parc à bœufs 



 
 

69 
 

Section III : Organisation intérieur de l’espace de vie chez dans le 

Manandriana  

 

Susan KUS a travaillé sur cette organisation de l’espace chez les « Betsileo », d’après elle 

l’organisation suit les 12 destins qui sont inscrit dans un rectangle qui n’est autre que la forme 

même de la maison. 

A propos de cette organisation elle dit que : 

 

“Notions of space provide an almost universal Malagasy conceptual field.  Height is perhaps 

the most obvious spatial dimension to invest with social value and accordingly the Malagasy 

associate high social status with an elevated position. A second spatial ordering referent to 

the cardinal directions forms a symbolic set of two contrasting pairs of characteristics. The 

north is associated with nobility and seniority while the south is associated with things humble and 

lowly. The East is associated with the sacred and the west with profane. The overlap ping of 

these two axes results the valuation of the northeast direction, the direction associated with 

honour and with the ancestors. 

In addition to height and a spatial orientation that refers to the cardinal directions there exists 

a third spatial element to the Malagasy conceptual field.  This is a calendula divisionning of the 

year into 12 months that can be mapped onto rectangular space (...)The manipulation  of  this  

complex  system various in the hands of traditional specialist or mpanandro (in  the  central 

highland group of Madagascar)82.” 

 

Ce qui est à retenir ici, c’est que chaque coin est destiné à une catégorie de personne, selon sa 

position dans la famille. Avec les points cardinaux nous avons deux oppositions, en termes de 

caractère, par exemple le NORD s’oppose au caractère du Sud et l’Est à l’Ouest. 

 

 

 

 

 

 

 

 
82 SUSAN Kus et Victor RAHARIJAONA, Domestic space and the tenacity of tradition among som Betsileo of 

Madagascar, page 3 



 
 

70 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Source : cliché personnel 

 

Commentaire & analyse   

Sur ce cliché, nous pouvons voir une armoire, et en haut nous pouvons voir une photo de Jésus 

Christ crucifié sur la croix sainte, une bible, quelque bouteille qui contiennent de l’eau de 

source vice, une boite contenant des plantes séchés, un chapeau et enfin sur le haut, il y a un 

rameau de riz  ou « salohim-bary ». Ces éléments se trouvent au coin Nord Est de la maison. 

En général, l’armoire sert de rangement des plantes médicinales ou de lieu de stockage, et 

de l’alcool. D’après ces images, nous pouvons voir un fond très syncrétique de la médecine 

traditionnelle. La médecine traditionnelle se complète avec le christianisme, et indissociable 

 

  

Illustration n° 4: Armoire sacrée 



 
 

71 
 

Source : cliché personnel 

Commentaire& analyse  

Chez les Betsileo, comme chez tous les autres groupes de Madagascar, l’orientation de la tête 

pendant le sommeil est à l’Est, puisque c’est point cardinal où le Soleil se lève, ainsi il  est 

formellement interdit d’orienter les pieds vers ce point pendant le sommeil, c’est à un grand 

sacrilège et les mauvaises chances vont afflués. Sur cette photo, nous voyons le lit des parents, 

ainsi qu’au-dessus une table, réserver à la place des différentes semences, et surtout des produits e 

premières nécessités. Sous la table, nous voyons une male à miel, en bois de rose qui n’est plus 

utilisé du fait du manque de miel. 

 

  

Illustration n° 5: Disposition du couché chez les Betsileo 



 
 

72 
 

Grenier 

1  étage 

Rez-de- 

Chaussée 

 
 
 

Chambre pour les 

bêtes 
 

 
 
 

Chambre pour les 

bêtes 
 

 
 
 

Chambre pour les 

bêtes 
 

Chambre pour les 
 

 

 
 
 

Chambre 
 

A coucher 

 
 
 

Chambre 
 

A coucher 

 
 
 

Chambre pour les 

bêtes 
 

Chambre 
 

Véranda 
 

 

 

 
 
 

Chambre 
 

A coucher 

 
 
 

Chambre 
 

A coucher 

Cuisine 
 

Véranda 
 

 

Schéma n° 3: Plan simplifier d’une maison Betsileo dans la région d’Amorin’i Mania 

Section IV : Organisation de l’espace intérieur dans l’habitat 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Commentaire_____________________________________________________________ 

Dans le rez-de-chaussée en générale, c’est réservé aux animaux domestiques et les bêtes 

qui sont élevés comme : les poules et coqs, moutons, chèvres, lapins, oie……. Pour des 

mesures de sécurité les bêtes sont introduites dans la maison. Le premier étage est réservé 

aux chambres à coucher. Au deuxième étage c’est pour la cuisine et les autres chambres. 

_________________________________________________________________________ 

 

 

 



 
 

73 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Source : cliché personnel 

Commentaire & Analyse   

Le plus intéressant sur ce cliché, ceux sont les dessins sur les trois piliers, de droite à gauche, 

nous pouvons voir, le dessin de la lune, puis au deuxième pilier le soleil, et enfin la troisième, 

des étoiles et la lune qui sont tous peintes en bleue. Ces dessins étaient réalisés par un des 

patients du « Mpitaiza », peut-être pour le respect envers cette personne qui est à la fois 

devin, et pour distinguer la maison des autres personnes vivant sur le même hameau. La 

couleur bleue96 est une couleur pour les princes ou les « Andriana » selon LARS VIG dans 

son livre consacré sur « le symbolisme dans le culte malgache et dans la vie social populaire 

». 

 

La maison est le lieu d’habitation par excellence des Betsileo, c’est le lieu où l’on dort, mange, 

prépare le repas, et elle sert aussi de lieu de cérémonie traditionnelle, comme le « saotra »ou 

le « fagnefana ». 

 

 

 

Illustration n° 6: La maison d'un Mpitaiza à Aniso (Manandriana) 



 
 

74 
 

 

Section V : Les points cardinaux et les destins astrologiques 

L’organisation de l’espace suit un règlement selon les « vintana » ou destins astrologiques, nous 

allons voir aussi l’importance et la place des points cardinaux dans la vie des Malgaches en 

générale ainsi que les Betsileo :  

Nord : associé à un bon destin (coin noble) 

Sud : associé à un mauvais destin (affilé souvent à des personnes qui ont destin néfastes : 

sorciers) 

Est : associé à un bon destin (coin noble) 

Ouest : associé à un bon destin (coin profane 

  



 
 

75 
 

CHAPITRE VI : La médecine traditionnelle Betsileo 

Section I : Les acteurs de la médecine 

 

Dans cette médecine traditionnelle, nous pouvons voir l’interaction de plusieurs personnages, 

qui sont : le « Mpitaiza », le « Taiza » qui peut être aussi le nouveau client malade, la famille 

et l’intermédiaire, qui peut être une personne qui utilise des charmes ou des « ody » pour 

provoquer des maladies ou la mort pour une personne ou encore le sorcier ou la sorcière. 

Comme la médecine traditionnelle est une interaction, nous allons parler des acteurs qui 

constituent le puzzle de cette institution. 

A. Mpitaiza 

Le « Mpitaiza » est une des personnages clés de la médecine traditionnelle, comme il a été déjà 

mentionné, il est un personnage sacré et a une grande autorité dans la vie surtout en ce qui 

concerne l’organisation des activités. Actuellement, le « Mpitaiza » ou encore le « Omasimbe », 

cumule plusieurs fonctions, il est devin, astrologue ou « mpisikidy », il est aussi le guérisseur. 

« Mpitaiza » veut dire celui qui éduque, ainsi il assure la bonne conduite de ses disciples si le 

terme le permet. 

B. Taiza 

Le « Taiza » est la personne éduqué si l’on peut se permettre de le dire, il peut être qualifié de 

disciple ou d’apprenant. Pendant sa vie, il suit à la lettre les recommandations de son 

« Mpitaiza », et il le consulte le plus souvent pour prendre une décision avant d’entamer une 

quelconque activité. Nous pouvons dire qu’il est dépendant de son « Mpitaiza », puisque sans 

le conseil de ce dernier il peut commettre des fautes minimes ou graves sur sa  prise  de  

décision,  et  puis  de  tout  façon  les  décisions  découlent souvent de la consultation du 

« sikidy ». Il peut être une femme ou un homme et même des enfants. Il participe aussi à 

l’armature de la médecine traditionnelle, bien qu’ici il s’agisse surtout de ce qui est de l’ordre 

de l’économique, c'est-à-dire que le « Taiza » consulte son « Mpitaiza » pour pouvoir acquérir 

plus d’argent. Là nous pouvons dire que le « Mpitaiza » aussi joue le rôle de psychologue dans 

cette société. Un certain rôle de régulateur quand il règle les différents conflits qui se passent 

dans la communauté où il vit. 

C. Le client Malade 

Le client malade peut être classé en deux catégories : les malades de l’esprit ou des malades 



 
 

76 
 

possédés par des « vazimba »83  et les malades du corps physique. 

1. Les maladies de l’esprit 

Les maladies de l’esprit sont dues à la pénétration des esprits des ancêtres ou des esprits des 

« vazimba » dans le corps de la personne, elle provoque un changement de comportement 

inhabituelle de la personne comme le fait de boire de l’alcool, fumer du tabac, ou encore dire 

des insultes sur les membres de sa famille ou de sa communauté.  En général, lemal n’est pas  

localisé, mais  le  point commun c’est la douleur dans la tête, même avec la prise de 

médicament84. La personne se sent de plus en plus malade, et ne mange plus, les médicaments 

du médecin moderne ne sont pas efficaces. La pénétration de l’esprit peut être due par la 

volonté même de l’esprit possédant ou par des actes des sorcelleries ; le sorcier met une chose 

volée qui a appartenu à la personne dans un tombeau des « vazimba », chez les « Betsileo » 

du « Manandriana » , la sorcellerie s’appelle « ambarapaingotsa ».  

Le malade de l’esprit peut être aussi dû à la séparation de son âme de son corps, c'est-à-dire 

que son âme est partie hors de son corps, en général ces personnes sont les fous du village. 

Pour le guérir il faut procéder au retour de son âme ou « ambiroa ». 

2. Les maladies physiques 

Les maladies physiques sont les maladies qui se manifestent à l’extérieur du corps, dans le 

jargon médical de la médecine moderne, cela est appelé symptômes. Elle englobe ainsi toutes 

les maladies qui se manifestent à l’extérieur comme les coupures (tataka), les brûlures (may), 

les entorses (mangotsoka ou folaka) ou encore les fractures des os (tapa-taolana), ou encore 

les vomissements (mandoa rano, afero na rà), les diarrhées (mivalagna), les maladies sexuelles. 

Les causes des maladies physiques peuvent être : la consommation d’aliment interdit (exemple 

le porc ou encore l’ail),  le  non-respect  des  tabous  ou  des  traditions,  des  empoisonnements  

par  les aliments (ankasy ou voakanina chez les Betsileo du Manandriana ), des actes de 

sorcellerie et enfin du au destin de la personne (mauvais destin ou ratsy vintana). 

 

D- La famille 

La famille est très importante chez les Malgaches, chez les Betsileo les cérémonies 

traditionnelles sont toujours informés à la famille restreint et élargie : circoncision ou « fora-

zaza, famadihana, ala- volon-jazà ». La famille est la référence par excellence, sans la famille, 

 
83 Jean Pierre DOMENICHINI a donné une conférence sur la question Vazimba, son historiographie et politique à 

l’Académie Nationales des Arts, des Lettres et des Sciences, Tsimabazaza lors de la journée de l’archéologie, le 12- 15 

Décembre 2007, qui est consultable sur internet.  
84 Nous entendons médicament, les produits pharmaceutiques industriels issus de la médecine moderne, comme les pilules 

ou les comprimés  



 
 

77 
 

la personne peut ne pas exister socialement et économique. Il faut dire aussi que la famille 

est le lieu de l’éducation de la personne, elle donne des conseils et souvent elle peut aussi 

sanctionner un membre de la famille, par exemple l’expulsion d’une personne du tombeau 

familiale. 

Dans le cadre de la maladie, c’est la famille qui s’occupe du bien-être du malade, que ce soit 

enfant ou adulte, tout le monde y participe, et dans ces cas tout le monde parle de leur propre 

expérience de la maladie et donne des solutions ou des remèdes ou des « tambavy »85, en 

générales ces remèdes se transmet dans la famille, elle touche souvent des cas de maladies 

quotidiennes (toux, grippes, diarrhées, maux de tête). Quand les remèdes de la famille ne 

sont plus efficaces, ils vont chercher des conseils vers d’autres personnes de la communauté, 

car en général les familles ne vont pas tout de suite chez le médecin moderne ou 

traditionnelle, mais fait appel tout   d’abord aux expériences des autres.  C’est après seulement 

que viennent ensuite la consultation chez le docteur ou chez le guérisseur pour donner suite à des 

recommandations des membres de la famille elle-même ou par des conseils d’autres 

personnes de leur entourages. 

La famille est ainsi, le premier informé du mal, et il fait appel à l’expérience des membres avant 

d’aller dans des structures traditionnelles ou modernes. 

E- Le sorcier 

Le sorcier ou la sorcière est une personne qui est souvent sous l’emprise de ses propres 

« ody » ou des « ody » des autres. En général, il ou elle se réjouit de la maladie ou de la 

mort des autres ; après les funérailles, il ou elle danse sur le tombeau de la personne qui 

vient de décéder. Pendant la nuit, il ou elle sort pour chercher des victimes potentiels, et 

obligent ses victimes à satisfaire ses besoins, souvent d’après les traditions orales, les 

victimes sont souvent mises à califourchon, et il s’enduit d’huile pour échapper à des 

éventuels chasseurs.  Il peut donner des « ody » pour les personnes qui veulent attaquer une 

personne, la victime peut devenir malade et peut même mourir d’une maladie incurable et 

inconnue.  Contrairement au « Mpitaiza ou Omasimbe », il provoque le malheur et s’en 

réjouit, il représente le coté maléfique et le « Mpitaiza » le coté bénéfique.  Une fois de plus, 

nous pouvons dire que les Malgaches, les Betsileo, pensent d’une manière bipolaire. La 

frontière entre le mal et le bien est minime, puisque dans le cas où le «  Mpitaiza » 

commet des erreurs ou des actes visant à tuer une personne son statut de guérisseur change 

 
85 Le tambavy ou décoction à base de plantes médicinales, elle souvent utilisé pour soigner les maladies comme chez 

l’adulte que l’enfant. Sophie Blanchy s’est intéressée à cette thématique dans le terrain Bezanozano, et qui nous montre 

les facettes des Tambavy à Madagascar.  



 
 

78 
 

 
 

 
 

 
 

LE MALADE 

(A) 

 
 

 
  

 

LE 
THERAPEUTE 

LE JETEUR 
DE SORT ou 
SORCIER 

(C) 

(D) 

Schéma n° 4: La relation entre les différents acteurs de la médecine traditionnelle 

aussi tôt en sorcier. Dans la plupart des cas, les sorciers sont des personne qui vivent en 

dehors de la communauté et sort rarement de leur raison, ne travaille pas dans les champs, 

comme le cas  d’une  vielle  personne vivant à « Manandriana »  rapporté par mes informateurs. 

Les sorciers sont craints comme les guérisseurs du fait de leur puissance et la force de leur 

« ody » ou « fanafody ». Le sorcier aussi peut aussi sous l’emprise d’un destin néfaste ou 

des personnes du signe « Alakaosy ». D’après ces quelques paragraphes nous pouvons résumés 

par le schéma suivant l’interaction des différents acteurs de la médecine traditionnelle. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Commentaire & analyse   

La triangulation (malade, guérisseur et jeteur de sort) n’est plus suffisante pour expliquer la 

relation dans la médecine traditionnelle, puisqu’il y a des acteurs de la vie qu’il faut intégrer à 

savoir : l’intermédiaire (souvent famille) et le commanditaire.  

Le malade (A) est le centre de la maladie, il est le lieu de manifestation de la maladie que ce soit 

physique ou mental.  Une personne peut devenir malade suite à un commande spéciale 

(E), ou encore victime d’un « ambarapaingotsa » d’un sorcier (D) qui peut être un acte libre 

de sa part. la personne étant malade cherche un moyen pour se guérir, souvent c’est la famille 



 
 

79 
 

qui conseil ou encore les amis proches ou encore les voisins, vient ensuite la consultation chez 

le thérapeute.  De là vient ensuite le rapport de force entre le thérapeute et le sorcier, c'est-à-

dire que les deux entrent en conflits et dont le malade est le siège de manifestation de ce 

conflit. Toute une panoplie de rituel est réalisée pour éradiquer le mal, et qui fera objet de 

notre dernier cadre de travail par une analyse systématique des rites dans la médecine 

traditionnelle. Dans ce schéma nous pouvons dire qu’il a deux fournisseurs « d’ody », le 

guérisseur ou thérapeute (c) et le sorcier qui entre en conflit. Le résultat de ce conflit peut être 

la guérison du malade et pire la mort de la personne.  

 

Ce qui nous amène ensuite à prendre en compte quelques éléments incontournables de la 

médecine sur le plan physique, c'est-à-dire les composants physiques, matériels de la médecine 

traditionnelle. 

 

Section II : Les éléments composants de la médecine 

Les principales composants de la médecine traditionnelle sont les suivants : les plantes 

médicinales, les interdits ou les tabous, l’alcool, le « hazomanga » ou bois bleu, la terre 

blanche ou « tany ravo », le sacré ou « hasina » et enfin la magie. Nous allons maintenant 

parler un à un de ces éléments. Un remède augmente en efficacité si l’on croit en sa vertu, de 

là nous entendons l’effet placébo de certain remède.  

A- Les plantes médicinales 

Dans le « Manandriana » , les réserves botaniques nous sont méconnus, les lieux de 

collectes, les plantes médicinales utilisées par les guérisseurs sont localisées dans leur 

champ, dans les bords des cours d’eaux, ce sont des plantes qui poussent  sans  intervention  

de  l’homme  c'est-à-dire  qu’elles  n’ont  pas  besoin  de  l’homme  pour pouvoir se 

développer, la nature s’occupe seul de son accroissement. . Toutefois, dans les maladies 

difficiles, ou encore inconnue, le guérisseur se déplace vers d’autres régions pour acquérir 

des plantes, les réserves proprement dites sont dans les grandes forêts, par exemple dans 

la région des Tanala ou encore à Antsirabe dans la réserve protégé. 

B- Les interdits 

Les interdits sont intégrés aussi dans la médecine, en général, ce sont les interdits qui 

mettent en valeur une chose et c’est le cas même de la médecine traditionnelle. Les interdits 

alimentaires sont souvent celui du guérisseur lui-même, souvent le porc est pris comme 



 
 

80 
 

aliment sale peut être du fait du christianisme ou encore de par les expériences ou encore du 

fait du comportement même de l’animal. 

 

1. Le porc 

Le porc a été introduit à Madagascar du temps de « Radama Ier », il diffère de la viande 

« lambo » ou phacochère.  En Imerina, le porc vivant et sa viande sont prohibé/interdit 

« fady « sur les douze collines sacrées, les personnes qui consomment ce genre d’aliment ne 

peuvent pas aussi accéder aux différents « doany » dans ces collines. C’est le cas des sites 

sacrés chez les Betsileo du « Manandriana ».  

2. Prohibition de l’inceste 

Principe   universel de comportement découvert par  l’Anthropologue Claude Lévi-Strauss, 

les Betsileo ainsi que les Malgaches n’échappent pas à cette règle. L’inceste peut 

provoquer des maladies dans une communauté, elle peut aussi provoquer la mort ou encore 

la mal formation d’un nouveau-né. Chez les « Betsileo », le mariage entre les enfants de deux 

sœurs ne peuvent pas avoir lieu, et permet cependant le mariage entre les enfants de frère 

et sœur. Quand nous parlons de mariage entre les enfants d’un frère et sœur, on parle de 

« vady mihavana », c'est-à-dire mariage entre les membres de la même lignés familiales.  

Ainsi la prohibition de l’inceste est vécue et accepter dans le « Manandriana ». Dans 

l’histoire de Madagascar, surtout dans le territoire Merina et Betsileo, cette prohibition est 

mise en veille pendant les veillés funéraires des princes ou des rois à l’époque des royaumes 

(orgie mortuaire). 

3.  L’alcool ou « toaka » 

L’alcool ou « toaka gasy » ou encore galeoka86 (alcool de fabrication artisanal) est un élément 

principal composant de la médecine, du fait qu’elle est toujours utilisé dans les différents 

rituels quotidiennes.  C’est tout d’abord une boisson locale, fait par des apprentis, elle est bon 

marché, cependant interdite par la loi.  Pendant les différentes fêtes ou cérémonies, l’alcool 

est toujours présent, petit et grand s’adonnent à cette boisson. On dit aussi que les Betsileo 

sont les grands buveurs d’alcool parmi les Malgaches : « tsa  ny  Betsileo  no  mamo  fa  ny  

 
86 Ce nom galeoka est dû au fait du son provoquer par le versement de l’alcool dans un fut.  



 
 

81 
 

toaka  ro  mahery ».  Ce qualificatif est toujours inséparable d’une personne originaire 

du Betsileo, cela fait partie même de son identité (peut être comme les russes avec les 

Vodka). Nous allons voir la place de l’alcool  et  son  rôle  ainsi  ce  qu’elle  signifie  dans  la 

troisième partie de ce travail. 

D- Le hazomanga ou bois bleu 

Le « hazomanga » un élément très important dans tout ce qui est constituant des « ody » de 

protection et de défense, elle donne la puissance et l’augmente d’une certaine manière. 

E- Le détenteur du bois bleu ou mpitàna hazomanga 

Le détenteur du bois bleu chez les Betsileo du « Manandriana » est aussi les « Mpitaiza », 

c’est un de leur privilège, actuellement il n’y a plus de personne qui détient ce bois bleu sacré. 

F- Le tany ravo ou terre blanche 

La terre blanche, une constituant inséparable de la médecine traditionnelle, le Mpitaiza ne s’en 

sépare jamais, elle est symbole de purification par sa couleur. Cependant, ses vertus ne sont pas 

encore prouvées dans la médecine moderne. 

G- Le sacré 

Nous avons déjà débattu de long en large le sacré dans la première partie de ce travail, ce 

qu’il faut retenir c’est qu’elle est disponible dans la nature, et c’est dans cette nature qu’il faut la capté.  

Le sacré peut être perdu et peut être aussi réactualisé. 

 

Section IV : La relation thérapeutique entre le guérisseur et le malade 

 

Comme le médecin et le patient de celui-ci, il y a là une relation thérapeutique, c'est-à-dire 

que le patient a besoin du savoir et des connaissances de la médecine pour être guérit, 

c’est donc un service comme un autre, où le guérisseur apporte la guérison. C’est par le 

guérisseur seulement que la guérison arrive. 

 

A. La place du guérisseur dans la vie quotidienne 

 

Le guérisseur est très respecté dans sa communauté, son notoriété peut même s’étendre lorsque 

des personnes venus des régions éloignés viennent le consulter. La frontière de sa notoriété 



 
 

82 
 

dépend aussi de son action et des effets de ces procédés et médicaments. Dans sa localité il 

est craint et respecté puisque les gens ont peur  de  son  savoir  et  même  de  ses  paroles.  Un fait 

important mérite d’être rapporté d’après un informateur que nous avons interrogé à propos 

d’un guérisseur, quand une bagarre éclate entre des jeunes hommes ivres pendant le jour du 

marché à « Ambatomarina », lorsqu’ils aperçoivent le guérisseur, ils s’arrêtent de se battre tout 

de suite. De là nous pouvons dire qu’il est très respecté. Par son statut social « Andriana », il 

est consulté en tant que telle et en tant que sage. Il peut aussi régler les conflits entre les gens  et  

mettent  au  point  des  arrangements  entre  les  différentes personnes qui entrent en conflit. Nous 

pouvons conclure ainsi que le guérisseur a un rôle à la fois politique et social (médiateur) et 

instaure une paix sociale. 

 

B. Les rituels dans la médecine traditionnelle 

La médecine traditionnelle pour qu’elle puisse survivre dans un monde toujours évolutif, 

elle se sert des rituels pour se perpétrer dans le temps. Ces rituels sont nombreux, et elles 

feront d’une description plus poussée dans la troisième partie de ce devoir et feront aussi 

objet d’analyse. Le rituel est la garantie de l’existence même de la médecine traditionnelle. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

83 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TROISIEME PARTIE : ANALYSES ET THEORISATION SUR LA 

MEDECINE TRADITIONNELLE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

84 
 

 

 

Dans cette troisième partie du travail, nous allons à la fois faire une description brève des 

rituels et ensuite une analyse de ce rituel, et à la fin de cette partie nous allons essayer de donner 

une théorisation générale de la médecine traditionnelle. 

CHAPITRE VII : Le rituel de Fanandratana 

Section I : Consultation du Mpitaiza 

 

En général, la personne qui est malade est souvent accompagnée de sa famille, ou encore 

d’un ami, sauf dans le cas où il est déjà un « Taiza » permanent. Dans ce paragraphe, nous 

allons montrer le cas d’une première consultation du « Mpitaiza ». Le « Omàsimbe », 

commence toujours par questionner la personne du motif de la visite, et insiste surtout sur la 

personne qui les a orientés vers lui. Vient ensuite les questions sur l’état et la manifestation 

générale de la maladie, les habitudes du malade, ainsi que leur groupe d’appartenance et leur 

lieu d’origine. 

La personne qui est malade, en état de possession, est pénétrée par plusieurs esprits, pour les 

Betsileo et les Merina, on parle de lolo. Elles sont de deux catégories : les « lolo fotsy, et les 

lolo mainty ». 

Les « lolo Fotsy », vue son appellation, illustre l’esprit bienfaisant, c'est-à-dire des esprits 

appartenant aux ancêtres du malade. Au contraire, les « lolo Mainty », sont des esprits   

malveillants, elles appartiennent aux catégories des « vazimba » ou encore des ancêtres 

sorciers. 

Le corps de la personne possédé est ainsi, le support de manifestation de ses esprits, qui 

s’affrontent et qui tendent à déséquilibrer la santé de la personne. Ainsi, elle perturbe la vie, 

puisque la personne est sous tension ou sous influences de deux forces invisibles. 

Souvent, le possédé, ne sait pas décrire son mal, et son entourage décrit souvent à leur place, 

en général la personne possédé se met à boire beaucoup, à fumer et à faire des choses qui 

perturbent la vie de la communauté (proférer des insultes ou des injures envers sa famille ou 

son entourage, et même envers ses ancêtres…), tout cela se passe pendant l’état de possession 

du malade.  Quand le malade, est sorti de sa transe, il ne se rappel de rien, seul les descriptions 

des méfaits décrit par ses proches lui donne la vérité. 

Cette même personne souffre d’un mal indescriptible, des tensions internes, et dans des cas font 



 
 

85 
 

des rêves étranges sur des personnes âgées.  Ceux sont ses ancêtres, d’après les guérisseurs ou 

« l’omàsimbe ». Et le mal, qui est dans la personne, est la manifestation d’un manque pour le 

lolo. Ainsi pour les calmer, la personne se met à boire et à faire des choses non habituelles. 

Après, ces descriptions pendant la consultation, « l’omàsimbe » se met à réveiller les graines 

de « sikidy », en monnaie (Ariary 1, Ariary 2), et l’interprète. Puis il interprète les figures du 

« sikidy », et essai de voir l’origine du mal ainsi que les plantes à utiliser pour guérir le patient. 

La personne possédée, est sous influences de deux esprits, qui entrent en conflits dans le corps 

de la personne, l’une est bonne/bénéfique et l’autre est mauvaise/maléfique. Selon le cas, elles 

peuvent être nombreuses. Les plantes à utiliser pour guérir le malade ne sont jamais les même, 

elle dépend de la personne, et dont les noms sont surtout très significatifs. Les interdits 

alimentaires à respecter sont souvent de deux sortes, les interdits alimentaires du « Mpitaiza » 

et les interdits liés à la maladie elle-même qui le plus souvent est l’alcool. Mais, elle présente 

une contradiction, puisque l’alcool est une des composantes principales des ingrédients utilisés. 

Le porc est l’aliment interdit, dans bien des  cas,  dans  les  autres  régions,  surtout  sur  les 

Hautes terres dans les Doany (cf. Sophie Blanchy et Lolona Nathalie 

RAZAFINDRALAMBO,…), chez  les  Sakalava  du  Nord, dans  le  rituel  du  Tromba  (état  

de  possession  chez  les Sakalava). Par ailleurs, le porc est souvent l’aliment interdit aux esprits 

possesseurs (cf. JAOVELO DZAO). 

Avant de conclure la consultation, le « Mpitaiza » donne des recommandations pour le malade 

ainsi que la famille sur les conduites et les comportements à suivre et donne un autre rendez-

vous pour donner les plantes à utiliser ainsi que le jour de l’enlèvement des esprits possesseurs 

malveillants, et ensuite vient le rituel du « Fanandratana » qui ressemble à un rituel de passage 

(Cf. Van Gennep)87 

 

 
87 Expression forgée et popularisée par Van Gennep pour désigner un rite qui prépare ou accompagne le passage d’une 

personne d’un état à un autre ou d’un statu à un autre. En ethnologie, on a coutume de distinguer le rite de passage de 

l’initiation, le premier touchant indistinctement tous individus d’un même sexe, la seconde opérant au contraire une 

sélection. Dans maintes sociétés, les périodes critiques de la vie humaine (naissance, puberté, mariage...) sont marqués par 

de tels rites. Dans le déroulement de tout rite de passage ou dans toute initiation, puisqu’il confondait les deux dans sa 

définition, Van Gennep (1909) a distingué trois grands moments :  

1- La séparation d’avec la situation ou la vie antérieure, sorte de mort symbolique 

2- La marge ou état de gestation, qui correspond à un entre deux pleins de périls, 

3- L’agrégation qui réinsère l’individu dans la communauté avec son nouveau statut.  

Pour certains, ces rites seraient destinés à écarter les dangers surnaturel que fait courir à l’intéressé ou à a communauté 

entière le moment de suspens entre l’état ancien et l’état nouveau. 

Pour d’autres, ils permettraient de spécifier les rôles multiples qu’un individu d’une société non spécialisé doit jouer dans 

sa vie d’adulte Gluckman (1962), Bettlheim (1954) a proposé une interprétation psychanalytique selon laquelle il s’agirait 

en particulier, par le biais de mutilations sexuelles, de permettre à l’individu d’intégrer son rôle sexuel en lui fait « jouer » 

la bisexualité quasisyn. Initiative Tribale, François GRESLE, Michel PERRIN, Michel PANOFF, Pierre TREPIER, 

Dictionnaire des sciences humaines : Sociologie, Psychologie sociale, Anthropologie, Editions NATHAN, page 290.  

 



 
 

86 
 

Section II - Rituel de substitution et le respect des fady 

 

Le rituel de substitution est une des rites indispensables pour que le nouveau Mpitaiza atteignent 

son nouveau statut, c'est-à-dire qu’il y a une mort symbolique de la première personne. 

La personne qui est possédé est le lieu de discorde entre deux « lolo » ou esprits : la première 

mauvaise et la deuxième bonne. 

Nous pouvons catégoriser les mauvais esprits comme suit : les esprits des sorciers ou d’un grand 

« ombiasy », les esprits des « vazimba », cependant les bons esprits sont : les esprits des 

ancêtres, ou encore l’esprit d’un grand guérisseur issu de sa famille. 

 

Tableau 3: Catégorisation des esprits 

les mauvais esprits ou lolo mainty Les bons esprits ou lolo fotsy 

- L’esprit des sorciers 

- L’esprit d’un vazimba 

- L’esprit des eaux 

- L’esprit d’un ancêtre 

- L’esprit d’un guérisseur     

 

De part ce tableau, les Betsileo raisonne aussi de façon bipolaire, comme tous les Malgaches. 

Les « lolo mainty » provoquent chez la personne possédée des conduites immorales, c'est-à-

dire que la personne se livre à des insultes et à des injures envers ses proches mais aussi 

envers sa communauté, elle s’adonne à l’alcool, et arrive à consommer une énorme quantité 

avant d’être ivre. La personne n’est pas consciente de ses actes, c’est seulement son entourage 

qui raconte les faits après son réveil. 

Il n’est pas donc propriétaire de son corps, elle consomme de l’alcool pour satisfaire le plaisir 

de esprits, et les insultes sont souvent le résultat de son ivresse. Tandis que les « lolo fotsy » 

provoquent des tensions dans sa tête, ainsi dans le corps de la personne c’est le siège même du 

conflit entre le bien et le mal. 

Pour les Betsileo, dans la nature il n’y a pas d’esprit dans les végétaux 

Pour en revenir, à notre rituel, le guérisseur a besoin d’un tissu blanc et d’un coq noir (parfait 

sans tache). 

Le rituel consiste à envelopper le coq noir dans le tissu blanc et l’enterre ou le jette, selon les 

propos du guérisseur, le lieu, le moment n’est pas choisi par hasard mais respecte le 

« sikidy » et les différents « vintana ». En général, elle se fait pendant le « vendredi hifina », 

vendredi à destin néfaste. 



 
 

87 
 

Section III- La part du symbolique dans le rituel de substitution 

 

Les « lolo mainty » étant néfaste pour la personne possédée, il faut impérativement enlever du 

corps de la personne. Dans le rituel, le « lolo mainty » est symbolisé par le coq noir et le 

blanc du tissu symbolise la pureté. Ainsi le fait d’enrouler le coq noir dans le tissu blanc 

symbolise que le bon a pris le dessus par rapport au mal. Ainsi le guérisseur garde le bon esprit 

dans la personne pour que celui-ci devienne ensuite guérisseur ou devin selon le cas. 

Section IV- Rituel de passage proprement dit. 

 

A. Les composants essentiels pour la réalisation du rituel de fanandratana 

 

Le tronc du bananier est associé avec une tête de bœuf ou d’une chèvre ou encore un mouton 

selon les moyens financiers de la personne qui veut être « asandratsa » pour devenir Mpitaiza 

et aussi une canne à sucre pour les chevaux (farin-tsovaly). La composition du sorona peut être 

comme suit : 

1er  cas : Tronc de bananier + canne à sucre + coq 

2e  cas : Tronc de bananier + canne à sucre + chèvre 

3e  cas : Tronc de bananier + canne à sucre + mouton 

4e  cas : Tronc de bananier + canne à sucre + bœuf 

 

Ces éléments sont associés et sont coupés ensemble, et ils doivent être coupé en même temps 

et la coupe est net (une seule fois) par une hache ou une machette bien aiguisé, si les éléments 

ne sont pas coupés une seule fois, la personne est recalée. La coupure nette et sèche symbolise 

une rupture entre la vie antérieure et la nouvelle vie qu’il attend, puisqu’elle va acquérir une 

nouvelle statue à savoir au rang des « masina ou omàsimbe » après de longue expérience. 

Mais avant tout cela « l’omasinmbe » qui va réaliser le rituel de « fanandratana » va prendre 

un coq noir et enveloppé de drap blanc, pour que les mauvaises esprits ou les « lolo mainty » 

puissent sortir de la personne, puisque la personne peut être à la fois posséder par deux types 

d’esprits (l’un bonne qui procure la santé et la capacité de guérir et l’autre au contraire qui 

provoque la maladie. 

Dans le cas où l’esprit possédant la personne est celui du « lolo mainty » vazimba ou esprit 

d’un sorcier récemment défunt), la personne va devenir inévitablement un sorcier qui va 

provoquer le malheur autour de son village et au niveau de sa famille. 



 
 

88 
 

Dans le cas contraire, la personne possédée par un « lolo fotsy » (esprit de ses ancêtres), qui 

après le rituel du « fanandratana » deviendra une personne importante qui fait le bien autour 

de sa communauté et de sa famille, la personne deviendra un guérisseur. 

B.  Statut de la personne « mpanandratra » 

 

Evidemment, la personne qui réalise le « fanandratrana » est un « omasina » ou « Mpitaiz »a. 

En général, le « Mpitaiza » doit avoir un rang noble c'est-à-dire celui de la catégorie des 

Andriana. Un Hova Mpitaiza ne peut pas officier un rituel « fanandratana » d’un noble, mais 

le contraire est possible.  De plus, le « fanandratana » est surtout un privilège des nobles.  

Nous pouvons dire que ce rite est un rite de passage88. 

 

Tableau 4: Possibilité de fanandratana non non par rapport à la position sociale 

Les types de figures Position social de la 

personne Mpanandratra 

Position sociale de la 

personne Hasandratra 

Possible Andriana Andriana 

Andriana Hova 

Hova Hova 

Impossible Andriana Andevo 

Hova Andevo 

Andevo Andriana 

Andevo Hova  

 

Conclusion partielle   

Le principe du rituel du « fanandratana » réside dans la position sociale du « Mpanandratra » 

et du « Asandratra », c'est-à-dire qu’elle suit une règle de  position, les  catégories  élevés  peuvent  

élevés les personnes de cette même catégorie ainsi que les autres en bas. Alors que les 

personnes de la position sociale « inférieur » ne peuvent en aucun cas réaliser un rituel de 

« fanandratana » d’une autre catégorie « supérieure ». De là nous pouvons dire que le pouvoir 

appartient encore et toujours à des catégories privilégiées. Ainsi la médecine traditionnelle est 

un moyen de récupération du pouvoir. 

 

 
88 Cf Travaux de Van Gennep sur les rites de passage 



 
 

89 
 

La personne lors de sa première consultation auprès du « Mpitaiza » raconte le mal qui est 

en elle, et puis il décrit ce qu’elle fait dans la vie quotidienne. Puis ensuite, le « Mpitaiza » procède 

au rituel du réveil du « sikidy » et interprète ce dernier et donne une réponse sur la nature de 

cet esprit possédant. Puis il énumère les interdits de la personne possédée, en général, il 

s’agit du porc et de l’alcool. Et donne un autre rendez-vous pour faire un exorcisme, il sépare 

de la personne les mauvais esprits de la personne par l’intermédiaire d’un enveloppement d’un 

coq noir dans un drap blanc qu’il fait mettre dans un lieu très éloigné de la personne. 

 

  



 
 

90 
 

 

Illustration n° 7: Montagne d’ Andrianjanajahary :lieu de fanandratana des futur Mpitaiza  

ou Omàsimbe 

 

Source : (cliché personnel) 

 

Commentaire 

  

Cette montagne se trouve sur la route nationale qui mène à « Ambatofinandrahana », c’est 

un des lieux de « fanandratana des Mpitaiza « dans l’Ancien royaume de « Manandriana » , 

ancien lieu où se trouvaient des tombeaux royaux, mais pas encore prouvé sur le plan 

Archéologique. Elle est désignée par les « Andriana » et les princes régnant pendant le royaume 

comme sacré. L’élément qui est interdit sur cette montagne est le porc, ainsi que sa viande. 

Le rituel du « fanandratana « se déroule au crépuscule selon la description de notre 

informateur ; la famille peut assister à cette cérémonie. La partie essentielle de la montagne 

est constituée de roche granitique, dont les  escarpements  sont  les  moyens d’accéder aux sommets, il 

faut compter environ 3 heures pour y arriver. 

 

  



 
 

91 
 

Dieu 

Monde invisible 

ou Macrocosme 
Ancêtre 

Lolo fotsy 

Le 

Possédé 

 Le 

Nouveau 

MpiTaiza 
 

 

Lolo mainty 

Monde des 

Vivants, monde 

visible  ou 

Microcosme 
Vivants 

Lolo mainty 

Schéma n° 5: Schéma du passage du possédé initié au rang de Mpitaiza dans le rituel du fanandratana dans le 

Manandriana 

Nous pouvons résumer ce passage d’un état à un autre par un schéma récapitulatif. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Interprétation et analyse   

Le passage vers un nouvel état, vers un autre statut (nouvelle position) se fait toujours par 

l’intermédiaire du « Mpitaiza », il est à la fois le gardien de la tradition et le gardien des 

recettes de plantes à bases de plantes médicinales ; de part cette position il a à la fois le pouvoir 

social, politique et religieux.  Le rituel de « f anandratana » est un passage obligé, c’est une mort symbolique d’après  

Van Gennep, une sorte de transition, une étape cruciale, incontournable, sans ce rite la 

personne bien qu’étant possédé par des « lolo fotsy » ne peuvent pas prétendre avoir des 

connaissances suffisantes ni la capacité d’exercer le métier de guérisseur. C’est une grande 

responsabilité puisque qu’elle consiste à une manipulation de la personne, qui peut 

entraîner la personne vers la mort. Avant le rituel proprement dit la personne   doit   être   

enquêté sur le plan moral, c’est-à-dire par rapport à ces comportements quotidiens mais aussi sur le 

plan parenté, qui est une des conditions nécessaires pour accéder au rang des guérisseurs (la 

noblesse du sang). 

Le guérisseur étant intermédiaire entre les vivants, et les morts (les ancêtres et Dieu) lui seul 



 
 

92 
 

est apte à avoir des droits aux sacrements, il est ainsi capable de capter le sacré, qui est 

disponible dans la nature que ce soit dans le monde des vivants ou dans le monde des morts. 

Sans guérisseur, la médecine traditionnelle ne peut se manifester ni se perpétuer du fait qu’il 

est même le garant de la tradition. 

  

 

 

  



 
 

93 
 

CHAPITRE VIII : Le rituel de protection 

Section I : Consultation du Mpitaiza 

 

Les « Taiza » sont souvent des personnes qui ont besoin d’aider sur le plan économique, 

c’est dire pour résoudre des problèmes d’argent ou économique. Souvent ils ont aussi besoin 

de protection pour prévoir les dangers qui les rode et la sorcellerie. Ainsi pour les « Taiza » ce 

sont de problèmes économiques qu’ils veulent résoudre. 

Notons que tous les patients devraient avoir des carnets surtout les Taiza. Ce carnet va contenir 

le nom des enfants et la date de naissance, ainsi que les informations sur du Taiza. Il demande 

cela pour voir s’il y a parmi ces enfants qui sont peut-être né lors d’un jour néfaste et qu’il 

faut changer son destin ou « vintana » ou ses chances. 

Le contenu du carnet des Taiza sont souvent des conseils, comment il doit procéder à toutes les 

activités de la journée, par exemple lors du repiquage ou lors de la collecte de récolte, il y a 

tout une panoplie de rituel à respecter pour les choses soient bien faite dans les normes de la 

tradition. Ainsi le guérisseur assure aussi le rôle de gardien de la tradition. Nous pouvons 

dire que les contenu des carnets sont souvent aussi des règles de comportements par rapport 

au jour où l’on travail, c'est-à- dire par rapport au « vintana » du jour. En fait le guérisseur 

conseil la famille, non seulement pour les rituels mais aussi pour que la famille fasse des 

économies, ainsi il suggère et guide même les personnes « Taiza » à faire de l’économie et  de  

ne pas faire du gaspillage pendant la montée des récoltes. 

A cela s’ajoute l’octroi d’une combinaison « d’ody » protecteur, qui protège la personne à 

savoir : 

• « ody tolaka » (contre les jets de pierre derrière soi) ; 

• « ody sakafo » (contre les empoisonnements) ; 

• « ody hitsakaloka « (contre la manipulation des sorciers sur les ombres) ; 

• « ody ambara-paingotra » (contre les maléfices des Mohara ou des actes de 

sorcellerie); 

• « ody vadidamba » ; 

• « ody vokanina » ; 

• et « ody vasia » maso (contre les mauvaises yeux) ; 

 

 



 
 

94 
 

 

Ce sont les simples protections journalières ou quotidiennes. 

▪ “ody basy” ; 

▪ “ody vy” ; 

▪ “ody toraka “; 

▪ “ody kinangala” ; 

▪ “ody tanana ahotsa “; 

▪ “ody fanjakana” ; 

▪ “ody mandrion”a ; 

▪ “ody fitia”. 

 

En générale, le coût les prestations et des services du guérisseur sont à titre symbolique, c'est-

à-dire que cela dépend de la satisfaction de la personne ou de pouvoir d’achat, le guérisseur 

ne demande pas une somme concernant les maladies, et pour la recherche de réponse futur, 

seul le coût des ody est fixé à 7000 Ariary toute l’ensemble non séparable car ils sont 

complémentaires. 

 

Section II : Description du rite de protection  

 

L’administration du « ody » se fait sur le corps du « Taiza », cet « ody » servira à se protéger 

des dangers de la vie surtout contre les attaques de ses ennemis (coup de hache, de machette.), et 

les actes de sorcellerie ou « ankasy » (ambarapaingotsa) chez les « Betsileo », en ce sens que 

la personne mal intentionné ne peut jamais atteindre son objectif, les « ody » auront un effet 

de boumerang, retour à l’envoyeur. 

Parlons un peu de la composition de « l’ody ».  En ce qui le concerne, nous pouvons trouver que les 

ingrédients sont des éléments puissants sur le plan goût. Les ingrédients connu sont :les 

piments, trois scorpions, de l’alcool, des tiges grattées comme le « mpanjaka be ny tany », un 

assortiment de plantes broyés. 

 

A. Mode de préparation 

Premièrement le fils initié par le guérisseur prépare l’ « ody » :  il commence tout d’abord à  

mettre un quart  de litre d’alcool dans une assiette et prend trois scorpions et écrases dans 

l’alcool, puis ajoute toutes une sorte de tige gratter et puis gratte les métaux sur les instruments 



 
 

95 
 

utilisés quotidiennement comme : hache, machette, lance, et y incorpore dans le mélange. 

 

Deuxièmement, il pratique des incisions par une lame sur toute la partie du corps elle se 

localise souvent sur les intersections des raccordements des ligaments, sur les sourcils, sur la 

langue, … 

Troisièmement, il fait passer une amulette en forme de corne de zébu sept fois sur la tête du 

« Taiza » et en fait boire un peu du reste de « ody ». 

L’administration est faite, il ne reste plus au « Taiza » que de suivre les instructions du 

« Mpitaiza » suivant les jours et les chances du jour.  Pour nous il reste à interpréter et analyser 

que nous avons observé pendant le rituel d’administration du « sikidy » 

B. Les matériaux utilisé 

Les matériaux utilisés sont :  

• Une assiette ; 

• Une cuillère ; 

• Une pierre ; 

• Un gros grain de voafano ; 

• Une hache, machette, couteau, bêche…. 

C. Analyses des composantes 

Les composantes de  la  médecine  traditionnelle,  autre  que  les  éléments  biologiques  

comme  les plantes les racines, et les écorces d’arbres, nous pouvons dire que pour ce qui 

est des ustensiles en fer qui sont en usages dans la vie quotidienne, elle sert surtout à 

réaliser le rituel, dans une grande part pour le symbolisme. 

Section III : Le rituel d’administration des ody par incision corporel 

1. Les significations des points sur la tête 

Cela signifie peut-être que la raison puisse détecter les problèmes ou les dangers, mais surtout 

pour ce cette région qui constitue la raison de l’homme ne puisse pas être atteint par des objets 

tranchant, puisque la tête est la partie la plus sacrée chez les Malgaches et en ce sens nous ne 

pouvons pas frapper cette région, c’est tabou. 

2. Signification des points sur les sourcils 

Pour que les yeux puissent voir les dangers qui le guettent s’il y a une personne mal 

intentionnée qui veut le frapper. 

3. Signification des points derrière les oreilles 

Pour les oreilles puissent bien entendre les mauvaises intentions à son encontre dans une 



 
 

96 
 

foule immense. 

4. Signification du point sur la langue 

Pour la personne ne soit pas empoisonner par les poisons ou par les actes de sorcelleries, il 

peut tout de suite détecter si tel ou tel aliment n’est pas consommable ou empoisonné.   

5. Signification du point sur la région antérieur du cou 

Pour que la respiration ne s’arrête pas brusquement 

6. Signification des points sur le tronc et sur le ventre 

Pour que ces régions soient préservées des coups bas des lames, des lances, des haches, c'est-

à-dire pour que les attaques ne puissent aboutir sur ces régions. 

7. Signification des points sur les intersections des ligaments 

(Région antérieure du genou, région antérieur du coude) 

Pour que ses actes ne soient pas en l’encontre de « l’ ody », il ne peut se battre et pour que 

ses pas soient guidé vers une meilleur endroit sûr pour sa sécurité. 

8.  Sur la partie génitale 

Pour la personne soit préserver des maux si la personne prend des « ody » qui rendra la 

personne malade. 

Conclusion partielle  

Ainsi dans cette administration de « l’ody », nous pouvons conclure que « l’ody et 

« fanafody » se rejoignent, les deux mots étant ayant la même racine « ody » qui veut dire 

protection, et des fois nous pouvons voir que les « ody » ont aussi un acte de « fanafody » 

ou de médicament. Après es incisions et incorporation du « ody » dans le corps, il (le 

guérisseur) fait boire le reste de la préparation du « ody » et fait lever la personne ensuite 

sur les armes traditionnelles et en passant sur la tête une amulette « Mohara » en forme de 

corne de zébu 7 fois et puis ensuite verse le reste du « ody » sur la tête. A la fin du rituel, 

il fait prendre un bain de vapeur de piment à son «  Taiza ». Le rituel finit, le « Taiza » 

donne une somme d’argent à son « Mpitaiza ». 

Le corps est support pour la manifestation de la maladie, matière de manifestation du 

symbolisme dans la tension entre le bien et le mal. 

D. Le bain de vapeur de piment 

Le bain de vapeur de piment est réaliser après les incisions cela s’explique peut-être par 

le fait que le piment étant élément fort, peut rendre encore plus puissant le « ody » 

protecteur qui vient  d’être administrer dans le corps de la personne. 



 
 

97 
 

E. La consommation du reste du ody 

« L’ody » préparé étant sacré ne doit pas être jetté comme le reste d’un repas quelconque, 

puisqu’elle est sacrée. Elle sera conservée par le « Mpitaiza ».  

F. La place du symbolisme dans le rituel 

D’après tous les éléments que nous avons décrits et analysé plus haut, il en découle que 

la médecine traditionnelle est réalisée à titre symbolique pour apaiser les craintes et les 

peurs des menaces de morts imprévisibles par des coups bas ou encore par des actes de 

sorcellerie.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1- Consultation du Mpitaiza 

2- Recherche de scorpion et d’alcool 

3- Préparation de l’ody 

4- Pratique des incisions 

5- Administration de l’ody sur le corps du Taiza 

6- Ecrasement des armes en fer 

7- Versement de l’ody sur la tête du Taiza 

8- Consommation de l’ody par le Taiza 

9- Protection avec l’amulette du Mpitaiza 

10- Bain de vapeur de piment 

11- La dotation d’argent  

Schéma n° 6: Synthèse schématique du rituel de protection 



 
 

98 
 

Interprétation & analyse  

Les parties les plus importantes dans ce rituel de protection est sans doute les 

composantes du ody qui ont tous un caractère symbolique et ensuite l’administration du 

ody dans le corps ainsi la protection par l’amulette du «  Mpitaiza ». De là nous pouvons 

dire la médecine  traditionnelle,  dans  son  aspect  protectrice  elle  a un caractère symbolique et 

syncrétique. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

99 
 

CHAPITRE IX : Le rituel de guérison 

Section I : Consultation du Mpitaiza  

 

Avant de faire quoi que ce soit, il demande à la personne de qui il détient 

l’information, qu’il peut guérir des maladies, si c’est une connaissance fiable et qui vient 

régulièrement, il procède à une interrogatoire, tout d’abord en demandant la personne de décrire 

son mal, puis il procède à une visite et observation du malade sur un lit, les yeux, la langue, 

le ventre, ou certains soufrant de courbature ou de fracture les parties concernés. 

Ensuite, il rassure tout de suite la personne que ce n’est rien mais il faut simplement suivre ses 

instructions sur la préparation des plantes et de leurs dosages, et puis il institue des règles 

alimentaires qui dépendra souvent du mal. Mais leur point commun c’est de ne pas boire de 

l’alcool. 

En général il prépare déjà une plante qui a été broyé et puis séché, qui ont la même consistance 

et le même poids, la prise de cette plante dure en général sept (7) jours sous forme de décoction 

ou d’infusion de plante. Puis s’il se peut qu’il procède à des visites à domicile pour voir comment 

évolue   le malade. Il le fait souvent pour les femmes qui viennent d’accoucher qui ne peuvent 

pas venir lui voir. 

Quand la maladie n’est pas détectée tout de suite où que les descriptions de la maladie faite 

par le patient sont incompréhensibles, il procède au réveil du sikidy dont nous allons détailler 

plus tard le processus. Quand il rencontre des cas désespérés dans certains il refuse, en fait 

le dernier recours pour les habitants est  la  médecine  traditionnelle.   

A. Le réveil du sikidy 

 

Quand il procède au réveil du « sikidy », il prend tout d’abord les matériaux cités ci-dessous 

:  miroir, pièce de monnaie comme grain de « sikidy » et une clochette. 

Avant de commencer de répartir les grains, il sonne tout d’abord la cloche, tout en se 

regardant dans le miroir et en s’adressant à « Zanahary » pour le « sikidy » révèle le fond du 

problème, en mentionnant le problème et le nom de la personne et son lieu de résidence et 

finit par dire les différents jours de la semaine de Lundi à Dimanche. Puis commence à 

répartir les graines deux et un selon le nom de la personne puis il l’interprète toujours en 

interrogeant la personne concerné et puis donne les solutions ou les personnes qui ont fait 

du tort à la personne, puis ensuite il donne une panoplie de « ody » pour que la personne 

puisse se protéger. 



 
 

100 
 

B.  L’interprétation du sikidy 

 

L’interprétation du « sikidy » est difficile à appréhender pour nous qui n’est pas spécialiste 

dans  ce domaine, mais nous posons hypothétiquement que la divination Malgache se 

ressemble, et les figures représentés sont les même. 

 

C. Les conseils et le résultat du sikidy 

 

Le conseil du « Mpitaiza » se résume surtout dans le respect des « fady »,  respect des jours 

fastes et néfastes, ainsi que les plantes à utiliser et la durée du traitement. 

 

D.  Les prescriptions et les interdits alimentaires 

Les interdits alimentaires sont toujours celui du guérisseur, car si non les remèdes ne seront 

pas efficaces, par exemple, le guérisseur qui a fait l’objet d’un entretien a comme interdit 

alimentaire : le porc et l’alcool bien que ce dernier entre souvent dans la composition des 

remèdes à base de plantes pour les maladies et pour les « ody » protecteur. 

 



 
 

101 
 

E. Les principales plantes utilisées 

Illustration n° 8: Les principaux ustensiles utilisés par le Mpitaiza 

 

Source : cliché personnel 

Commentaire  

Sur ce cliché, nous pouvons voir les différents éléments constitutifs des « ody » sur une table 

dont la nappe est en couleur rouge avec des impressions de fleurs vertes toutes autant 

d’éléments symboliques. 

Les éléments reconnaissables sur cette photo sont : le couteau, les différentes, les pierres de 

frottements, les coquillages, des tiges de bois, une cuillère, le « sikidy » et son contenant sous 

le miroir. 

Tous ces éléments ont leur rôle respectif, surtout les tiges de bois qui portent tous des noms 

qui possèdent des sens profondes dans la vie. 

 

 

 

 

 



 
 

102 
 

 

Anaran’ny aretina/ 

Nom de la maladie 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina/ 

Nom des ingrédients utilisés 

Fikarakarana azy 

Mode de préparation de la recette médicinale  

Sifidoha 

Ranendro 

Tovorongony 

Kalagaigy 

Sakaviro  

(Vernonia percoralis, Baker : 

composée) 

Kosehina amin’ny vato ny ranendro, dia fofonina 

no embohina, avy eo dia asiana diloilo koko ao 

amin’ny lava- korina tsirairay 

( iray tete isakin’ny lavaka) 

Na 

Maka tovorongony, kalagaigy ary sakamalao 

dia tenehina miaraka, dia misotro iray kaopy 

isa-maraina ary manisy petrole eo amin’ny 

handrina mandritran’ny 7 andro 

Sinusite 

Frotter sur une pierre des feuilles de Ranendro 

et renifler fortement. Et puis, mettre une goutte 

de huile de coco dans chaque orifice du nez. 

Ou 

Mettre à bouillir le tovorongony et kalagaigy 

ainsi que gengembre (sakaviro) et boire une tasse 

de café tous les matins et frotter un peu de pétrole 

sur le front pendant 7 jours 

 

En se référant aux différentes composantes de cette recette nous pouvons dire que les noms des 

plantes utilisés ne sont pas utilisés selon leur nom comme nous avons indiqués dans 

l’hypothèse, de là nous pouvons affirmer que le guérisseur en question connaît des plantes 

et en a conscience des propriétés.  Cette médecine est ainsi empirique et non folklorique ni 

symbolique si l’on se réfère seulement aux noms des différentes plantes. Il n’y aucune relation 

entre le nom de la maladie et le nom de la plante à utiliser. Il faut aussi se dire que les plantes 

peuvent être aussi nommées seulement après avoir vu son efficacité par rapport à un mal. 

La médecine traditionnelle est à la fois empirique du fait de l’usage des plantes médicinales 

qui sont efficace et symbolique du fait que les ody de protection sont surtout  à  titre  symbolique  

d’après l’analyse des composants. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tableau 5: Exemple de composition de recette 

 

 

 

 



 
 

103 
 

F. Portait morale et physique du guérisseur 

 

Illustration n° 9: Photo du guérisseur traditionnel Omàsimbe ou Mpitaiza à Aniso (Manandriana) 

 

Source : cliché personnel 

Commentaire 

  

Cette photo est réalisée pendant une consultation de malade, en règle générale, le 

« Mpitaiza » et trouve toujours au coin Est, et les malades au coin Ouest. Il s’assoie sur un 

banc, tandis que les malades sont sur la natte devant lui.  Sur la table nous pouvons voir les différents 

ustensiles qu’ils utilisent pour réaliser sa médecine : les tiges des plantes médicinales, des 

racines, une pierre, un couteau, une petite clochette, un miroir, des « sikidy » en monnaie de 

2, et de 5 Francs Malgaches, le contenant du « sikidy ». En général, pour l’habillement, le 

guérisseur n’est pas sophistiqué, c'est-à-dire ne porte pas sur lui des amulettes protectrices 

tout au long de sa vie, ni d’un accoutrement traditionnelle (  salaka, malabary ou autres….), il 

s’habit comme tout le monde, il n’y a pas de marque visible.  Mais, quand il se déplace loin de  

chez, où  entreprend  de  long  voyage, il ne se sépare  pas  de  son  amulette  (voir illustration 

05) protectrice en forme de corne de zébu. Tous ces ustensiles sont utilisés à des moments 

précis, mais nous les décrirons dans un autre paragraphe. 

 

 



 
 

104 
 

Le guérisseur que nous avons choisi pour faire nos recherches est tout d’abord très connu 

pour ces compétences et pour sa notoriété. Il est très respecté dans le milieu, puisqu’il fait 

beaucoup de chose : il est à la fois devin, guérisseur et « Mpitaiza », pour en résumé il est un 

« Masina », un terme qui le qualifie le plus d’après ces propos. 

 

Ainsi, il est une sorte de guide pour la vie en général pour ses « Taiza », un médecin pour ses 

patients et un devin pour les personnes qui veulent savoir leur avenir. Sur le plan éducationnel, 

il s’est arrêté à la classe secondaire et a comme diplôme le CEPE, il sait lire et écrire et 

comprend un peu le français. Il est monogame, il est issu de la lignée du roi 

ANDRINANTARA de « Manandriana » du côté maternel et du côté paternel de la classe 

noble du « Manjakandriana », avec sa femme, il a eu 12 enfants, et possède entre autres 

plusieurs hectares de terre (120 ha) et une vingtaine de bœufs. 

 

Il a un discours clair et percutant avec un ton clair, il s’articule bien et utilise souvent des 

anecdotes et des proverbes pendant les discussions.  Il ne boit pas de l’alcool et il s’interdit de   manger du 

porc puisque c’est « fady »par ses ancêtres. 

Quand il va au marcher, il porte souvent une chemise et une veste et un chapeau et un short 

ainsi qu’un sandale, il ne porte pas d’amulette protectrice que lorsqu’il fait un long voyage, 

nous pouvons dire qu’il s’habille comme tous les gens et ne porte pas de signe de sa profession.  

Comme nous l’avons déjà mentionné, il est très respecté, un seul exemple suffit, s’il y a des 

personnes qui se bagarrent, ils s’arrêtent tout de suite s’il passe devant eux et la bagarre s’arrête 

tout de suite. Et pendant les fêtes pendant la saison froide : exhumation, circoncision, il est 

souvent invité par les gens de  par  sa  position  social  en  tant  « qu’Andriana »  et  aussi  en  

tant  que  personne  âgé,  mais surtout en tant que « Mpitaiza ». Ainsi sa présence est très 

sollicitée pendant les différents rituels. 

Section II : Règle de transmission des savoirs faire médicales 

A. Don (état de possession) 

Il serait facile de simplifier et de dire que l’état de possession n’est qu’une façade pour avoir 

les connaissances, médicales, mais, elle est peut-être plus complexe que l’on croit. En effet, un 

esprit, « lolo fotsy » ou « lolo mainty » ou encore un « vazimba » ne possèdent pas une 

personne au hasard, elle suit une règle de transmission patrilinéaire, c'est-à-dire à tendance 

masculine. La transmission se fait de manière générale, du grand-père paternel au petit fils, le 

schéma suivant le montre. 



 
 

105 
 

 

 

 

 

 

 

 

En règle générale, elle saute une génération ou deux selon le cas, c'est-à-dire qu’elle se transmet 

rarement de père en fils, elle se fait entre le grand-père paternel et son petit-fils, ou encore un 

arrière-grand-père, et son arrière-petit-fils. Elle dépend en général du genre, si la personne 

est une femme, elle transmettra son savoir à une femme et si c’est un homme, il 

transmettra à un autre homme de sa ligné. Quelles sont les raisons qui font que la 

transmission ne se fait pas de père en fils ou de grand-mère à fille   

B. L’aspect anthropologique 

La transmission d’un savoir est toujours dans la famille, c'est-à-dire que la continuité des savoirs 

est assuré par les membres de la famille, dans ce cas on ne transmet jamais ses savoirs à des 

personnes qui ne sont pas membres de sa famille, de plus l’esprit possédant choisit toujours 

parmi ses descendants directe, elle se transmet dans le « Ramy » c'est-à-dire groupe appartenant 

à la même ligné familiale du côté maternel ou paternel, elle ne se transmet pas dans le « Tamy » 

c'est-à-dire groupe éloigné du « Ramy ». 

C.  Apprentissage ou initiation 

 

Il serait juste de mentionner que par apprentissage, nous entendons, toujours des rites, c'est-

à-dire des actes répétitifs qui suivent une norme établit, et qui respecte la tradition, ainsi que 

les interdits. L’apprentissage se fait d’abord par la connaissance des noms des plantes ainsi 

que leur caractère (forme des feuilles, couleur des fleurs, hauteur des plants et surtout 

l’emplacement ou lieu de cueillette), puis par la cueillette (les manières pour cueillir) et ensuite 

 G+1   

EGO 

Côté Maternel Côté Paternel 

G0 

  

  

  

 

  

 

  

G+2 

Schéma n° 7: Règle de transmission des connaissances médicinales chez les Betsileo du 

Manandriana 



 
 

106 
 

les vertus médicales sur une maladie.   

Par exemple, le fils du guérisseur assiste toujours son père et pendant les moments d’affluence 

c’est le fils qui se charge de la collecte des plantes médicinales après les descriptions faites par 

le guérisseur 

Par ailleurs, l’état de possession est un passage obligé pour certain catégorie de guérisseur qui n’a 

pas bénéficié d’un apprentissage, ceux sont les esprits qui guident leur choix dans l’usage des 

plantes médicinales à travers l’acte divinatoire ou sikidy.   

D. Rêve 

Pour appréhender le rêve, nous allons nous référer à deux principaux auteurs, qui ont travaillé 

sur ce thématique : l’Anthropologue Lucien Lévy-Bruhl89, et le psychiatre Sigmund Freud. 

Leur position est complémentaire, dans une perspective d’avoir une lecture ethno 

psychiatrique de ce phénomène qui prend une place importante dans le mode de transmission 

des connaissances médicales. 

Les interrogations qui nous viennent à l’esprit sont : pourquoi la transmission se fait –elle 

par le rêve, et quelle est sa place dans la construction de la médecine traditionnelle ? 

1. Le rêve d’après Lucien Lévy-Bruhl 

Le rêve est un lieu de manifestation des forces invisibles autour de l’homme, le rêve permet 

ainsi le passage d’un monde à un autre, c'est-à-dire du monde du visible à l’invisible, c’est 

un moyen de communication. Selon Lévy-bruhl90 pendant le sommeil, l’âme quitte le corps 

de la personne, et au réveil elle revient, ainsi l’âme du corps entre en relation avec les autres 

forces mystiques, comme les esprits des morts ou des ancêtres. 

2. Le rêve pour le psychiatre Sigmund Freud 

Pour le psychanalyste le rêve est un signe de névrose, mais la difficulté réside dans le fait que 

c’est un matériel non palpable ni appréhendable d’une première main, puisque le récit des 

malades de leur rêve peut être déformé, de là l’authenticité du rêve n’y est plus91. 

Tout le monde rêve, même nos ancêtres ont rêvé comme nous aujourd’hui, dans le temps ancien, 

elle avait une place prépondérante dans la prise de décision, le cas cité par l’auteur concerne 

Alexandre le Grand qui avant de lancer une attaque a vu une satire dans son rêve, et puis vint 

ensuite la victoire. Avec l’instruction, l’enseignement, le rêve était devenu comme une 

superstition et affilé aux catégories de personnes non instruites, incultes. 

 
 
90 Lucien Lévy-Bruhl, la mentalité primitive, page 71 
91 Sigmund Freud, Introduction à la psychanalyse, Tome I, page 65 



 
 

107 
 

Section III : Proposition d’une lecture ethno-psychiatrique 
 

Dans notre cas, dans la cette médecine traditionnelle, bien que le guérisseur use de sa 

divination, sans rêve prémonitoire, il ne peut le réaliser, puisque c’est dans le rêve qu’il 

trouve à tous les réponses ainsi que l’avenir, en ce sens la divination sert surtout à voir 

seulement les destins fastes et néfastes pour telle ou telle activité. Le rêve est ainsi un 

privilège donné par les puissances ou les forces invisibles, et il fait confiance en cela.  

Le rêve étant un domaine du monde invisible, nous posons que ce rêve est à la fois un raccourci 

pour faire expliquer certain savoir-faire médicale, et ainsi le guérisseur échappe à tout critique 

puisque c’est son rêve qui a donné les réponses. De plus, chez les Malgaches, les rêves que l’on 

fait nous intrigue sur le sens ce rêve, difficile de trouver une réponse, mais l’essentiel c’est 

qu’elle a eu lieu, certain rêve sont bénéfique s’il se réalise et d’autres non, en terrain Malgache 

le fait de rêve ne constitue pas forcément un cas de névrose. 

L’important pour le guérisseur, c’est que c’est un moyen de communication vers le monde de 

l’invisible, et il en a besoin pour faire valoir son savoir-faire. Plus une chose a une origine 

mystérieuse plus on accorde de valeur à cette chose, n’est pas le cas du rêve ? 

Section IV- Médecine traditionnelle symbolique ou empirique ou magique  

Nous avons déjà apporté un élément de réponse dans la partie réservé à l’analyse des 

composantes, et cette question revient toujours, puisqu’elle est fondamentale. La deuxième 

réponse que nous avons obtenue ici, c’est qu’elle a une part très symbolique puisqu’elle a une 

relation avec le monde des esprits qui ne sont pas appréhendable. La réponse finale se trouve à 

la fin de ce travail. 

La médecine traditionnelle est à la fois symbolique, empirique et magique. Elle est tout 

d’abord symbolique du fait des actes et des rites qui sont les matérialisations des vécus, 

des actes qui sont répétitifs. Les gestes correspondent aux respects de la tradition et à 

la soumission des règles de vie de la communauté. Elle est aussi qualifiée empirique 

puisque les guérisseurs ont souvent des connaissances précises des plantes médicinales 

et leur vertu thérapeutique et enfin magique du fait de son caractère mystérieux par 

la récitation des prières ou encore des formules magiques pour réveiller les sikidy.  



 
 

108 
 

Section V: Quelques éléments  de  comparaison  de  la  médecine  

traditionnelle chez les Sakalava du nord et chez les Antemoro 

A. Chez les Sakalava du Nord  

 

Dans un livre de R. JAOVELO-DZAO consacré au Tromba92, il nous décrit quelques 

éléments essentiels de la Médecine Sakalava. Au lieu de prendre référence à la médecine 

Merina, nous avons pris la médecine Sakalava pour en faire une comparaison, puisque  la  

Médecine Merina est très proche de la médecine « Betsileo » du faite de leur proximité 

géographique, alors que celle des Sakalava est plus  riche  du  fait  que  leur  territoire  est  

assez vaste du Sud-Ouest, vers le Nord-Ouest de Madagascar. 

Le « Tromba », un phénomène de possession pour les Sakalava est décrit par les 

Psychanalyses comme une maladie hystérique, et a été réfutée par l’auteur, et il postule que 

c’est un élément de la religion des Sakalava. Ainsi, le « Tromba » est fait partie intégrante de 

la religion des Sakalava. Selon les termes même de l’auteur, le « Tromba » est une religion 

dans une religion dans la deuxième partie du livre. 

La médecine Sakalava est en rapport constante avec la cosmologie, le sacré, les ancêtres, la 

mort, les points cardinaux ainsi que les trois éléments : l’eau, la terre et le feu. Tous ces éléments sont 

en interaction avec cette médecine plus précisément au rituel du « Tromba », dont nous allons voir 

leur intérêt dans un paragraphe antérieur. 

Dans toutes les médecines traditionnelles, comme il s’agit d’une interaction entre plusieurs 

acteurs, il serait nécessaire à titre d’information et pour augmenter la connaissance des 

variantes sur le plan linguistique le nom des personnes chargées du rituel de guérison.  En 

général, les Sakalava les appellent Saha comme médium (représentant suprême de l’esprit 

possédant) ou encore « tale «   et dans certain cas le sorcier appelé « ampamorike ». Leur caractère 

et leur qualification sont très diverses, certains sont à la fois devin- astrologue, d’autres devin 

guérisseur, d’autres encore simplement des médiums. Ces acteurs, sont le plus souvent 

associés au « ody » ou « fanadofy » selon le cas. 

 

Le « saha »93   est ainsi au cœur du système religieux, politique et thérapeutique chez les 

Sakalava du Nord.  Il cumule donc plusieurs fonctions : devin, astrologue, et enfin guérisseur. 

Le culte de possession qui est le « tromba » n’est qu’une partie de « l’architecture cultuelle ». 

 
92 Le tromba a beaucoup de variante selon les régions, selon les recherches effectuées par l’auteur, et elle varie selon sur 

le plan appellation selon les régions, par exemple dans le Sud, elle est appelée Bilo, sur les hautes terres Ramananenjana, 

In Robert, JAOVELO-DZAO, Mythes, rites et transes à Madagascar, page 235 
93 Le mot Saha, désigne plusieurs réalité selon Robert : comme professeur ou maître (fondy) en comorien, siège ou 

fiketrahana ou encore celui qui fait sortir (ampamoaka), page 239.  



 
 

109 
 

Le guérisseur dispose en générale d’une connaissance des plantes médicinales. 

Dans cet ouvrage, l’auteur parle d’une manière indirecte de la construction et la conception de 

la médecine traditionnelle qui est toujours en relation avec le culte du « tromba », son 

environnement réel et le monde invisible. 

Il est l’intermédiaire entre le monde des vivants, des Ancêtres et de la Divinité, du profane et 

religieux, son champ d’action ne dépasse pas en général son village. Son succès il le doit en 

grande partie à son état possédé. Le schéma suivant résume la place du « saha » au niveau des 

Sakalava du Nord dans la vie quotidienne, sur le plan culturel, économique, politique, 

économique et thérapeutique. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ciel 
Ancêtres 

TROMBA 

SAHA 

Vivants Terre 
Microcosme 
 

Monde 
visible 

 

Macrocosme 
 

Monde 
invisible 
 

Schéma n° 8: Schéma de la relation entre le monde visible/invisible et 

microcosme/macrocosme chez les sakalava du Nord par le R. P.Robert Dzaovelo Jao 



 
 

110 
 

Commentaire du schéma   

Le  « saha » ainsi que son « ampangataka » sont au centre du cercle de relation entre les vivants 

et les ancêtres, cela par l’intermédiaire du « Tromba », c'est-à-dire par son état de possession, 

sans « Tromba », il ne peut communiquer avec haut delà. Les flèches rouges discontinues 

avec deux têtes symbolisent la communication impossible et les traits continus (rouges) 

représentent les échanges et les relations possibles entre les deux mondes. De la part cela, il 

peut modifier la vie des gens, changer leur destin, ou améliore leur condition de vie. C’est par 

cette manière qui est le « Tromba » qu’il peut guérir aussi les malades de l’esprit, soit par 

adorcisme (, rendre l’âme à la vraie personne ou procéder au retour de l’âme du malade) soit 

par exorcisme (expulsion d’une âme perturbatrice).  Ainsi, entre les deux mondes, il y a une 

rupture en cas d’absence du « saha » et de son adjoint. 

 

Par ailleurs, le « saha » peut être aussi un  médium.  Pour aboutir à ce statut, il faut que la 

personne qui est supposé possédé par un esprit de roi ou d’un prince puisse répondre aux 

questions d’un assemblé royal. Les interrogations se rapportent surtout aux faits intimes et aux 

objets des rois. Si les réponses ne sont pas exactes la personne n’atteindra pas son nouveau 

statut ou rôle, selon le terme employé par l’auteur : « recalé ».94. 

B. Que symbolisent les graines de sikidy ? 

 

« Les graines, en tant que telles, sont à rapprocher de la Lune et du Riz pour représenter la 

fécondité et l’immortalité. De même que la Lune naît, disparaît et renaît dans un cycle régulier 

et définitif, de même les graines sèches meurent en terre pour redonner de nouvelles plantes. 

Les graines sont les représentants des arbres de la forêt ou les représentants des habitants du haut 

des arbres. Ce sont finalement des habitacles des dieux. Et l’on peut penser aux divinités 

forestières, ils évoquent la bienveillance divine. 

C. Les rôles des éléments dans la médecine traditionnelle Sakalava 

Le rituel a une place importante dans la médecine traditionnelle, le « tromba » comme une 

religion ancestrale est ainsi un moyen d’accès au pouvoir, mais aussi sert comme armature de 

pensée, ce qui fait que la médecine traditionnelle passe par le symbolisme pour pouvoir guérir. 

En lisant les études faites par Jaovelo-Dzao, nous pouvons dire que la médecine traditionnelle 

est syncrétique du fait de ses pratiques et de ses usages. 

 
94 Robert JAOVELO- DZAO, Mythes, rites et transes à Madagascar, page 244- 245 



 
 

111 
 

Section VI : La médecine traditionnelle chez les Antemoro 
 

Enquête réalisé auprès d’un tradipraticien venant de la région « Vatovavy Fito Vinany », plus 

précisement de « Vohipeno ». Il appartient à une ligné de bourgeois selon ses dires, c'est-à-

dire descendant des rois de cette région. L’histoire de cette région est toujours rattachée aux 

arabes, qui selon eux sont leur ancêtre, qui peut se vérifier par la maitrise de la langue arabe, 

et par le biais de la compréhension de l’écriture arabe ou « sorabe » ; dont les détenteurs des 

histoires sont les rois ou les « Ampanjaka ». Ces livres ne sont pas disponibles pour tout le 

monde, seul des rangs sont privilégiés à les consultés.  

D’après les enquêtes fait au niveau de la région « d’Amorin’i Mania », les guérisseurs ne sont 

pas choisis par hasard pour pouvoir exercer leur métier. La possession de ces dons fait que ces 

personnes sont obligées d’une manière ou d’une autre à exercer leur métier. Ce qui implique 

que les personnes issues du rang des nobles peuvent posséder un don de guérisseur, c’est 

comme un don naturel de Dieu.  

La possession est causée par la prise de possession des ancêtres du corps des vivants en 

particulier les futurs guérisseurs et ou par l’envoi d’un esprit bienfaiteur, qui dans le passé a 

déjà fait ses preuves pour guérir des malades. L’exploit de ces personnages sont souvent 

reconnu dans leur région, mais aussi dans d’autres régions lointain de leur exercice, puisque 

que des personnes en quête de santé dont des déplacements pour pouvoir éradiquer le mal ; 

puisqu’ils ne sont pas convaincus d’être guéri par le médecin scientifique. Ainsi, il y a un 

retour vers la source, c'est-à-dire vers la médecine traditionnelle Malgache, dont les bases 

sont : le » sikidy » ou art divinatoire, l’utilisation des plantes médicinales. Le « sikidy » 

puisqu’il faut mettre en harmonie la chance ou « vintana » de la personne malade (les astres) 

avec les plantes utilisés. Seule l’harmonie entre ces trois entités garantisse l’effet de la 

« thérapie ». 

Les guérisseurs appartenant au groupe « Antemoro » peuvent être posséder par des êtres 

surnaturels suivantes : les « Jiny », les « Tromban-drazana », les « tromba tsotra », le lolo ou 

« angatra », ou encore les « angambe », et parfois les esprits des « vazimba » (ancêtre commun 

des Malgaches) « angambabory » ou encore les « kokolampo ». 

En revenant sur l’histoire de cette région, les « Antemoro » sont capables d’écrire et de lire 

l’arabe, ainsi il revendique leur origine de cette région du monde, à savoir le monde Arabe : 

Arabie Saoudite, Iraq. Ces écritures peuvent aussi guérir, c'est-à-dire le simple mot peut guérir 

le patient, qui peut venir de l’écriture dans le coran. Cela par le biais du port d’un fragment de 

papier écrit par le guérisseur (écrit en arabe, une sorte de formule magique et protectrice).  



 
 

112 
 

L’écriture sainte du Coran est ainsi utilisée pour guérir.  

Une autre méthode est utilisée par le guérisseur pour trouver les ingrédients, cela par l’analyse 

du discours du patient.  A partir du discours et la formulation de l’aide, il peut trouver la recette 

de la maladie. Comme dans plusieurs groupes de Madagascar, le guérisseur ne reste pas 

seulement dans l’aspect social de la maladie, mais il s’occupe aussi de la situation économique 

de ses patients. Des personnes lui consultent pour pouvoir développer   leur activité 

professionnelle, cela en vue d’améliorer leur situation économique et leur revenu.  

L’exemple suivant illustre la manière dont le guérisseur trouve les plantes à utiliser dans sa 

préparation :  

 

Autre manière de déceler les plantes adéquates. 

 

Tonga aho mba hampandroso ny varotra  

 

  

 

 

 

 

 

Ainsi, la formulation de la recette se trouve dans les ses cachés et réels des mots, c'est-à-dire 

qui fait référence à la structure même de la formulation ou de la demande (sens figuré).  

Section VII- Approche comparative entre les pratiques médicales 

traditionnelles  
 

Pour une meilleure compréhension des pratiques dans les médecines traditionnelles, il est 

nécessaire de faire une comparaison entre les groupes de parentés. Pour cela, nous allons 

comparer celui des « Sakalava » et « Antemoro » avec celui des « Betsileo » (Manandriana)  

Dans tonga, il y a le sens 

Avy qui fait référence à 

l’arbre sacré Aviavy 

(arbre des nobles), tonga 

aussi veut dire Miditra 

(Mampiditra, Mirarika) 

 

Aho fait référence à 

Kelimalaza ou encore 

Kelimavitrika ho tsara  

 

Roso fait référence à 

Ambony ou haut, tsy 

azon-doto c'est-à-dire 

objet non souillé, 

tadiavin’olo maro que 

beaucoup de personne 

recheche 

 

Dans varotra il y a des 

interrogations, quel type 

de produit, les sens cachés 

peuvent être : entamora, 

mangala mora, tia olo 

(produit moins chère, prix 

d’achat faible, …)  

 



 
 

113 
 

 

Tableau 6: Comparatif des médecines traditionnelles entre Sakalava & Antemoro et Betsileo 

 Médecine traditionnelle 
Sakalava et Antemoro 

 

Médecine traditionnelle 
Betsileo 

 

Leurs points 
divergents 

 

Le tromba est un catalyseur pour 
l’accès au pouvoir divin. Rien ne 
peut se faire sans le tromba ou l’état 
de possession 

- l’état de possession est un 

est un moyen de légitimer le 

savoir médical  

- Le savoir médical peut être 

issu d’un apprentissage de 

père en fils par exemple 

Leurs intersections 

 

La médecine traditionnelle fait partie intégrante de la vie,par  
l’intermédiaire des personnages sacrés elle s’affirme et impose 
d’une manière indirecte ses règles, le social, la politique et  
l’économique  n’est jamais  loin de la conception de la médecine  
traditionnelle, et  enfin  elle  fait  partie  intégrante  de  l’identité  
même  du groupe. 

 

 

Section VIII : Essai d’une théorisation sur  la  médecine  traditionnelle  en 

général 

 

La médecine traditionnelle est toujours et restera toujours dotée d’un sacré qu’elle capte dans 

la nature, et elle est toujours validés par des rituels aussi diverses, allant du symbolique au 

syncrétique du fait de l’intégration de la religion chrétienne ou musulman dans la vie des 

Malgaches.  Le rituel est le garant de la perpétuation de la médecine traditionnelle.  La personne qui  

tient une  rôle  importante  est  le  guérisseur  lui-même  ou  encore  le «  saha «  chez  les 

« Sakalava » ou encore « Ombiasy », il est habille à interpréter les graines de « sikidy » et 

de  là  il  tient  des  différents  destins  fastes  ou  néfastes  pour  pouvoir  guérir  les personnes  ou  

pour  augmenter  le statu d’une personne initié à la médecine tradition. 

 

 

Le guérisseur est ainsi incontournable que ce soit sur la vie sociale, économique et politique.  



 
 

114 
 

   

 
 

     

  
 

Médecine traditionnelle 
 

  

    

   
 

Schéma n° 9: Théorisation de la médecine traditionnelle dans une perspective 

fonctionnaliste 

Le succès et la déchéance de ce personnage dépendent de sa réalisation qui doit toujours être 

revalider c'est-à-dire qu’il doit toujours faire ses preuves. 

Dans des cas inverses, le guérisseur peut devenir un sorcier, la frontière c’est souvent la mort 

d’un patient. 

Comme nous l’avons vu aussi chez les « Betsileo », bien que le guérisseur soit habile et 

respecté dans sa communauté, il a besoin des rêves de prémonitions pour qu’il puisse guérir, 

de là il faut nécessairement une interprétation psychologique. Il faut aussi se dire que les 

Malgaches ont peur du « tsiny » et du « tody » ce qui lui amène toujours à faire le bien pour 

son prochain et pour l’avenir de ses enfants D’après ces travaux, nous pouvons dire que 

même si la médicine traditionnelle est toujours qualifié de mentalité primitive par certain 

observateur, elle fait partie intégrante d’une culture donnée, et fait même l’identité d’une 

région, ou d’une communauté. La médecine traditionnelle s’intègre dans le temps et 

s’adaptera toujours aux différents changements. La religion, la politique y sont intégrés 

d’une façon décisive puisque les catégories des nobles peuvent aussi récupérer des pouvoirs 

dans l’ancien royaume pour faire valoir leur idée et leur statut. 

Pour en conclure, l’armature de la médecine traditionnelle est couverte par le rituel et que 

seul l’analyse des rituels et des composants nous amène à dire qu’elle est un moyen pour 

avoir le pouvoir, et au-delà du symbolique et du syncrétique se trouve une conscience 

collective qui fait l’identité même du Malgache comme les chinois qui disposent de 

l’acupuncture 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

115 
 

CONCLUSION 

 

La maladie est avant tout autre, un évènement biologique vécu individuellement, 

chacun a été au moins malade une fois dans sa vie. Puis ensuite, elle est aussi un évènement 

culturel, du fait qu’elle est vécue aussi en famille et par la famille, par l’entourage, par le biais 

des réconforts, des soutiens, mais aussi par des conseils, toute une armature de pensée se 

manifeste lors d’une apparition d’un mal surtout dans le cadre des maladies qualifié d’état 

de possession pour les traditionalistes ou pour les médecins qui représentent la pensée 

occidentale comme une maladie psychiatrique. 

La maladie est pensée et même conçu dans différent partie du monde, une maladie peut ne pas 

en être pour un autre pays, elle peut être de l’ordre du normal. Chacun fait appel à sa propre 

expérience du mal, et les moyens disponibles sont nombreuses : la médecine traditionnelle, 

qui se réfère à des façons de faire ou à des savoirs ancestrales, hérités de la tradition, et de 

l’autre une médecine moderne qui se veut être un modèle explicatif de tous ce qui concerne le 

corps jusqu’ à l’infini petit (cellule, atome). 

Aujourd’hui l’une et l’autre s’interpénètre, c'est-à-dire qu’elle se puise dans leurs ressources, à 

l’exemple, des géants de la pharmaceutique font de grande investissement dans les recherches  

sur terrain en interrogeant les guérisseurs traditionnelles  sur  les  propriétés  de certaines  plantes 

médicinales, et par des entretiens autour des villages qui utilisent ces même plantes, pour  

ensuite les exploiter d’une manière industrielle et qui fait même la renommée des produits 

pharmaceutiques avec une tendance tournée vers le biologique. Pour la médecine traditionnelle, 

elle utilise souvent aussi des moyens utilisés par la médecine moderne, par exemple l’usage du 

paracétamol, ou encore de cotrimoxazol, qui sont tous des produits de l’industrie pharmaceutique, 

appelé couramment médicament ; mais aussi très intégré dans la pensée traditionnelle dans son usage. 

Ce qui fait la particularité de la médecine traditionnelle c’est son effet sur deux instances, sur 

la vie sociale de la personne et sur la vie de la société.  

Nous pouvons dire que la médecine moderne d’aujourd’hui est le fruit d’une théorisation universelle des 

différentes pratiques qui existent, et par l’intégration progressive de certaine discipline qui 

était auparavant conçue comme inefficace et de l’ordre du symbolique ou du folklorique. 

Actuellement, cette médecine tende à reconnaître les pratiques traditionnelles, et les  

enseignements même  dans leur  cadre d’étude, comme la phytothérapie, l’acupuncture, les 

massages,… 

 



 
 

116 
 

Si dans les usages elles se font des emprunts, dans la façon d’agir sur une maladie donnée 

qui est la même, se trouve une divergence d’opinion et de manière d’agir, qui est le point 

fondamental. 

En effet, la médecine moderne, a une tendance normative  et  directive, c'est-à-dire  que  la façon 

d’agir sur une maladie est presque la même, le patient en face est en position passive et l’autre 

qui a fait des études est censé avoir toutes les solutions, c’est ainsi qu’il n’est pas contesté,  

et  dont  la  prescription  suit  une  étape  standard  et  normative :  consultation  ou auscultation, 

peut être suivant le cas une analyse physiologique en laboratoire, puis ensuite prescription et 

dans des cas assez grave des interventions chirurgicales. De l’autre côté une médecine   

traditionnelle, qui est essentiellement tournée par les expériences de leur ancêtre, là tout un rituel 

est réalisé, car la maladie n’est pas qu’une question d’une personne, elle est l’affaire de la 

famille et même de la communauté. La   médecine traditionnelle est ainsi ritualisé au  sens  stricte 

du terme,  et celle en accord avec les deux systèmes qui composent le monde :le monde des 

vivants (microcosme)  et  le  monde  des esprits (macrocosmes). De là intervient ensuite les 

différents éléments composantes, c'est-à- dire ce qui fait de cette médecine une médecine 

traditionnelle : le sacré, la magie, la religion, et ainsi elle a un fond très syncrétique. 

Notre terrain de recherche qui a eu lieu à Madagascar, dans la région du groupe Betsileo du 

Manandriana ,  nous  a  donné  encore  plus  de  précision  sur  la  médecine  traditionnelle. Une 

étude de terrain de 1 mois et une année de recherche bibliographique. 

 

Bien que nombreux auteurs se soient penchés sur la question il y a encore des zones d’ombres 

que l’on doit mettre en avant.  Tout d’abord ce qui leur permet  de  dire  que  telle  ou  telle médecine est 

empirique ou folklorique, que  telle  médecine  est efficace  ou non, et ensuite qu’elle est 

symbolique ou non. 

En tant que futur chercheur, nous avons tout d’abord fait des analyses en profondeurs sur le 

terrain c'est-à-dire une description ethnographique de la population étudié et ensuite une 

analyse de part ces données. Ainsi un travail de terrain est nécessaire. 

Après les recueillement des données, nous avons pu alors donnée notre analyse de la situation. 

Dans l’anthropologie de la maladie ou médicale, il existe deux tendances d’analyses, l’un 

fonctionnaliste et l’autre cognitiviste.  Dans notre cas, nous avons pris le premier chemin, c'est-à-dire 

le chemin de Bronislaw Malinowski, bien que cette théorie ait fait de nombreuses critiques, 

elle reste cependant encore valable surtout dans notre champ d’étude. 

Dans une perspective fonctionnaliste pour achever ce travail, nous avons vu  donc  que  

la médecine n’est pas qu’un évènement culturel, elle est aussi un moyen d’acquérir le pouvoir, 



 
 

117 
 

c’est à dire pour avoir un contrôle social, elle fait partie intégrante de l’identité d’un groupe 

et enfin et surtout, elle sert à pérenniser la tradition. 

Actuellement, la médecine traditionnelle a marqué notre esprit du fait de nouveau 

orientation dans spécialisation, c’est à dire une différenciation des activités :des spécialistes 

des traumatismes osseux ,des spécialistes des maladies de l’esprit ,des spécialistes dans le 

domaine de la recherche de l’argent, des spécialistes dans l’usage des thérapies d’argiles, 

des spécialistes dans le domaine des massages et des points vitaux, des spécialistes en 

composition de décoction, des spécialistes en protection du corps ou fiarotena (qui fait 

référence aux ody). 

Les rites font partie intégrante de la médecine traditionnelle et qui sont les matérialisations 

des vécus. La guérison du malade se fait par un rite, le rite est utilisé pour accéder à un 

nouveau statut pour changer d’un état à un autre.  

La médecine traditionnelle ne touche pas simplement le corps de la personne malade, mais 

aussi sa vie, l’aspect varie selon le but de son usage, les uns recours à la médecine 

traditionnelle pour se protéger contre les attaques et d’autres pour se guérir. Il y a deux 

réalité à ne pas confondre mais qui ait partie intégrante de la médecine : les ody et les 

fanafody, les ody sont utilisés pour les protections ainsi que la recherche de la richesse, 

tandis que les fanafody sont équivalents de médicaments qui renvoi la personne vers la santé.  

Comme dans la médecine moderne, la vie du patient est rythmée par un rituel quotidien par 

la prise des médicaments en suivant les prescriptions du guérisseur.  

Quand une personne devient Taiza, il est sous l’influence permanent de son Mpitaiza, il y a 

une domination de la vie de ce dernier par l’intermédiaire des différents prescriptions et 

interdits, une domination surtout psychologique du fait de ne pas pouvoir prendre des 

décisions importante sans consultation préalable auprès du guérisseur. Le guérisseur peut 

être aussi comparé à un psychologue dans la société moderne du fait que certain problème 

personnel se règle après consultation de celui-ci.  

La médecine revêt aussi un caractère économique puisqu’il y a un service rendu, un service 

contre de l’argent (hasin-tanana) que ce soit, et un caractère politique du au recours de 

certain personnage politique aux usages des ody, qui font de nombreux scandale dans la vie 

politique Malgache à l’exemple des découvertes à « Ambohitsirohitra », et surtout provoque 

des troubles dans la population, notamment les « dahalo « qui se procure des « ody » pour 

pouvoir faire des actes de vols. Sur le plan sociologique bien n’étant pas notre domaine de 



 
 

118 
 

prédilection, la médecine traditionnelle peut mettre et entretenir une situation de méfiance, 

une crise de confiance dans la société surtout en milieu rurale. Nous avons jugé important 

d’introduire ce pensé par les recommandations de l’auteur Raddcliffe Brown pour analyser 

un terrain donné.  

Avec la situation dans le Sud de Madagascar, trouble et acte de banditisme, la médecine 

traditionnelle est impliquée d’une manière indirecte, par le biais des personnages sacrés et 

les prescripteurs d’ody protectrice. Aujourd’hui il est difficile de faire une réelle distinction 

entre les métiers d’art divinatoire et la médecine ainsi que la sorcellerie, puisqu’il y a un 

certain cumul de ces fonctions dans certain cas le bien et le mal peut être rencontré chez un 

guérisseur bien que cela ne soit pas affirmer, la frontière entre ces deux mondes bipolaires 

est minime, qui est la mort. Au lieu de réunir les gens dans le système de « Fihavanana » , 

la médecine peut dissocier la société puisque chacun à son propre « Mpitaiza », une crise de 

confiance et de méfiance. Avec sa position sociale, son rang, son statut, le « Mpitaiza » peut 

influencer une société et dans un sens peut contribuer à la conservation de la tradition par le 

biais des rites réalisés dans chaque étape de la vie.  

Comme tout travail de recherche ce document présente des lacunes, du fait que même des 

dimensions psychologiques se manifestent dans tous les étapes de la médecine, et de là 

nécessairement il faudrait poursuivre ce document dans une analyse dans la perspective 

serait de fournir à la fois une dimension psychologique et anthropologique qui contribuera 

certainement à améliorer la connaissance de l’homme qui vit en société et qui produit une 

culture. 

Pour finir, nous avons été interpelés par les rites dans les « Doany » lors d’une visite de ces 

sites, par les rites et par la dévotion de certaine catégorie de la population, un lieu chargé de 

sacralité. Des cultes sont réalisés et nous nous interrogeons l’interpénétration des cultes 

religieux réalisés dans les « Doany » et la médecine traditionnelle notamment les offrandes 

ou « Sorona ».  

  



 
 

119 
 

 

BIBLIOGRAPHIE  

   
1 (A) DANDOUAU  Histoire des rois du Betsileo. Fianarantsoa  

2 (A) DANDOUAU  Mœurs et coutumes Malgaches Extrait 206-219  

3 (A) DANDOUAU  Ody et fanadody (charmes et remèdes), Bulletin de l’Académie 

Malgache, Vol 11, 1913, pp 151-210 

4 A.R. RADCLIFFE Brown Structure et fonction dans la société Primitive, Collections 

Sciences Humaines, n° 37, Bibliothèque Numérique de : Les 

classiques des sciences sociales de Jean-Marie Tremblay 

5 Abayimi SOFOWORA Plantes médicinales et médecine traditionnelle d’Afrique, 

Editions KARTHALA, Académie Suisse des sciences 

naturelles. (1996) 

6 Adolphe RAHAMEFY   Crises religieuses, sectes et politique, INALCO-1997, Etudes 

Océan Indien  

7 Adolphe RAHAMEFY, Sophie 

BLANCHY, Malanjaona 

RAKOTOMALALA 

Crises religieuses, sectes et politique, INALCO-1997, Etudes 

Océan Indien  

8 Alice DESCLAUX & Aline 

SARRADON-ECK 

« Introduction au dossier : L’éthique en anthropologie de la 

santé : conflits, pratiques, valeur heuristique ». 

9 Alice DESCLAUX & Joseph-Josy 

LEVY 

Présentation. Cultures et médicaments. Ancien objet ou 

nouveau courant en anthropologie médicale ?  2003  

10 Alice DESCLAUX & Joseph-Josy 

LEVY 

“Présentation. Cultures et médicaments. Ancien objet ou 

nouveau courant en anthropologie médicale?” Un article 

publié dans la revue Anthropologie et Sociétés, vol. 27, n° 2, 

2003, p. 5-21. Québec : département d’anthropologie, 

Université Laval. 

11 BOITEAU & Allore BOITEAU Plantes médicinales de Madagascar, année 1993, éditions 

Karthala. 

12 CALLET R.P. Tantara ny Andriana eto Madagasikara, Tome I, 1908, 

Antananarivo, Imprimerie Nationale 1981, 482 p 



 
 

120 
 

13 Chantal BLANC-PAMARD et 

Hervé RAKOTO 

RAMIARANTSOA, 

« La gestion contractualisée des forêts en pays Betsileo et 

tanala (Madagascar) », Cybergeo, Environnement, Nature, 

Paysage, article 426, mis en ligne le 04 juillet 2008, modifié le 

27 janvier 2009. URL : 

http://cybergeo.revues.org/index19323.html. Consulté le 23 

avril 2010. 

14 Chantal RADIMILAHY  « Rites thérapeutiques : réflexion sur le terrain et les archives 

», Ateliers du LESC [En ligne], 32 | 2008, mis en ligne le 19 

août 2008, Consulté le 23 avril 2010. URL 

http://ateliers.revues.org/2192 

15 Charles RENEL Les amulettes Malgaches, Ody et Sampy, Bulletin de 

l’Académie Malgache Tome 2, 1915,  

16 Charuty G., « Destins anthropologiques du rêve », Terrain, n° 26, pp. 5-18 

; 1996, 

17 Daniel RAHERISOANJATO  L’apport de l’histoire régionale dans la connaissance du passé 

et la culture malgaches : l’unité dans la diversité, l’exemple de 

la région Betsileo, Antananarivo, CITE, 1986, 15p. 

18 DELORD « Un document inestimable sur la dynastie royale d’Ambositra 

» dans Bulletin de l’Académie Malgache, Tome XXXVIII, 

1960, p 69-77 

19 DELORD « Etudes Ethnologiques sur les Betsiléos » Notes 

Reconnaissances et Explorations, 1ère année, 2ème Volume, 

1897, Imprimerie officielle de Tananarive. 

20 Delphine BURGUET Charles Renel et le culte traditionnel». TALOHA, numéro 14-

15, 28 septembre 2005, 

http://www.taloha.info/document.php?id=57. 

21 E.E. Evans-Pritchard Anthropologie sociale, Petite Bibliothèque Payot, 1977, 

Bibliothèque numérique : Les classiques des sciences sociales 

de Jean-Marie Tremblay 

22 Eric de Rosny L’Afrique des guérisons, Karthala Editions 22-24 Bd Arago 

75013 Paris France.  

23 F.S. Hallanger Diksionnera Malagasy Frantsay, Trano Printy Loterana 

Antananarivo, 1974 



 
 

121 
 

24 Faeta F.  « La mort en images », Terrain, n° 20, pp. 69-81, 1993, 

25 François  LAPLANTINE, Paul 

Louis RABEYRON 

Les médecines Parallèles, Imprimé en France, Imprimerie des 

Presses Universitaire de France. 73, Avenue Ronsard, 41100 

Vendôme, Décembre 1987-N°33 323. 

26 François NOIRET Chants de lutte, chants de vie : Les zafindraony du pays 

Betsileo, volume 1 et 2, PARIS, L’HARMATTAN, 1995, 

316p, 391p. 

27 Frédéric KECK « Les théories de la magie dans les traditions anthropologiques 

anglaise et française. », Methodos [En ligne], 2 | 2002, mis en 

ligne le 05 avril 2004, consulté le 18 mars 2010. URL : 

http://methodos.revues.org/index90.html 

28 Frédéric KECK « Le primitif et le mystique chez Lévy-Bruhl, Bergson et 

Bataille. », Methodos [En ligne], 3 | 2003, mis en ligne le 05 

avril 2004, consulté le 18 mars 2010. URL : 

http://methodos.revues.org/111 

29 Gabriel TARDE Les lois sociales : Esquisse d’une sociologie, Paris, Alcan, 

1898, Bibliothèque Numérique : les classiques des sciences 

sociales de Jean-Marie Tremblay 

30 Georges AUGUSTINS « Paul Ottino, Les champs de l’ancestralité à Madagascar. 

Parenté, alliance et patrimoine », L’Homme, 154-155 | avril-

septembre 2000, [En ligne], mis en ligne le 28 novembre 2006. 

URL : http://lhomme.revues.org/index2738.html. Consulté le 

23 avril 2010. 

31 GRESLE, François PERRIN, 

Michel PANOFF, Michel TRIPIER 

Pierre 

Dictionnaire des sciences humaines : sociologie, psychologie, 

anthropologie, PARIS, Nathan, 1990, 391p. 

32 Henri DORVIL « Les inégalités sociales en santé. Le cas spécifique de la santé 

mentale » 

33 Ignace RAKOTO Parenté et mariage en droit traditionnel Malgache, Travaux et 

recherches de la Faculté de Droit et sciences économiques de 

Paris, Presses Universitaires de France. 

34 Jacques DUFRESENE  « Aspects culturels de la santé et de la maladie », 1941 

35 Jean  DUBOIS Monographie des Betsileo  



 
 

122 
 

36 Jean BENOIST Anthropologie médicale en société créole, Paris : Les Presses 

universitaires de France, 1993, 285 pp. Collection : Les champs 

de la santé.  

37 Jean BENOIST  « La maladie entre nature et mystère » 2002 

38 Jean BENOIST Une petite bibliothèque d’anthropologie médicale. Une 

anthologie. [Tome I].  

39 Jean BENOIST Une petite bibliothèque d’anthropologie médicale. Une 

anthologie. [Tome II].  

40 Jean François RABEDIMY Pratiques de divination à Madagascar, Technique du sikily en 

pays Sakalava -Menabe, ORSTOM, 1976, p 324  

41 Jessé RAINIHIFINA  Lovantsana : Tantara Betsileo, Fomba Betsileo, Fitenenana 

Betsileo. Fianarantsoa IMP Catholique 1958, 1959, 1961 IN- 

8°, 3 vols 

42 L. AUJAS Les rites du Sacrifice à Madagascar, Mémoires de l’Académie 

Malgache, Tananarive, Imprimerie Moderne de l’Emyrne G. 

PITOT et Cie, 1927, 88p  

43 Lolona Nathalie 

RAZAFINDRALAMBO 

« Les statuts sociaux dans les Hautes Terres malgaches à la 

lumière des archives missionnaires norvégiennes », Ateliers du 

LESC [En ligne], 32 | 2008, mis en ligne le 22 août 2008, 

Consulté le 23 avril 2010. URL : http://ateliers.revues.org/2122 

44 Lucien LEVY-BRUHL L’âme primitive, 1927, Bibliothèque numérique : Les 

classiques des sciences sociales de Jean-Marie Tremblay.  

45 Lucien LEVY-BRUHL La mentalité primitive tome I et II, Bibliothèque numérique : 

Les classiques des sciences sociales de Jean-Marie Tremblay.  

46 Lucien LEVY-BRUHL L’expérience mystique et les symboles chez les primitifs, 

Bibliothèque numérique : Les classiques des sciences sociales 

de Jean-Marie Tremblay 

47 Lucien LEVY-BRUHL Le surnaturel et la nature dans la société primitive, 1931, 

Bibliothèque numérique : Les classiques des sciences sociales 

de Jean-Marie Tremblay.  

48 Luke FREEMAN   « Voleurs de foies, voleurs de cœurs ». Européens et 

Malgaches occidentalisés vus par les Betsileos (Madagascar) », 

Terrain, n° 43, pp. 85-106. 2004. 



 
 

123 
 

49 M DEBRAY, JACQEUIL, 

RAZAFINDRABAO 

Contribution à l’inventaire des plantes médicinales Malgaches. 

Paris ORSTOM 1971 

50 Malanjaona RAKOTOMALALA «A la redécouverte de quelques éléments de la sorcellerie en 

Imerina (Madagascar)». TALOHA, numéro 14-15, 28 

septembre 2005, 

http://www.taloha.info/document.php?id=161. 

51 Malanjaona RAKOTOMALALA, 

Sophie BLANCHY, Jourde 

RAISON 

Les ancêtres au quotidien, usages sociaux du religieux sur les 

Hautes Terres Malgaches, 2001, Paris l’Harmattan 529 p 

52 Malinowski BRONISLAW  Une théorie scientifique de la culture, et autres essais. 

53 Mar FERLAND « Liens entre le statut socio-économique et la santé » 

54 Maurice BLOCH  « La mort et la conception de la personne », Terrain, n° 20, pp. 

7-20 ; 1993, 

55 Narivelo RAJAONARIMANANA  Quelques traits de l’organisation sociale des Betsileo du 

Manandriana , pp 245-262, in Kottak, Madagascar : society 

and history 969, IKOI  

56 Paul OTTINO  Les champs de l’ancestralité à Madagascar, Paris, ORSTOM 

Karthala. 1998 

57 Philip  CONRAD, KOTTAK The past in the present: history, ecolony, dans cultural 

variation in highland Madagascar, Michigna, University of 

Michigan, 1980, 339p. 

58 Philippe BEAUJARD « Plantes et médecine traditionnelle dans le Sud Est de 

Madagascar », Journal of Ethopharmacology, 23, p 165-265, 

1988 

59 Philippe BEAUJARD Mythe et société à Madagascar : Le chasseur d’oiseaux et la 

princesse du ciel, collection repères pour Madagascar et 

l’Océan Indien, L’harmattan 

60 Piero COPPO  Médecine traditionnelle : acteurs, itinéraires, thérapeutiques  

61 Pietro PROFITA Pour une révision du concept de fady Malagasy en ethnologie, 

Bulletin de l’Académie Malgache, Tome XVL-2, pp 59-64, 

1967 



 
 

124 
 

62 Prosper EVE La religion populaire à la Réunion, Institut de Linguistique et 

d’Anthropologie, Université de La Réunion, Vol I, AVRIL 

1985, sur les presses de Développement, LR Saint-Leu   

63 RADAODY – RALAROSY (Dr), P, «  A une « croisée des chemins, le Dr Gergshon Raneney et sa 

thèse sur les pratiques médicales des Malgaches », dans 

Bulletin de l’Académie Malgache, Tome XLVII, 1969, p 55 – 

113 

64 Rasahia RAINIHAROSON Tantaran’ny mpanjakan’Ambositra sy ireo antsoina hoe 

zanakan’panalena, Antananarivo, Imprimerie Catholique, 

1982, 88 

65 Raymond DECARY Mœurs et coutumes des Malgaches, PAYOT, Paris, 16, 

Boulevard Saint-Germain. 1951, p 280 

66 RAZOHARINORO Botaniste à Madagascar, Bulletin de l’Académie Malgache 

Tome 68/1, 1990 pp, 25-27, 1770-1723. 

67 Robert DZAOVELO JAO Mythes, rites et transes à Madagascar, Editions Ambozontany, 

Analamahitsy, 101 Antananarivo, Madagascar et Kartahla 

Editions 22-24 Bd Arago 75013 Paris France.  

68 Robert LOWIE Traité de sociologie Primitive Malgache, p 201-  208 

69 Saraiva C  « Le mort maquillé. Funeral directors américains et 

fossoyeurs portugais », Terrain, n° 20, pp. 97-108 ;  

70 Solinas G  « L’être humain : une valeur qui n’a pas de prix ? », Terrain, 

n° 23, pp. 123-136. 1993 

71 Sophie BLANCHY «  Le tambavy des bébés à Madagascar du soin au rituel 

d’ancestralité » Du soin au rite dans l’enfance, Editions 

Karthala. 

72 Sophie BLANCHY, « Pratiques et représentations religieuses à Madagascar au 

temps de Lars Vig (missionnaire et ethnographe), 1875-1903. 

Textes et contexte », Ateliers du LESC [En ligne], 32 | 2008, 

mis en ligne le 22 août 2008, Consulté le 23 avril 2010. URL : 

http://ateliers.revues.org/2002 



 
 

125 
 

73 Stewart M  « Mauvaises morts, prêtres impurs et pouvoir récupérateur du 

chant. Les rituels mortuaires des Tsiganes de Hongrie », 

Terrain, n° 20, pp. 21-36,1993. 

74 Stuti RITA « Les gens ressemblent-ils aux poulets ? Penser la frontière 

homme-animal à Madagascar », Terrain, n° 34, pp. 89-106, 

2000. 

75 Stuti RITA « Religions populaires et nouveaux syncrétismes », Journée 

d'étude, Calenda, publié le lundi 04 mai 2009 

76 Susan  KUS  The role of mpanandro in the preservation of Betsileo 

Tradition, Bulletin de l’Académie Malgache Tome LXV, 1-2, 

pp 105-110 

77 Sylvie  FAINZANG  « La construction culturelle de la norme et de la pathologie », 

1999 

78 Sylvie  FAINZANG  « L’objet construit et la méthode choisie : l’indéfectible lien », 

Terrain, n° 23, pp. 161-17, 1994 

79 Vig LARS Le symbolisme dans le culte Malgache et dans la vie populaire. 

EX IN Acta Orientala 46 (1985) p 111-163 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

126 
 

TABLE DES MATIERES  

GLOSSAIRE ....................................................................................................................... 8 

REMERCIEMENTS ........................................................................................................ 10 

INTRODUCTION ............................................................................................................ 11 

PREMIERE PARTIE : REFLEXION THEORIQUE SUR LA MEDECINE 

TRADITIONNELLE ....................................................................................................... 15 

CHAPITRE I : La conception générale de la maladie .................................................. 18 

Section I : Les origines de la maladie ......................................................................................... 19 

Section II : Les conséquences de la maladie ............................................................................... 24 

Section III : Les acteurs du système médical traditionnel ........................................................... 24 

Section IV : Les supports matériels ou immatériels de la médecine traditionnelle : le contenu et 

le contenant ................................................................................................................................. 27 

CHAPITRE II : Les éléments surnaturels et les conceptions religieuses de la 

médecine ............................................................................................................................ 30 

Section I : Le sacré ...................................................................................................................... 30 

Section II : Les ody, talismans, amulettes, charmes .................................................................... 32 

Section III : La magie .................................................................................................................. 34 

Section IV- La Magie pour Marcel MAUSS............................................................................... 35 

Section V- Le mode de transmission des connaissances ............................................................. 36 

Section VI : La sorcellerie ........................................................................................................... 37 

Section VII : L’exorcisme et l’adorcisme ................................................................................... 38 

CHAPITRE III : La théorie fonctionnaliste et la culture ............................................. 42 

Section I : Historique .................................................................................................................. 42 

Section II : Méthodologie ............................................................................................................ 44 

Section III : Critique sur la théorie fonctionnaliste ...................................................................... 45 

DEUXIEME PARTIE : BETSILEO DU MANANDRIANA : MYTHES, 

CROYANCES ET COUTUMES .................................................................................... 46 

CHAPITRE IV : Historique du lieu de recherche ........................................................ 47 

Section I : Le royaume de Manandriana dans l’histoire du Betsileo .......................................... 48 

Section II : Bref histoire des rois ................................................................................................. 50 

Section III : L’origine des Betsileo du Manandriana .................................................................. 50 

Section IV : La conception du monde surnaturel invisible ......................................................... 52 

Section V- Les rites funéraires chez les Betsileo ........................................................................ 53 

Section VI : Rite funéraire du commun des gens ........................................................................ 57 



 
 

127 
 

Section VII : Les traditions des Betsileo ..................................................................................... 58 

Section VIII- La construction de la fondation, « fanaovana fototsa » ......................................... 59 

CHAPITRE V : L’organisation de la vie en général chez les Betsileo ........................ 63 

Section I : Organisation social ..................................................................................................... 63 

Section II : Le système de parenté des Betsileo .......................................................................... 65 

Section III : Organisation de l’espace extérieur à l’habitat .......................................................... 67 

Section III : Organisation intérieur de l’espace de vie chez dans le Manandriana ....................... 69 

Section IV : Organisation de l’espace intérieur dans l’habitat..................................................... 72 

Section V : Les points cardinaux et les destins astrologiques ...................................................... 74 

CHAPITRE VI : La médecine traditionnelle Betsileo .................................................. 75 

Section I : Les acteurs de la médecine ......................................................................................... 75 

Section II : Les éléments composants de la médecine ................................................................ 79 

Section IV : La relation thérapeutique entre le guérisseur et le malade ....................................... 81 

TROISIEME PARTIE : ANALYSES ET THEORISATION SUR LA MEDECINE 

TRADITIONNELLE ....................................................................................................... 83 

CHAPITRE VII : Le rituel de Fanandratana ............................................................... 84 

Section I : Consultation du Mpitaiza ........................................................................................... 84 

Section II - Rituel de substitution et le respect des fady .............................................................. 86 

Section III- La part du symbolique dans le rituel de substitution ................................................ 87 

Section IV- Rituel de passage proprement dit. ............................................................................. 87 

CHAPITRE VIII : Le rituel de protection ..................................................................... 93 

Section I : Consultation du Mpitaiza ........................................................................................... 93 

Section II : Description du rite de protection ............................................................................... 94 

Section III : Le rituel d’administration des ody par incision corporel .......................................... 95 

CHAPITRE IX : Le rituel de guérison ........................................................................... 99 

Section I : Consultation du Mpitaiza ........................................................................................... 99 

Section II : Règle de transmission des savoirs faire médicales .................................................. 104 

Section III : Proposition d’une lecture ethno-psychiatrique ...................................................... 107 

Section IV- Médecine traditionnelle symbolique ou empirique ou magique ............................ 107 

Section V: Quelques éléments  de  comparaison  de  la  médecine  traditionnelle chez les 

Sakalava du nord et chez les Antemoro .................................................................................... 108 

Section VI : La médecine traditionnelle chez les Antemoro ..................................................... 111 

Section VII- Approche comparative entre les pratiques médicales traditionnelles .................. 112 

Section VIII : Essai d’une  théorisation  sur  la  médecine  traditionnelle  en général .................... 113 



 
 

128 
 

CONCLUSION ............................................................................................................... 115 

BIBLIOGRAPHIE ......................................................................................................... 119 

ANNEXE ......................................................................................................................... 130 

 

LISTE DES TABLEAUX  

Tableau 1: Comparatif des deux systèmes médicaux de par les travaux de François LAPLANTINE 

et Paul Louis RABEYRON. ............................................................................................................ 40 

Tableau 2: Récapitulatif de la médecine créole de par les travaux de Jean BENOIST ................... 41 

Tableau 3: Catégorisation des esprits .............................................................................................. 86 

Tableau 4: Possibilité de fanandratana non non par rapport à la position sociale ........................... 88 

Tableau 5: Exemple de composition de recette ............................................................................. 102 

Tableau 6: Comparatif des médecines traditionnelles entre Sakalava & Antemoro et Betsileo ... 113 

 

LISTE DES FIGURES  

Figure 1: les caractéristiques de l'ody dans la conception Malgache .............................................. 32 

Figure 2: Terrain de recherche dans le Fokontany d'Ambatomainty-District de Manandriana ...... 47 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35426749
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35438072


 
 

129 
 

 

Né le 13 Août 1986 à Fianarantsoa, il a fait ses premières études dans le 

domaine du Travail Social et du Développement dans le Département de 

Sociologie à l’Université d’Antananarivo, puis ensuite a choisi la filière 

Anthropologie Culturelle et Sociale, dans le Département d’Etudes 

Culturelles pour augmenter ses connaissances en Anthropologie et surtout 

du fait à son intérêt de faire des recherches sur le terrain. Il déjà été agent de 

développement dans une Fondation œuvrant dans le domaine de la santé des 

enfants et puis ensuite en tant que superviseur de projet dans une autre ONG 

locale qui œuvrait dans le domaine du développement social. 

Ce travail a été réalisé dans le but de contribuer à la fois au développement 

de la médecine traditionnelle mais aussi dans le but de combler le manque 

de document et de référence dans la région du Betsileo du Manandriana. Le 

terrain a duré un mois, il a vécu au sein d’un village appellé Aniso (dans le 

Fokotony d’Ambatomainty-District de Manandriana) du guérisseur et a réalisé des entretiens libres et a adopté 

une observation participante durant son séjour d’un mois. 

 

FICHE SIGNALETIQUE 

Thème :  Médecine traditionnelle Betsileo : rite de guérison, rite de protection et 

transmission des connaissances, cas de Manandriana 

Nom :   RANDRIA ARSON 

Prénoms : Hajanirina Paulin 

Profession :  Prestataire de Service au sein du Programme National de Lutte contre la 

Tuberculose (responsable du soutien psychoaffectif des malades et de la 

famille) 

Contact :  034 08 543 43 

Email :   haja.sonar27@gmail.com 

Adresse :  Cité centre Sportif Miliaire Betongolo, porte : 237, Antananarivo 101 

 

 

 

 

  

mailto:haja.sonar27@gmail.com


 
 

130 
 

 

 

 

 

 

ANNEXE 
  



 
 

131 
 

 

 

 

 

 

 

 

40  
RECETTES A BASE DE PLANTES MEDICINALES  

D’UN GUERISSEUR  

DU MANANDRIANA 

  



 
 

132 
 

  

 

 

Nom de la 

Maladie 

Anaran’ny 

aretina 

 

Nom des ingrédients 

utilisés 

Anaran’ireo zavatra 

ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

Sinusite  

Sifidoha 

Ranendro 

+ 

Tovorongony 

+ 

Kalagaigy 

+ 

Sakaviro 

(Vernonia percoralis, 

Baker: Composées) 

Frottez sur une pierre les feuilles de Ranendro et 

reniflez fort, et mettre une goutte d’huile de coco 

dans chaque orifice du nez 

Mettre à bouillir le Tovorongony, kalagaigy et un 

peu de sakaviro 

(gengembre) et boire une tasse de café tous les 

matins et frotter du pétrole sur le front, pendant 7 

jours. 

Kosehina amin’ny vato ny Ranendro, dia fofonona, 

avy eo dia asiana diloilo koko ao amin’ny lavan-

korina tsiraiaray (Atete iray isak’iny lavaka) 

Maka tovorongony, kalagaigy ary sakamalao dia 

tanehina miaraka, dia misotro iray kaopy isa-maraina 

ary asiana pétrole eo amin’ny 

handrina,mandritran’ny 7 andro. 

 

Nom de la 

Maladie 

Anaran’ny 

aretina 

Nom des ingrédients 

utilisés 

Anaran’ireo zavatra 

ampiasaina 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

Blessure 

récente 

Fery vao  

 

   

 

Satrikoazamaratra 

+ 

tsinjahory 

Frotter les feuilles sur une pierre, puis   prendre les 

feuilles broyées, puis appliquez sur la partie blessée 

 

Kosehina eo ambon’i vato ireo ravin-kazo, ary 

hosorana eo amin’ny  faritra misy an’ilay fery 



 
 

133 
 

  

Nom de la 

Maladie 

Anaran’ny 

aretina 

 

Nom des ingrédients 

utilisés 

Anaran’ireo zavatra 

ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

Bilharziose 

Bilarziozy 

Hibika 

(rauvolfia confertiflora) 

Broyer les feuilles de hibika  ajouter ¼ d’alcool, 

puis ajouter 75 cl de bière, et boire 1 tasse de 

café par jour. 

Totoana ny ravina hibika, ary ranoana toala ¼ 

sy labiera iray tavoahnagy (75 cl), ka sotroina 

iray kaopy isan’andro.  

Nom de la 

Maladie 

Anaran’ny 

aretina 

 

Nom des ingrédients 

utilisés 

Anaran’ireo zavatra 

ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

 

 

Rehiboka 

 

(Tsy 

mitombo 

troka, tsy 

mivalana) 

lambignagna 

+ 

hazo maforitsa 

+ 

ananotra 

+ 

 fatora 

+ 

griala 

Broyer les plantes ensemble jusqu’à obtenir du 

jus, puis prendre le jus et y incorporer ¼ de litre 

d’alcool, 4 cuillérées de « ranomena », et un 

peu de savon noir. Boire chaque matin à jeun, 1 

cuillère à café pendant 7 jours et le reste des 

plantes broyer est à prendre sous forme de bain 

de vapeur. 

Totoana miaraka ireo ravin-kazo, alaina ny 

ranony dia asiana toaka ¼, ranomena 4 sotro, 

savony mainty atsany miendrika bolabola. 

Sotroana 1 maraina, 1 hariva amin’ny sotron-key 

mandritra ny fito andro, mbola tsy misakafo (na 

ao alohan’ny sakafo), ary ny faika azo avy 

amin’ireo kosa dia atao evoka, ary misotro 

amin’ilay izy 1 kaopy gasy.  

 



 
 

134 
 

 

 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

Troka manehitra 

maina 

vahona  

(lolom-bahona) 

 

+ 

 siramamy  

(Aloe divaritaca) 

Préparer le vahona et ajouter du sucre, et 

boire une tasse par jour avant de manger le 

matin 

Alaina ny vahona ( totoina), asiana 

siramamy, dia sotroina iray kaopy gasy 

aloan’nys sakafo maraina. 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

 

Fièvre jaune 

tazo vony 

 

  

lanjam-bola 

+ 

 lerofehana, 

+  

ahibalala,  

+ 

dingandingana. 

broyer les feuilles ensemble et en faire un 

bain de vapeur. 

Totoina miaraka ireo ravina, ary aveo 

tenehina ka atao evoka. 



 
 

135 
 

 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients 

utilisés 

Anaran’ireo zavatra 

ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

 

paludisme 

tazomoka 

 

lanjambola 

+ 

 hazo mafaitsa 

+ 

 kandà 

Faire bouillir les différentes feuilles 

ensemble dans de l’eau jusqu’ à la 

réduction de moitié, puis boire une tasse 

à café par jour. 

tenehina miaraka ireo ravain-kazo, 

atao, very sasaka, ka sotroina, iray 

kaopy gasy isan-andro 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients 

utilisés 

Anaran’ireo zavatra 

ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

 

Trouble de la vue 

 

Vasimaso 

( manjavona na 

mitsory rano ny maso) 

 

 

Farimaso,  

+ 

tambara saha,  

+ 

vaza 

Broyer les feuilles et en faire une 

décoction, puis laisser froidir, puis 

verser dans l’œil.    

Totoina miaraka ireo, avy eo dia 

tenehina, avela manara (mangatsiaka), 

ary asiana tete ao anaty maso. 



 
 

136 
 

  

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

Epilepsie 

 

Andrombe 

 

Fandriam-biby 

+ 

 ahibalala 

+ 

 kimboiboy 

+ 

sodifiafana 

+ 

 voataka-jaza. 

Faire une décoction, puis un bain de 

vapeur pendant 7 jours et en boire une 

tasse par jour.  Faire une décoction, puis 

un bain de vapeur pendant 7 jours et en 

boire une tasse par jour.     

Tenehina miaraka ireo ravin-kazo, ary 

atao evoka mandritra ny 7 andro.   

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

Maladie due à la 

sorcellerie 

 

Ambara-paingotra 

(mosavy) 

 

 

 

Laingon’ambiaty 7 

+ 

 voarafy 7 

+ 

renibetaignina 7 

+ 

 sakay pilo kely 7 

Faire un bain de vapeur et boire une tasse 

de café tous les matins pendant 7 jours. 

evohana ary misotro iray kaopy gasy 

mandritra ny fito andro. 



 
 

137 
 

 

 

 

 

 

 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

Enfant présentant un 

retard psychomoteur 

et de parole  

 

 

zaza tsy miteny, osa 

vava,osa tongotra, tsa 

mandeha 

 

tanterak’ala 

+ 

vahia 

+ 

kely matoa 

+ 

amboa maravo 

à faire boullir dans l’eau, puis faire 

prendre un bain de vapeur et un bain et en 

boire pendant 11 jours, et enduire l’enfant 

de l’huile de coco 

 

tenehina miaraka, ary atao evoka, sy 

sotroina mandritra ny 11 andro. Ary 

osorana menaka diloilo koko ilay zaza. 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

Anti-parasitaire   

 

Ody tsinain-jaza 

 

Telefoitsa 

+ 

kihoronborana 

+ 

kitohitohy 

+ 

kimalao gasy 

broye ensemble et prendre 1 cuillère à café 

chaque matin. 

Totoina miaraka, misotro iray sotrokely 

isa maraina. 



 
 

138 
 

  

  

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

Gonflement du ventre 

 

Kokolahy 

Tongolahy 

+ 

kobom-boatavo 

+ 

tsiarojafy 

+ 

tsaramaso 

+ 

voanjo katra 

Frotter sur une Pierre en extraire le jus 

kosehina amin’ny vato, ary alaina ny 

ranoniny, ka sotroina. 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

Luxation 

 

Marary hozatra 

zavoka 

+ 

kasimba 

+ 

rambiazina 

Faire un massage avec de l’huile puis 

boire la décoction à partir des plantes qui 

a été réduit de moitié 

orina ilay faritra marary, tenehina 

miaraka ireo ravin-kazo (atao very 

sasaka) ary sotroina. 



 
 

139 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

 

Tisane pour femme 

enceinte 

 

Tambavin’olo 

bevohoka 

anatahalaka 

+ 

arivotaombelona 

+ 

anjara 

+ 

kimalao gasy 

+ 

popela 

+ 

sakaviro sy sakay 

Couper comme de la brède et à faire 

bouillir avec de l’eau, la femme 

consommera un tasse par jour 

Tetehina miaraka, avy eo tenehina. Ka 

misotro iray kaopy isan-andro ilay 

vehivavy bevohoka 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

vers intestinaux 

 

Kakana 

taimboritsiloza 

+ 

sira 

+ 

siramamy 

faire bouillir dans l’eau et à faire boire 

selon l’âge de l’enfant 

tenehina ireo, ary ampisotroina an’ilay 

zaza, fatra arakaraky ny taona 



 
 

140 
 

 

  

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

Farasisa Kiboimboy 

+ 

mena vintrana 

+ 

lelan’omby 

 

à faire bouillir, bain de vapeur et bain, plus 

consommation par jour 

tenehina, atao evoka, ary misotro iray 

kaopy isan-andro 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

 

 

 

 

Hazaka (fery amin’ny  

ranjo)  

vakivaky mifindra 

amin’ny  fe 

Tady mahazaka 

+ 

kiboimboy 

+ 

amontana 

+ 

Hazo mafaitra 

+ 

mena vintrana 

 

Broyer et extraire le jus et mettre sur la 

partie malade, 

à boire et en faire un bain de vapeur 

pendant 7 jours 

totoina ireo, ary alaina ny ranony, ka atao 

eo amin’ny faritra maray. Sotroina sy 

evohina mandritra ny fito andro 



 
 

141 
 

 

 

 

 

 

 

 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

 

La gale 

 

Kide (lagaly) 

Ravim-boasary 

+ 

kimalao 

+ 

atody 

+ 

kindresy 
 

à faire bouillir prendre une tasse bain de 

vapeur   

tenehina, atao evoka ary misotro iray 

kaopy 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

Anurie 

 

Aretin-dahy na 

aretim-bavy 

 

 

 

 

Ahibalala 

+ 

mananasy gasy 

+ 

nanantsa 

+ 

dingadingana 

+ 

kanda 

 

Faire prendre un bain de vapeur la partie 

génital 

Boire une tasse 

Atao mahazo evoka ny faritra maha 

lehilahy, na ny maha vehivavy, ary 

misotro iray kaopy isan-andro 



 
 

142 
 

 

 

 

 

 

 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

 

 

Fandika 

Kofo-pary 

+ 

lambignagna 

+ 

vahivory 

+ 

hazolena 

Faire bouillir et prendre une tasse avant de 

déjeuner 

Tenehina miaraka ireo ravin-kazo ireo, 

ary misotro iray kaopy alohan’ny sakafo 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

Syphilis  

(le malade urine du 

sang) 

 

Angatra 

Mandeha rà 

tsy mivalan-drano 

Tsoritsorinangatra 

+ 

tambonoa 

+ 

miakana 

+ 

mandrava sarotra 

à faire bouillir jusqu’à la moitié du volume 

initiale et boire une tasse 

tenehina atao very sasaka ireo ary 

sotroina iray kaopy maraina sy hariva 



 
 

143 
 

  

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

 

 

Fagnognan’andro 

ivelomana antokan-

trano 

hazomanga 

+ 

tsifay 

+ 

ranomiherina  

+ 

loharano velona (eau d’une 

source vive) 

bain de vapeur 

et boire une tasse 

tenehina dia atao evoka ary misotro iray 

kaopy gasy  

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

Hémorragie interne 

ou hémoptysie  

 

mandeha be loatra ny 

ra 

Kijitina  à faire bouillir jusqu’à la moitié 

et boire pendant 3 jours 

tenehina atao very sasaka, ary sotroina 

mandritra ny telo andro misesy tsy 

tapahina. 



 
 

144 
 

 

 

 

 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

personne qui a avorté 

 

 Afajaza 

romba 

(ocimum gratissimum) 

+ 

anjamanga 

 

bain de vapeur 

une tasse 

tenehina, dia atao evoka ary sotroina iray 

kaopy 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

 

Fracture des os 

 

tapaka taolana 

 

tapotsin’atody 

(blanc de l’oeuf) 

+ 

siramamy 

(sucre) 

+ 

laingon’ny kindresy gasy 

 

écraser les feuilles de kindresy gasy et en 

faire un cataplasme et mélange avec les 

oeufs et le sucre, plus un massage, et 

réaliser un plâtre. 

orina miaraka amin’ireo fangaro ireo ary 

asiana “platra” 



 
 

145 
 

 

 

 

   

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

Luxation 

 

Nioritra 

Kindresy Broyer les feuilles et à appliquer sur la 

partie malade 

totoina ireo ravina ary apetaka sy ahositra 

eo amin’ny faritra marary 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

 

des objectifs non 

réalisés ou non 

atteintes des objectifs   

 

Tsy mipaka ny 

zavatra atao 

 

Kindresy 

tsy mitapaka 

(kindresy non coupée) 

+ 

 

mandravasarotra 

 

bain de vapeur 

à boire 

se laver les mains, la tête et les pieds 

evohina, sotroina ary isasana amin’iny ny 

tanana, ny loha ary ny tongotra. 



 
 

146 
 

 

 

 

 

 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

 

Contre les charmes 

d’amour (maladie 

d’amour)  

aretim-pitiavana 

tsy ananam-po 

+ 

tagnatariaka 

+ 

manintona 

+ 

haika 

+ 

kioronkorona 

bain de vapeur et à faire boire par le 

olo-pady 

atao evoka ary asaina sotroin’ny olom-

pady  

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

 

 

Latsamanara na 

sovoka 

sakaviro 

(Vernonia percoralis, Baker: 

Composées) 

+ 

anjamanga 

Réaliser une décoction et  faire boire 

pendant 3 jours 

 

 

tenehina ary sotroina mandrita ny 3 andro 



 
 

147 
 

 

 

 

 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

Maux de ventre et 

diarrhée 

 

Troka mivalana 

rotsa 

 

+ 

 

menavitrana 

+ 

arongana 
 

A faire bouillir et  boire avant de 

déjeuner 

tenehina ary sotroina alohan’ny sakafo 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

 

 

 

Mikonakona 

Bororoga 

+ 

rotsa ala 

+ 

lambignagna 

Bain de vapeur 

à boire 

evohina ary sotroina 



 
 

148 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients 

utilisés 

Anaran’ireo zavatra 

ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

 

Femme n’ayant pas eu son 

enfant pendant 

l’accouchement 

 

Teraka tsy nahazo zaza  

tsimaitom-pangady 

+ 

mandravasarotra 

+ 

apondamben-danitra 

+ 

ravim-botabia 

+ 

ikonsoda 

à bouillir et faire boire pendant 

7 jours matin et soir 

 

tenehina ary sotroina 

mandritra ny fito andro 

maraina sy hariva 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients 

utilisés 

Anaran’ireo zavatra 

ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

maux d’estomac 

 

 

Marary vavony 

ikonsoda 

+ 

ravimbotabia 

(feuilles de tomates) 

+ 

raombana 

+ 

sodifiafana 

 

à faire bouillir  

bain de vapeur 

pendant 7 jours 

tenehina, atao evoka 

mandritra ny 7 andro 



 
 

149 
 

 

 

 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients 

utilisés 

Anaran’ireo zavatra 

ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

Maladie du cœur ou 

cardiopathie 

 

areti-po 

mahavonjy 

+ 

tanterak’ala 

+ 

rambiazina 

+ 

voarafy 

+ 

fataka 
 

bain de vapeur 

à boire quand celui est tiède 

evohina ary soitroina ilay ranom-panafody 

rehefa matimaty. 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients 

utilisés 

Anaran’ireo zavatra 

ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

Maladie mentale 

 

 

Marary saina 

fokotohatsa 

+ 

vahimboamana 

+ 

tsiananam-po 

+ 

hafotsakanga 

+ 

hazondrano 

 

bain de vapeur 

se laver les yeux 

à boire 

evohina, ary sasana ny maso ary 

soitroina 



 
 

150 
 

 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients 

utilisés 

Anaran’ireo zavatra 

ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

femme qui vient d’accoucher 

 

tera-bao 

 

tongon-trandraka 

+ 

fanefotsambiaty 

+ 

fanefotsavoarafy 

+ 

fifin’akanga 

+ 

volambato 

à préparer comme le thé et 

en boire une tasse 

atao “dite” ireo ary 

misoitra iray kaopy isan-

andro 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients 

utilisés 

Anaran’ireo zavatra 

ampiasaina 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

absence de lait maternel après 

l’accouchement ou pendant la 

période de sevrage  

 

nono tsa tonga 

 

ravi-pary 

+ 

nonoka 

+ 

rambiazina 

 

à préparer comme let thé 

et en boire une tasse 

atao dite ary soitroina iray 

kaopy, azo atao rano 

fisotro. 



 
 

151 
 

 

 

 

 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

Maux de gorge 

areti-tenda 

 

vagnana 

+ 

sakarivo 

+ 

sakay 

 

atelina dia orina 

avaler et réaliser un massage 

Nom de la Maladie 

Anaran’ny aretina 

 

Nom des ingrédients utilisés 

Anaran’ireo zavatra ampiasaina 

 

Mode de préparation 

Fikarakarana azy 

 

asthme 

 

sohika 

menavindra 

+ 

lelan’omby 

+ 

kignana mena 

+ 

meikana 

+ 

tsilambozana 

+ 

lahy ambo 

+ 

mahatana 

+ 

andomena 

à faire bouillir 

bain de vapeur 

à boire 

et ajouter une cuillerée de graisse de 

crocodile 

tenehina, ary atao evoka, soitroina ary 

misotro iray sotro kely amin’ny mena-

boay 

 



 
 

152 
 

 

 

LES PRINCIPALES COMPOSANTES DES RECETTES TRADITIONNELLES 

UTILISEES AVEC LEUR EQUIVALENCE SCIENTIFIQUE 

 Nom de la plante en Malgache Betsileo Nom scientifique 

1-     Amboa maravo coelocarpum madagascarriense 

2-     Dingadingana Psiadia Dodoneoefolia, Stoetz: composées 

3-     Taimboritsiloza Chenopodium Ambrosioides, L. Composées 

4-  Fandriam-biby asparagus vagilellatus 

5-  Farimaso thunbegia platyphylla 

6-  Fataka (fatakamanitra) essence de citronelle 

7-  Harongana Psorospermim Leonenze, Turez: Chlaenacées 

8-  Hazo mafaitra Diospyros Megasepla, Hiern: Ebénacées 

9-  Hazo maforitsa  Hernandia voyronii 

10-  Hibika (hibaka) rauvolfia confertiflora 

11-  Kandà (kandafotsy) salvia leucodendron 

12-  Kasimba toffalia asiatica  

13-  Kely matoa (kelivoloina) conyza leneariloba 

14-  Kimalao zingiber officinale 

15-  Kimalao gasy allium sativum 

16-  Kitohitohy equisetum ramosissimum 

17-  Laingon’ambiaty(ambatilahy) Vernonia grandis 

18-  Lelan’omby bourrache de Ceylan: Trichodesma zeylanicum 

19-  Mahatana (mahatanando) drosera ramentacea 

20-  Mandravasarotra Cinnamosma Fragans, Baillon: Canellacées  

21-  Nonoka Ficus Melleri, Baker: Morcés  

22-  Rambiazina Stenocline Incana, baker: Composées 

23-  Raombana Ocimum gratissimim, L: Labiées 

24-  Ravim-boasary citurs aurantim subsp.dulcis 

25-  Romba ocimum gratissimum  

26-  Sakarivo Vernonia percoralis, Baker: Composées 

27-  Sakay pilo kely  capsium frutescens 

28-  Satrikoazamaratra siegesbeckia orientalis 

29-  Sodifiafana Bryophyllum Proliferum, Bowie: Crassulacées 

30-  Vahona (lolom-bahona) Aloe divaritaca 

31-  Volambato Parmelia peroforata, Ach. Lichen 

Certaines recettes ont pu but de guérir des maladies spécifiques liés à la grossesse ou 

l’accouchement et servent aussi d’aide à la femme après l’accouchement pour donner de 

l’énergie. D’autres recettes sont utilisées pour la vie en générale, c'est-à-dire des situations 

de problèmes particulières de la vie comme : la non-réalisation des objectifs que l’individu 

s’est fixé. Par ailleurs elle sert aussi à guérir des malades mentales.   


