UNIVERSITE D’ANTANANARIVO
FACULTE DES LETTRES ET DES SCIENCES HUMAINES
DEPARTEMENT D’ETUDES CULTURELLES
U.F.R. ANTHROPOLOGIE CULTURELLE ET SOCIALE

MEMOIRE DE FIN D’ETUDES POUR L’OBTENTION DU DIPLOME DE MAITRISE EN
ANTHROPOLOGIE CULTURELLE ET SOCIALE

Rite de gueérison, rite de protection et transmission des
connaissances, cas de Manandriana

Date de la soutenance : Lundi 25 Mars 2013

Soutenu par :

Mr RANDRIA ARSON Hajanirina Paulin

MEMBRES DU JURY

Président: Monsieur RAFOLO ANDRIANAIVOARIVONY, Professeur
Juge : Monsieur ANDRIAMANALINA Daniel Jules, Maitre de Conférences

Rapporteur : Monsieur RAMAMBAZAFY RALAINONY Jacques, Professeur Titulaire






LA MEDECINE TRADITIONNELEL BETSILEO :
RITE DE GUERISON, RITE DE PROTECTION
ET TRANSMISSION DES CONNAISSANCES,
CAS DE MANANDRIANA



SOMMAIRE

GLOSSAIRE ... 8
REMERCIEMENTS ... 10
INTRODUCTION ...ttt 11

PREMIERE PARTIE : REFLEXION THEORIQUE SUR LA MEDECINE

TRADITIONNELLE ..ottt 15
CHAPITRE I : La conception générale de lamaladie............ccccocoovveiiiiiinciciicceee 18
CHAPITRE Il : Les éléements surnaturels et les conceptions religieuses de la

0 =T0 [=Tot [ o TSRS PR PRTRRR 30
CHAPITRE 111 : La théorie fonctionnaliste et la culture..........ccccceovveiiiiiiiicnnns 42

DEUXIEME PARTIE : BETSILEO DU MANANDRIANA : MYTHES,

CROYANCES ET COUTUMES .......ooiiiiiiiiieie et 46
CHAPITRE IV : Historique du lieu de recherche ...........cccoceveiiieiie e 47
CHAPITRE V : L’organisation de la vie en général chez les Betsileo ........................ 63
CHAPITRE VI : La médecine traditionnelle BetsSileo ............ccoovveviieniieiiiciciins 75

TROISIEME PARTIE : ANALYSES ET THEORISATION SUR LA MEDECINE

TRADITIONNELLE ..ottt 83
CHAPITRE VII : Le rituel de Fanandratana ............cccoceeeviieninienieiene e 84
CHAPITRE VI : Le rituel de proteCtion...........ccceevveiieiiciicie e 93
CHAPITRE X : Le rituel de QUEKISON ..........ccveiiiiiie et 99
CONCLUSION ..ottt et sa sttt st sa et st e e esente e e nenre s 115
BIBLIOGRAPHIE ........coiiiiieiceeet ettt 119
ANNEXE ...ttt bbbt r et r et ne et ne et e 130



FAMINTINANA

Ny zava-maniry, ny vokatra azo avy amin’ny biby no nentina nitsabo fahiny. Ankehitriny
misy fomba fitsaboana roa no entina mitsabo ny marary: ny fitsaboana nentim-paharazana
ary ny fitsaboana tandrefana; mila fanampy ireo fitsaboana ireo satria samy manana ny
fahalemeny, ohatra ny Artémésia izay efa nampiasain’ny Sinoa efa an-taonany maro niadina
tamin’ny tazo moka dia tsy hitan’ny tandrefana raha tsy tany amin’ny taona valopolo,
midika izany fa mila mifampianatra izy roa ireo. Ary mbola betsaka ny zavatra tsy fantatra

sy manjavozavo indrindra amin’ny fitsaboana nentim-paharazana.

Ny vatana, toerana ipetrahan’ny aretina no anisan’ny fototra indrindra amin’ny
fitsaboana nentim-paharazana, mety avy amin’ny fanafaizana avy amin’ Andriamanitra na
ny Razana, famosaviana, ny tromba ary ny toe —trandro ny aretina. Ny Mpitaiza, ny Taiza,
ny mpamosavy , ny mpaniraka ary ny fianakaviana no mameno ny sehatra sosialy eto. Na
izany aza dia hita taratra ihany koa ny lafiny ekonomika noho ny fisian’ny takalo ary varotra.
Ny firenena tsirairay dia samy manana ny mampiavaka azy ara-kolotsaina, anisany izany ny
fitsaboana ary entina mampiavaka firenenena na foko iray mihintsy izany ra tsy hilaza afatsy
ny Sinoa izay loharano ny Acupuncuture na Tsindrona volamena. Ny fombafomba ao
anatin’ny fitsaboana nentim-paharazana dia mety endrika na fihetsika ety ivelany fotsiny
ihany ary mety azo lazaina ihany koa fa tena mandaitra noho ny fahaizana mampiasa ireo

hazo manasitrana.

Raha ny antony ilana ny fitsaboana kosa dia entina hiarovana ny fomba sy itehirizana
ny fomba nentin-drazana, entina iavahana amin’ny foko faha na vondron’olona ary entina
ahazoana sy ahafahana manana toerana eo amin’ny lafiny politika, na vola ary ho mpitarika
amin’ny lafiny finoana indrindra ho an’ireo izay mampiasa, raha jerena ny lafiny

antropolojika “fonctionnaliste” izay avy amin’ilay mpandinika Bronislaw Malinowski.



RESUME

Depuis longtemps, ’homme se soigne a partir des plantes et des mati¢res animales.
Actuellement deux médecines coexistent et s’ interpénétrent dans ses savoirs : la médecine
traditionnelle et la médecine moderne ; I’ Artémésia un des composants principaux pour
lutter contre le paludisme n’a été découvert que dans les années 80 par les Européens alors
que les Chinois I’on déja utilisé¢ depuis longtemps. Ainsi les deux médecines ont encore
beaucoup a apprendre 1’une de I’autre. Méme si la médecine moderne connait une croissance
énorme en matiére de développement, il n’en est pas pour la médecine traditionnelle,
puisqu’il y a encore des zones d’ombres et des points a eclaircir surtout en ce qui concerne

les pratiques traditionnelles.

Chaque pays a son lot de culture, la médecine en fait partie intégrante, ainsi elle fait
partie intégrante de I’identité d’une ethnie ou d’un groupe donné comme 1’acupuncture
attribué aux Chinois. Cette médecine est a la fois symbolique du fait de ses pratiques et
rituels et aussi empirique de par la connaissance de la valeur et 1’usage des plantes
médicinales. La médecine traditionnelle s’intéresse au corps humain comme support
physique de la maladie, la maladie généralement causée par des sanctions divines ou
ancestrales, sorcellerie, 1’état de possession ou encore 1’influence du climat. Pour autant,
I’aspect social se manifeste aussi dans les relations entre les différents acteurs de cette
médecine : le Mpitaiza, le Taiza, le Commanditaire, le sorcier ou sorciere et la famille. Et
aussi une médecine qui présente des caractéres économiques, puisqu’elle est assimilée a un
service quelconque validé par des échanges économiques. Dans une perspective
fonctionnaliste, une théorie fondée par 1’Anthropologue Bronislaw Malinowski, nous
pouvons dire que la médecine traditionnelle sert a pérenniser la tradition par les rites
obligatoires que cela exige, elle sert aussi de moyen de s’identifi€¢ par rapport a un autre
groupe ethnique et enfin pour ses utilisateurs un moyen d’acces aux pouvoirs politiques,

économiques, et religieuses.

Mots clés : état de possession, maladie, médecine traditionnelle, plantes médicinales, sacré,
sorcellerie, symbolique, sanctions divines, identité, rite, rituel, pouvoir, politique, religion,

syncrétique.



SUMMARY

For a long time, the man looks after himself starting from the plants and of the animal
matters. Currently two medicines coexist and interpenetrate in its knowledge’s: traditional
medicine and modern medicine; Artemisia one of the components principal to fight against
malaria was discovered only in the Eighties whereas the Chinese one already used for a long
time. Thus, two medicines have to learn one still much from the other.

Even if modern medicine knows an enormous growth as regards development, it is
not for traditional medicine, since there are still zones of shades and points to be cleared up
especially with regard to the traditional practices. Traditional medicine is interested in the
human body like physical support of the disease, the disease generally caused by divine or
ancestral sanctions, sorcery, the state of possession or the influence of the climate. For as
much, the social aspect also appears in the relations between the various actors of this
medicine: Mpitaiza, Taiza, the sleeping partner, the wizard or witch and the family. And,
a medicine which presents characters economic, since it is comparable with an unspecified
service validated by economic exchanges. Each country with its batch of culture, medicine
in fact integral part, thus it forms integral part of the identity of an ethnos group or a group
given like acupuncture allotted to the Chinese. This medicine is at the same time symbolic
system of share its practices and ritual and but also empirical of share the knowledge of the
value and the use of the medicinal plants.

From the functionalist point of view, a theory rested by the Anthropologist
Bronislaw Malinowski, we can say that traditional medicine is used to perennialize the
tradition of share the obligatory rites that that require, it is also used as means of identified
compared to another ethnic group and finally for his users a means of access to the political

powers, economic, and religious.



GLOSSAIRE

Ambara-paingotsa: acte de sorcellerie, (sorcelery act)

Ankasy: acte de sorcellerie (sorcelery act)

Betsileo : ce qui se compte nombreux et invaincu

Fagnany (fanano), une sorte de serpent, qui ressemblant avec le “do” ou boa, dont
I’extrémite de la queue se distingue par une forme d’ongle. Les princes Betsileo se

transforment en fagnany lors de sa mort.

Hazomanga: bois bleu

Lolo : esprit, &ame, on distingue en général deux types d’esprit
Lolo fotsy : esprit des ancétres, esprit des guérisseurs ou encore des rois

Lolo mainty : esprit des Vazimba, esprit des sorciers, esprits des eaux

Masina : caractére d’une chose ou d’une personne qui peut donner une puissance ou une
valeur (politique, religieuse), I’équivalent en francais est sacré. Souvent les personnes de la
catégorie des Andriana (catégorie nobles) sont considérées comme Masina, les guérisseurs
ou les devins le sont aussi, les reliques royaux, les remédes, et surtout la terre des ancétres
ou tanindrazana., chez la Malgaches on dit que les paroles des Andriana sont Masina selo
I’adage « Masim-bava ny Andriana », I’écrite de la bible, du coran sont aussi sacrees.
(Sacred)

Mpitaiza : personne doté du sacré, il peut étre a la fois devin, astrologue ou encore
guérisseur, nous pouvons dire qu’il cumule les fonctions. Dans son sens, son role est

d’éduquer, conseiller « Taiza ».

Ombiasy : c’est celui qui fabrique des ody surtout protectrice, il peut étre aussi devin.

Omasimbe : équivalent de Mpitaiza, mais il est plus sacre.

Tany ravo : terre blanche

Taiza : personne qui bénéficie des services du Mpitaiza




LISTES DES ILLUSTRATIONS

[llustration n° 1: Mohara ou amulette ProtECIIICE ......c.eeevereeiereeeeereeee e 32
[llustration n°® 2: Maison traditionnelle chez les Betsileo du Manandriana............c.ccecevererieennenne. 62
[ustration N° 3: Parc @ DOBULS ....cccuviiiiieiiieriee ettt ettt esiee e st e s sba e e sate e saee e sabeeenees 68
[HIUSLration N°® 4: AIMOITE SACTEE ....c.veveueeerereereeesestestesteeeeeeesessestessessessesseseeseesessessessessensesseseesenses 70
[llustration n°® 5: Disposition du couché chez [es BetSIle0 .........ccceevveveeieveeeeciceeece e 71
[llustration n°® 6: La maison d'un Mpitaiza & Aniso (Manandriana) ...........cceceeeveveeveereesveeniesreesnenne. 73
[lustration n°® 7: Montagne d’ Andrianjanajahary :lieu de fanandratana des futur Mpitaiza ou
OIMASTITIDE ...ttt sttt ettt a e bt e besbe st et et et e st eaeebeebesbestense e eneeneenensens 90
[ustration n® 8: Les principaux ustensiles utilisés par le Mpitaiza..........c.cocecvenrennenccneenen 101
Illustration n°® 9: Photo du guérisseur traditionnel Omasimbe ou Mpitaiza & Aniso (Manandriana)
....................................................................................................................................................... 103

LISTE DES SCHEMAS

Schéma n® 1: Cercle des relations de Fihavanana par Paul OTTINO..........ccccoevveveeviceeveneeenne, 64
Schéma n° 2: Organisation de I’espace extérieur cas du village d’ AniSO ......cceeceevverciirsiersieenieennen. 67
Schéma n° 3: Plan simplifier d’une maison Betsileo dans la région d’ Amorin’i Mania................. 72
Schéma n° 4: La relation entre les différents acteurs de la médecine traditionnelle....................... 78
Schéma n® 5: Schéma du passage du possédé initié au rang de Mpitaiza dans le rituel du
fanandratana dans 1e Manandriana............ceeeverereieieeeeeese et 91
Schéma n° 6: Synthese schématique du rituel de Protection..........coceceeevieeeceeieieese e 97
Schéma n® 7: Régle de transmission des connaissances médicinales chez les Betsileo du
IMTANANGTTANGL ¢+ttt sttt et et b e bt st sb et et et et e bt eb e e bt sbe st et et e b e e eneeaeenes 105
Schéma n® 8: Schéma de la relation entre le monde visible/invisible et microcosme/macrocosme
chez les sakalava du Nord par le R. P.Robert DZaovelo Ja0........c.cccveeeviererienieeienieseee e 109

Schéma n°® 9: Théorisation de la médecine traditionnelle dans une perspective fonctionnaliste .. 114


file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35430776
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35430777
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35430778
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35430779
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35430780
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35430781
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527615
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527616
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527617
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527618
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527619
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527619
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527620
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527621
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527621
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527622
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527622
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35527623

REMERCIEMENTS

Je tiens a remercier toutes les personnes qui ont contribués a la réalisation de ce travail de

recherche :

- Le Doyen de la Faculté des Lettres et Sciences Humaines ;

- Le Chef de Département d’Etudes Culturelles, Madame RANDRIAMAMPITA
Nicole, Maitre de Conférence en Linguistique, enseignant chercheur ;

- Le chef de Filicre de [I’Anthropologie Culturelle et Sociale, Madame
RAZAFINDRALAMBO Lolona Nathalie, Docteur en Anthropologie, enseignant
chercheur ;

- Le président de cette séance, Monsieur RAFOLO ANDRIANAIVOARIVONY,
Professeur ;

- Le Juge, Monsieur ANDRIAMANALINA Daniel Jules, Maitre de Conférences ;

- Le Professeur RAMAMBAZAFY RALAINONY Jacques, Professeur titulaire et
directeur de ce meémoire ;

- Les informateurs ;

- Les membres de ma famille ;

- Les étudiant(e)s de ma promotion et mes ami(e)s ;

- Et toutes les personnes qui ont contribué de prés ou de loin a la réalisation de ce

travail.

10



INTRODUCTION

\

Depuis longtemps, I’homme se soigne a partir des matiéres végétaux et
animaux, la médecine moderne ainsi que la médecine traditionnelle ont beaucoup a
apprendre ’une de 1’autre, puisque 1’un et I’autre se puise en matiére de médicament en vue
promouvoir la santé.

La santé est au coeur de la préoccupation de I’homme, que ce soit sur le plan
physique que psychique (mentale), puisqu’elle est le garant de I’harmonie au niveau de la
famille et au niveau de la communauté. Sans la santé, une personne ne peut accomplir ses
taches habituelles ainsi que ses devoirs envers sa famille ou sa communauté.

Nombreux sont les méthodes utilisés pour maintenir le corps en forme : allant
du simple rituel symbolique au rite thérapeutique par 1’'usage des plantes médicinales ou
encore par ['usage des médicaments.

Les acteurs de ces rites varient selon leur cadre de référence. Pour la
médecine traditionnelle ce sont des guérisseurs, tandis que pour la médecine moderne (euro-
américaine) c’est le médecin. Ces guérisseurs ou encore ces chamanes (folklorique) résout
les probléemes de santé mentale ou malade de 1’esprit ; ils disposent des connaissances
empiriques soit par héritage venant de leur ancétre soit par le biais de 1’apprentissage
(initiation et approfondissement au cours de la jeunesse). Les médecins, qui se sont formeés
dans des institutions pendant des années, et des expérimentations dans des laboratoires. Ces
deux formes de médecine existent et coexistent a Madagascar.

L’adage commun des Malgaches: «ny fahasalamana no voalohan-
karena », littéralement signifie que la premiére richesse c’est la santé, cela sous-entend que
c’est une premiére préoccupation dans la vie des Malgaches.

L’Anthropologie s’est aussi intéressee a la médecine pour faire des
comparaisons entre les différentes maniéres d’agir sur la santé du corps de ’homme, cela
en se fondant sur les sens de la maladie, une approche a la fois évolutionniste et
fonctionnaliste.

Nombreux sont les auteurs qui ont traité la thématique de la médecine
traditionnelle, que ce soient les écoles Américaines que ce soient les écoles francaises, ils
ont chacun leur propre approche. L’ Anthropologie médicale pour les écoles Américains ou
de I’ Anthropologie de la maladie pour 1’ Anthropologue Marc Augé, c¢’est un champ assez
vaste, qui va de la pratique de santé, des itinéraires thérapeutiques, et tous ce qui concernent

les manieres de guérir les malades, selon chaque société. Les chinois ont I’acuponcture, les

11



indiens ont le chamanisme, et les Malgaches ont aussi leur spécialiste du traitement de la
maladie sans qu’il y ait une dénomination parfaite. Les opinions et les arguments sur la
médecine traditionnelle sont a la fois divergents et complémentaires dans la mesure ou elle
permet aussi de faire une comparaison entre les différents types de médecine, qui écarte le
relativisme culturel. Dans ce travail nous espérons apporter de nouveau point de vue de la
médecine traditionnelle Malgache, en considérant son passé historique.

Les Malgaches sont composes de douze groupes de parentés, qui sont le fruit
d’une migration des plusieurs peuples : Africains, Arabes, Indonésiens. Malgré leur nombre,
il se comprenne, et les pratiques traditionnelles sont les méme. Malgré cela, les origines
effectives ne sont pas encore tout a fait au point et de nouvelles hypothéses sont en cours de

construction, le débat est ainsi toujours en cours.

Ce peuple croit en un seul Dieu unique, et dans son passé adorait des « ody », leur ancétre
commun sont les « Vazimba ». Dans leur vie quotidienne on assiste a des personnages qui
ont un roéle important dans la vie sociale et politique de la communauté, ils sont souvent
reconnus et respecté, ceux sont les sages ou « olon-kendry » qui sont doués d’une certaine

pratique comme la médecine.

La médecine qui est le principal objet d’étude de ce mémoire, puisqu’elle est toujours
présente malgré 1’évolution de la médecine euro-américaine.
Notre recherche s’est déroulée pendant les circonstances de crises politiques a Madagascar,
du par un coup d’état en 2009 et qui perdure jusqu’a ce jour. Le lieu de notre recherche était
dans la région Sud de Madagascar, plus précisément dans la région « d’Amoron’i Mania ».
Et cela nous a conduit a nous orienter notre thématique qui est : la médecine traditionnelle
Betsileo : Transmission des connaissances, rites de guérisons, rites de protections, cas

des Betsileo du Manandriana.
Motif du choix de terrain

La premiere raison de notre terrain de recherche est le manque de document sur cette
pratique traditionnelle dans I’ancien royaume de « Manandriana » et qui a été toujours
associe au royaume Merina du fait de son accession ; la deuxieme raison, est de fournir une
base de réflexion sur un terrain qui été delaissé par la recherche a part quelque auteurs
comme : RAJAONARIMANANA et Dubois.

12



Problematique de la recherche

Ce qui amene a poser plusieurs questions qui vont constituer notre problématique :
comment fonctionne le systéme médicale traditionnelle « Betsileo » ? Ainsi, les objectifs

gue nous nous sommes fixés sont les suivants :

Objectif général
Comprendre le systeme de santé traditionnelle dans toutes ses dimensions

Objectifs spécifiques
Donner une documentation et une information sur les pratiques médicinales,

apporter de nouveaux points de vue sur la médecine traditionnelle et enfin de fournir un

nouveau cadre théorique pour ce genre de systéme traditionnel.

Hypothéses de travail
La médecine traditionnelle est complexe, ce n’est pas qu’une relation entre le

guérisseur et le malade par la liaison maladie, c’est aussi une relation économique.

Ce qui nous vient a ’esprit quand nous parlons de la médecine traditionnelle,
sont souvent les actes de divinations, les actes de sorcelleries, les actes des guérisseurs et
les plantes qu’ils utilisent et bien sur les « ody » ou charmes en francais. Le probléme est
que la médecine traditionnelle ne se limite pas a faire une classification des maladies, des
«ody »ou des médicaments utilisés, c’est aussi une relation de personne a une autre
personne, dont nous pouvons dire que c’est une relation sociale comme le médecin et le
malade, une relation cultuelle comme dans la religion et enfin une relation économique. De
cela nous pouvons dire que les enjeux sont énormes et vaste, elle ne se limite plus au champ
de I’ Anthropologie médicale, mais aussi du social, du religieux et enfin la plus importante
économique du fait qu’il a aussi échangé (existence des flux et de biens) dans ce type de
systéme traditionnel.

L’autre hypothése de travail qui serait intéressant, c’est la fagon dont les
malgaches pensent, c'est-a-dire que le raisonnement des Malgaches est bipolaire, ainsi la
religion peut avoir deux facettes comme la médecine, et qui d’'une maniére ou d’une autre,
la relation entre le religieux et la tradition sont toujours ensemble et inséparable.

La derniére hypothése pour essayer de répondre a notre problématique est que
la médecine n’existe que par le rituel, c'est-a-dire que la médecine traditionnelle ne peut

s’affirmer, ni naitre ni se développer que par les différents rites qui existent.

13



Le caractére de la médecine traditionnelle est souvent magico religieux, dont les
connaissances sont transmises de pere en fils, soit par apprentissage soit par état de
possession et enfin les relations entre le patient et le guérisseur est complexe, la nature des

relations est variable : religieuse, sociale, et économique.

Méthodologie
En ce qui concerne la méthodologie, nous avons utilisés 1’observation directe au

sein d’un village « Aniso » du guérisseur pendant un mois et des entretiens aupres du
guérisseur traditionnel. Et ensuite nous avons aussi fait des enquétes sur les personnes
malades qui fréquentent cette medecine traditionnelle et par la suite nous avons effectue la
méme démarche chez quelque guérisseur traditionnelle en guise de comparaison. Les
entretiens réalisés étaient libres. Dans cette partie introductive, nous avons pu circonscrire
notre terrain et tenant compte des facteurs historiques, sociaux et politiques du lieu de
recherche, par la suite nous allons débattre sur les réflexions théoriques.

14



PREMIERE PARTIE : REFLEXION THEORIQUE SUR LA
MEDECINE TRADITIONNELLE

15



Le contexte mondial

Dans chaque continent, dans chaque pays, deux types de médecines coexistent cote
a cote : la premiere, une médecine traditionnelle locale qui va dans le sens du respect de la
tradition et la deuxiéme une médecine moderne ou encore médecine occidental, qui va dans
le sens de la modernité c'est-a-dire mondialisation (large diffusion) et la standardisation.
Ces deux médecines sont a la fois divergentes, dans la mesure ou leur pratique se réfere a
des cadres théoriques différents, et complémentaires dans le sens ou les moyens utilisés se

recoupent, c'est-a-dire que 1’un et I’autre se servent des moyens utilisés par 1’un et 1’autre.

Suivant cette perspective évolutionniste de la médecine, certains pays ont pu
répandre leur pratique, ainsi, elle fait partie intégrante méme de I’identité de la personne,

c’est le cas par exemple de I’acupuncture des chinois.

Au ceeur de ce débat sur la médecine se trouve la maladie/santé, qui sous-entend
souvent le bien-étre physique, ainsi tous les moyens sont bons pour avoir la santé, et les

pratiques sont trés variées.

Actuellement, le phénoméne qui est surtout en vogue ou a la mode, ce sont les
centres de bien étre, les boutiques de santé vertes et les centres de soins traditionnels. Autres
phénomeénes importantes 1’émergence de nouveau société industrielle qui fabrique des
compléments alimentaires qui visent aussi la santé, comme le géant TIENS (chinois) ou
encore FOREVER (groupe Américain) qui se trouvent dans plusieurs pays, comme le cas
de Madagascar actuellement. Ce qui nous améne ensuite a parler du contexte de Madagascar

qui est notre terrain de recherche.

Le contexte national

Madagascar n’échappe pas a cette regle, elle a sa propre médecine. Elle était apparue, et
s’est affirmé pendant I’époque des royaumes par I’intermédiaire des personnages sacrés de
ce temps et qui ont su encore garder leur place aujourd’hui. Madagascar qui est composé de
plusieurs groupes (12 groupes) les nomes différemment mais 1’essentiel a retenir ici, ¢’est
gue ce sont des personnages tres respectés dans leur milieu et dans leur communauté. Les
pratiques sont nombreuses : les massages, les bains de vapeurs, les décoctions, ...tout une

panoplie de procédé pour éradiquer le mal chez une personne, et a cela s’ajoute la pratique

16



de la divination ou art divinatoire. Beaucoup d’auteurs ont travaillé dans ce sens, surtout
concernant les « ody » et « fanafody » qui font partie intégrante du puzzle qui constitue cette

médecine populaire ou médecine traditionnelle.

Bref la conception de la médecine traditionnelle varie selon les pays, elles peuvent étre
divergentes, mais dans cette divergence, nous pouvons dire qu’elle converge ensemble et se
coupe dans certains cas, puisque le but de la médecine traditionnelle est de guérir le malade

par ses procedés si différents soient elles.

La médecine, telle qu’elle soit, paralléle, douce, traditionnelle, moderne, vise a établir la
santé de la personne. L’élément principal composant de cette médecine, au centre du débat

dans I’ Anthropologie médicale ou de la maladie est : la maladie.

La perception de cette maladie est trés variée. Les auteurs contemporains voient dans la
maladie comme un moyen de contréle social dans les sociétés primitives ou traditionnelles.
D’autres estiment que la maladie est avant tout biologique surtout ceux des écoles ethno
psychiatriques, c’est-a-dire ceux qui travaillent sur le psyché de la personne. Les opinions
et les théories sont a la fois divergentes et complémentaires, ce qui nous ameéne a Vvoir au

fond de ce probléme.

Les auteurs que nous avons choisis pour nous aider dans ce travail sont : Jean Benoist, a la
fois Anthropologue et Médecin, et Francois LAPLANTINE qui est a la fois ethnologue et
psychiatre, sans pour autant nier les apports d’Arckechnet (Anthropologue Anglais), Marc
Augé, mais aussi Marcel MAUSS (sur la magie). Par ailleurs, d’autres auteurs ont été pris,
pour voir d’autre horizon de pensée, comme RAINIHIFINA Jessé, ou encore Pierre

COPPO.

L’intérét de voir ces auteurs réside dans le fait que le champ de 1’ Anthropologie est assez
vaste, et nous allons essayer de synthétiser les documents que nous disposons, et nous allons
les mettre dans leur contexte originel, mais surtout pour enrichir nos références, par exemple
la médecine créole touche a la fois les Indes, la Chine, les Musulmans, les Malgaches ainsi

que les Européens.

Bref, dans cette premiere partie du travail, nous allons essayer de réaliser une approche
comparative des différentes théories a notre disposition selon leur contexte. Les travaux de

recherches ont été réalisé : en France, dans I’ile de la Réunion et & Madagascar.

17



CHAPITRE I : La conception générale de la maladie

Dans I’étude de la médecine traditionnelle, il est nécessaire de passer par la maladie,
seul ce passage peut donner la dimension sociale ainsi que la maniére dont pense une société
donnée de la maladie, cela constitue I’armature intellectuel. Les propos de Marc AUGE sont
rapportés par Sylvie FAINZANG, dans un article, sur la maladie : « la maladie, un objet
pour I’anthropologie sociale ». Il y a deux types d’orientation dans la démarche pour
comprendre la maladie : le premier I’orientation fonctionnaliste (Hallowell, Erwin
Ackernecht, Turner) et 1’orientation cognitiviste dont le précurseur est Evans-Pritchard.
L’orientation fonctionnaliste a pour but de voir la fonction sociale des représentations de
la maladie dans les sociétés étudiées tandis que 1’orientation cognitiviste vise a identifier les
catégories forgées par ces cultures pour comprendre 1’expérience de la maladie.

La maladie est au ceeur de cette discussion théorique. La définition, la conception de
la maladie varie selon les sociétés, disons simplement les sociétés traditionnelles et sociétés
modernes.

Nous entendons par société traditionnelle, les sociétés qui perpétuent encore des pratiques
héritées de leurs ancétres, et la société moderne qui est la société industrialisée, qui se réfere

surtout aux pays Euro Ameéricaine.

Mais en générale, chaque pays dispose de son lot de tradition encore respecté aujourd’hui.
En ce qui concerne la maladie, nous allons prendre des références a ces deux types de
sociétés : le cas de la France et le cas de le I’Tle de la Réunion, le cas de Madagascar et

quelques exemples de I’ Afrique.

La maladie est souvent associée a un déséquilibre, un trouble social ou d’humeur
pour les sociétés traditionnelles et pour les sociétés modernes, c’est un phénoméne
biologique. Dans ce prochain paragraphe nous allons essayer de développer le plus possible
selon les affirmations de quelques auteurs déja mentionnés plus haut, et nous les placerons

dans leur cadre ou dans leur contexte originel.

L’intérét pour nous de voir toutes ces sociétés, c’est dans une perspective de genéralisation

mais aussi pour pouvoir enrichir notre cadre théorique.

18



Section | : Les origines de la maladie

Une étude réalisée en France par Francois LAPLANTINE, et P.L. RABAYERON
mérite d’avoir une attention particuliére. L’approche qui a été choisi est 1’approche
comparative dans le domaine de 1’Anthropologie sociale. Dans le livre, les médecines
paralléles, ils ont réalisé une comparaison trés intéressante des deux systémes de santé. Mais

tout d’abord, comment ils définissent la maladie.

La maladie est un corps qui a pénétré par effraction chez ’homme (agent exogene)
pour la médecine moderne, tandis que pour la médecine parallele ou traditionnelle, elle est
innée, déja a I’intérieur de ’homme (agent endogéne). Une remarque important en ce qui
concerne la médecine parallele, quand les auteurs I’utilisent ils se référent a ses pratiques
traditionnelles ou encore a ces médecins qui utilisent des moyens de guérisons autres que la

médecine moderne, c'est-a-dire I’usage de I’acupuncture, 1’'usage de la phytothérapie, etc.....

Bref, pour le premier, la maladie est provoquée par un agent extérieur du corps,
tandis que ’autre conception traditionnelle, a défini comme fait partie intégrante de la
composition du corps elle-méme, mais elle se manifeste qu’en cas de déséquilibre. Ils
entendent, la relation entre le froid/chaud, humide/sec, les chinois le résume tout simplement

par le Ying-Yiang. La guérison n’est donc qu’une question de rééquilibre du corps.

Pour cette deuxieme conception, nous approchons plus de la société traditionnelle

qui est celui de la recherche effectué par Jean Benoist dans I’ile de La Réunion.

La société réunionnaise ou créole est le fruit d’un métissage de nombreux peuples,
par une vague de migration sur I’ile. Les premiers étaient les francais, vient ensuite les
Malgaches et les Africains qui étaient des esclaves, puis ensuite les indiens, les chinois. Ces
différents peuples d’origines ethniques différents se sont vus assigné a des positions
économiques et sociales différentes, et leur héritage respectif ont abouti a un systéeme
medical traditionnel complexe. Ainsi nous avons quatre sources d’héritages qui a abouti &
cette médecine créole : médecine musulmane (indienne), médecine Malgache, Chinois et

Européen.

Entrons maintenant dans la conception de la maladie pour chaque peuple. Pour la

tradition indienne de la réunion, les indiens d’origines surtout tamoules, congoivent la

19



maladie comme le résultat d’une influence surnaturelle! (esprits ou divinités) méme dans
les cas les plus banales. Pour la tradition Malgache, elle est surtout le fruit du non-respect
des devoirs envers les ancétres, I’affirmation suivant le confirme : « [’oubli des cérémonies
en leur honneur, le non-respect de leur religion et des divinités auxquels ils ont été liés sont
parmi les facteurs les plus fréquemment évoqués en cas de malheur a répétition, la maladie
ou les accidents traduisant les reclamations des ancétres envers leurs descendant infidéles

et leur chatiment 2».

Pour la tradition Chinoise®, la maladie n’est qu’une question de régulation et
d’équilibre, entre le bien et le mal, la maladie n’est que le résultat de cette déséquilibre, le
moyen principale pour combattre déséquilibre est le port du Ying-Yang. Pour les
musulmans, les esprits du monde surnaturel comme : les djinns* qui sont bénéfique dans
certaines conditions, et I’autre de djinn na’npak impur, sont les sources de la maladie. La
maladie peut étre due a la présence d'un esprit, un djinn qui s'est saisi du malade. Le djinn
est un étre surnaturel créé bien avant I'homme ; il peut étre bon, pur, le djinn pak, et, méme
s'il vient sur quelqu'un, ce ne sera que pour lui faire du bien. Bien qui va parfois trop loin :
un djinn pak qui s'est saisi d'une jeune fille peut la protéger si bien qu'il écarte tous les
prétendants, et on se voit contraint a I'expulser si on souhaite qu'elle puisse se marier. Plus

dangereux, car il fait le mal, le djinn na'npak, impur, doit toujours étre chasse.

En résumé, la maladie peut étre le résultat d’une sanction divine, d’une pénétration
d’un esprit, ou encore due au manque de respect des traditions pour les sociétés
traditionnelles (le manquement au devoir envers les ancétres) tandis que c’est un événement

biologique pur pour les sociétés modernes.

Nous sous entendons par les propos des auteurs que la médecine traditionnelle ignore
ces phénomeénes biologiques, et les guérisseurs ont en conscient par les différentes
observations et méme par la pratique des incisions, ainsi ces médecins traditionnels ne sont

pas complétement ignorant, méme s’il existe en paralléle des charlatans.

En guise de résumé, nous allons retenir deux définitions de 1’auteur Jean Benoist

dont le titre est : Sur la contribution des sciences humaines a 1’explication médicale.

1 Jean BENOIST, Anthropologie médicale en société créole, page 54,1993
2 |dem, page 37

3 |dem, page 66 - 67

4 Idem, page 62

20



En premier lieu : « Une maladie est un état, c'est-a-dire la maladie d'un corps. Une
maladie vétérinaire. Celle dont tout vertébré peut étre affectée, qui se traduit par une
infection, une tumeur, un déreglement hormonal ou la déviation d'une réaction biochimique,
par exemple. Maladie dont les mécanismes, les causes, les conséquences connus ou non de
la médecine scientifique, relévent d'elle, car le corps de I’homme est celui d'un vertebreé, son
cerveau est celui d'un vertébré et, & moins d'en tenir pour une conception dualiste, il n'est
pas de maladie qui ne soit maladie du corps. » En second lieu : « (...) Une maladie est aussi
une représentation. Un mal vécu, un donné pour la perception, pour l'interprétation, pour
I'imaginaire, un donné qui s'insére dans un apprentissage culturel et que le malade tente de
rendre cohérent avec le reste de sa vie, méme si cela n'aboutit qu'a nommer son mal. Un
donné que le malade n'isole pas, qui peut étre le noyau moteur de cette représentation, ou
simplement son amorce, voire la localisation ou celle-ci se porte lorsque 1’état n'est pas

initialement situé dans le corps du malade mais dans son environnement social ».

Pour les auteurs qui ont travaillé sur le terrain Malgache, comme Philippe Beaujard,
les devins guérisseurs ont une approche religieuse de la maladie, qui s’allie a des

observations sur les effets thérapeutiques des remede®
. Selon toujours cet auteur, ils peuvent avoir plusieurs origines :

e Sorts jetés ou « mosavy » ;

e Envoutement par des bétes esprits ;

e Possession par des esprits des eaux « lolo », ondines) ;

e Par les esprits des morts ;

e Latransgression des régles établis par le devin ou « mpanandro » ;

e Transgression des regles de la communauté, ou transgression des tabous.

Les charmes agissent en méme temps, comme moyen de protection pour la personne contre
les agents surnaturels et aussi contre les maladies que contracte la personne. Selon le cas les

plantes médicinales peuvent étre préparées sous les formes suivantes :

e Décoction ;
e Infusion ;

e Tide ou écorce rapé ;

5 Philippe BEAUJARD, «Plantes et médecine traditionnelle dans le Sud Est de Madagascar », Journal of
Ethopharmacology,, page 169, 1988

21



e Feuilles froissées ;
e Réduction en cendre ;

e Flétrissement des feuilles.

La position de 1’auteur précédent sur 1’origine de la maladie est la méme pour
DANDOUAU et Dr FONTOYNONT, d’aprés eux : « les maladies sont causes par les sorts
jetés, ils peuvent étre da par la consommation de nourriture ensorcelé, ou par des objets
placés ru la route qui a été touché par la personne et cela peut prendre la vie de la

personne »°

Pour RAINIHIFINA Jessé, qui a travaillé sur le territoire du Betsileo (bien n’étant pas
Anthropologue de formation) a une position chrétien, il offre un point de vue tres
intéressante : « Malalaka ny hevitry ny hoe fitsaboana eto, fa na marary nofo, na ny
sahiran-tsaina, tsy mety velon-komana, na ny noheverina ho namosavian 'ny sasany, na ny
tsy mahita fanambinana (...) Sy amin-janaka, na ny fiarovana amin’ny loza, na izay
heverina ho fitandremam-pahasalamanana rehetra. Ary dia samy misy fanafody atao
avokoa ny amin’izany »'. Littéralement nous pouvons dire d’aprés cette affirmation :
que le sens de fitsaboana est large, elle englobe a la fois les personnes qui se sentent
en difficulté, qui sont en manque d’appétit, ou ceux qui sont victimes des actes de
sorcellerie, ou encore des personnes malchanceux, et qui n’arrivent pas avoir des
enfants ou encore des personnes qui cherchent des moyens de protections contre les
accidents ou les mauvais sorts, et d’autres encore qui pratique la prévention. Et il ajoute
que : « Ny iray amin’ireto n0 hany fitambaran’ny sasany aminy no fototra mahatonga ny
aretina araka ny filazan’ny ombiasa mandrakariava: mosavin’'olona, na tahina, na
otafady, na fidihanina. Saiky ny mosavin’olona no filazany matetika indrindra”®c'est-

a-dire que la principale source de la maladie c’est la sorcellerie.

Dans une étude réalisée au niveau des groupes « Sakalava et Tsimihety », André
DANDOUAU souligne que la maladie et la mort ne sont jamais choses naturelles. Elles

proviennent toujours de manceuvre criminelle, dont un ennemi ou un sorcier s’est rendu

6 Ody et fanafody (Charmes et remédes) Extraits du Tantara ny Andriana, traduits par Mme DANDOUAU et
Dr. ONTOYNONT, BAM 1913, Vol XI, page 151

" RAINIHIFINA Jessé, LOVANTSAINA Boky faharoa, Fomba Betsileo. Page 147, année 1958

8 |dem, page 158, année 1958

22



coupable, ou sont une manifestation de la colére des dieux et des ancétres®. Pour Adolphe
RAHAMEFY RAMAROLAHY, les maladies peuvent comme origine les « Vazimba »

selon les traditions orales™
Pour M.M. RAKOTOMALALA, les Merinas ont leur propre classification étiologique®! :

= |es maladies du corps ou « aretim-batana » du aux déficiences organiques ;
= les maladies héréditaires « aretina manaranaka »;

= la perte du principal du corps ;

= lasorcellerie ou « mosavy » et I’empoisonnement (dues aux effets des astres
néfastes, la souillure rituelle, le « tsiny » ou blame) ;

la punition des ancétres ou « ozon-drazana » ou malédiction des ancétres ;
le «tsiny » ;

la possesion ou « tromba » ;

* & o o

et enfin le destin divine « lahatr’Andriamanitra ».

Pour les « Tanala » de « I’lkongo », les maladies peuvent venir d’une punition divine, ou

des ancétres et des esprits*? le nom respect du rituel dévouer & Dieu qui a donné le riz*3,

Conclusion partielle
En nous basant sur ces différentes références, les travaux effectués en France, a ’ile de

Réunion et enfin a Madagascar, nous pouvons dire que les maladies dans la société

traditionnelle, peuvent avoir comme origines :

» L’influence du climat ;

= Des sanctions divines ou des ancétres, dues au non-respect des
interdits et le no accomplissement des devoirs (sacrifices, priéres) ;

= Possession des esprits, ou état de possession ;

= Etenfin la sorcellerie.

% André DANDOUAU, Ody et Fanafody (Charmes et remédes), Revue d’ethnographie et des traditions populaires,
Pharmacopée Sakalava et Tsimihety. Page 01

10 Adolphe RAHAMEFY, Sophie BLANCHY, Malanjaona RAKOTOMALALA, page 15, 1997

11 Idem, page 132

12 Philippe Beaujard, Mythe et société a Madagascar (Tanala de 1’Tkongo) : Le chasseur d’oiseaux et la princesse du ciel.
Page 25, 1988

13 |dem, page 69

23



Section Il : Les conséquences de la maladie

A. Désorganisation de la vie familiale et communautaire
La maladie est tout d’abord, est un élément perturbateur, elle provoque surtout des

sentiments de tristesses, on ne se réjouit pas d’étre malade et du mal des autres sauf si on
est I’instigateur ou encore le sorcier. Elle provoque une mobilisation de la famille et méme
dans certain cas une communauté. Dans les cas d’état de possession, elle peut provoquer

des états de possession collective (cf. Tomba, d’Henri Russillon).

B. Conflits
La maladie est source de désordre au niveau d’une communauté, les méfiances entre les

voisins entre les villages peuvent s’installer en cas de maladie, et peuvent méme aboutir a
des affrontements, surtout en ce qui concerne les actes de sorcellerie. A I’époque des
royaumes, le chatiment réservé pour les sorciers qui provoquent la maladie, est I’épreuve de
I’ordalie ou « fisotroana tangena ». Si la personne survive apres avoir bu le « tangena », il

sera jugé comme innocent.

C. Lamort
La mort peut survenir apreés une maladie. En général, elle n’est jamais prévisible, I’attitude

commune envers la mort est la peur, mais aussi et surtout la tristesse. Les gens ne sont pas
toujours morts de cause naturelles, la mort peut venir de la maladie, ou encore d’un accident
quelconque, d’une mauvaise chance «ratsy vintana ». Il n’y a rarement de personne qui part
vers le monde invisible, sans souffrance physique ou douleur sur le corps, et dans
certain cas, pour les morts inexpliqués, les malgaches pensent que c’est un acte de
sorcellerie'®. La mort a toujours une cause, la question la plus fréquent aprés avoir entendu
la mort d’un proche c’est : de quoi est il mort, ou qu’est ce qui a causé sa mort, si comme si
la mort n’est jamais naturelle. Par ailleurs, les Malgaches ont une grande vénération de leurs

ancétres, cela par peur de la mort®.

Section 111 : Les acteurs du systeme médical traditionnel

A. Le soignant
Dans la médecine moderne ou occidentale, elle est représentée par les médecins, et

tout le personnel médical qui ont suivi des formations de plusieurs années. Dans le cadre

de la médecine traditionnelle, le soignant varie selon le pays, par exemple en Amérique,

14 Pour voir quelques textes sur la mort ainsi que les rites y afférent, conférez a Jean GURANT qui a rassemblé plusieurs
textes, le livre s’intitule : Les hommes et la mort : « Rites funéraires a travers le monde » ; il a pu aussi publié¢ dans ce
compilation les travaux de Rajaoarimanana sur les rites funéraires chez les Betsileo du Manandriana.

15 Jean Frangois RABEDIMY, Essai sur I’idéologie de la mort 8 Madagascar, page 174, année 1976

24



chez les indiens, le guérisseur s’appelle chamane comme chez les indiens (Inde).
Dans d’autres cas, ce personnage peut &étre aussi des prétres qui font surtout
usage de I’exorcisme ou de I’adorcisme ; pour Madagascar, chez les Merina et les
Betsileo, 1le guérisseur s’appelle « Mpitaiza » ou encore Omasimbe selon
RAINIHIFINA Jesse quand il a réalisé des recherche chez les Betsileo, littéralement
celui qui éduque, en général, le guérisseur cumul plusieurs fonctions a la fois : devin
astrologue (mpisikidy) et guérisseur. Avant, la séparation des activités sur la médecine
traditionnelle étaient évidente, par exemple, il y a les matrones, en Malgache rein-
jaza pour le sexe féminin et rain-jaza celui qui réalise des circoncisions. Le soignant

actuel cumule les fonctions.

B. Le médecin traditionnel

1. Devin ou astrologue (Développer)
A partir de ladivination il peut savoir les plantes a utiliser ainsi que la maladie qui

a atteint la personne.

2. Guerisseur
En général, il cumul des fonctions, c'est-a-dire qu’il est a la fois prétre (exorciseur),

devin-astrologue. 1l fait des prescriptions a base de plantes médicinales et des interdits

alimentaires.

3. Le Mpitaiza
Il est celui qui s’occupe de ce qui est de I’ordre de 1’économie, c'est-a-dire qui conseil

son client « Taiza » pour bien gérer son argent, ses biens, et aide aussi a ce dernier a
s’enrichir. Il pratique la divination pour prendre ses décisions, et prescrives aussi des

charmes ou des ody protectrices.

4. Le prétre
Il utilise 1’exorcisme et 1’adorcisme, par I’intermediaire de la priere. (Mouvement

charismatique chez les catholiques). D’autres prétres chez les créoles font appel aux ancétres

et a des divinités.

C. Le médecin moderne
C’est celui qui a fait des études de plusieurs années, basés sur les expériences et une

observation en profondeur du corps de la personne ainsi que les agents exogenes qui ont

provoqué la maladie. Il représente la pensée occidentalo-américaine.

25



D. Le soigné
Le soigné ou le malade, est au centre du cercle, il est le lieu de manifestation de la maladie,

dont I’interprétation peut varier : du social au culturel, du culturel a la psychologie.

1. Le possédé
Le possédé est une personne qui est penétré par des esprits, qui peuvent étre de deux sortes

: bonne et mauvaise. Il a deux autres catégories a mentionner, c’est celui des types : venant
des ancétres, c'est-a-dire que le vivant est possedé par ses propres ancétres, ou encore par

des divinités ou déesses.

2. Le malade du corps physique
Personne qui manifeste des signes extérieurs ou de douleurs physiques, ces maux sont en

général localisés : luxation, torsion, coupure, blessure. Les origines peuvent étre : la mal
chance, non-respect d’interdit ou de tabou, sanction des ancétres, ou malédictions, ou encore

un acte de sorcellerie.

3. Le malade mentale
C’est tout d’abord un vocabulaire trés utilisé par les européens, elle désigné souvent les

personnes qui sont atteinte de « Tromba'® » ou épilepsie selon leur terme. Dans cette
conception, ces auteurs occidentale ignorent ou ne s’occupent pas de ce qui se cache derriére

ses maladies, et en réduisant a une interprétation psychiatrique.

E. Lafamille
La famille peut étre a la faire étre simplement spectateur ou encore conseillé pendant la

manifestation de la maladie chez une personne.

F. L’intermédiaire
Bien sur le dernier, qui est souvent intégré dans le champ de la sorcellerie, peut étre soit un

sorcier, ou encore une personne mal intentionné qui cherche le service de ce dernier.

16 Henri Russillon, et Robert Dzao-Velo Dzao ont largement étudié le phénoméne de tromba, ils ont su aller au-dela de
la maladie comme une maladie psychiatrique. Le tromba est un élément central de la vie des sakalava du Nord, dans
I’organisation de la vie, dans la politique, et elle contribue aussi & éradiquer d’autres maladies. Le tromba est donc
devenu un passage obligé pour guérir une personne pour les guérisseurs traditionnels (entré en état de possession pour
pouvoir trouver les ingrédients a utiliser pour telle ou telle maladie).

26



Section 1V : Les supports matériels ou immatériels de la médecine
traditionnelle : le contenu et le contenant

A. Lecorps
Le corps est le support principal de la maladie, est le lieu de manifestation du mal

vécue par le malade, elle est aussi le lieu de représentation, et laquelle par la suite les
hommes donnent un sens ou plusieurs sens a ces représentations : « support du symbolisme

».

B. La conception Malgache du corps
Pour les Malgaches, les éléments qui constituent le corps ont tous leurs sens. Le foie,

le sang et les os sont les parties les plus sacrées. Le cceur et le sang sont les flux vitaux Luke
Freeman !’ fait surtout référence a la facon de tuer le beeuf (par un coup de lance ou de
machette au cceur de la béte) ces organes sont les points vitaux. Pour les os, elles sont
porteuses de bénédictions, vue I’importance des rites pendant les « famadihana » ou encore

par le rapatriement du corps d’un membre de la famille qui vit loin de son « tanindrazana ».

C. Les plantes médicinales et leur préparation
La médecine moderne aussi bien que la médecine traditionnelle utilise souvent des

plantes médicinales. La médecine moderne utilise surtout des dérivés ou des composantes
extraites de ces plantes sous forme de médicaments ou les principes actifs dans le jargon
médical, tandis que la médecine traditionnelle utilise les plantes médicinales a 1’état naturel,
c'est-a-dire sous forme seche ou humide. En général, toutes les parties de la plante sont
utilisés : les fleurs, les feuilles, la tige, la racine, et méme la seve. Les pratiquant de la
médecine traditionnelle revendique une médecine naturaliste et plus respectueux de
I’environnement. La préparation des plantes'® peuvent étre comme suit (liste non
exhaustive):

¢ Décoction ;

¢ Infusion;
¢ Bain de vapeur ;
¢ Feuilles séchés ;
.

Feuilles froissées,

1711 a travaillé chez les Betsileo du Nord dans le cadre d’une explication des vols d’organes : foie et cceur. Il a abouti a la
conclusion que les vols d’organes sont liés aux peurs ou méfiances de pouvoirs, de la richesse, de I’éducation et de
nouvelles inventions. Les responsables sont souvent les Européens ou encore les Betsiloe qui ont accédé a des études
supérieurs ou européanisés. Le but du vol de foie pour les indigénes est de s’enrichir, puisque les organes sont les maticres
premieres des médicaments qui coltent cheres selon un entretien réalisé par Luke avec un jeune.

18 Cf. travaux de Frangois LAPLANTINE et RABAYERON Paul Louis.

27



¢ Sous forme de cendres ;

¢ Broyés.

Pour Lévy-Bruhl, les plantes ainsi que les arbres sont des réservoirs mystiques, elles sont

sacrées'® (cf. aux travaux de Lévy-Bruhl pour les exemples)

D. Les ustensiles traditionnels
Nous ne pouvons pas faire un inventaire exhaustive de tous les ustensiles utilisés par les

médecins traditionnels puisqu’elles sont spécifiques a chaque guérisseur. Néanmoins, ci-
apres quelque exemple typique :
Le « dango » ou mortier —pour piller les plantes médicinales
¢ «Antsy » ou le couteau- pour pratiquer des incisions pour couper les plantes
médicinales
¢ « Sotro » ou cuillere- pour mélanger les différentes préparations a base de plante et
pour gouter les décoctions.
¢ « Vilia » ou assiette pour la préparation des plantes
¢ « Tsihy » ou natte en guise de substitut de matelas pour recevoir le malade.
La plupart du temps, les ustensiles utilisés pour la préparation des « ody » ou « fanafody »
ne sont pas mélangés avec les ustensiles de la cuisine habituelle étant donné que cela reléve

de la sacralité.

E. Le contenant
L’¢lément le plus utilisés dans les médecines traditionnelles sont moyens de conservations,

c'est-a-dire les récipients qui contiennent les éléments utilisés.

L’exemple le plus facile est I’utilisation des « takoboka » qui est une sorte de grande vase,
a la fois utilisé dans les stockages de riz. Plus récemment, les guérisseurs peuvent utiliser
aussi des armoires en bois pour stockés ses ustensiles et les plantes médicinales qu’ils

utilisent. En général, il sert de stockage des plantes médicinales.

F. Lecontenu
Le contenant est bien entendu les différentes plantes médicinales, des tiges ou encore les

écorces et les racines.

19| évy-Bruhl, I’Ame Primitive, collection les classiques des sciences sociales, page 20-24

28



G. Les ustensiles modernes
Dans ce paragraphe, nous nous référons a la médecine moderne. En général, elle utilise des

moyens technologiques perfectionnés et avancés, des matériaux d’analyses et d’observation
du corps ainsi que les agents microscopiques de la maladie, comme : le scanner, la
radiographie, 1’¢lectrocardiogramme ou encore les microscopes. La liste est longue et nous
ne tarderons par sur une liste qui est longue et toujours évolutive.
H. Lapriére

Elle est surtout utilisée par les prétres ou les chamanes, actuellement, bon nombre de
guérisseur comme & Madagascar utilise la priére?® pour trouver la solution a une maladie
donnée d’une part (dont les intermédiaires sont les razana ou les ancétres) et d’autre part
pour faire de I’exorcisme ou 1’adorcisme. Ainsi, nous pouvons déduire que les pratiques

médicales traditionnelles revétent un caractére syncrétique??.

Quand nous parlons de priére, nous entrons dans le domaine du surnaturel, dans le prochain
paragraphe nous allons parler des éléments surnaturels qui composent la médecine

traditionnelle.

20 Voir Marc CHEMELLIER, Images de I’invisible. Arts visuels et thérapies traditionnelles. De 1’efficacité des techniques
de guérison

21 Synthése, agrégation ou amalgame de deux éléments culturels différents ou de deux cultures d’origine différente qui
subissent ainsi une réinterprétation. Comme I’assimilation ou le rejet, le syncrétisme serait 1’un des résultats possibles du
processus d’acculturation (ou de contre acculturation). Il existe dans le monde de nombreux cas de syncrétisme religieux
résultant de la confrontation des religions locales aces « les grandes religions (chrétiennes, musulmanes, hindoue, etc.).
Par exemple, dans les cultes des populations noirs des pays catholiques d’Amérique Latine et les Antilles, il y a eu
couramment identification des saints de I’Eglise avec des divinités Africaines, dans les pays d’Afrique soumis au
christianisme se sont développés nombre de mouvements de type mécanique. (Cultes derma en Cote d’Ivoire,
kimbanguisme) en Océanie apparurent les cultes du cargo. In Frangois GRESLE, Michel PERRIN, Michel PANOFF,
Pierre TREPIER, Dictionnaire des sciences Humaines : Sociologie, psychologie sociale, Anthropologie. Editions
NATHAN. Page 323

29



CHAPITRE Il : Les éléments surnaturels et les conceptions religieuses
de la médecine

Dans ce chapitre nous sommes amenés a voir quelques définitions incontournables pour la

compréhension de la médecine traditionnelle.

Section | ; Le sacré

Le monde se divise en deux parties, le monde du sacré (spirituel) c'est-a-dire celui des dieux
ou de la divinité, ou encore celui des ancétres, ou celui des esprits et le monde physique qui

est le milieu de I’homme.

Le sacré?? est un caractére que ’on donne a une chose, a un endroit, ou encore a une
personne, toutes choses a son contact deviennent automatiquement sacrées. Nous pouvons
dire donc qu’on peut le capter, c'est-a-dire qu’il est disponible dans 1’environnement, mais
que seules les personnes habiles peuvent 1’avoir. En Malgache, elle se traduit par hasina,
qui selon Richardson : « correspond a la vision traditionnelle que les Malgaches ont du
monde posséde une vertu a la fois intrinséque mais surnaturelle qui rend choses bonnes et
efficaces : ’homme, les animaux, les plantes, les pierres, le ciel et tout spécialement les
remédes en sont dotés »%,

Hasina désigne aussi une plante verte qui fait souvent objet décoration dans les vases au
niveau de la maison ; Hasina ou Dracaena reflexa Lamk (Liliaées) et désigne aussi une sorte
de plantes, qui est souvent utilisé pour la décoration dans les églises et plantes dans le coin
Est de la Maison, dans le mot hasina on retrouve aussi le mot masina qui veut dire « sel »,
le sel qui a occupé une place importante dans la vie des Malgaches, par exemple pour
conserver les aliments, ou encore comme moyen d’échange, voir méme qui remplace

I’argent. Ainsi, pour son intérét capital, les Malgaches estiment qu’elles sont valeureuses.

2 Division du monde en deux domaines comprenant, 1’un tout ce qui est sacré, I’autre tout ce qui est profane, tel est le
trait distinctif de la pensée religieuse. Frangois GRESLE, Michel PERRIN, Michel PANOFF, Pierre TREPIER,
Dictionnaire des sciences Humaines : Sociologie, psychologie sociale, Anthropologie. Editions NATHAN Page 295

23 Adolphe RAHAMEFY, Sophie Blanchy, Malanjaona RAKOTOMALALA, Crises religieuses, sectes et politique,
INALCO-1997, Etudes Océan Indien, page 33

30



Dans son livre sur le Mythe et société a Madagascar Philippe BEAUJEARD, propose dans
son glossaire une définition toute aussi intéressant du mot « hasina » : « Hasy (hasina) ou

pouvoir sacré d’origine divine, apanage des nobles, des chefs, des devins guérisseurs »,

Pour Louis Mollet, pour définir le « hasina » il a repris la définition de P. Webber qui dit
que : « c’est une vertu, I’efficacité d’un reméde, la véracité, la vérité d’une parole, d’une
prophétie, le sel, le goQt, le saveur, la force de tout ce qui n’est pas « boka »,(...), la sainteté
de quelqu’un, la vertu, la grace surnaturelle attachée aux objets de piété, le charme,
enchantement, prestige supposé attaché aux amulettes, « hasina » des objets qui ont une
vertu produisent un effet certain, des remédes efficaces 2°.

Dans le glossaire des « Fomba Malagasy » : « ¢ ’est un état de certaines personnes consacrés
comme souverain, etc. ou de certains choses qui leur permet d’avoir en eux une puissances
bénéfique ou dangereuse ».

Ainsi le « hasina » peut se transmettre, et que 1’on peut capter ou encore perdre. Les objets
qui peuvent avoir un caractere sacré peuvent étre les reliques royales ou religieuses, les
remedes, les plantes utilisés, les amulettes, la terre des ancétres ou « tanindrazan »a en

Malgaches.

Sur le plan étymologique, d’apres toujours les recherches de Louis Mollet, 1’équivalent
malais de ce mot « hasina », peut se prononcer « masina », dans les dialectes sur les cotes,
deux radicaux forment ce mot : « masin/ asin », radical retrouvé en Javanais, sundanais,

batak, dayal, tagal, et bisaya et qui signifie : salé, saumatre, aminé, confit au sel 25(...).

En résume, le sacré, ou « hasina » en Malgache est tout d’abord un qualificatif, c'est-a-dire
un caractere d’une chose qui est bonne, et que I’on respecte et que I’on craint. Elle peut étre
acquis, c'est-a-dire qu’on peut la capter venant du monde surnaturel, et peut aussi le perdre.
Les objets peuvent étre sacrés (relique), de méme que les personnages : roi, devin,
guérisseur. C’est une vertu qui donne une efficacité une chose que I’on a construit ou que

I’on a fabriqué ou préparer comme les reliques religieuses ou les « ody ».

24 Philippe Beaujard, Mythes et société & Madagascar ( Tanala de 1’Tkongo), le chasseur d’oiseau et la princesse du ciel,
page 551

25 ouis Mollet, Conception Merina du monde surnaturel, tome I, page 201.

% |dem, page 207.

31



Section Il : Les ody, talismans, amulettes, charmes

Dans le Dictionnaire Malgache- Francais concu par F-S Hallanger, le mot « ody » se définit
comme suit : fétiche, médicament, médicament pour une certaine maladie, (comme ody
hatina : remede contre la gale, « ody fitia » : filtre d’amour).

Philippe Beaujard propose aussi une définition dans son glossaire, dans le livre Mythe et
societé a Madagascar, « ody » est I’équivalent de remede, charme (protecteur, ou curatif, ou

agressif).

Pour en conclure : « ody » est ainsi assimilé au médicament, mais son sens et son réle
(fonction) évoluent selon le contexte et selon son utilisation, dans une perspective
protectrice, il a un caractére protecteur, dans les cas de la maladie, il est curatif et dans le

cas de sorcellerie, il est agressif.

Curatif

Figure 1: les caractéristiques de I'ody dans la conception Malgache

Protecteur Agressif

Ilustration n°® 1: Mohara ou amulette Protectrice
Commentaire

Ce cliché montre I’amulette protectrice en forme de corne de
boeuf, que porte le « Mpitaiza » lorsqu’il entreprend des
voyages loin de chez lui. Elle est faite dans un bois sculpté,
et avec une corde. Au centre, se trouve les « ody » baigné
dans une mixture blanche qui contient certainement les
composants nécessaires pour la protection du corps. Les
éléments  constitutifs ne sont pas connus, seul
I’ « Omasimbe » est habile a faire ce genre d’amulette.

Elle est ornée en suite par des cordages fins et quelques perles
bleu ciel.

Source : cliché personnel

32



Pour RAINIHIFINA, les amulettes Malgaches sont appelées « ody ». Ceux qui les possédent
les croient capables de leur procurer santé et richesse, de protéger leurs personnes et leurs
biens contre les maléfices et d’attirer au contraire sur leurs ennemis la maladie, la mort ou
I’infortune?’.

Sans doute, dans la pratique, la plupart des fidéles ont tout simplement demandé I’ « ody »
a un « mpimasy » ou a un « mpisikidy », qui lui-méme 1’a parfois pris d’un autre, mais
I’origine plus ou moins lointaine est toujours celle-ci, I’amulette a ét¢ indiqué en réve ou en
état d’extatisme a son premier possesseur par un « Zanahary », un « Vazimba «ou un
« Razana » ou bien son caractere sacré, sa vertu divine « hasina » a été révéler par quelque
fait miraculeuse®.

Les « ody »%° et les « sampy » proviennent presque toujours des autres, les &mes des morts
et les esprits de « Zanahary », les « zavatra » ou les « raha », c'est-a-dire les étres invisibles,

aiment a e fixer dans quelque objet matériel surtout dans une roche ou dans un arbre.

Les « ody » peuvent avoir comme origine des arbres sacrées 3°:
e Laforme;

e Lapropriété thérapeutique ;

Le nom ;

L’histoire de la plante (qui a pu aider les gens dans les moments de guerre ou d’une
attaque)

Les « ody » sont en rapport constant avec les arbres sacrés. En effet la partie essentielle du
«ody » et des «sampy », leurs coprs (tena) comme disent les malgaches est toujours

empruntés aux plantes, le reste n’est qu’adjuvant, ornement, accessoire’” Les « ody »

27 Jessé RAINIHIFINA, TANTARA Betsileo, page 35

28 |dem, page 51

29 LEGENDE DE L’ODY CHEZ LES BETSILEO

Voici enfin une 1égende Betsileo relative a ’origine de ’ody Andraimahaibe, objet jadis d’un culte trés vivace dans la
région d’Ambositra. Un jour le roi d’Andraimbe, nomé Ipanalana, se promenant au bord du lac Iavokolona, avec ses
andriambaventy, fut surpris de voir sur une grosse robe, se chauffant au soleil une vieille femme ddont les cheveux blancs
tombaient jusqu’aux pieds. C’était une fille d’eau (zazavavin-drano). Elles offrent au roi de lui procurer ce qu’il désirait
et il demande la suprématie sur tous les princes voisins. Aussitdt la veille plongea dans 1’eau et reparut avec une statue de
bois représentant un tout petit homme, a cheveux crépus et a grosse téte, avec deux longues cornes rouges et de grandes
griffes aux doigts. La fille d’eau ordonna au roi de couper I’extrémité de chaque ongle de la figure et d’envelopper ces
rognures dans une étoffe noire avec trois morceaux de bois qu’elle lui donna également. Elle lui enseigna aussi les rites et
les fady de I’ody. Rentré chez lui le roi réussit dans toutes ses entreprises et son ody devint, sous le nom d’Andriamahaibe,
le protecteur de la région.

30 Jessé RAINIHIFINA, TANTARA Betsileo, page 35

31 |dem, page 71

33



produits des effets qui selon le cas sus mentionnés : curatif, agressif ou encore protectrice,

et des fois elle est qualifiée de magique pour les personnes qui les portes ou qui les utilises.

Section 111 : La magie

La premiére définition de la magie que nous avons prise est issue du dictionnaire des

sciences humaines de plusieurs auteurs de renommeés.

La magie est un art de reproduire a I’aide de gestes de paroles ou de techniques appropriés
des phénomenes qu’un simple déterminisme ne peut expliquer, dans le but de résoudre des

problemes individuels ou collectifs.

Les divers usages et définition ethnologiques de la notion de magie reflétent I’histoire des
études des religions par rapport a la science ou la religion était une forme antérieure de
religion ou un pré science au déterminisme spécifique Ainsi, pour Frazer, les pratiques
magiques résultaient de 1’application de deux lois, dites de contagions ou de sympathie
tandis que Mauss et Hubert (1902) proposaient d’identifier le mana ou ses équivalentes a
une force que le magicien apprendrait a manipuler. On a proposé aussi des typologies des
actes magiques selon leurs fonctions sur la protection, ’amour, la guerre et suggere a la
suite Malinowski (1935) que le role de la magie serait (comme celui des mythes) d’aider
I’homme a se libérer ’homme de son anxiété lorsque les actions qu’il entreprend sont
aléatoires, conception contestée par ceux qui lui attribuent une fonction de controle social

ou de catalyseur de la solidarité.

D’ailleurs des études ultérieures ont montré des corrélations entre degré d’organisation

social, forme de pouvoir et importance relative de la magie (Whiting & Chil 1983).

Selon le point de vue psychanalytique le recours a la magie exprimerait la toute-puissance
des désirs de la castration symbolique (Roheim, 1930). Enfin dans les pratiques magiques
les cognitivistes recherchent une expression des propriétés des affects dont elles seraient de
véritables transpositions métaphysiques et pour les culturalistes, elles seraient des pratiques
rituelles particulierement inscrites dans un univers intellectuel dominé par la pensée

mythique®?.

%2 Frangois GRESLE, Michel PERRIN, Michel PANOFF, Pierre TREPIER, Dictionnaire des sciences Humaines :
Sociologie, psychologie sociale, Anthropologie. Editions NATHAN. Page 195-196

34



Nous allons reprendre 1’avis de Marcel Mauss pour nous éclairer encore plus dans la

compréhension de la magie.

Section 1V- La Magie pour Marcel MAUSS

Pour comprendre et pour pouvoir définir la magie, nous devons prendre une position
objective et non subjective comme les acteurs de ces actes ainsi que les spectateurs. La
magie est souvent associée a la religion, comme par exemple les actes religieux, ainsi que
les différentes reliques sont considérés comme magique. Selon toujours MAUSS, la magie
comprend trois composantes principales : les agents (le magicien), les actes (les rites) et les

représentations (les idées et les croyances)®.

A. Les agents TROP GENERAL expliquez
Une personne est qualifiée de magicien lorsqu’il réalise des actes magiques.

B. Les actes

Les rites qui peuvent étre magique sont les rites répétitifs, dont 1’efficacité est crue par un
groupe, les propos de Mauss le confirment : « Des actes qui ne se répétent pas ne sont pas
magiques. Des actes a l'efficacité desquels tout un groupe ne croit pas, ne sont pas
magiques. La forme des rites est éminemment transmissible et elle est sanctionnée par
I'opinion. D'ou il suit que des actes strictement individuels, comme les pratiques

superstitieuses particuliéres des joueurs, ne peuvent étre appelés magiques »3.

C. Les représentations

Les rites traduits des idées, c'est-a-dire des sens, la magie produit un changement, en ce sens
c’est un art du changement d’un état a une autre, Marcel Mauss dit que : « Nous dirons
volontiers que tout acte magique est représenté comme ayant pour effet soit de mettre des
étres vivants ou des choses dans un état tel que certains gestes, accidents ou phénomeénes,

doivent s'ensuivre infailliblement, soit de les faire sortir d'un état nuisible »3°

33 Marcel Mauss, « Esquisse d’une théorie générale de la magie », page 10-11
34 |dem, page 11
%1dem, page 45

35



La magie est ainsi pour Mauss : « tout rite qui ne fait pas partie d'un culte organisé, rite
privé, secret, mystérieux et tendant comme limite vers le rite prohibé »3°,

Les savoirs faire dans la magie comme dans la médecine traditionnelle ne sont pas le fruit
du hasard, elles sont souvent transmises par des prédécesseurs dont les modes de

transmissions peuvent étre les suivantes :

- Pardon;

- Par I’état de possession.

Section V- Le mode de transmission des connaissances

A. Pardon
La transmission®” des connaissances médicales peuvent se faire par le don, qui signifie

donner, c'est-a-dire que la personne délegue ses savoirs a ses descendants a ses disciples.
En général, elle se fait surtout sur le lit de mort de la personne, il y a un transfert symbolique
par un poignet de main entre le donneur et le receveur de don. Un don ne signifie pas

mécaniquement qu’il n’y a peu d’apprentissage ni d’initiation.

La guérison par le don nécessite la récitation des différentes formules magiques et le respect
scrupuleux des rites hérités des parents ou des ancétres, souvent la prestation du thérapeute

est gratuite et elle nécessite une proximité physique pour guérir le malade.

B. Par état de possession
La personne possédée bien qu’elle ne veuille pas recevoir des savoirs médicaux, est

possédée par un ascendant direct soit du coté paternel ou maternel. Cet ascendant en
question n’a pas pu transmettre son savoir de son vivant, ce qui fait qu’il cherche une autre
personne correspondant a son critére aprés sa mort, ainsi il se manifeste a travers son
descendant par le biais d’un réve. Aprés acceptation de son €tat de possession, le descendant
saurait guérir sans apprentissage du fait de la transmission des connaissances. L’esprit
possédant dans ce cas de figure est bénéfique, mais d’autre qui entre dans le cadre de la
sorcellerie ne le sont pas, nous disons maléfiques. Ce qui nous amene a parler de la

sorcellerie

3 |dem, page 15

37 D’aprés LAPLANTINE et RABEYRON, La transmission des connaissances se fait aussi au niveau de la famille, par
’orale et par les gestes (rituelles) et dans certains cas I’apprentissage de certaine formule magique qui doit impérativement
tenu secret. Au contraire, la transmission des connaissances dans la médecine moderne, se fait par des apprentissages, des
expériences nécessitent donc 1’écriture et fait appel a des matériaux d’examen. Page 45- 50

36



Section VI : La sorcellerie
La médecine traditionnelle étant souvent qualifié de syncrétique, la sorcellerie est son

opposé. Pour Paul OTTINO, I’homme pense toujours par pair : le bien et le mal, le froid et
le chaud, le sec et I’humide, bonne ou mauvaise, le jour et la nuit. Ici, la sorcellerie
représente le coté obscur de la médecine, c'est-a-dire que la médecine traditionnelle cherche
a résoudre les maux causés par les actes de sorcellerie. Ainsi, la médecine vise le bien étre,

et au contraire la sorcellerie cherche a provoquer le malheur.

En continuant sur cette logique de Paul OTTINO, le sorcier s’oppose ainsi au guérisseur,
comme le YING et le YIANG. Dans le cas ou le guérisseur provoque la mort, son titre
régresse au rang de sorcier. La frontiére entre la notion de bien et le mal est ainsi minime

par rapport aux actes qui sont effectues.

LAPLANTINE et RABAYRON, dans I’étude de la médecine parall¢le dit que la sorcellerie
est le lieu ou s’articule la relation entre les trois acteurs : le malade, le thérapeute et le jeteur
de sort. Pour eux : « ¢ ’est un processus de régulation sociale et une structure d’échange qui

constitue en triangle dont les trois pdles sont invariables ».

Un guérisseur est approuvé par sa communauté sur 1’efficacité de ses pratiques et surtout
sur par son savoir-faire qui s’enrichi étant donné ses expériences. Ainsi un climat de
confiance regne entre le guérisseur et ses patients, et ces patients en retour sont
reconnaissants, et de ’autre cOté le sorcier fait 1’objet d’une méfiance. Le pouvoir du

guérisseur est ainsi incontestable (donné ou inng).

Pour Claude Lévi-Strauss, anthropologue Francgais, fondateur de la pensée structuraliste, la
sorcellerie est un systéme complexe qui englobe plusieurs éléments qui peuvent varier d’un
groupe a un autre. Certains élément sont commune et dont il va essayer de décrire les plus
courants : la double image de la personne, ’action nocturne et I’image de manger ou de

dévorer.

La sorcellerie en Afrique est un phénomene vieux qui subsiste jusqu’a ce jour. Presque
partout en Afrique la croyance a la sorcellerie est plus ou moins apparente. Les

caractéristiques d’un sorcier se distinguent d’une partie ou ethnie a une autre. Maurier essaie

38 LAPLANTINE (Fr.), RABEYRON (PL), Les médecines paralléles, page 56

37



quand méme de donner une définition d’un sorcier qu’il distingue du prétre, guérisseur ou

féticheur :

« Celui qui a la capacité de faire advenir des malheurs sur autrui au point de [’évincer, de
le tuer. Il le fait sciemment ou non, avec ou sans fétiche annexe. Ce genre d’homme est donc
bien différent du devin, du prétre, du guérisseur, ou du féticheur (méme si le féticheur peut
par son fétiche faire du mal a autrui). La différence vient de ceci : le sorcier dit avoir une
capacité personnelle de sorcellerie, tandis que le féticheur pense n’avoir de pouvoir que

par son fétiche. »

Pour Philippe BEAUJARD, la sorcellerie est un moyen de dissimulation de la violence, elle
vise a agresser, a se protéger et dans d’autres cas a guérir. Au cceur de la sorcellerie se trouve

les ody et les fanafody. Les plantes utilisées sont utilisées souvent en vertu de leur nom®,

Plus haut nous avons parlé de la différence entre le sorcier et le prétre. Ce dernier utilise le

plus souvent I’adorcisme ou encore I’exorcisme pour guérir le mal chez un patient.

Section VII : L’exorcisme et ’adorcisme

A. L’exorcisme
Une sorte de rite qui vise I’expulsion d’un esprit malin dans le corps d’une personne, c'est-

a-dire que la personne a été pénétrée par un esprit sans le vouloir et cela provoque une
maladie chez la personne. Pour les Betsileo, il a deux sortes d’esprits, le « lolo fotsy » et le
« lolo mainty ».

Le premier est bénéfique et I’autre maléfique. Le guérisseur peut procéder ou pas a
I’enlévement de 1’esprit selon le cas, c'est-a-dire que s’il est en présence d’un esprit blanc,
il n’y touche point car elle peut apporter le bonheur a la personne, et au contraire, si I’esprit
est noir, alors il proceéde a des rites d’expulsions.

Pour d’autres 1’exorcisme se définit comme suit :« Opérations par de nombreuses sociétés
qui vise a chasser du corps d’un individu (malade, ou possédé) les démons, les mauvais
esprits, les objets pathogenes, censés [’avoir pénétré ou y avoir été déposés. Les pratiques
exorcistes sont parfois opposées aux pratiques endorcistes, les deux étant jugées par
certains auteurs, mais a tort, comme incompatibles (de HEUSCH 1971), sociétés les mélent

dans leur conception de 'infortune »*.

39 Philippe BEAUJARD, La violence dans les sociétés du Sud est de Madagascar, Cahiers d’études Africaines. Page 583-
598. La sorcellerie se fait souvent par la confection de charme ou d’ody dont les éléments impliquent des agressions, qui

symbolisent I’action du charme pour I’agresser et des ¢léments qui renforcent la puissance du charme.
40 LAPLANTINE et RABEYRON, Les médecines paralléles, page 118

38



B. L’adorcisme

C’est un rite qui consiste a faire revenir ’ame d’une personne, souvent il est considéré
comme fou*!. La personne en charge du retour de I’ame fait appel aux ancétres ou encore a
des divinités pour que 1’ame de la personne lui revienne. En fait le corps est composé de
trois parties : le corps physique, I’ame et le souffle de vie.

La médecine traditionnelle est syncrétique, elle présente des aspects religieux dans les actes
réalisés. Deux sphéres s’opposent dans cette médecine : le bien et le mal, le guérisseur et le
sorcier qui sont parmi les acteurs de cette médecine, 1’'une n’existe sans I’autre, I’acte de
’autre fait agir I’autre. Il y a toujours cette bipolarité, chacun dispose de ses propres armes
pour réaliser des rites symboliques et méme provoquent des effets magiques, mais la
frontiere est toujours mince entre ces deux mondes, I’un et I’autre peuvent se basculer de

I’un et de I’autre cOté.

Les tableaux suivants résument tous ce que nous avons pu tirer des travaux de Francois
LAPLANTINE, Paul Louis RABEYRON et Jean BENOIST.

41 En Malgache very fanahy ou very fanahy

39



Tableau 1: Comparatif des deux systémes médicaux de par les travaux de Francois LAPLANTINE
et Paul Louis RABEYRON.

connaissances

expeérience

Le soignant Médecine, psychiatre, pédiatre, Guérisseurs
sage-femme, infirmier, anesthésiste, | traditionnelles,  devins,

kinésithérapeute magnétiseurs
Les sources de | Empiriques, par apprentissage et | Dont et ou état de

possession, réve

Autres qualificatifs

de la médecine

Médecine occidental

Médecine traditionnelle

ou douce

rapport au temps

Caractere de la | Empirique basé sur I’expérience Magico religieuse et le
médecine syncrétisme, ritualisé
Définition Corps qui a pénetre par effraction | Inné, déja a I’intérieur de
chez ’homme (agent exogene) I’homme (agent
endogene)
Le but Retrouver la santé perdue Equilibrer ~ pour  un
nouveau démarrage
Agissement par | Démarche rapide Démarche attentiste

deux

puise dans les ressources de I’autre)

Qualification  des | Non naturel Naturaliste (sacré)

médecines

Caractéere de la | Quantifiable, mesurable et repérable | Non quantifiable, non

maladie mesurable et non
repérable

Relation entre les | Echanges des produits (plantes et médicaments, 1’un et 1’autre

40




Tableau 2: Récapitulatif de la médecine créole par les travaux de Jean BENOIST

Les origines de la
maladie

Naturelle du au
déséquilibre entre le

Des
empoisonnements

étres
bien

des
créé

Les djins
surnaturels

Non-respect des

interdits,

Déséquilibre,
sanctions divines

d’un Dieu pour une
obligation non tenue

chaud et le froid avant I’homme qui est | consommation  des
Intervention bénéfique offrandes ou des
L’influence de la | surnaturelle, les sacrifices sur les
météo maladies se rattachent | Les Djins pak qui son | tombeaux
de quelque faon aux | maléfiques
relations entre
I’individu avec | Les Djinn na’npak les
’univers surnaturel plus dangereux
Des mauvais esprits
Société de référence | Les blancs ou les | Les indiens d’origine | Sociétés musulmanes Les Malgaches | Les chinois
européens tamoul (racine venant d’origine Antandroy
d’Inde)
Maniére de lutter | Les tisanes Priere Le port des sourates sous | Héritage ancestrale | La religion, dans
contre la maladie forme de code chiffrée | ou familiale: ex | I’adoration de
La divination et par | issus du Coran tambavy plusieurs divinités, le
consultation de port de Ying Yang,
I’horoscope Les priéres les prieres des prétres
indiens taoistes
Des tisanes L’exorcisme
Mode de | Don et état de | Transmission des | Par la priére
transmission des | possession formules magiques et
connaissances des prieres
Les acteurs des soins Le prétre appelé | Les prétres Devin Les prétres
pusari
Caractéristiques du Devin
guérisseur
Les sacrifices Pas Un cop
Les commanditaires Les  voisins  mal Les ancétres en | Les ancétres en
intentionnés, les coléeres coleres
ennemis, vengeance

L’interpénétration

des cultures

Influence de la
médecine moderne
et européenne

Influence de I’Inde

Tradition musulmane
intégrée dans la tradition
indienne

Interpénétration avec
la culture africaine et
indienne dans les
rituels

Influence des prétres
taoistes

41




Dans cette partie, nous trouvons souvent la notion de fonction, qui nous améne a voir la
pensée fonctionnaliste de Bronislaw Malinowski et ses contemporains, dont la théorie sera
développée dans le chapitre qui suit.

CHAPITRE Il : La théorie fonctionnaliste et la culture

En nous référons aux travaux de Jean Benoist, LAPLANTINE et RABAYERON, nous
avons pu voir une orientation fonctionnaliste, bien que cela ne soit pas affirmer dans leur

ouvrage. Ainsi leur démarche est fonctionnaliste, dont nous allons voir les bases théoriques.

Section | : Historique
Le pére fondateur de cette pensée est Bronislaw Malinowski (1884- 1943), anthropologue

Britannique, puis a été suivi par Alfred Radcliffe- Brown et Evans-Pritchard. Les
fonctionnalistes congoivent la culture comme une totalité organique qui fonctionne, ainsi
elle est composée de plusieurs €léments culturels. Il y ainsi un mouvement d’ensemble
synchronique de ces éléments culturels qui fait la culture. La culture est ainsi le résultat de
toutes les créations humaines qui lui sert dans la vie, c'est-a-dire pour rendre sa vie meilleur

et surtout pour répondre a ses besoins.

Ainsi un phénomene X en raison d’un autre phénoméne y, c'est-a-dire que les deux sont

interdépendants et doivent fonctionner ensemble.

Si nous concevons la culture comme le corps humain, tous les différents systemes ou
organiques qui fonctionnent ensemble forme le corps humain et ce qui fait sa mouvement
et la vie du corps elle-méme, si un de ses éléments ne fonctionnement pas, alors le corps

sera malade.

Ainsi nous entendons la notion de fonction. La fonction est definie comme le réle, mais ce
role peut varier, évident et non évident, c'est-a-dire une fonction réel et fonction latente. Par
exemple, le port d’une montre de grande marque comme un Rolex est un moyen de voir
I’heure (fonction réel), et dun autre c6té ¢’est un moyen de montrer sa richesse et sa position
sociale. De 1a nous pouvons avoir la simple nécessité d’avoir un montre pour voir I’heure et

I’identité de la personne ou sa position dans la vie quotidienne.

42



La culture est ainsi au centre du débat, la culture qui est autre que le fruit de I’homme
qui vit en société*?, c'est-a-dire toutes les choses que I’homme a créé pour son monde de
vie. La culture est donc une création humaine. La médecine est aussi une création
culturelle de ’homme, cela par la manipulation du corps et des plantes dites médicinales.
Chague société a sa propre medecine, a ce jour des pratiques survivent malgre une tendance
globalisante ou mondialisation. Comme nous étudions les sociétés dites « primitives », nous
localisons toujours des pratiques ancestrales qui y demeurent: comme la médecine

traditionnelle.

Pour Bronislaw Malinowski congoit la culture comme un phénomeéne universel, ainsi
la tache primordiale est de faire une approche comparative de cette culture dans les
différentes sociétés, cela en analysant tous les éléments de la vie et tous les faits de sociétés.
Dans le fonctionnalisme nous entendons le mot « fonction », qui signifie que chaque
élément a un réle précis et qui contribue a la marche d’une chose quelconque comme
I’organe humain, ou tous les éléments ont leur propre role qui aboutit au fonctionnement du
corps. Chaque élément est ainsi important dans la culture. C’est pour cela que nous allons
analyser la vie quotidienne du Betsileo dans sa globalité en tenant compte de ce postulat. Le
prédécesseur de Bronislaw est Radcliffe-Brown qui est qualifié de fonctionnaliste modéré
du fait de I’acceptation de ce dernier le I’apport de I’histoire et de 1a psychanalyse dans
I’étude d’une culture. Pour ce dernier, il faut observer la culture en fonctionnant, c'est-a-dire

elle se base aussi sur approche participative.

Pour Bronislaw Malinowski, tous travaux de terrain dans cette analyse de la culture,
il faut faire I’analyse des grandes manifestations de la conduite organisée par la validité des

axiomes suivants *3:

A- La culture est avant tout un appareil instrumental qui permet a [’homme de mieux
résoudre les problemes concrets et spécifiques qu’il doit affronter dans son milieu
lorsqu’il donne satisfaction a ses besoins.

B- C’est un systeme d’objet, d’activités et d’attitudes dont chaque élément constitue un
moyen adapté a une fin.

C- C’est un tout indivis dont les divers éléments sont interdépendants.

42 Cours Culture et Société, dispensé par Monsieur RAJAONARISON Elie (enseignant au Département d’Etudes
Culturelles)
43 Bronislaw Malinowski, Une théorie scientifique de la culture, page 92

43



D- Ces activités, ces attitudes et ces objets sont organisés autour d 'une besogne importante
et vitale et forment des institutions comme le clan, la tribu, la famille, la communauté
locale ainsi que des équipes organisées de coopération économique d’activité politique,
juridique et pédagogique.

E- Du point de vue dynamique, c'est-a-dire du point de vue type d’activité, on peut
décomposer la culture en un certain nombre d’aspects . éducation, contréle social,
économie, systemes de connaissance, de croyances et de moralité ; modes d’expression

et de création artistiques.

Dans la société selon toujours les fonctionnalistes tout est fonctionnel. Alfred Radcliffe-

Brown introduit ensuite la notion de structure.

Comme tous les Anthropologues de son époque, Alfred Reginald Radcliffe-Brown qui a
succédé a Bronislaw, a essayé de faire une proposition théorique scientifique pour observer
un fait. Cette démarche s’appelle structuro fonctionnaliste. Dans son modéle de recherche
il postule que : « seule I’observation directe de la chose étudiée fait avancer la science »,
ce qui fait qu’il y a une nécessité de faire du terrain, dans 1’ Anthropologie social. L unique
condition qui est primordiale et dont on ne peut pas se séparer dans cette démarche c’est
I’observation de la chose étudié en fonction, et qu’elle puisse proposer un modele de science
explicative. Ainsi, c’est en fonctionnant que 1’on peut comprendre une structure. Ce qui

nous amene a définir ce qu’est la structure.

La structure est un ensemble de relation sociale, qui est observable, tangible (empirique), et
une relation sociale est ’interaction de deux ou plusieurs personnes qui ont des intéréts

réciproques.

Ensuite Evans-Pritchard qui succéde a Radcliffe, a suivi les démarches de son prédécesseur

par I’introduction de la notion de la structure.

En résumé, si les fonctionnalistes défendent la thése que toutes choses existent parce
qu’elles remplissent une fonction dans la structure sociale globale, la théorie fonctionnaliste

apparait comme le défenseur systématique du statu quo.

Section II : Méthodologie
La principale méthodologie utilisée par les fonctionnalistes est 1’observation participante,

c'est-a-dire une observation de la chose étudiée en fonctionnant. Cette approche a été suivi

44



jusqu’a ce jour par les sociologues pour faire une observation d’un terrain donné, méme si

la théorie fonctionnaliste a fait de nombreuses critiques.

Section III : Critique sur la théorie fonctionnaliste

La théorie fonctionnaliste s’oppose au diffusionnisme et a I’évolutionnisme, puisque la
culture doit étre vue dans une perspective synchronique. Les principales critiques attribué a
la théorie fonctionnaliste sont : la réduction des réalités culturelles, sous-estime les contacts
entre les culturelles (diffusionnisme) et surtout la valeur de I’histoire. Et son atout majeur
dans la recherche c’est sa méthodologie qui a fait sa force, dont la nécessité de I’auteur en
total immersion dans le milieu de travail, et elle est surtout aujourd’hui utilisée par les

sociologues.

En suivant cette ligne de pensée, nous sommes donc amenés a étudier la médecine
traditionnelle sur tous les aspects, car la médecine d’une fagon ou d’une autre influence sur
la vie sociale d’une communauté, d’ou la nécessité de faire une étude descriptive du terrain.
La médecine traditionnelle organise la vie sociale, politique et socio-économique d’une
société donnee, telle est sa fonction. Or si nous considérons la médecine traditionnelle
comme un tout indivisible, nous devons faire une analyse de ses composantes pour aboutir
a cette conclusion. Nous ne pouvons pas ignorer les facons de faire des traditionalistes qui
font beaucoup de bien a la population, méme les professeurs sont stupéfaits de voir les
prouesses des tradipraticiens dans tout le domaine que ce soit la maladie du corps physique
que de la maladie de I’ame. C’est I’objet méme de cette deuxiéme partie qui s’intitule :

« Betsileo » du « Manandriana », mythes, croyances et coutumes.

45



DEUXIEME PARTIE : BETSILEO DU MANANDRIANA : MYTHES,
CROYANCES ET COUTUMES

46



Dans cette deuxieme partie du travail, nous allons a la fois nous servir des matériaux
ethnographiques recueillis dans divers ouvrages scientifiques contemporaines et classique,
et des données recueillis sur notre terrain, dans le « Manandriana » , ancien royaume
Betsileo, dans le but d’enrichir les références mais aussi pour tirer des conclusions suivant
les réalités sur terrain, et nous allons essayer en méme temps de remettre a jour des
conceptions en tenant toujours compte de notre cadre ou terrain de recherche.

Avant d’entrer dans les détails du sujet, nous allons vous présenter bri¢vement notre terrain

de recherche.

CHAPITRE IV : Historique du lieu de recherche

Avant de rentre dans I’histoire du lieu de recherche, il est primordial d’indiqué le lieu de

recherche dans le cadre de ce travail. Le plan ci-dessous indique, la carte de notre terrain de

recherche pendant un mois.

Figure 2: Terrain de recherche dans le Fokontany d’Ambatomainty-District de Manandriana

Le territoire Betsileo est divisé en quatre royaumes avant son annexion par les Francais en

1896 : le royaume de I’Isandra, de Lalangina, de Vohibato et de Manandriana.

47



Les détails de ces royaumes ont été écrits par R.P. DUBOIS, dans notre cas nous allons

utiliser les matériaux recueillis dans le royaume de Manandriana qui est en relation directe

avec notre terrain de recherche.

Chaque époque a apporté des heritages sur le plan culturel et social. Si nous parlons des

Betsileo, 1I’époque le plus récent qui peut nous intéresser et dont nous disposons dans les

archives est I’époque des royaumes.

Dans le paragraphe suivant nous allons parler essentiellement du royaume de

Manandriana, sur le plan historique.

Section | : Le royaume de Manandriana dans I’histoire du Betsileo

L’ancien royaume de Manandriana se trouve dans la région d’Amoron’i Mania, dans la province
de Fianarantsoa. Quatre royaume ont marqué ’histoire de la royauté chez les Betsileo : Vohibato,

Lalangina, Isandra et Manandriana.

MANANDRIANA

Ambohimahasoa

@
ISANDRA

LALANGINA
. Fianarantsoa
C
7 Ambalavao
@ieniparihy Vohibato
Homahazo ~  ARINDRANO

Alanamindro

Figure 3: Carte des Royaumes chez

les Betsileo

Source : RAINIHIFINA Jessé
dans LOVANTSAINA BOKY I,
TANTARA BETSILEO

La région de « Manandriana » se trouve dans le Sud Sud- Ouest de Tananarive, sur la RN7

arrivé a lvato, nous prenons la route a gauche qui mene vers « Ambovombe » centre qui

est le centre administratif de cette région ; elle est a environ 40 km d’ « Ambositra »*,

4 RAJAONARIMANANA Narivelo, Quelques traits de I’organisation sociale des Betsileo du Manandriana, page 245

48



La délimitation faite par RAJAONARIMANANA (N.) de la région est la suivante :
e al’ouest par le col de I’ « Itremo » qui le sépare du groupe sakalava de 1’Ouest des
cultivateurs ;
e au Nord Est par la riviere Mania qui la sépare du « Vakinankaratra » ;
e a I’Est par lvato, affluent de rive gauche de la Mania qui s’isole du bassin
d’ « Ambositra » ;
e au Sud par la riviere de « Manandriana » , affluent de « Matsiatr »a, qui la sépare

de la région montagneuse d’ »Ambohimahasoa ».

Le centre administratif se trouve a « Ambovombe » Centre, et les autres communes qui sont
les plus importantes sont « Ambohimahazo, Ambatomarina, Vohimena, et
Ambatofinandrahana « du fait la richesse historique de ces lieux et puis ils sont souvent

cités dans les ouvrages concernant « Manandriana ».

La population de cette région est organisée en petit village, qui est fortifié dont les clétures
étaient souvent des arbres épineux de protections, puis vers le début de XXéme siecle, elle
est organisée en hameaux de fait de I’accroissement de la population et du fait que les terres
ne sont plus suffisantes ce qui nécessitent ensuite un déplacement de certain membres du

village, ainsi le manque de place les obligeait a créer de petit hameaux*.

Les hameaux correspondaient ensuite a un «val »a, qui peut signifier un attroupement
(souvent employé pour désigner 1I’emplacement des beeufs) ou se localise la maison centrale

ou la maison des ancétres, en Malgache (Betsileo) « tranon-drazana ».

Le royaume de « Manandriana » d’aprés la monographie de DUBOIS sur les Betsileo
montre que les matériaux physiques sont insuffisants, « De fait, on ne trouve pas dans la
contrée de vestige anciennes utiles entourés de fossés. On y signale pour tant deux ou trois
montagnes qui auraient servi de sé¢jour aux vazimba :Vohidrakilahy, Vohidrakivavy, a une

dizaine de kilométre a I’ouest d’Ambohimahazo, et Andrafato a six kilométres au Nord »*°.

4% RAJAONARIMANANA Narivelo, Quelques traits de I’organisation social des Betsileo du Manandriana,
, page 246
46 H.M. DUBOIS, S J, Monographie des Betsileo (Madagascar) page 102

49



Section Il : Bref histoire des rois

« Randrianatara » était le premier souverain du royaume de « Manandriana « selon
Dubois, il (Randrianantara) a effectué un pacte avec « Radama » pour que son royaume ne
soit pas devaster par les conflits qui pourrait y avoir entre les deux royaumes, ainsi
« Manandriana » a été soumise, par ce presente traité sur une autre forme, c'est-a-dire que
le roi garde son trone mais les imp6ts sont versé directement dans le royaume Merina, « et
comme rien n’y fut dévasté, on dit aussi : « Manandriana » , tsy vaky volo (le Manandriana
inséparable). Cependant, certaines clans ne sont pas disposer a se soumettre a la royauté
merina, ainsi le roi « Randrianatara », les a attaqués, les repoussa méme jusqu’au Sud de la
riviere d’« Ambositra » et il appela des gens du Sud pour prendre leur place. C’est a
« Namorohona » qu’eut lieu le principal combat : deux pierres de commémorations en
marquent le souvenir. Un combat définitif se livra & « Antombambe. Radama » est ainsi
devenu I'unificateur des deux royaumes. Or, les propos de R.P. CALLET rapporté par
DUBOIS [Il’infirme dans le « Tantaran’Andriana», puisque déja a 1’époque
« d’Andrianampoinimeraina » le royaume « Manandriana » est déja sous la tutelle du
Royaume Merina, les propos « d’Andrianatara » le confirme : « Andrianatara » s’exécuta :
aie confiance, alors Andrianampoinimerina, le « Manandriana » n’aura d’autres chefs que
toi et tes descendants. L’intérét de ce bref historique réside dans le fait que sur le plan
culturel, il y aurait peut-étre des échanges entre les deux royaumes notamment dans les
pratiques religieuses et médicales.

Le royaume de « Manandriana »*’ est ainsi inséparable de I’histoire du royaume Merina du

fait de son annexion par « Andrianampoinimerina ».

Section 111 : L’origine des Betsileo du Manandriana

Le mot Betsileo est un qualificatif, qui désigne le peuple qui se compte nombreux et dont
les forces sont trés importantes (fort), Be qui signifie nombreux et —tsileo qui veut dire qu’on
ne peut vaincre ou encore qu’on ne puisse porter. Ainsi, nous pouvons dire que le nom

Betsileo signifie le peuple qui se compte nombreux et dont on ne peut vaincre les forces.

47 Les rois qui se sont succédé sur le trone d’aprés DUBOIS en faisant un parallélisme de datation sur le royaume merina.
RAINDRATAFIKA, RANDRIANANTARA RAONIZANAKILANARIVO,
RAONISENDRIARIVO, RAMONJA, H.M. DUBOIS, S J, Monographie des Betsileo (Madagascar)

50



L’origine du mot vient aussi du fait que le roi « Andriamanalina », pour faire peur a ses
ennemis, qui a régné a « Ambositra » a change son nom en « Andriamanalinibetsileo ». Pour
Lars Vig, ce nom « Betsileo » était né sous le régne de « Radama | » lorsqu’il a envahi le

Sud de I’ile, mais sans plus de précisions.

Enfin, elle peut étre a I’origine du fait qu’a 1’époque des royaumes a Madagascar, dans le
territoire  Merina, des travailleurs venant du sud étaient venu pour remblayer
« Mahamasina » ; mais vue qu’ils se sont retirés du travail, les gardes n’ont pas pu les retenir

de partir étant donné vue leur effectif d’ou le nom Betsileo. (cf RAINIHIFINA)

A. Les ancétres des Betsileo du Manandriana
Nous avons deux versions qui sont complémentaires pour l’origine des Betsileo du

« Manandriana » , le premier est issu des archives et le deuxiéme vient de la tradition orale.

Les Betsileo du Nord auraient eu comme ascendances directes des nobles (Andriana) du
Royaume du « Vakinakaratra », dont ce dernier appartient au royaume d’Imerina. D’aprés les
récits recueillis, cette partie Nord du Betsileo a été encore habitée par des « Vazimba » qui fut
chasse vers le territoire Sakalava, vers le « Manandona, par Andrianon »y un des descendants

de la catégorie Nobles Merina.

Ainsi I’histoire du Betsileo du Nord est fortement liée a I’histoire des Andriana Merina*,

D’apres « Narivelo RAJAOARIMANANA », la formation du royaume de « Manandriana »
est le resultat successif de migration. Les traditions stipulent que les premiers migrants étaient
des « Anakalaza » venant du Sud (de la région d’ Ambalavao) puis ensuite vient les « Taivato
« venant de I’Est (dans la région des Tanala ; c¢’est encore apres que les Betsileo « d’Imady »

et les gens du « Betafo » sont venu®®.

B. Limites administratives d’Ambositra
Au Nord par le District de « Betafo » et d’ Antsirabe (riviére de Manandona, Pk 207 de la RN7
Massifs Vorondolo), a I’Est par les Districts de « Fandriana et d’Ifanadiana » et au Sud par le
District « d’Ambohimahasoa » et a I’Ouest par le District « d’Ambatofinandrahana ».
En général, aprés les Betsileo qui sont les « tompon-tany » ou les propriétaires fonciers ou de

tombeaux ancestraux, les Merina vient en seconde position en termes d’effectif du fait de la

“8 Bulletin de I’Académie Malgache, Tome XXII1, page 57 - 64
4 Narivelo RAJAOARIMANANA, Bréve esquisse de I’histoire du Manandriana d’aprés les traditions orales. Page 113

51



proximité des deux régions et du fait de leur histoire a 1’époque du royaume, et puis vient
ensuite les autres groupes comme les « Tanala », les « Bara », les « Antandroy » qui sont peu
important sur le plan effectif.

C. Hydrologie d’Ambositra
La seule riviére qui fait la renommée de cette partie de 1’ile est la riviére de Mania, qui plus
tard a donner le nom de la région « d’Amoron’i Mania ». Elle prend sa source du District de
« Fandriana » qui est un des principaux affluents de « Tsiribihina »*°. La riviére « d’Imady »

et « Ivato » qui la grossissent jouent un réle important dans 1’hydrographie dans la région.

Section 1V : La conception du monde surnaturel invisible
A. Croyance en Dieu
En général, les Malgaches sont monothéistes, certains auteurs le qualifient comme paien (cf.

Adolphe RAHAMEFY). Ainsi, les Malgaches croient & « Zanahary » qui a créé tout ce qui
existe sur terre et dont les intermédiaires sont les Ancétres ou « Razana ».

B. Croyances aux ancétres
La croyance aux ancétres se manifeste par les différents rites positifs (Cf Durkheim), qui est
le culte des ancétres, pour les « Merina » et les « Betsileo », il s’agit du « Famadihana », en
frangais le retournement des morts, mais il existe d’autres variantes chez les « Betsimisaraka »
et les autres groupes de Madagascar.
Les ancétres ou les « Razana » sont les personnes qui sont mort dans la famille, aprés une
vie terrestre, il acquiere un nouveau statut, comme intermédiaire entre les deux mondes.
Mais il y a aussi les ancétres vivants, ceux sont surtout les personnes agées ou vieux sages.
En général, pendant les rites, leur place se trouve au coin Nord Est, puisque ce coin est la

place réservé aux ancétres.

Le saotra est aussi un moyen de communiqué avec les ancétres (chez les Betsileo du Nord
et Fagnefana®! dans le Sud Betsileo). Les ancétres qui n’ont pas eu une bonne conduite
pendant leur terrestre ne sont pas prononcer sous peine de provoquer des troubles ou

malheurs au niveau du village ou on réalise le rituel.

Quand nous parlons des ancétres, cela sous-entend son habitat, son demeure qui le tombeau.

50 Monographie d’ Ambositra, 1957, n°87, page 1
51 Rituel qui consiste a faire progresser le défunt récent es son statut de « razana » ou ancétre ;

52



C. Les Tombeaux
Dans I’ancien royaume de « Manandriana » , il existe 3 sortes de tombeaux®? :

- Grotte ou « Vazoho » : qui se trouve en genéral entre les escarpements rocheux,
dont I’entrée est fermée par un étalage de pierre. Ces genres de tombeaux sont en
général réservés aux nobles®® ;

- Fosse ou « hady » : type le plus courant, constitué en deux parties : une creuseé pour
servir de caveau et I’ Aloalo qui surmonte le caveau avec les entassements de pierre.

- Le «trano vato » ou maison en pierre : les chambres sont au niveau du sol, et les
matériaux utilisés sont modernes : la pierre, le ciment et le fer.

Quand nous parlons de tombeaux>*, ce qui nous vient a I’esprit c’est le rapport aux
rites qui sont effectués sur place. Tout d’abord nous allons voir le rite funéraire et

plus loin nous parlerons du famadihana.

Quand nous parlons de tombeaux, ce qui nous vient a 1’esprit, c’est par rapport aux rites qui
sont effectués sur place. Tout d’abord nous allons voir les différents rites funéraires dans ce
paragraphe et un peu plus loin, dans un autre paragraphe le culte des ancétres c'est-a-dire le

famadihana.

Section V- Les rites funéraires chez les Betsileo

Les rites funéraires princier : réincarnation des morts dans les serpents « fanany ». Pour les
Betsileo, les princes ou les rois ne sont jamais mort®, ils se réincarnent dans des serpents
dits « fanany ». Cette réincarnation fait partie du déroulement méme du rite funéraire.
N’ayant pas de source sur les rites funéraires dans le « Manandriana » , nous avons repris

un exemple de celui des « Betsileo I’Isandra ». Pour cela nous allons nous référer a Adophe

52 Jean Gucart, Les hommes et la mort: «Rites funéraires a travers le monde », in Narivelo
RAJAONARIMANANA, Rites funéraires et commémoratifs des Betsileo du Manandriana. Page 182-183

53 Lors d’une recherche dans site touristiue dans la région d’Ambalavao, dans le réserve forestier d’Anja, nous avons vu des
tombeaux, des formations naturelles en formes de cavernes perchés en hauteur dans les rochers qui ont été aménagés pour
recevoir le corps de défunt. Les personnes qui sont ensevelis dans ces grottes sont de la catégorie des « andriana »ou nobles.
Selon toujours notre guide et informateur, cette forét sert aussi de lieu pour les veillés ainsi que la réalisation du rituel saotra.
54 Voir le schéma réalisé par Raymond DECARY, dans son livre Mceurs et coutume des Malgaches, a la page 261, fig. 99, un
tombeau Betsileo 8 Ambovombe, c'est-a-dire dans la région de Manandriana.

55 Selon DECARY R., il existe quatre formes de tombeaux traditionnelles : sépultures en terre ou dans

les caveaux, sépultures dans les rochers ou des grottes, sur les sol ou sous des auvent légers, sépultures collectives dans
les kibory. Page 257

53



RAHAMEFY®® : la source de documentation utilisé par cette auteur était un archive de
L.M.S. (London Missionary Society) qui avait pour titre : Curious Burial Customs Among
the Betsileo Chiefs, et les enquétes se sont déroulés dans la partie Sud du Betsileo. Nous
avons pris son exemple, puisque il y a une relation étroite entre les souverains de

« Manandriana » et celui de « I’lsandra »°’ en termes de parentg.

Le rite funéraire Betsileo destiné pour les princes se divises en 7 étapes principales la
toilette mortuaire, I’annonce du décés, la préparation de la venue du « fanany », la veillé

funéraire ou orgie, I’exposition finale et I’ensevelissement.

Ce rite funéraire concernait, le prince RAJAOKARIVONY II, dont les descriptions ont été
faites par une personne proche de sa famille et qui faisait peut-étre partie des gens interdits,
qui a recu une éducation a I’Anglaise et une éducation chrétienne. Le document éiten Anglais,
et beaucoup d’auteurs se sontservis de ce document, comme Dubois, Sibree mais aussi Adophe
RAHAMEFY. Ce document se localisait a Imarivolanitra a Antananarivo, et fait partie des

documents d’archives de la LMS ou London Missionary Society.

Le rite funéraire se déroule en sept parties qui sont : la toilette mortuaire, 1’annonce du déoss, la
préparation de la venue du « fanany », la veillé funéraire ou orgie, I’exposition finale et

I’ensevelissement.

A. La toilette mortuaire
Elle est réalisée pendant I’attente du décret royale qui vient en principe de Tananarive, du
fait que cette région de I’ile a été soumise par les Merina, pas par la force mais plutdt par
la ruse. Ainsi, les régnants étaient tous des princes ou princes, mais jamais roi, etdes impdts

sont versés pour la reine qui vivait & « Antananarivo ».

Cette toilette du prince défunt est réalisée sur les « olom-pady » ou personnes interdits, qui
s’occupent en générale du prince. Les plus concernés sont « I’olom-pady » charger de la
toilette mortuaire, ainsi les mangeurs, d’ongle ou buveurs de sang royal des seigneurs®®.

L’eau et I’alcool étaient utilisés pour faire la toilette du prince sur le « olom-pady ».

56 Maitre de conférence a I’Université de Tananarive, Madagascar, qui enseignait la civilisation au département de Malgache.
57 Adolphe RAHAMEFY, Le roi ne meurt pas, rites funéraires princiers du Betsileo, page 20
% |dem, page 41

54



Pendant la veillé, des chants sont fait par les femmes d’un c6té (le chant s’appelle isa) et les
hommes de I’autre (le chant fait par les hommes était appelé balahazo)®® et aussi le

Taifototsa®®.

Quand le corps du prince est mis en biére et couvert du tissu de soie de I’Arindrano, les veillés
commencent, et quand le corps se met a gonfler on réalise de nouveau le toilette sur les
personnes «olom-pady » et apres on met le corps debout sur le poteau principal ; dans les
pieds des troussont réalisés pour faire sortir facilement les pus, et sont recueillis dans les
marmites. Le pus recueilli est ensuite mis dans un étang sacré ou « Aritra » soit le jour ou la

nuit®l. Et les sanies selon la croyance des Betsileo se transforment en « fanany ».

B. L’annonce du déces

L’annonce du déces du prince est faite par les autorites représentants du pouvoir « Merina ».
Apres la déclaration, tout le monde se couche par terre et pleure. C’est le commencement
officiel du deuil®. Des régles de conduites sont ensuite édictés afin de montrer que le peuple
est en deuil, comme le port de « kamisa », I’interdiction du couvre —chef, et les femmes se
dénouent les cheveux®. Toutes les personnes qui ne suivent pas ces régles sont victimes de
répressions, qu’ils soient originaires de « I’Isandra» ou d’autres régions, les esclaves du
prince, les « Tsianolonkafa » s’occupent de cette tache, allant de simple menace, a des atteintes
corporelles. Et des collectes d’argent ainsi que de beeuf sont réalisé pour subvenir aux dépenses

des funérailles®.

C. L’exposition du corps du prince
L’exposition du corps s déroule dars le palais, et des chants sont réalisés ( isa, ...... ). Lors du

transport du corps, le cortege suit un ordre protocolaire (cf. 108-109), et tous les villages de
passages doivent participer aux dépenses de ce rite funéraire. Le jour choisit est le vendredi
pour I’exposition, puisque c’est le jour des rois ou des nobles selon les croyances Betsileo,

ainsi d’autres groupes des Madagascar.

59 Adolphe RAHAMEFY, Le roi ne meurt pas, rites funéraires princiers du Betsileo, page 55
60 |dem, page 57

61 |dem, page 64-65

62 |dem, page 95

63 |dem, page 93

64 |dem, page 95

55



D. Ensevelissement et fin du deuil

Le corps du prince est mis dans une caverne qui se situe sur le flan « d’Ivohitsisaky »%, pour
accéder a ce lieu de résidence des princes apres leur mort, une échelle est confectionnée avec
le bois sacré des champs des princes et des cordages en lianes. L’acheminement du corps ainsi
qu’un beeuf de sacrifice est trés difficile et dangereux, le gens d’interdit peut y laisser la vie.
En enterre avec le prince des biens qu’il a aimé pendant sa vie, ainsi que des richesses. Puis,
I’ensevelissement terminé, le deuil s’arréte, le rite de « mitsio-bolo » est fait en vue de cette

cléture, mais aussi et surtout pour demander la bénédiction.

E. Les conclusions d’Adolphe RAHAMEFY sur les rites funéraires princiers
du Betsileo

Les analyses réalisées par Adolphe RAHAMEFY se sont portées sur les différentes étapes.
La toilette du prince correspond a une dessiccation du corps, il ajoute les propos de
Razafintsalama pour voir la signification caché de ce toilette : « la putréfaction symbolise le
désastre qu’est la mort, et le corps sec symbolise la transformation du défunt en ancétre et dieu
»%. 1l nait et renait par le biais de I’immersion et la réapparition hors de I’eau pendant le
lavement®’. Pour ce qui est de I’annonce de la mort, des régles protocolaires sont suivies, selon
la hiérarchie.

La veillé et les orgies qui précéde I’annonce servent surtout a ne pas étre triste de la mort du
défunt princier, c’est le « mampitraka », et cela symbolise le chaos qui régne, la mort est
percue comme cela, un désordre. Ainsi toutes les régles de conduites sexuelles sont levées®,
elle peut étre un acte délibéré. D’autres percoivent dans les orgies comme une solution a la
stérilité, et dont les régles de parentés et de I’inceste est rompue temporairement®. Toute régle
incestueuse s’arréte.

L’exposition finale ou « fampiariana » du défunt princier suit une régle de I’astrologie, qui
correspond a un destin favorable, le rituel est orienté de Nord-Sud et d’Est- Ouest.”

Pour ce qui est du nombre de tour effectué au nombre de 7 autourdu corps, I’auteur a repris

les interprétations de Razafintsalama : « la procession sert a montrer la richesse et la puissance

8 Adolphe RAHAMEFY, Le roi ne meut pas, rites funéraires princiers du Betsileo, page 159
, Idem page 169

57 Ibidem

% |dem, page 180

69 |dem, page 183- 184

0 |dem , page 186- 188

56



du princesse par le biais de I’exposition de ces derniers »'*

Quand le rituel arrive a I’ensevelissement, pour que le défunt puisse accéder au rang des
ancétres il lui faut des biens (des biens aimés du défunt), mais le plus important ¢’est qu’il
faut que les ancétres et les vivants I’acceptent en tant que mort pour qu’il puisse accéder au
rang des ancétres. La mort n’est donc qu’une étape, il est ensuite devenu le nouvel ancétre.
Avec les offrandes’ réalisées pendant I’ensevelissement, elle signifie a établir la sacralité du
prince, « I’accession a I’état d’ancétre se fait par le méme processus que celui de la venue de
I°état de vivant »"2,

Pour en conclure, Adolphe, aabouti & la conclusion que derriere cette manifestation, ce rituel se cache
un conflit entre les « Betsileo et les Merina », en fait la mort du prince est un complot entre
les dirigeants « Merina » et quelques autorités « Betsileo », puisque le Prince était un
défenseur de ses sujets, et celapour les « Merina » étaient inacceptable en tant que pays conquis.
Il aété alors victime d'un empoisonnement, cela afin de maintenir une main mise sur le territoire
« Betsileo »™*. Le pouvoir était alors aux mains des « Merina ».

Le prince ne meurt pas par le biais de son incarnation physique dans le « fanany ». Le « fanany
« est donc le représentant physique du prince au niveau de la famille et de la communauté
ou encore le royaume.”

A travers les informations sur le rites mortuaires, nous pouvons dire que ceci fait partie intégrante
de I’identité du Betsileo et méme du Malgache entité. La vie des Malgaches et les évenements

sociaux sont toujours validés par des rites.

Section VI : Rite funéraire du commun des gens

Dans ce paragraphe, nous n’allons pas vous donner une description du phénomene, du
fait que nous n’avons pas pu avoir le privilege ou le malheur d’avoir assister a des funérailles

dans le « Manandriana » . Toutefois, il faut noter que les différentes phases sont les méme

" |dem, page 189

72 Offrande ou sacrifice, pour L. AUJAS, dans les mémoires de I’ Académie Malgache, qui s’intitule les rites du sacrifices
a Madagascar, il a fiat une classification des sacrifices, qui sont : sacrifices de remerciement ou d’hommage, sacrifices
expiratoires ou purification, sacrifices de serment et d’alliances, sacrifices de fondation ou de consécration s’sacrifice
d’initiation, sacrifices funéraires, sacrifices de prémices, sacrifices agraires et sacrifices dans les rites de chasse et de la
péche. (Page 04-05)

3 Adolphe RAHAMEFY, Le roi ne meut pas, rites funéraires princiers du Betsileo, page 199- 203

4 |dem page 210- 215

5 |dem, page 224

57



pour « les Merina et les Betsileo ». En général, elle est composée de 6 phases :
e Latoilette mortuaire ;
e L’annonce du déces ou faire part ;
o Lesveillés;
e L’enveloppement du corps par le tissu en soie ;
e Lamesse (pour les chrétiens) ;

e L’enterrement dans le tombeau familial.

Les données ethnographiques sont nombreuses dans ce sens, mais le point commun c¢’est que
les différents groupes de Madagascar procéde de la méme maniére, c'est-a-dire que les

funérailles sont les mémes a quelque détails préts’®.

Section VII : Les traditions des Betsileo
A. Respect du Fihavanana
Paul Ottino a mis en exergue ce cercle de Fihavanana , qui a été ensuite repris par

RAJAOANARIMANANA. Le « Fihavanana » , est un principe moral, qui vise I’harmonie
dans la vie en général.

B. Culte des Ancétres ou famadihana
Dans ce paragraphe, nous n’allons pas nous étalés sur le rituel du « famadihana », ou
retournement des morts du fait que nous n’avons pas pu assister a une de ces cérémonies,
mais nous allons prendre quelque référence sur ce « famadihana ». En général, ce rituel se

déroule entre le mois de Juin et mois de Septembre, période ou la récolte est abondante.

C. Circoncision
Hérité des Arabes, la circoncision est devenue incontournable dans la vie. Elle est rédlisée sur des

enfants de bas ages (2-6 ans) et méme plus. C’est en quelque sorte un moyen de se débarrasser
de ce qui est « mauvais », par enlevement de ce petit morceau de chair sur le pénis de I’enfant
(généralement consommé soit par le grand-pére paternel, soit par I’oncle maternel avec du
banane, plus une consommation d’alcool traditionnel). L’enlévement du prépuce est un rite de
passage, mais aussi a des avantages medicales. Le saignement qui s’écrase sur le sol provoqué

par la circoncision marque 1’appartenance et I’attachement a ses terres.

76 Raymond DECARY est un des auteurs de I’époque coloniale qui a donnée quelques descriptions dans son livres Mceurs
et coutumes des Malgaches, dans le Chapitre XI : Funérailles et tombeaux, sur les rites funéraires a Madagascar, sur les
souverains et les peuples.

58



D. Saotra
Le « Saotra » ou « Fangnefana » dans le Sud du Betsileo, est un rite qui vise a se réparer

définitivement du défunt, et pour que celui-ci puisse atteindre son rang d’ancétre parmi les
siens. C’est aussi un moyen de faire connaitre les différents lignés de la famille, c'est-a-dire
pour faire connaissance vue que la famille devient de plus en plus élargie. Ce rite est
accompagné par une consommation de viande de beeuf et d’alcool, et précédé d’un « savika ».
Le « savika », qui est en quelque sorte, une tradition, mais devenu actuellement un sport, elle
symbolise la lutte de la vie quotidienne. Ce rite consiste a mettre a genou un beeuf féroce, et
les vaillants sont toujours recomposés en argent. (Cf. Thése de doctorat de Mr
RATSIMBAZAFY Ernest sur le savika). Il est aussi symbole de 1’identité du groupe Betsileo.

E. Cérémonie d’inauguration des maisons
La maison, lieu de vie des vivants, est organisée selon les points cardinaux. L’orientation des

maisons chez les Betsileo, comme chez tous les Malgaches sont orientés vers I’Ouest, c'est-a-dire
que les ouvertures (comme les fenétres, les portes, ainsi que les véranda) sont a I’Ouest. A I’Est
il y a rarement d’ouverture, mais il y a des exceptions.

La construction de la maison se fait par la réalisation de deux rituels importantes le premier, la
construction de la fondation ou « fototsa » (chez les Betsileo) ou encore fototra (en Imerina),
et le deuxiéeme pendant I’inauguration ou « miditsa an-drano vao ». Une maison qui n’a pas
recu la grace par un « omasimbe ou mpitaiza » peut rendre ses locataires malades voir méme

provoqué la mort, ainsi la maison deviendra inhabitable.

Section VIII- La construction de la fondation, « fanaovana fototsa »

N’ayant pas assisté a la construction d’une fondation, nous ne pouvons pas nous aventurer
sur un terrain inconnu sous peine d’erroné ou d’omettre des éléments importants dans une

description ethnographique.

A. L’inauguration proprement dite
Pendant notre terrain de recherche, nous avons pu assister et participer (observation

participante) a une cérémonie d’inauguration d’une maison, qui a été rénové par le guérisseur

lui-méme. En voici, les descriptions et les différentes phases qui ont constitué I’inauguration.

59



B. Kabary de bienvenu
Comme toute cérémonie traditionnelle, dans toute la terre Malgache, le « kabary » est

toujours réalisé en premier lieu, c’est une sorte de prise de parole des grandes personnes ou des
grandes personnalités pour faire savoir aux présents le motif de la cérémonie, I’objectif est
d’introduire les différentes rites sacrés pour 1’inauguration. Dans notre cas comme il s’agit
surtout d’un rapport entre la médecine traditionnelle, c’est le « Mpitaiza ou I’Omasimbe » qui
prend la parole, de plus c’est un grand orateur.

C. Préparation du ody protecteur de la maison
Apreés le « kabary » vient ensuite la préparation d’ody dont la composition est la suivante :
une fleur de « vero », de I’alcool, de I’eau de source vive, du « hazomanga » et enfin de la
terre blanche ou « tany ravo ». Elle est réalisée devant le nouveau propriétaire de la maison
par le « Mpitaiza », mais avant on donne la part des ancétres (alcool) dans le coin Nord-Est
pour leur remercier d’avoir donné ce jour pour réaliser cette cérémonie.

D. Choix des assistants du Mpitaiza
Le rituel en question, pour la réalisation ou la protection de la maison nécessite des assistants,
ces assistants sont choisis par le « Mpitaiza » parmi les jeunes hommes qui ne sont pas encore
marié. Avant de pouvoir tenir le contenant de la protection, le « Mpitaiza » met une marque
sur le front des jeunes hommes par des morceaux de terre blanche ou « tany ravo ». Le blanc
qui est symbole de pureté.

E. Choix du couple qui prépare le repas « hanipitoloha »
Comme il s’agit d’une nouvelle maison, il faut que tout soit parfait y compris les personnes qui
préparent le repas, le couple qui prépare le repas sont des personnes qui ne sont jamais séparés
et ne sont jamais rompu, et ont une bonne conduite 1’un envers 1’autre. Le « hanipitoloha » est
ainsi preparé par eux, compose essentiellement de poids sec et de riz uniquement, ce repas est
composé de 7 mets différents mélangés dans une seule marmite dont la principale composante
sont les poids séchés ainsi que le riz, le chiffre 7 qui signifie sacrer (dans hanina-fito-loha)

F. Réalisation du rituel d’inauguration
Le rituel consiste a enduire chaque coté de la maison par les « ody « au centre : le premier
assistant met de la terre blanche au milieu du mur a la hauteur de la téte de bas en haut, puis
ensuite le second met de 1’eau de source composé de fleur de Vero et enfin le dernier verse de
I’alcool. Une fois ce rituel terminé, toutes les personnes sortent de la maison sauf ceux qui

préparent le repas pour un dernier kabary nomé « sokela ».

60



G. « Sokela » ou Kabary intermédiaire et remerciement

Le « sokela » consiste surtout afaire un bref rétrospectif de ce qui a été réalisé ainsi que les
remerciements, puis vient ensuite I’annonce du programme. C’est en fait une « kabary » ou
les grandes personnes parlent pour parler de leur satisfaction et pour remercier toute

I”assistance.

H. Le repas collectif
Le « sokela » terminé, tout le monde prend place dans la maison pour prendre le repas avec

composantes ce qui fait son nom « hanimpitoloha ».

I. Festivité et veillé festive
Comme c’est une féte et une cérémonie, la musique traditionnelle ou contemporaine ainsi
que I’alcool sont au rendez-vous pour faire chauffer I’ambiance, elle a pour objectif de

rendre heureux avec les nouveaux propriétaires.

Conclusion partielle
L’inauguration d’une maison réhabilitée ou d’une nouvelle maison nécessite le respect de la

tradition, des prescriptions sont suivis a la lettre surtoutquand le «mpanandro » ou le « Mpitaiza »
est présent pour réaliser la cérémonie, d’ailleurs rien ne peut se faire sans sa présence et il est
toujours sollicité. La cérémonie est aussi un acte de prévention contre les différents malheurs
y compris surtout la maladie.

Le « Taiza » a le devoir et I’obligation d’informer son « Mpitaiza », s’il ne le fait pas, il peut
étre victime d’une mauvaise chance, et une blame de la part de son conseillé et cela peut
provoquer des maladies. Le « Taiza » a le devoir de bien observer les prescriptions de son
« Mpitaiza ». D’une maniére inconsciente, les Betsileo ont toujours peur de tomber malade et
de mourir, ces actes rituels apaisent leur crainte pour éviter de tomber malade et mourir

ensuite.

61



Illustration n°® 2: Maison traditionnelle chez les Betsileo du Manandriana

Source : (cliché personnel)

Commentaire

Sur cette photo, nous voyons une maison typiquement Betsileo, dont I’arrangement intérieur est
celui de la description réalisé par Susan KUS dans 1’organisation de 1’espace chez les Betsileo.
Cette maison est la maison centrale, c'est-a-dire la maison qu’habitait les grandes personnes ou
les grands parents du guérisseur, et actuellement, c’est I’ainé qui va avoir le privilege de
I’habiter, on le nomme « trano-drazana » ou maison des ancétres. En général, les ouvertures de
la maison se trouvent vers 1’Ouest, et le parc a beeuf se trouvent devant dont I’ouverture se trouve
au coin Nord Est du parc. L’organisation de I’espace est en général la méme pour tous les
Malgaches.

En ce qui concerne les tombeaux, elles se situent en général en hauteur pour les catégories des
« Andriana », dont les formes sont variables suivant I’avancé des technologies. L’orientation est
la méme et actuellement, surtout en Imerina, les tombeaux ressemblent de plus en plus a une
maison, puisqu’elles sont les demeures éternelles du corps de ’homme. La séparation du corps
et de I’ame définitive se fait par un rituel « saotra ou fangnefana » chez les autres « Betsileo »
du Sud.

62




J. Le zafindraony

Le « zafindraony », est un chant typiquement « Betsileo », en général elle parle de la vie
quotidienne, comme vie communautaire, guerre, paix, amour ou encore de la politique.
Quand le christianisme arrive, elle a su s’adapter, du fait que ces paroles deviennent des paroles
évangéliques. C’est une marque de I’identité des Betsileo, que ce soit le Nord ou le Sud du
Betsileo. Elle est réalisée pendant les fétes, et les rituels (comme les famadihana). Par ailleurs,
elle sert aussi a raconter des histoires a des enfants a une communauté ainsi le « zafindraony »

renferme des conseils ou des « anatra »’’.

CHAPITRE V : L’organisation de la vie en général chez les Betsileo

Section | : Organisation social

A. Les différentes catégories et des groupements d’ancestralité & Manandriana
Les Betsileo sont les descendants de cing groupes principaux’® dont les noms des fondateurs

est I’origine du nom des groupes « zanaky ny dimireny » : sambohery  fondé par
Rasambohery, Taivato « ceux des pierres » groupe venant du Tanala, Kalatsara du nom de
sa fondateur Rakalatsarafeo « la femme qui a une belle voix », « Anakalaza venant
d’lanakalaza et en Zafindravola », ceux qui sont les petits enfants de « Raravola ». Ces
groupes sont aussi appelés « Akitsanjy » et qui se ramifie en plusieurs groupes.

Ainsi chaque groupe (Akitsanjy) a leur propre caractéristique et leur criteére d’existence : « son
nom, la propriété du « anaran-dray », la marque des oreilles des beeufs appelés fofo, les « fady »
ou les interdits hérités des ancétres, la tradition historique (tantaran-drazana, bokim-

pianakaviana) et 1’existence d’un tombeau unique qui symbolisent 1’unité du groupe »'®

B. Le cercle des relations de Fihavanana a Manandriana

1. Akitsanjy
Est définit comme « un groupe nominal doue d 'une solidarité interne, solide et réguliére, sur

le plan rituel. 1l comprend tous les descendants de | 'ancétre fondateur, qu ‘ils établissent leur

filiation par les hommes ou par les femmes. Il s’agit donc d’un groupe de filiation

7 \oir les travaux de Francois NOIRET, dans son livre : Chants de lutte, chants de vie a Madagascar : Les zafiindraony
du Pays Betsileo. Bien que Manandriana ne fait pas partie des lieux d’enquétes de 1’Ethnologue, nous avons pu constater
que pendant les lanonana surout pendant la nuit (veillés mortuaires ou veillés festif), les chants zafindraony sont toujours
réalisés.

78 Cités par RAJAONARIMANANA Narvelo, Robert DUBOIS et Paul OTTINO

 RAJAONARIMANANA Narvelo, Quelques traits de I’Organisation social des Betsileo du Manandriana, page 248

63



indifférenciée non limitatif, selon la terminologie de Robin Box (1972, 153).8° » Comme nous
I’avons déja su mentionnés, le groupe « Akitsanjy » se ramifie, le schéma suivant nous

donnera un apercu de cette ramification.

2. Taro-bahy
Descendants immédiats d’une personne déja morte ou encore vivante

3. Tamy
Les groupes éloignés d’EGO

ZANAKY NY DIMY RENY

AKITSANJY
TARO-BAHY
RAMY
HAVANA
¢ $
Coté paternel Coté maternel
(Lafin-drae) (lafin-drene)

Schéma n® 1: Cercle des relations de Fihavanana par Paul OTTINO

L’Akitsanjy se ramifie en taro-bahy taroka notion de tirer) et vahy « liane » et puis tamy qui
représentent les groupes €loignés (parents indifférenciés, par alliance, fraternité de sang ou
« velo rano » et adoption)8l. Ce qui nous améne ensuite & nous intéresser sur la régle de la

parenté et des alliances chez les Betsileo.

8 RAJAONARIMANANA Narivelo, Quelques traits de I’Organisation social des Betsileo du Manandriana, page 250
81 |dem, page 252

64



Section Il : Le systeme de parenté des Betsileo

A. Filiations
En regle générale les Betsileo du Nord ne fait pas distinction entre les descendants des

femmes et des hommes, ils ont tous droits a avoir une place dans le tombeau ancestral, nous
pouvons déduire de cela que c’est une filiation indifférenciée, mais dans la réalité elle a une
tendance patrilinéaire, du fait que les femmes quittent le résidence parental pour rejoindre
la famille de son mari en vue de leur donner de I’aide pour les taches quotidiennes et en vue
de renforcer les effectifs du groupe de son mari ; souvent ses descendants a leur mort suivent
leur pére. Dans le cas ou I’enfant choisit d’étre enterré dans le tombeau de sa mére, on parle
de « rano miherina », c'est-a-dire un retour a la source, la mére étant considéré comme source
de la vie, elle peut étre comparé a I’eau, ce qui fait que « rano miherina » c’est le retour vers
le tombeau matrilinéaire.

B. Résidence
La regle de résidence est souvent patrilocale, surtout aprés le mariage, puisque la femme
rejoint la famille de son mari pour y vivre et pour réaliser les taches qui lui sont confiés ainsi

que les devoir envers ses beaux- parents.

C. Les termes de références et termes d’adresses
Les termes de références et termes d’adresses dans le systeme Betsileo (cas du Manandriana)

ressemblent a celui de I’Imerina.

1- G+2 correspondant aux grands parents d’EGO
Grand-peére paternel d’EGO : dadabe (ou bababe)

Grand-meére paternel d’EGO : nenibe (bebe)
Grand-pére maternel d’EGO : dadabe
Grand-meére d’EGO maternel : nenibe (bebe)

2- _G+1 correspondant aux parents d’EGO
Pere d’EGO : dada
Meére d’EGO : neny

Frére de son pére : dadatoa (ainé), dadanaivo (cadet), dadafara (le dernier)

Sceur de son pére : nenintoa (aine), neniraivo (cadette), nenifara (la derniere)
Frére de sa mere : dadatoa (ainé), dadanaivo (cadet), dadafara (le dernier)

Sceur de sa mere : nenintoa (aine), neniraivo (cadette), nenifara (la derniere)

65



3- G 0 correspondant a la génération d’EGO

EGO ne fait de distinction entre ses fréres et sceurs et les enfants masculins et féminins de

ses oncles paternels et tantes paternels ainsi que les oncles maternels et tantes maternels ; il

appelle « ralahaly » ses freres et cousins et « anabavy » ses sceurs et ses cousines. Les fréres

et sceurs d’EGO sont désignés par « taporaika » (qui veut dire issue d’un méme ventre

maternel de kitapo iraika)

D. Type d’alliance

Les Betsileo du « Manandriana» sont exogames comme la plupart des Malgaches.
Cependant il existe des « vady mihavana » ou des personnes de laméme famille qui se marient,
en générale ils sont le descendant d’un ancétre commun, c'est-a-dire ils peuvent étre le
descendant de deux germains de sexe opposes (arriere ou arriere- arriere petits fils ou fille),
les relations incestueuses sont les unions de deux personnes issus de deux sceurs, et cela
jusqu’a la 4*™ génération. Ainsi, on tolére le plus souvent des mariages entre les enfants d’un

frére et sceur, cela afin de réunir a nouveau la famille qui était disparate.

Les cérémonies traditionnelles qui sont toujours respectés : le « famadihana » (retournement
des morts), le mariage traditionnel, la circoncision et le « saotra » (rite de remerciement des

ancétres).

Selon RAJAONARIMANA (N.) les taches sont subdivisés suivants la catégorie des parents
et alliés : les « zana-dehilahy » (les descendants de I’homme), les « zana-behivavy » (les
descendants issues de la femme) et les vinanto (les belles filles ou beaux fils), mais nous ne

savons pas plus sur les détails de ses taches confiés.

66



Section 111 : Organisation de I’espace extérieur a I’habitat

LEGENDE

Maison Lieu de pillage du riz  Parc a Beeuf

Schéma n° 2: Organisation de 1’espace extérieur cas du village d’ Aniso

Commentaire et analyse

L’organisation d’un village, suit toujours les régles des points cardinaux, c'est-a-dire
que les ouvertures des maisons sont toujours dans la face Ouest de la maison, le parc a
beeuf, pour des raisons de sécurité et de commodité sans doute, est toujours placé devant la
maison, par ailleurs le lieu de pillage du riz se trouve toujours au Nord de la maison, parce
que le riz fait vivre la famille, de plus cette tache demande une espace importante pour le
stockage du reste du plan de riz. Les personnes qui ne suivent pasces reglements de
I’organisation de I’espace sont toujours sanctionnées d’une méfiance de la part de sa

communauté ou de son entourage.

67



Ilustration n® 3: Parc a beeufs

Source : (cliché personnel)

Commentaire & analyse

Le parc a beeuf se trouve toujours devant la maison, afin de bien surveillés les beeufs et pour
prévenir un éventuel affrontement entre les males dans un méme parc. La couleur des beeufs
sont en général conforment a leur groupe d’appartenance, c'est-a-dire conforme au nom de
I’« Akitsanjy ». Des marques sont réalisées sur les oreilles des beeufs afin de les reconnaitre
facilement, et ces marques correspondent a chaque groupe d’« Akitsanjy ». Ainsi les personnes
peuvent se reconnaitre comme famille apparenté par le biais des marques des oreilles et de
la couleur de la peau des bétes. Les beeufs sont ainsi des moyens d’identification par rapports
aux autres groupes. Par ailleurs, les beeufs sont signes de richesses & Madagascar surtout dans
le Sud.

L’organisation de I’espace extérieur nous ameéne ensuite a approfondir I’organisation

intérieure de la maison.

68



Section 111 : Organisation intérieur de I’espace de vie chez dans le
Manandriana

Susan KUS a travaillé sur cette organisation de I’espace chez les « Betsileo », d’aprés elle
I’organisation suit les 12 destins qui sont inscrit dans un rectangle qui n’est autre que la forme
méme de la maison.

A propos de cette organisation elle dit que :

“Notions of space provide an almost universal Malagasy conceptual field. Height is pahgs
the most obvious spatial dimension to invest with social value and accordingly the Malagasy
associate high social status with an elevated position. A second spatial ordering referent to
the cardinal directions forms a symbolic set of two contrasting pairs of characteristics. The
north is associated with nobility and sniority whike te souh is associated with things humble and
lowly. The East is associated with the sacred and the west with profane. The overlap ping of
these two axes results the valuation of the northeast direction, the direction associated with
honour and with the ancestors.

In addition to height and a spatial orientation that refers to the cardinal directions there exists
a third spatial element to the Malagasy conceptual field. This sa calenduladivisionning of the
year into 12 months that can be mapped onto rectangular space (...)The menpuion of this
complex system various in the hands of traditional specialist or mpanandro (in the central

highland group of Madagascar)®?.”

Ce qui est a retenir ici, c’est que chaque coin est destiné a une catégorie de personne, selon sa
position dans la famille. Avec les points cardinaux nous avons deux oppositions, en termes de

caractere, par exemple le NORD s’oppose au caractére du Sud et I’Est a 1’Ouest.

8 SUSAN Kus et Victor RAHARIJAONA, Domestic space and the tenacity of tradition among som Betsileo of
Madagascar, page 3

69



Ilustration n°® 4: Armoire sacrée

Source : cliché personnel

Commentaire & analyse

Sur ce cliché, nous pouvons voir une armoire, et en haut nous pouvons voir une photo de Jésus
Christ crucifié sur la croix sainte, une bible, quelque bouteille qui contiennent de I’eau de
source vice, une boite contenant des plantes séchés, un chapeau et enfin sur le haut, il y a un
rameau de riz ou « salohim-bary ». Ces éléments se trouvent au coin Nord Est de la maison.
En général, I’armoire sert de rangement des plantes médicinales ou de lieu de stockage, et
de I’alcool. D’apres ces images, nous pouvons voir un fond tres syncrétique de la médecine
traditionnelle. La médecine traditionnelle se compléte avec le christianisme, et indissociable

70



Illustration n°® 5: Disposition du couché chez les Betsileo

-
g

Source : cliché personnel

Commentaire& analyse

Chez les Betsileo, comme chez tous les autres groupes de Madagascar, I’orientation de la téte
pendant le sommeil est a I’Est, puisque c’est point cardinal ou le Soleil se leve, ainsi il est
formellement interdit d’orienter les pieds vers ce point pendant le sommeil, ¢’est a un grand
sacrilége et les mauvaises chances vont afflués. Sur cette photo, nous voyons le lit des parents,
ainsi gu’au-dessus une table, réserver a la place des différentes semences, et surtout des produits e
premiéres nécessités. Sous la table, nous voyons une male amiel, en bois de rose qui n’est plus
utilisé du fait du manque de miel.

71



Section IV : Organisation de I’espace intérieur dans I’habitat

Cuisine
Chambre Chambre |
A coucher A coucher Grenier _I .
Véranda
et
Chambre Chambre Chambre pour les |
bétes o -
A coucher A coucher 15 o _I
Chambre Véranda I:I
e
Chambre pourles | Chambre pourles | Chambre pourles | . Rez-de- |
bétes bétes bétes Chaussée i

Chambre pourles | --- - - |

Schéma n° 3: Plan simplifier d’une maison Betsileo dans la région d’Amorin’i Mania

Commentaire

Dans le rez-de-chaussée en générale, c’est réservé aux animaux domestiques et les bétes
qui sont élevés comme : les poules et cogs, moutons, chevres, lapins, oie....... Pour des
mesures de sécurité les bétes sont introduites dans la maison. Le premier étage est réservé

aux chambres a coucher. Au deuxiéme étage c’est pour la cuisine et les autres chambres.

72



Ilustration n® 6: La maison d'un Mpitaiza & Aniso (Manandriana)

Source : cliché personnel

Commentaire & Analyse

Le plus intéressant sur ce cliché, ceux sont les dessins sur les trois piliers, de droite a gauche,
nous pouvons voir, le dessin de la lune, puis au deuxieme pilier le soleil, et enfin la troisieme,
des étoiles et la lune qui sont tous peintes en bleue. Ces dessins étaient réalisés par un des
patients du « Mpitaiza », peut-étre pour le respect envers cette personne qui est a la fois
devin, et pour distinguer la maison des autres personnes vivant sur le méme hameau. La
couleur bleue® est une couleur pour les princes ou les « Andriana » selon LARS VIG dans
son livre consacré sur « le symbolisme dans le culte malgache et dans la vie social populaire

».

La maison est le lieu d’habitation par excellence des Betsileo, c’est le lieu ou I’on dort, mange,
prépare le repas, et elle sert aussi de lieu de cérémonie traditionnelle, comme le « saotra »ou

le « fagnefana ».

73



Section V : Les points cardinaux et les destins astrologiques

L’organisation de I’espace suit un réglement selon les « vintana » ou destins astrologiques, nous

allons voir aussi I’importance et la place des points cardinaux dans la vie des Malgaches en
générale ainsi que les Betsileo :

Nord : associé a un bon destin (coin noble)

Sud : associé a un mauvais destin (affilé souvent a des personnes qui ont destin néfastes :
sorciers)

Est : associé a un bon destin (coin noble)

Quest : associé a un bon destin (coin profane

74



CHAPITRE VI : La médecine traditionnelle Betsileo

Section I : Les acteurs de la médecine

Dans cette médecine traditionnelle, nous pouvons voir I’interaction de plusieurs personnages,
qui sont : le « Mpitaiza », le « Taiza » qui peut étre aussi le nouveau client malade, la famille
et I’intermediaire, qui peut étre une personne qui utilise des charmes ou des « ody » pour
provoquer des maladies ou la mort pour une personne ou encore le sorcier ou la sorciere.
Comme la medecine traditionnelle est une interaction, nous allons parler des acteurs qui
constituent le puzzle de cette institution.
A. Mpitaiza

Le « Mpitaiza » est une des personnages clés de la médecine traditionnelle, comme il a été déja
mentionné, il est un personnage sacré et a une grande autorité dans la vie surtout en ce qui
concerne I’organisation des activités. Actuellement, le « Mpitaiza » ou encore le « Omasimbe »,
cumule plusieurs fonctions, il est devin, astrologue ou « mpisikidy », il est aussi le guérisseur.
« Mpitaiza » veut dire celui qui éduque, ainsi il assure la bonne conduite de ses disciples si le

terme le permet.

B. Taiza
Le « Taiza » est la personne éduqué si I’on peut se permettre de le dire, il peut étre qualifié de

disciple ou d’apprenant. Pendant sa vie, il suit a la lettre les recommandations de son
« Mpitaiza », et il le consulte le plus souvent pour prendre une décision avant d’entamer une
quelconque activité. Nous pouvons dire qu’il est dépendant de son « Mpitaiza », puisque sans
le conseil de ce dernier il peut commettre des fautes minimes ou graves sur sa prise de
décision, et puis de tout facon les décisions découlent souvent de la consultation du
« sikidy ». Il peut étre une femme ou un homme et méme des enfants. Il participe aussi a
I’armature de la médecine traditionnelle, bien qu’ici il s’agisse surtout de ce qui est de I’ordre
de I’économique, c'est-a-dire que le « Taiza » consulte son « Mpitaiza » pour pouvoir acquérir
plus d’argent. La nous pouvons dire que le « Mpitaiza » aussi joue le réle de psychologue dans
cette société. Un certain role de régulateur quand il régle les différents conflits qui se passent
dans la communauté ou il vit.

C. Leclient Malade
Le client malade peut étre classé en deux catégories : les malades de I’esprit ou des malades

75



possédés par des « vazimba »®® et les malades du corps physique.

1. Les maladies de I’esprit
Les maladies de I’esprit sont dues a la pénétration des esprits des ancétres ou des esprits des

« vazimba » dans le corps de la personne, elle provoque un changement de comportement
inhabituelle de la personne comme le fait de boire de I’alcool, fumer du tabac, ou encore dire
des insultes sur les membres de sa famille ou de sa communauté. En général, lemal n’est pes

localisé, mais le point commun c’est la douleur dans la téte, méme avec la prise de

médicament?* La personne se sent de plus en plus malade, et ne mange plus, les médicaments
du médecin moderne ne sont pas efficaces. La pénétration de I’esprit peut étre due par la
volonté méme de I’esprit possédant ou par des actes des sorcelleries ; le sorcier met une chose
volée qui a appartenu a la personne dans un tombeau des « vazimba », chez les « Betsileo »
du « Manandriana » , la sorcellerie s’appelle « ambarapaingotsa ».

Le malade de I’esprit peut étre aussi dd a la séparation de son ame de son corps, c'est-a-dire
que son ame est partie hors de son corps, en général ces personnes sont les fous du village.

Pour le guérir il faut procéder au retour de son &me ou « ambiroa ».

2. Les maladies physiques
Les maladies physiques sont les maladies qui se manifestent a I’extérieur du corps, dans le

jargon médical de la médecine moderne, cela est appelé symptomes. Elle englobe ainsi toutes
les maladies qui se manifestent a I’extérieur comme les coupures (tataka), les brilures (may),
les entorses (mangotsoka ou folaka) ou encore les fractures des os (tapa-taolana), ou encore
les vomissements (mandoa rano, afero na ra), les diarrhées (mivalagna), les maladies sexuelles.
Les causes des maladies physiques peuvent étre : la consommation d’aliment interdit (exemple
le porc ou encore I’ail), le non-respect des tabous ou des traditions, des empoisonnements
par les aliments (ankasy ou voakanina chez les Betsileo du Manandriana ), des actes de

sorcellerie et enfin du au destin de la personne (mauvais destin ou ratsy vintana).

D- La famille
La famille est tres importante chez les Malgaches, chez les Betsileo les cérémonies

traditionnelles sont toujours informés a la famille restreint et élargie : circoncision ou « fora-

zaza, famadihana, ala- volon-jaza ». La famille est la référence par excellence, sans la famille,

8 Jean Pierre DOMENICHINI a donné une conférence sur la question Vazimba, son historiographie et politique a
I’Académie Nationales des Arts, des Lettres et des Sciences, Tsimabazaza lors de la journée de 1’archéologie, le 12- 15
Décembre 2007, qui est consultable sur internet.

84 Nous entendons médicament, les produits pharmaceutiques industriels issus de la médecine moderne, comme les pilules
ou les comprimés

76



la personne peut ne pas exister socialement et économique. Il faut dire aussi que la famille
est le lieu de I’éducation de la personne, elle donne des conseils et souvent elle peut aussi
sanctionner un membre de la famille, par exemple I’expulsion d’une personne du tombeau
familiale.

Dans le cadre de la maladie, c’est la famille qui s’occupe du bien-étre du malade, que ce soit
enfant ou adulte, tout le monde y participe, et dans ces cas tout le monde parle de leur propre
expérience de la maladie et donne des solutions ou des remédes ou des « tambavy »%, en
genérales ces remedes se transmet dans la famille, elle touche souvent des cas de maladies
quotidiennes (toux, grippes, diarrhées, maux de téte). Quand les remédes de la famille ne
sont plus efficaces, ils vont chercher des conseils vers d’autres personnes de la communauté,
car en général les familles ne vont pas tout de suite chez le médecin moderne ou
traditionnelle, mais fait appel tout d’abord aux expériences des autres. C’est apres seulement
queviennent ensuitela consultation chez le docteur ou chez le guérisseur pour donner suite a des
recommandations des membres de la famille elle-méme ou par des conseils d’autres
personnes de leur entourages.

La famille est ainsi, le premier informé du mal, et il fait appel a I’expérience des membres avant

d’aller dans des structures traditionnelles ou modernes.

E- Le sorcier

Le sorcier ou la sorciére est une personne qui est souvent sous I’emprise de ses propres
« ody » ou des « ody » des autres. En général, il ou elle se réjouit de la maladie ou de la
mort des autres ; apres les funérailles, il ou elle danse sur le tombeau de la personne qui
vient de décéder. Pendant la nuit, il ou elle sort pour chercher des victimes potentiels, et
obligent ses victimes a satisfaire ses besoins, souvent d’aprés les traditions orales, les
victimes sont souvent mises a califourchon, et il s’enduit d’huile pour échapper a des
éventuels chasseurs. |l peut donner des « ody » pour les personnes qui veulent attaquer une
personne, la victime peut devenir malade et peut méme mourir d’une maladie incurable et
inconnue. Contrairement au « Mpitaiza ou Omasimbe », il provoque le malheur et s’en
réjouit, il représente le coté maléfique et le « Mpitaiza » le coté bénéfique. Une fois de plus,
nous pouvons dire que les Malgaches, les Betsileo, pensent d’une maniere bipolaire. La
frontiere entre le mal et le bien est minime, puisque dans le cas ou le « Mpitaiza »

commet des erreurs ou des actes visant a tuer une personne son statut de guérisseur change

8 e tambavy ou décoction a base de plantes médicinales, elle souvent utilisé pour soigner les maladies comme chez
I’adulte que I’enfant. Sophie Blanchy s’est intéressée a cette thématique dans le terrain Bezanozano, et qui nous montre
les facettes des Tambavy a Madagascar.

77



aussi tot en sorcier. Dans la plupart des cas, les sorciers sont des personne qui vivent en
dehors de la communauté et sort rarement de leur raison, ne travaille pas dans les champs,
comme le cas d’une vielle personne vivant a « Manandriana » rapporté par mes informateurs.
Les sorciers sont craints comme les guérisseurs du fait de leur puissance et la force de leur
« ody » ou « fanafody ». Le sorcier aussi peut aussi sous I’emprise d’un destin néfaste ou
des personnes du signe « Alakaosy ». D’apres ces quelques paragraphes nous pouvons réesumes

par le schéma suivant I'interaction des différents acteurs de la médecine traditionnelle.

LE MALADE
........ //"“‘\\\
7
.o. % (A) ,/ Intermédia
° —— ire (la
: / ﬁ’ famille ou |
. : \ Tes amis) |
° Commanditaire by \ (B) //
o \
. ® y AN .
*e \\7_’//
*eeqey .
\ \ Y
LE
LE JETEUR
DE SORT ou THERAPEUTE
SORCIER (C)

(®

Schéma n° 4: La relation entre les différents acteurs de la médecine traditionnelle

Commentaire & analyse

La triangulation (malade, guérisseur et jeteur de sort) n’est plus suffisante pour expliquer la
relation dans la médecine traditionnelle, puisqu’il y a des acteurs de la vie qu’il faut intégrer a
savoir : I’intermédiaire (souvent famille) et le commanditaire.

Le malade (A) est le centre de la maladie, il est le lieu de manifestationde la maladie que ce soit
physique ou mental. Une personne peut devenir malade suite a un commande spéciale
(E), ou encore victime d’un « ambarapaingotsa » d’un sorcier (D) qui peut étre un acte libre

de sa part. la personne étant malade cherche un moyen pour se guérir, souvent c’est la famille

78



qui conseil ou encore les amis proches ou encore les voisins, vient ensuite la consultation chez
le thérapeute. De la vient ensuite le rapport de force entre le thérapeute et le sorcier, c'est-a-
dire que les deux entrent en conflits et dont le malade est le siége de manifestation de ce
conflit. Toute une panoplie de rituel est réalisee pour éradiquer le mal, et qui fera objet de
notre dernier cadre de travail par une analyse systématique des rites dans la meédecine
traditionnelle. Dans ce schéma nous pouvons dire qu’il a deux fournisseurs « d’ody », le
guérisseur ou thérapeute (c) et le sorcier qui entre en conflit. Le résultat de ce conflit peut étre

la guérison du malade et pire la mort de la personne.

Ce qui nous amene ensuite a prendre en compte quelques éléments incontournables de la
médecine sur le plan physique, c'est-a-dire les composants physiques, matériels de la médecine

traditionnelle.

Section II : Les éléments composants de la médecine

Les principales composants de la médecine traditionnelle sont les suivants : les plantes
médicinales, les interdits ou les tabous, I’alcool, le « hazomanga » ou bois bleu, la terre
blanche ou « tany ravo », le sacré ou « hasina » et enfin la magie. Nous allons maintenant
parler un a un de ces éléments. Un reméde augmente en efficacité si 1’on croit en sa vertu, de
la nous entendons 1’effet placébo de certain reméede.

A- Les plantes médicinales

Dans le « Manandriana » , les réserves botaniques nous sont méconnus, les lieux de
collectes, les plantes médicinales utilisées par les guérisseurs sont localisées dans leur
champ, dans les bords des cours d’eaux, ce sont des plantes qui poussent sans intervention
de I’homme c'est-a-dire qu’elles n’ont pas besoin de I’homme pour pouvoir se
développer, la nature s’occupe seul de son accroissement. . Toutefois, dans les maladies
difficiles, ou encore inconnue, le guérisseur se deplace vers d’autres régions pour acquérir
des plantes, les réserves proprement dites sont dans les grandes foréts, par exemple dans

la région des Tanala ou encore a Antsirabe dans la réserve protége.

B- Les interdits
Les interdits sont intégrés aussi dans la médecine, en général, ce sont les interdits qui

mettent envaleur une chose et c’est le cas méme de la médecine traditionnelle. Les interdits

alimentaires sont souvent celui du gueérisseur lui-méme, souvent le porc est pris comme

79



aliment sale peut étre du fait du christianisme ouencore de par les expériences ou encore du

fait du comportement méme de I’animal.

1. Leporc

187> il différe de la viande

Le porc a été introduit a Madagascar du temps de « Radama
« lambo » ou phacochere. En Imerina, le porc vivant et sa viande sont prohibé/interdit
« fady « sur les douze collines sacrées, les personnes qui consomment ce genre d’aliment ne
peuvent pas aussi accéder aux différents « doany » dans ces collines. C’est le cas des sites

sacrés chez les Betsileo du « Manandriana ».
2. Prohibition de ’inceste

Principe universel de comportement découvert par I’Anthropologue Claude Lévi-Strauss,
les Betsileo ainsi que les Malgaches n’échappent pas a cette régle. L’inceste peut
provoquer des maladies dans une communauteé, elle peut aussi provoquer la mort ou encore
la mal formation d’un nouveau-né. Chez les « Betsileo », le mariage entre les enfants de deux
sceurs ne peuvent pas avoir lieu, et permet cependant le mariage entre les enfants de frére
et sceur. Quand nous parlons de mariage entre les enfants d’un frére et sceur, on parle de

« vady mihavana », c'est-a-dire mariage entre les membres de la méme lignés familiales.

Ainsi la prohibition de I’inceste est vécue et accepter dans le « Manandriana ». Dans
I’histoire de Madagascar, surtout dans le territoire Merina et Betsileo, cette prohibition est
mise en veille pendant les veillés funéraires des princes ou des rois a I’époque des royaumes

(orgie mortuaire).
3. L’alcool ou « toaka »

L’alcool ou « toaka gasy » ou encore galeoka®® (alcool de fabrication artisanal) est un élément
principal composant de la médecine, du fait qu’elle est toujours utilisé dans les différents
rituels quotidiennes. C’esttoutd’abord une boisson locale, fait par des apprentis, elle est bon
marché, cependant interdite par la loi. Pendant les différentes fétes ou cerémonies, I’alcool
est toujours présent, petit et grand s’adonnent a cette boisson. On dit aussi que les Betsileo

sont les grands buveurs d’alcool parmi les Malgaches : « tsa ny Betsileo no mamo fa ny

8 Ce nom galeoka est dii au fait du son provoquer par le versement de 1’alcool dans un fut.

80



toaka ro mahery ». Ce qualificatif est toujours inséparable d’une personne originaire
du Betsileo, cela fait partie méme de son identité (peut étre comme les russes avec les
Vodka). Nous allons voir la place de I'alcool et son role ainsi ce qu’elle signifie dans la

troisieme partie de ce travail.

D- Le hazomanga ou bois bleu

Le « hazomanga » un élément tres important dans tout ce qui est constituant des « ody » de

protection et de défense, elle donne la puissance et I’augmente d’une certaine maniére.

E- Le détenteur du bois bleu ou mpitana hazomanga

Le détenteur du bois bleu chez les Betsileo du « Manandriana » est aussi les « Mpitaiza »,

c’est un de leur privilege, actuellement il n’y a plus de personne qui détient ce bois bleu sacré.

F- Le tany ravo ou terre blanche
La terre blanche, une constituant inséparable de la médecine traditionnelle, le Mpitaiza ne s’en
sépare jamais, elle est symbole de purification par sa couleur. Cependant, ses vertus ne sont pas

encore prouvees dans la médecine moderne.

G- Le sacré

Nous avons déja débattu de long en large le sacré dans la premiere partie de ce travail, ce
qu’il faut retenir c’est qu’elle est disponible dans la nature, et c’est dans cette nature qu’il faut la capté.

Le sacré peut étre perdu et peut étre aussi réactualise.

Section IV : La relation thérapeutique entre le guérisseur et le malade

Comme le médecin et le patient de celui-ci, il y a la une relation thérapeutique, c'est-a-dire
que le patient a besoin du savoir et des connaissances de la médecine pour étre guerit,
c’est donc un service comme un autre, ou le guérisseur apporte la guérison. C’est par le

guérisseur seulement que la guérison arrive.

A. La place du guérisseur dans la vie quotidienne

Le guérisseur est trés respecté dans sa communaute, son notoriété peut méme s’étendre lorsque

des personnes venus des régions éloignés viennent le consulter. La frontiere de sa notoriété

81



dépend aussi de son action et des effets de ces procédés et médicaments. Dans sa localité il
est craint et respecté puisque les gens ont peur de son savoir et méme de ses paroles. Un fait
important mérite d’étre rapporté d’apres un informateur que nous avons interrogé a propos
d’un guérisseur, quand une bagarre éclate entre des jeunes hommes ivres pendant le jour du
marché a « Ambatomarina », lorsqu’ils apercoivent le guérisseur, ils s’arrétent de se battre tout
de suite. De la nous pouvons dire qu’il est treés respecté. Par son statut social « Andriana », il
est consulté en tant que telle et en tant que sage. Il peut aussi régler les corflits entre les gens et
mettent au point des arrangements entre les différentes personnes qui entrent en conflit. Nous
pouvons conclure ainsi que le guérisseur a un rdle a la fois politique et social (médiateur) et

instaure une paix sociale.

B. Les rituels dans la médecine traditionnelle

La médecine traditionnelle pour qu’elle puisse survivre dans un monde toujours évolutif,
elle se sert des rituels pour se perpétrer dans le temps. Ces rituels sont nombreux, et elles
feront d’une description plus poussée dans la troisiéme partie de ce devoir et feront aussi

objet d’analyse. Le rituel est la garantie de I’existence méme de la médecine traditionnelle.

82



TROISIEME PARTIE : ANALYSES ET THEORISATION SUR LA
MEDECINE TRADITIONNELLE

83



Dans cette troisiéme partie du travail, nous allons a la fois faire une description breve des
rituels et ensuite une analyse de ce rituel, et a la fin de cette partie nous allons essayer de donner

une théorisation générale de la médecine traditionnelle.

CHAPITRE VII : Le rituel de Fanandratana

Section I : Consultation du Mpitaiza

En général, la personne qui est malade est souvent accompagnée de sa famille, ou encore
d’un ami, sauf dans le cas ou il est déja un « Taiza » permanent. Dans ce paragraphe, nous
allons montrer le cas d’une premiére consultation du « Mpitaiza». Le « Omasimbe »,
commence toujours par questionner la personne du motif de la visite, et insiste surtout sur la
personne qui les a orientés vers lui. Vient ensuite les questions sur 1’état et la manifestation
générale de la maladie, les habitudes du malade, ainsi que leur groupe d’appartenance et leur
lieu d’origine.

La personne qui est malade, en état de possession, est pénétrée par plusieurs esprits, pour les
Betsileo et les Merina, on parle de lolo. Elles sont de deux catégories : les « lolo fotsy, et les
lolo mainty ».

Les «lolo Fotsy », vue son appellation, illustre ’esprit bienfaisant, c'est-a-dire des esprits
appartenant aux ancétres du malade. Au contraire, les «lolo Mainty », sont des esprits
malveillants, elles appartiennent aux catégories des «vazimba» ou encore des ancétres
sorciers.

Le corps de la personne possédé est ainsi, le support de manifestation de ses esprits, qui
s’affrontent et qui tendent a déséquilibrer la santé de la personne. Ainsi, elle perturbe la vie,
puisque la personne est sous tension ou sous influences de deux forces invisibles.

Souvent, le possédeé, ne sait pas décrire son mal, et son entourage décrit souvent a leur place,
en général la personne posséde se met a boire beaucoup, a fumer et a faire des choses qui
perturbent la vie de la communauté (proferer des insultes ou des injures envers sa famille ou
son entourage, et méme envers ses ancétres...), tout cela se passe pendant 1’état de possession
du malade. Quand le malade, est sorti de sa transe, il ne se rappel de rien, seul les descriptions
des mefaits décrit par ses proches lui donne la verité.

Cette méme personne souffre d’un mal indescriptible, des tensions internes, et dans des cas font

84



des réves étranges sur des personnes agées. Ceux sont ses ancétres, d’aprés les guérisseurs ou
« I’omasimbe ». Et le mal, qui est dans la personne, est la manifestation d’un manque pour le
lolo. Ainsi pour les calmer, la personne se met a boire et a faire des choses non habituelles.
Apres, ces descriptions pendant la consultation, « I’omasimbe » se met a réveiller les graines
de « sikidy », en monnaie (Ariary 1, Ariary 2), et ’interpréte. Puis il interpréte les figures du
« sikidy », et essai de voir I’origine du mal ainsi que les plantes a utiliser pour guérir le patient.
La personne possedée, est sous influences de deux esprits, qui entrent en conflits dans le corps
de la personne, I'une est bonne/bénéfique et 1’autre est mauvaise/maléfique. Selon le cas, elles
peuvent étre nombreuses. Les plantes a utiliser pour guérir le malade ne sont jamais les méme,
elle dépend de la personne, et dont les noms sont surtout tres significatifs. Les interdits
alimentaires a respecter sont souvent de deux sortes, les interdits alimentaires du « Mpitaiza »
et les interdits liés a la maladie elle-méme qui le plus souvent est I’alcool. Mais, elle présente
une contradiction, puisque 1’alcool est une des composantes principales des ingrédients utilisés.
Le porc est I’aliment interdit, dans bien des cas, dans les autres régions, surtout sur les
Hautes terres dans les Doany (cf. Sophie Blanchy et Lolona Nathalie
RAZAFINDRALAMBO,...), chez les Sakalava du Nord, dans le rituel du Tromba (état
de possession chez les Sakalava). Par ailleurs, le porc est souvent I’aliment interdit aux esprits
possesseurs (cf. JAOVELO DZAO).

Avant de conclure la consultation, le « Mpitaiza » donne des recommandations pour le malade
ainsi que la famille sur les conduites et les comportements a suivre et donne un autre rendez-
vous pour donner les plantes a utiliser ainsi que le jour de I’enlévement des esprits poSsesseurs
malveillants, et ensuite vient le rituel du « Fanandratana » qui ressemble a un rituel de passage
(Cf. Van Gennep)®’

87 Expression forgée et popularisée par Van Gennep pour désigner un rite qui prépare ou accompagne le passage d’une
personne d’un état a un autre ou d’un statu a un autre. En ethnologie, on a coutume de distinguer le rite de passage de
I’initiation, le premier touchant indistinctement tous individus d’un méme sexe, la seconde opérant au contraire une
sélection. Dans maintes sociétés, les périodes critiques de la vie humaine (naissance, puberté, mariage...) sont marqués par
de tels rites. Dans le déroulement de tout rite de passage ou dans toute initiation, puisqu’il confondait les deux dans sa
définition, Van Gennep (1909) a distingué trois grands moments :

1- La séparation d’avec la situation ou la vie antérieure, sorte de mort symbolique

2- Lamarge ou état de gestation, qui correspond a un entre deux pleins de périls,

3- L’agrégation qui réinsere I’individu dans la communauté avec son nouveau statut.
Pour certains, ces rites seraient destinés a écarter les dangers surnaturel que fait courir a I’intéressé ou a a communauté
entiére le moment de suspens entre 1’état ancien et 1’état nouveau.
Pour d’autres, ils permettraient de spécifier les roles multiples qu’un individu d’une société non spécialisé doit jouer dans
sa vie d’adulte Gluckman (1962), Bettlheim (1954) a proposé une interprétation psychanalytique selon laquelle il s’agirait
en particulier, par le biais de mutilations sexuelles, de permettre a I’individu d’intégrer son r6le sexuel en lui fait « jouer »
la bisexualité quasisyn. Initiative Tribale, Francois GRESLE, Michel PERRIN, Michel PANOFF, Pierre TREPIER,
Dictionnaire des sciences humaines : Sociologie, Psychologie sociale, Anthropologie, Editions NATHAN, page 290.

85



Section Il - Rituel de substitution et le respect des fady

Le rituel de substitution est une des rites indispensables pour que le nouveau Mpitaiza atteignent
son nouveau statut, c'est-a-dire qu’il y a une mort symbolique de la premiére personne.

La personne qui est possédé est le lieu de discorde entre deux « lolo » ou esprits : la premiére
mauvaise et la deuxieme bonne.

Nous pouvons catégoriser les mauvais esprits comme suit : les esprits des sorciers ou d’un grand
« ombiasy », les esprits des « vazimba », cependant les bons esprits sont : les esprits des

ancétres, ou encore I’esprit d’un grand guérisseur issu de sa famille.

Tableau 3: Catégorisation des esprits

les mauvais esprits ou lolo mainty  Les bons esprits ou lolo fotsy

- L’esprit des sorciers - L’esprit d’un ancétre
- L’esprit d’un vazimba - L’esprit d’un guérisseur

- L’esprit des eaux

De part ce tableau, les Betsileo raisonne aussi de fagon bipolaire, comme tous les Malgaches.

Les « lolo mainty » provoquent chez la personne possédée des conduites immorales, c'est-a-
dire que la personne se livre a des insultes et a des injures envers ses proches mais aussi
envers sa communauté, elle s’adonne a I’alcool, et arrive a consommer une énorme quantité
avant d’étre ivre. La personne n’est pas consciente de ses actes, ¢’est seulement son entourage
qui raconte les faits apres son réveil.

Il n’est pas donc propriétaire de son corps, elle consomme de I’alcool pour satisfaire le plaisir
de esprits, et les insultes sont souvent le résultat de son ivresse. Tandis que les « lolo fotsy »
provoquent des tensions dans sa téte, ainsi dans le corps de la personne c’est le siege méme du
conflit entre le bien et le mal.

Pour les Betsileo, dans la nature il n’y a pas d’esprit dans les vegétaux

Pour en revenir, a notre rituel, le guérisseur a besoin d’un tissu blanc et d’un coq noir (parfait
sans tache).

Le rituel consiste a envelopper le cog noir dans le tissu blanc et I’enterre ou le jette, selon les
propos du guérisseur, le lieu, le moment n’est pas choisi par hasard mais respecte le
« sikidy » et les différents « vintana ». En général, elle se fait pendant le « vendredi hifina »,

vendredi a destin néfaste.

86



Section I11- La part du symbolique dans le rituel de substitution

Les « lolo mainty » étant néfaste pour la personne possédée, il faut impérativement enlever du
corps de la personne. Dans le rituel, le « lolo mainty » est symbolisé par le coq noir et le
blanc du tissu symbolise la pureté. Ainsi le fait d’enrouler le cog noir dans le tissu blanc
symbolise que le bon a pris le dessus par rapport au mal. Ainsi le guérisseur garde le bon esprit

dans la personne pour que celui-ci devienne ensuite guérisseur ou devin selon le cas.

Section IV- Rituel de passage proprement dit.

A. Les composants essentiels pour la réalisation du rituel de fanandratana

Le tronc du bananier est associé avec une téte de beeuf ou d’une chévre ou encore un mouton
selon les moyens financiers de la personne qui veut étre « asandratsa » pour devenir Mpitaiza
et aussi une canne a sucre pour les chevaux (farin-tsovaly). La composition du sorona peut étre

comme sulit :

1€r cas : Tronc de bananier + canne a sucre + coq

2€ cas : Tronc de bananier + canne a sucre + chévre
3€ cas : Tronc de bananier + canne a sucre + mouton

4€ cas : Tronc de bananier + canne a sucre + beeuf

Ces éléments sont associés et sont coupés ensemble, et ils doivent étre coupé en méme temps
et la coupe est net (une seule fois) par une hache ou une machette bien aiguisé, si les éléments
ne sont pas coupés une seule fois, la personne est recalée. La coupure nette et seche symbolise
une rupture entre la vie antérieure et la nouvelle vie qu’il attend, puisqu’elle va acquérir une
nouvelle statue a savoir au rang des « masina ou omasimbe » aprées de longue expérience.
Mais avant tout cela « I’omasinmbe » qui va réaliser le rituel de « fanandratana » va prendre
un coq noir et enveloppé de drap blanc, pour que les mauvaises esprits ou les « lolo mainty »
puissent sortir de la personne, puisque la personne peut étre a la fois posséder par deux types
d’esprits (I’un bonne qui procure la santé et la capacité de guérir et I’autre au contraire qui
provoque la maladie.

Dans le cas ou I’esprit possédant la personne est celui du « lolo mainty » vazimba ou esprit
d’un sorcier récemment défunt), la personne va devenir inévitablement un sorcier qui va

provoquer le malheur autour de son village et au niveau de sa famille.

87



Dans le cas contraire, la personne possédée par un « lolo fotsy » (esprit de ses ancétres), qui
apres le rituel du « fanandratana » deviendra une personne importante qui fait le bien autour

de sa communauté et de sa famille, la personne deviendra un guérisseur.

B. Statut de la personne « mpanandratra »

Evidemment, lapersonne qui réalise le « fanandratrana » est un « omasina » ou « Mpitaiz »a.
En général, le « Mpitaiza » doit avoir un rang noble c'est-a-dire celui de la catégorie des
Andriana. Un Hova Mpitaiza ne peut pas officier un rituel « fanandratana » d’un noble, mais
le contraire est possible. De plus, le « fanandratana » est surtout un privilege des nobles.

Nous pouvons dire que ce rite est un rite de passage®®.

Tableau 4: Possibilité de fanandratana non non par rapport a la position sociale

Les types de figures Position social de la Position sociale de la
personne Mpanandratra personne Hasandratra

Possible Andriana Andriana

Andriana Hova

Hova Hova
Impossible Andriana Andevo

Hova Andevo

Andevo Andriana

Andevo Hova

Conclusion partielle

Le principe du rituel du « fanandratana » réside dans la position sociale du « Mpanandratra »
et du « Asandratra », c'est-a-dire qu’elle suit une régle de position, les catégories élevés peuvent
élevés les personnes de cette méme catégorie ainsi que les autres en bas. Alors que les
personnes de la position sociale « inférieur » ne peuvent en aucun cas réaliser un rituel de
« fanandratana » d’une autre catégorie « supérieure ». De la nous pouvons dire que le pouvoir
appartient encore et toujours a des catégories privilégiées. Ainsi la médecine traditionnelle est

un moyen de récupération du pouvoir.

8 Cf Travaux de Van Gennep sur les rites de passage

88



La personne lors de sa premiéere consultation auprés du « Mpitaiza » raconte le mal qui est
en elle, et puis il décritce qu’elle fait dans la vie quotidienne. Puis ensuite, le « Mpitaiza » procede
au rituel du réveil du « sikidy » et interpréte ce dernier et donne une réponse sur la nature de
cet esprit possédant. Puis il énumere les interdits de la personne possédée, en genéral, il
s’agit du porc et de I’alcool. Et donne un autre rendez-vous pour faire un exorcisme, il sépare
de la personne les mauvais esprits de la personne par I’intermédiaire d’un enveloppement d’un

coq noir dans un drap blanc qu’il fait mettre dans un lieu tres éloigné de la personne.

89



Illustration n° 7: Montagne d’ Andrianjanajahary :lieu de fanandratana des futur Mpitaiza
ou Omasimbe

Source : (cliché personnel)

Commentaire

Cette montagne se trouve sur la route nationale qui mene & « Ambatofinandrahana », c’est
un des lieux de « fanandratana des Mpitaiza « dans I’Ancien royaume de « Manandriana » ,
ancien lieu ou se trouvaient des tombeaux royaux, mais pas encore prouvé sur le plan
Archéologique. Elle est désignée par les « Andriana » et les princes régnant pendant le royaume
comme sacré. L’élément qui est interdit sur cette montagne est le porc, ainsi que sa viande.
Le rituel du « fanandratana « se déroule au crépuscule selon la description de notre
informateur ; la famille peut assister a cette cérémonie. La partie essentielle de la montagne
est cordiitéede rodegranitique, dont ks escarpements sont les moyens d’accéder aux sommets, il

faut compter environ 3 heures pour y arriver.

90



Nous pouvons résumer ce passage d’un état a un autre par un schéma récapitulatif.

Monde invisible

ou Macrocosme

Lolo fotsy
.
+* " R
R R
Le s MpiTaiza . Le
: .
L] :
Possédé . 5 . Nouveal
_-— s oy . &nmh = :— -— ) ) ‘
C o MpiTaiza
H L ]
. P .
’, (Sacré) .
®e R
v
Monde des
Vivants, monde
Vivants visible ou
Microcosme

Schéma n° 5: Schéma du passage du possédé initié au rang de Mpitaiza dans le rituel du fanandratana dans le
Manandriana

Interprétation et analyse

Le passage vers un nouvel état, vers un autre statut (nouvelle position) se fait toujours par
I’intermédiaire du « Mpitaiza », il est a la fois le gardien de la tradition et le gardien des
recettes de plantes a bases de plantes médicinales ; de part cette position il a a la fois le pouvoir
sood, politiue et religieux. Le rituel de « fanandratana» est un pessage dbligé, ¢’est une mort symbolique d’apres
Van Gennep, une sorte de transition, une étape cruciale, incontournable, sans ce rite la
personne bien qu’étant possédé par des « lolo fotsy » ne peuvent pas prétendre avoir des
connaissances suffisantes ni la capacité d’exercer le métier de guérisseur. C’est une grande
responsabilité puisque qu’elle consiste a une manipulation de la personne, qui peut
entrainer la personne vers la mort. Avant le rituel proprement dit la personne doit étre
enquété sur le plan moral, ¢’est-a-dire par rapport a ces comportements quotidiens mais aussi sur le
plan parenté, qui est une des conditiors nécessaires pour accéder au rang des guérisseurs (la
noblesse du sang).

Le guérisseur étant intermédiaire entre les vivants, et les morts (les ancétres et Dieu) lui seul

91



est apte a avoir des droits aux sacrements, il est ainsi capable de capter le sacré, qui est
disponible dans la nature que ce soit dans le monde des vivants ou dans le monde des morts.
Sans guérisseur, la médecine traditionnelle ne peut se manifester ni se perpétuer du fait qu’il

est méme le garant de la tradition.

92



CHAPITRE VIII : Le rituel de protection

Section | : Consultation du Mpitaiza

Les « Taiza » sont souvent des personnes qui ont besoin d’aider sur le plan économique,
c’est dire pour résoudre des problemes d’argent ou économique. Souvent ils ont aussi besoin
de protection pour prévoir les dangers qui les rode et la sorcellerie. Ainsi pour les « Taiza » ce
sont de problemes économiques qu’ils veulent résoudre.
Notons que tous les patients devraient avoir des carnets surtout les Taiza. Ce carnet va contenir
le nom des enfants et la date de naissance, ainsi que les informations sur du Taiza. Il demande
cela pour voir s’il y a parmi ces enfants qui sont peut-étre né lors d’un jour néfaste et qu’il
faut changer son destin ou « vintana » ou ses chances.
Le contenu du carnet des Taiza sont souvent des conseils, comment il doit procéder a toutes les
activités de la journée, par exemple lors du repiquage ou lors de la collecte de récolte, il y a
tout une panoplie de rituel a respecter pour les choses soient bien faite dans les normes de la
tradition. Ainsi le guérisseur assure aussi le role de gardien de la tradition. Nous pouvons
dire que les contenu des carnets sont souvent aussi des regles de comportements par rapport
au jour ou I’on travail, c'est-a- dire par rapport au « vintana » du jour. En fait le guérisseur
conseil la famille, non seulement pour les rituels mais aussi pour que la famille fasse des
économies, ainsi il suggére et guide méme les personnes « Taiza » a faire de I’économie et de
ne pas faire du gaspillage pendant la montée des récoltes.
A cela s’ajoute I’octroi d’une combinaison « d’ody » protecteur, qui protége la personne a
savoir :

e «ody tolaka » (contre les jets de pierre derriére soi) ;

e « ody sakafo » (contre les empoisonnements) ;

e «ody hitsakaloka « (contre la manipulation des sorciers sur les ombres) ;

e «ody ambara-paingotra» (contre les maléfices des Mohara ou des actes de

sorcellerie);
e «ody vadidamba » ;
e «ody vokanina » ;

e et«ody vasia » maso (contre les mauvaises yeux) ;

93



Ce sont les simples protections journaliéres ou quotidiennes.
= “ody basy”;
= “odywvy”;
= “ody toraka “;
= “ody kinangala”;
= “ody tanana ahotsa “;
= “ody fanjakana”;
= “ody mandrion”a;

= “ody fitia”.

En générale, le colt les prestations et des services du guérisseur sont a titre symbolique, c'est-
a-dire que cela dépend de la satisfaction de la personne ou de pouvoir d’achat, le guérisseur
ne demande pas une somme concernant les maladies, et pour la recherche de réponse futur,
seul le colt des ody est fixé a 7000 Ariary toute I’ensemble non séparable car ils sont

complémentaires.

Section Il : Description du rite de protection

L’administration du « ody » se fait sur le corps du « Taiza », cet « ody » servira a se protéger
des dangers de la vie surtout contre les attaques de ses ennemis (coup de hache, de machette.), et
les actes de sorcellerie ou « ankasy » (ambarapaingotsa) chez les « Betsileo », en ce sens que
la personne mal intentionné ne peut jamais atteindre son objectif, les « ody » auront un effet
de boumerang, retour a I’envoyeur.

Parlons un peu de la composition de « 1’ody ». En ce qui le concermne, nous pouvons trouver que les
ingrédients sont des éléments puissants sur le plan golt. Les ingrédients connu sont :les
piments, trois scorpions, de I’alcool, des tiges grattées comme le « mpanjaka be ny tany », un

assortiment de plantes broyés.

A. Mode de préparation
Premierement le fils initié par le guérisseur prépare I’ « ody » : il commence tout d’abord a

mettre un quart de litre d’alcool dans une assiette et prend trois scorpions et écrases dans

I’alcool, puis ajoute toutes une sorte de tige gratter et puis gratte les métaux sur les instruments

%94



utilisés quotidiennement comme : hache, machette, lance, et y incorpore dans le mélange.

Deuxiémement, il pratique des incisions par une lame sur toute la partie du corps elle se
localise souvent sur les intersections des raccordements des ligaments, sur les sourcils, sur la
langue, ...

Troisiemement, il fait passer une amulette en forme de corne de zébu sept fois sur la téte du
« Taiza » et en fait boire un peu du reste de « ody ».

L administration est faite, il ne reste plus au « Taiza» que de suivre les instructions du
« Mpitaiza » suivant les jours et les chances du jour. Pour nous il reste a interpréter et analyser

que nous avons observé pendant le rituel d’administration du « sikidy »

B. Les matériaux utilisé
Les matériaux utilisés sont :

e Une assiette ;

e Une cuillere ;

e Une pierre ;

e Ungros grain de voafano ;

e Une hache, machette, couteau, béche....

C. Analyses des composantes
Les composantes de la médecine traditionnelle, autre que les éléments biologiques

comme les plantes les racines, et les écorces d’arbres, nous pouvons dire que pour ce qui
est des ustensiles en fer qui sont en usages dans la vie quotidienne, elle sert surtout a

réaliser le rituel, dans une grande part pour le symbolisme.

Section 111 : Le rituel d’administration des ody par incision corporel
1. Les significations des points sur la téte
Cela signifie peut-étre que la raison puisse détecter les problémes ou les dangers, mais surtout

pour ce cette région qui constitue la raison de I’hnomme ne puisse pas étre atteint par des objets
tranchant, puisque la téte est la partie la plus sacrée chez les Malgaches et en ce sens nous ne
pouvons pas frapper cette région, c’est tabou.

2. Signification des points sur les sourcils
Pour que les yeux puissent voir les dangers qui le guettent s’il y a une personne mal
intentionnée qui veut le frapper.

3. Signification des points derriere les oreilles
Pour les oreilles puissent bien entendre les mauvaises intentions a son encontre dans une

95



foule immense.

4. Signification du point sur la langue
Pour la personne ne soit pas empoisonner par les poisons ou par les actes de sorcelleries, il
peut tout de suite détecter si tel ou tel aliment n’est pas consommable ou empoisonné.

5. Signification du point sur la région antérieur du cou
Pour que la respiration ne s’arréte pas brusquement

6. Signification des points sur le tronc et sur le ventre
Pour que ces régions soient préservées des coups bas des lames, des lances, des haches, c'est-
a-dire pour que les attaques ne puissent aboutir sur ces régions.

7. Signification des points sur les intersections des ligaments
(Région antérieure du genou, région antérieur du coude)
Pour que ses actes ne soient pas en 1’encontre de « 1’ ody », il ne peut se battre et pour que
ses pas soient guidé vers une meilleur endroit sir pour sa securité.

8. Sur la partie génitale
Pour la personne soit préserver des maux si la personne prend des « ody » qui rendra la

personne malade.
Conclusion partielle

Ainsi dans cette administration de «1’ody », nous pouvons conclure que «1’ody et
« fanafody » se rejoignent, les deux mots étant ayant la méme racine « ody » qui veut dire
protection, et des fois nous pouvons voir que les « ody » ont aussi un acte de « fanafody »
ou de médicament. Aprés es incisions et incorporation du « ody » dans le corps, il (le
guérisseur) fait boire le reste de la préparation du « ody » et fait lever la personne ensuite
sur les armes traditionnelles et en passant sur la téte une amulette « Mohara » en forme de
corne de zébu 7 fois et puis ensuite verse le reste du « ody » sur la téte. A la fin du rituel,
il fait prendre un bain de vapeur de piment a son « Taiza ». Le rituel finit, le « Taiza »

donne une somme d’argent a son « Mpitaiza ».
Le corps est support pour la manifestation de la maladie, matiére de manifestation du
symbolisme dans la tension entre le bien et le mal.

D. Le bain de vapeur de piment
Le bain de vapeur de piment est réaliser aprés les incisions cela s’explique peut-étre par
le fait que le piment étant élément fort, peut rendre encore plus puissant le « ody »

protecteur qui vient d’étre administrer dans le corps de la personne.

96



E. La consommation du reste du ody
« L’ody » préparé étant sacré ne doit pas étre jetté comme le reste d’un repas quelconque,

puisqu’elle est sacrée. Elle sera conservée par le « Mpitaiza ».

F. La place du symbolisme dans le rituel
D’aprés tous les éléments que nous avons décrits et analysé plus haut, il en découle que
la médecine traditionnelle est realisée a titre symbolique pour apaiser les craintes et les

peurs des menaces de morts imprévisibles par des coups bas ou encore par des actes de

sorcellerie.

1- Consultation du Mpitaiza

2- Recherche de scorpion et d’alcool

3- Préparation de 1’ody

4- Pratique des incisions

5- Administration de I’ody sur le corps du Taiza
6- Ecrasement des armes en fer
7- Versement de I’ody sur la téte du Taiza
8- Consommation de I’ody par le Taiza
9- Protection avec I’amulette du Mpitaiza

' 10- Bain de vapeur de piment

11- La dotation d’argent

I

Schéma n® 6: Synthése schématique du rituel de protection

97



Interprétation & analyse

Les parties les plus importantes dans ce rituel de protection est sans doute les
composantes du ody qui ont tous un caractere symbolique et ensuite I’administration du
ody dans le corps ainsi la protection par I’amulette du « Mpitaiza ». De la nous pouvons
de la mahe traditionnelle, dans son aspect protectrice elle a un caractere symbolique et

syncrétique.

98



CHAPITRE IX : Le rituel de guérison

Section | : Consultation du Mpitaiza

Avant de faire quoi que ce soit, il demande a la personne de qui il détient
I’information, qu’il peut guérir des maladies, si c’est une connaissance fiable et qui vient
réguliérement, il procéde & une interrogatoire, tout d’abord en demandant la personne de décrire
son mal, puis il procéde a une visite et observation du malade sur un lit, les yeux, la langue,
le ventre, ou certains soufrant de courbature ou de fracture les parties concernés.

Ensuite, il rassure tout de suite la personne que ce n’est rien mais il faut simplement suivre ses
instructions sur la préparation des plantes et de leurs dosages, et puis il institue des régles
alimentaires qui dépendra souvent du mal. Mais leur point commun c’est de ne pas boire de
I’alcool.

En général il prépare déja une plante qui a été broyé et puis séché, qui ont la méme consistance
et le méme poids, la prise de cette plante dure en général sept (7) jours sous forme de décoction
ou d’infusion de plante. Puis s’il se peutqu’il procede a des visites a domicile pour voir comment
évolue le malade. Il le fait souvent pour les femmes qui viennent d’accoucher qui ne peuvent
pas venir lui voir.

Quand la maladie n’est pas détectée tout de suite ou que les descriptions de la maladie faite
par le patient sont incompréhensibles, il procéde au réveil du sikidy dont nous allons détailler
plus tard le processus. Quand il rencontre des cas désespérés dans certains il refuse, en fait

le dernier recours pour les habitants est la médecine traditionnelle.

A. Le réveil du sikidy

Quand il procede au réveil du « sikidy », il prend tout d’abord les matériaux cités ci-dessous
. miroir, piece de monnaie comme grain de « sikidy » et une clochette.

Avant de commencer de répartir les grains, il sonne tout d’abord la cloche, tout en se
regardant dans le miroir et en s’adressant a « Zanahary » pour le « sikidy » révele le fond du
probléme, en mentionnant le probléme et le nom de la personne et son lieu de résidence et
finit par dire les différents jours de la semaine de Lundi a Dimanche. Puis commence a
répartir les graines deux et un selon le nom de la personne puis il I’interpréte toujours en
interrogeant la personne concerné et puis donne les solutions ou les personnes qui ont fait
du tort a la personne, puis ensuite il donne une panoplie de « ody » pour que la personne

puisse se protéger.

99



B. L’interprétation du sikidy

L’interprétation du « sikidy » est difficile a appréhender pour nous qui n’est pas spécialiste
dans ce domaine, mais nous posons hypothétiquement que la divination Malgache se

ressemble, et les figures représentés sont les méme.

C. Les conseils et le résultat du sikidy

Le conseil du « Mpitaiza » se résume surtout dans le respect des « fady », respect des jours

fastes et néfastes, ainsi que les plantes a utiliser et la durée du traitement.

D. Les prescriptions et les interdits alimentaires
Les interdits alimentaires sont toujours celui du guérisseur, car si non les remedes ne seront

pas efficaces, par exemple, le guérisseur qui a fait I’objet d’un entretien a comme interdit
alimentaire : le porc et 1’alcool bien que ce dernier entre souvent dans la composition des

remedes a base de plantes pour les maladies et pour les « ody » protecteur.

100



E. Les principales plantes utilisées
Iustration n° 8: Les principaux ustensiles utilisés par le Mpitaiza

Source : cliché personnel

Commentaire

Sur ce cliché, nous pouvons voir les différents éléments constitutifs des « ody » sur une table
dont la nappe est en couleur rouge avec des impressions de fleurs vertes toutes autant
d’éléments symboliques.

Les éléments reconnaissables sur cette photo sont : le couteau, les différentes, les pierres de
frottements, les coquillages, des tiges de bois, une cuillére, le « sikidy » et son contenant sous
le miroir.

Tous ces éléments ont leur réle respectif, surtout les tiges de bois qui portent tous des noms

qui possedent des sens profondes dans la vie.

101



Tableau 5: Exemple de composition de recette

Anaran’ireo zavatra ampiasaina/ Fikarakarana azy
Nom des ingrédients utilisés ~ Mode de préparation de la recette médicinale
Kosehina amin’ny vato ny ranendro, dia fofonina
no embohina, avy eo dia asiana diloilo koko ao
amin’ny lava- korina tsirairay
(iray tete isakin’ny lavaka)

Anaran’ny aretina/
Nom de la maladie

Sifidoha Na
Ranendro Maka tovorongony, kalagaigy ary sakamalao
Tovoronaon dia tenehina miaraka, dia misotro iray kaopy
Kala a? y isa-maraina ary manisy petrole eo amin’ny
Sakgvir%/ handrina mandritran’ny 7 andro
(Vernonia percoralis, Baker : Frotter sur une pierre des feuilles de Ranendro
cc?m o0sée ’ ' et renifler fortement. Et puis, mettre une goutte
P de huile de coco dans chaque orifice du nez.
Sinusite Ou

Mettre a bouillir le tovorongony et kalagaigy
ainsi que gengembre (sakaviro) et boire une tasse
de café tous les matins et frotter un peu de pétrole

sur le front pendant 7 jours

En s référant aux différentes composantes de cette recette nous pouvons dire que les noms des
plantes utilisés ne sont pas utilisés selon leur nom comme nous avons indiqués dans
I’hypothése, de la nous pouvons affirmer que le guérisseur en question connait des plantes
et en a conscience des propriétés. Cette medecine est ainsi empirique et non folklorique ni
symbolique si I’on se réfere seulement aux noms des différentes plantes. Il n’y aucune relation
entre le nom de la maladie et le nom de la plante a utiliser. 1l faut aussi se dire que les plantes
peuvent étre aussi nommées seulement aprés avoir vu son efficacité par rapport a un mal.

La médecine traditionnelle est a la fois empirique du fait de I’usage des plantes médicinales
qui sont efficace et symbolique du fait que les ody de protection sont surtout a titre symbolique

d’aprés I’analyse des composants.

102



F. Portait morale et physique du guérisseur

Illustration n° 9: Photo du guérisseur traditionnel Omasimbe ou Mpitaiza & Aniso (Manandriana)

Source : cliché personnel

Commentaire

Cette photo est réalisée pendant une consultation de malade, en régle générale, le
« Mpitaiza » et trouve toujours au coin Est, et les malades au coin Ouest. 1l s’assoie sur un
banc, tandis que les malades sont sur la natte devant lui. Sur la table nous pouvons voirles différents
ustensiles qu’ils utilisent pour réaliser sa médecine : les tiges des plantes médicinales, des
racines, une pierre, un couteau, une petite clochette, un miroir, des « sikidy » en monnaie de
2, et de 5 Francs Malgaches, le contenant du « sikidy ». En général, pour I’habillement, le
guérisseur n’est pas sophistique, c'est-a-dire ne porte pas sur lui des amulettes protectrices
tout au long de sa vie, ni d’un accoutrement traditionnelle ( salaka, malabary ou autres....), il
s’habit comme tout le monde, il n’y a pas de marque visible. Mais, quand il se déplace loin de
chez, ou entreprend de long voyage, il ne se sépare pas de son amulette (voir illustration
05) protectrice en forme de corne de zébu. Tous ces ustensiles sont utilisés a des moments

précis, mais nous les décrirons dans un autre paragraphe.

103



Le guérisseur que nous avons choisi pour faire nos recherches est tout d’abord trés connu
pour ces compétences et pour sa notoriété. Il est trés respecté dans le milieu, puisqu’il fait
beaucoup de chose : il est a la fois devin, guérisseur et « Mpitaiza », pour en résumé il est un

« Masina », un terme qui le qualifie le plus d’apres ces propos.

Ainsi, il est une sorte de guide pour la vie en genéral pour ses « Taiza », un médecin pour ses
patients et un devin pour les personnes qui veulent savoir leur avenir. Sur le plan éducationnel,
il s’est arrété a la classe secondaire et a comme dipldéme le CEPE, il sait lire et écrire et
comprend un peu le francais. Il est monogame, il est issu de la lignée du roi
ANDRINANTARA de « Manandriana » du c6té maternel et du coté paternel de la classe
noble du « Manjakandriana », avec sa femme, il a eu 12 enfants, et possede entre autres

plusieurs hectares de terre (120 ha) et une vingtaine de beeufs.

Il a un discours clair et percutant avec un ton clair, il s’articule bien et utilise souvent des
anecdotes et des proverbes pendant les discussions. 11 ne boit pes de ’alcool et il s’interdit de  manger du
porc puisque c’est « fady »par ses ancétres.

Quand il va au marcher, il porte souvent une chemise et une veste et un chapeau et un short
ainsi qu’un sandale, il ne porte pas d’amulette protectrice que lorsqu’il fait un long voyage,
nous pouvons dire qu’il s’habille comme tous les gens et ne porte pas de signe de sa profession.
Comme nous I’avons déja mentionné, il est tres respecté, un seul exemple suffit, s’il y a des
personnes qui se bagarrent, ils s’arrétent tout de suite s’il passe devant eux et la bagarre s’aéte
tout de suite. Et pendant les fétes pendant la saison froide : exhumation, circoncision, il est
souvent invité par les gens de par sa position social en tant «qu’Andriana » et aussi en
tant que personne agé, mais surtout en tant que « Mpitaiza ». Ainsi sa présence est tres

sollicitée pendant les différents rituels.

Section II : Régle de transmission des savoirs faire médicales
A. Don (état de possession)
Il serait facile de simplifier et de dire que I’état de possession n’est qu’une fagade pour avoir

les connaissances, médicales, mais, elle est peut-étre plus complexe que I’on croit. En effet, un
esprit, « lolo fotsy » ou « lolo mainty » ou encore un « vazimba » ne possédent pas une
personne au hasard, elle suit une régle de transmission patrilinéaire, c'est-a-dire a tendance
masculine. La transmission se fait de maniére générale, du grand-pére paternel au petit fils, le

schéma suivant le montre.

104



« O 6+1

S GO

Coté Paternel Coté Maternel

Schéma n® 7: Regle de transmission des connaissances médicinales chez les Betsileo du
Manandriana

En regle générale, elle saute une génération ou deux selon le cas, c'est-a-dire qu’elle se transmet
rarement de pere en fils, elle se fait entre le grand-pere paternel et son petit-fils, ou encore un
arriére-grand-pére, et son arriere-petit-fils. Elle dépend en général du genre, si la personne
est une femme, elle transmettra son savoir a une femme et si c¢’est un homme, il
transmettra a un autre homme de sa ligné. Quelles sont les raisons qui font que la

transmission ne se fait pas de pere en fils ou de grand-mére a fille

B. L’aspect anthropologique
La transmission d’un savoir est toujours dans la famille, c'est-a-dire que la continuité des savoirs

est assuré par les membres de la famille, dans ce cas on ne transmet jamais ses savoirs a des
personnes qui ne sont pas membres de sa famille, de plus 1’esprit possédant choisit toujours
parmi ses descendants directe, elle se transmet dans le « Ramy » c'est-a-dire groupe appartenant
a la méme ligné familiale du c6té maternel ou paternel, elle ne se transmet pas dans le « Tamy »
c'est-a-dire groupe éloigné du « Ramy ».

C. Apprentissage ou initiation

Il serait juste de mentionner que par apprentissage, nous entendons, toujours des rites, c'est-
a-dire des actes répétitifs qui suivent une norme établit, et qui respecte la tradition, ainsi que
les interdits. L’apprentissage se fait d’abord par la connaissance des noms des plantes ainsi
que leur caractere (forme des feuilles, couleur des fleurs, hauteur des plants et surtout

I’emplacement ou lieu de cueillette), puis par la cueillette (les manieres pour cueillir) et ensuite

105



les vertus médicales sur une maladie.

Par exemple, le fils du guérisseur assiste toujours son pére et pendant les moments d’affluence
c’est le fils qui se charge de la collecte des plantes médicinales apres les descriptions faites par
le guérisseur

Par ailleurs, 1’état de possession est un passage obligé pour certain catégorie de guérisseur qui n’a
pas bénéficié d’un apprentissage, ceux sont les esprits qui guident leur choix dans 1’usage des

plantes médicinales a travers 1’acte divinatoire ou sikidy.

D. Réve
Pour appréhender le réve, nous allons nous référer a deux principaux auteurs, qui ont travaillé

sur ce thématique : I’ Anthropologue Lucien Lévy-Bruhl®, et le psychiatre Sigmund Freud.
Leur position est complémentaire, dans une perspective d’avoir une lecture ethno
psychiatrique de ce phénomeéne qui prend une place importante dans le mode de transmission
des connaissances médicales.

Les interrogations qui nous viennent a I’esprit sont : pourquoi la transmission se fait —elle
par le réve, et quelle est sa place dans la construction de la médecine traditionnelle ?

1.Leréve d’apreés Lucien Lévy-Bruhl
Le réve est un licu de manifestation des forces invisibles autour de I’homme, le réve permet

ainsi le passage d’un monde a un autre, c'est-a-dire du monde du visible a I’invisible, c’est
un moyen de communication. Selon Lévy-bruhl®® pendant le sommeil, I’Ame quitte le corps
de la personne, et au réveil elle revient, ainsi I’dme du corps entre en relation avec les autres
forces mystiques, comme les esprits des morts ou des ancétres.

2.Le réve pour le psychiatre Sigmund Freud
Pour le psychanalyste le réve est un signe de névrose, mais la difficulté réside dans le fait que

c’est un matériel non palpable ni appréhendable d’une premicre main, puisque le récit des
malades de leur réve peut étre déformé, de 1a I’authenticité du réve n’y est plus®

Tout le monde réve, méme nos ancétres ont révé comme nous aujourd’hui, dans le temps ancien,
elle avait une place prépondérante dans la prise de décision, le cas cité par ’auteur concerne
Alexandre le Grand qui avant de lancer une attaque a vu une satire dans son réve, et puis vint
ensuite la victoire. Avec l’instruction, 1’enseignement, le réve était devenu comme une

superstition et affile aux catégories de personnes non instruites, incultes.

% Lucien Lévy-Bruhl, la mentalité primitive, page 71
91 Sigmund Freud, Introduction a la psychanalyse, Tome |, page 65

106



Section III : Proposition d’'une lecture ethno-psychiatrique

Dans notre cas, dans la cette médecine traditionnelle, bien que le guérisseur use de sa
divination, sans réve prémonitoire, il ne peut le réaliser, puisque c’est dans le réve qu’il
trouve a tous les réponses ainsi que I’avenir, en ce sens la divination sert surtout a voir
seulement les destins fastes et néfastes pour telle ou telle activité. Le réve est ainsi un
privilege donné par les puissances ou les forces invisibles, et il fait confiance en cela.

Le réve étant un domaine du monde invisible, nous posons que ce réve est a la fois un raccourci
pour faire expliquer certain savoir-faire médicale, et ainsi le guérisseur échappe a tout critique
puisque c’est son réve qui a donné les réponses. De plus, chez les Malgaches, les réves que I’on
fait nous intrigue sur le sens ce réve, difficile de trouver une réponse, mais 1’essentiel c’est
qu’elle a eu lieu, certain réve sont bénéfique s’il se réalise et d’autres non, en terrain Malgache
le fait de réve ne constitue pas forcément un cas de névrose.

L’important pour le guérisseur, c’est que c¢’est un moyen de communication vers le monde de
I’invisible, et il en a besoin pour faire valoir son savoir-faire. Plus une chose a une origine

mystérieuse plus on accorde de valeur a cette chose, n’est pas le cas du réve ?

Section IV- Médecine traditionnelle symbolique ou empirique ou magique

Nous avons déja apporté un élément de réponse dans la partie réservé a I’analyse des
composantes, et cette question revient toujours, puisqu’elle est fondamentale. La deuxieme
réponse que nous avons obtenue ici, c’est qu’elle a une part trés symbolique puisqu’elle a une
relation avec le monde des esprits qui ne sont pas appréhendable. La réponse finale se trouve a
la fin de ce travail.

La médecine traditionnelle est a la fois symbolique, empirique et magique. Elle est tout
d’abord symbolique du fait des actes et des rites qui sont les matérialisations des vécus,
des actes qui sont répétitifs. Les gestes correspondent aux respects de la tradition et a

la soumission des regles de vie de la communauté. Elle est aussi qualifiee empirique
puisque les guerisseurs ont souvent des connaissances précises des plantes médicinales

et leur vertu thérapeutique et enfin magique du fait de son caractére mystérieux par

la récitation des priéres ou encore des formules magiques pour réveiller les sikidy.

107



Section V: Quelques éléments de comparaison de la médecine
traditionnelle chez les Sakalava du nord et chez les Antemoro

A. Chezles Sakalava du Nord

Dans un livrede  R. JAOVELO-DZAO consacré au Tromba®, il nous décrit quelques
éléments essentiels de la Médecine Sakalava. Au lieu de prendre référence a la médecine
Merina, nous avons pris la médecine Sakalava pour en faire une comparaison, puisque la
Médecine Merina est trés proche de la médecine « Betsileo » du faite de leur proximité
geographique, alors que celle des Sakalava est plus riche du fait que leur territoire est
assez vaste du Sud-Ouest, vers le Nord-Ouest de Madagascar.

Le « Tromba», un phénomene de possession pour les Sakalava est décrit par les
Psychanalyses comme une maladie hystérique, et a été réfutée par I’auteur, et il postule que
c’est un élément de la religion des Sakalava. Ainsi, le « Tromba » est fait partie intégrante de
la religion des Sakalava. Selon les termes méme de I’auteur, le « Tromba » est une religion
dans une religion dans la deuxiéme partie du livre.

La médecine Sakalava est en rapport constante avec la cosmologie, le sacré, les ancétres, la
mort, les points cardinaux ainsi que les trois éléments : 1’eau, la terre et le feu. Tous ces éléments sont
en interaction avec cette médecine plus précisément au rituel du « Tromba », dont nous allons voir
leur intérét dans un paragraphe antérieur.

Dans toutes les médecines traditionnelles, comme il s’agit d’une interaction entre plusieurs
acteurs, il serait nécessaire a titre d’information et pour augmenter la connaissance des
variantes sur le plan linguistique le nom des personnes chargées du rituel de guérison. En
genéral, les Sakalava les appellent Saha comme médium (représentant supréme de I’esprit
possédant) ou encore « tale « et dans certain cas le sorcier appelé « ampamorike ». Leur caractére
et leur qualification sont trés diverses, certains sont & la fois devin- astrologue, d’autres devin
guérisseur, d’autres encore simplement des mediums. Ces acteurs, sont le plus souvent

associés au « ody » ou « fanadofy » selon le cas.

Le « saha »® est ainsi au ceeur du systéme religieux, politique et thérapeutique chez les
Sakalava du Nord. Il cumule donc plusieurs fonctions : devin, astrologue, et enfin guérisseur.

Le culte de possession qui est le « tromba » n’est qu’une partie de « 1’architecture cultuelle ».

92 Le tromba a beaucoup de variante selon les régions, selon les recherches effectuées par 1’auteur, et elle varie selon sur
le plan appellation selon les régions, par exemple dans le Sud, elle est appelée Bilo, sur les hautes terres Ramananenjana,
In Raobert, JAOVELO-DZAO, Mythes, rites et transes a Madagascar, page 235

9 Le mot Saha, désigne plusieurs réalité selon Robert : comme professeur ou maitre (fondy) en comorien, siége ou
fiketrahana ou encore celui qui fait sortir (ampamoaka), page 239.

108



Le guérisseur dispose en générale d’une connaissance des plantes médicinales.

Dans cet ouvrage, I’auteur parle d’une maniére indirecte de la construction et la conception de
la médecine traditionnelle qui est toujours en relation avec le culte du « tromba », son
environnement réel et le monde invisible.

Il est I’intermédiaire entre le monde des vivants, des Ancétres et de la Divinité, du profane et
religieux, son champ d’action ne dépasse pas en général son village. Son succes il le doit en
grande partie a son etat possédé. Le schéma suivant résume la place du « saha » au niveau des

Sakalava du Nord dans la vie quotidienne, sur le plan culturel, économique, politique,

économique et thérapeutique.

Monde
invisible

Monde
visible

Schéma n° 8: Schéma de la relation entre le monde visible/invisible et
microcosme/macrocosme chez les sakalava du Nord par le R. P.Robert Dzaovelo Jao

109



Commentaire du schéma

Le « saha » ainsi que son « ampangataka » sont au centre du cercle de relation entre les vivants
et les ancétres, cela par I’intermédiaire du « Tromba », c'est-a-dire par son état de possession,
sans « Tromba », il ne peut communiquer avec haut dela. Les fleches rouges discontinues
avec deux tétes symbolisent la communication impossible et les traits continus (rouges)
représentent les échanges et les relations possibles entre les deux mondes. De la part cela, il
peut modifier la vie des gens, changer leur destin, ou améliore leur condition de vie. C’est par
cette maniére qui est le « Tromba » qu’il peut guérir aussi les malades de I’esprit, soit par
adorcisme (, rendre I’ame a la vraie personne ou procéder au retour de I’ame du malade) soit
par exorcisme (expulsion d’une dme perturbatrice). Ainsi, entre les deux mondes, il y a une

rupture en cas d’absence du « saha » et de son adjoint.

Par ailleurs, le « saha » peut étre aussi un médium. Pour aboutir a ce statut, il faut que la
personne qui est suppose possédé par un esprit de roi ou d’un prince puisse répondre aux
questions d’un assemblé royal. Les interrogations se rapportent surtout aux faits intimes et aux
objets des rois. Si les réponses ne sont pas exactes la personne n’atteindra pas son nouveau

statut ou role, selon le terme employé par I’auteur : « recalé ».94,

B. Que symbolisent les graines de sikidy ?

« Les graines, en tant que telles, sont a rapprocher de la Lune et du Riz pour représenter la
fécondité et I’'immortalité. De méme que la Lune nait, disparait et renait dans un cycle régulier
et définitif, de méme les graines séches meurent en terre pour redonner de nouvelles plantes.

Les graines sont les représentants des arbres de la forét ou les représentants des habitants du haut
des arbres. Ce sont finalement des habitacles des dieux. Et I’on peut penser aux divinités

forestiéres, ils évoquent la bienveillance divine.

C. Lesroles des éléments dans la médecine traditionnelle Sakalava
Le rituel a une place importante dans la médecine traditionnelle, le « tromba » comme une

religion ancestrale est ainsi un moyen d’acces au pouvoir, mais aussi sert comme armature de
penseée, ce qui fait que la médecine traditionnelle passe par le symbolisme pour pouvoir guérir.
En lisant les études faites par Jaovelo-Dzao, nous pouvons dire que la médecine traditionnelle

est syncrétique du fait de ses pratiques et de ses usages.

% Robert JAOVELO- DZAO, Mythes, rites et transes a Madagascar, page 244- 245

110



Section VI : La médecine traditionnelle chez les Antemoro

Enquéte réalisé auprés d’un tradipraticien venant de la région « Vatovavy Fito Vinany », plus
précisement de « VVohipeno ». Il appartient a une ligné de bourgeois selon ses dires, c'est-a-
dire descendant des rois de cette région. L’histoire de cette région est toujours rattachée aux
arabes, qui selon eux sont leur ancétre, qui peut se vérifier par la maitrise de la langue arabe,
et par le biais de la compréhension de 1’écriture arabe ou « sorabe » ; dont les détenteurs des
histoires sont les rois ou les « Ampanjaka ». Ces livres ne sont pas disponibles pour tout le
monde, seul des rangs sont privilégiés a les consultés.

D’apreés les enquétes fait au niveau de la région « d’Amorin’i Mania », les guérisseurs ne sont
pas choisis par hasard pour pouvoir exercer leur métier. La possession de ces dons fait que ces
personnes sont obligées d’une maniére ou d’une autre a exercer leur métier. Ce qui implique
que les personnes issues du rang des nobles peuvent posséder un don de guérisseur, c’est
comme un don naturel de Dieu.

La possession est causée par la prise de possession des ancétres du corps des vivants en
particulier les futurs guérisseurs et ou par I’envoi d’un esprit bienfaiteur, qui dans le passé a
déja fait ses preuves pour guérir des malades. L’exploit de ces personnages sont souvent
reconnu dans leur région, mais aussi dans d’autres régions lointain de leur exercice, puisque
que des personnes en quéte de santé dont des déplacements pour pouvoir éradiquer le mal ;
puisqu’ils ne sont pas convaincus d’étre guéri par le médecin scientifique. Ainsi, il y a un
retour vers la source, c'est-a-dire vers la médecine traditionnelle Malgache, dont les bases
sont: le » sikidy » ou art divinatoire, ’utilisation des plantes médicinales. Le « sikidy »
puisqu’il faut mettre en harmonie la chance ou « vintana » de la personne malade (les astres)
avec les plantes utilisés. Seule I’harmonie entre ces trois entités garantisse I’effet de la
« thérapie ».

Les guérisseurs appartenant au groupe « Antemoro » peuvent étre posséder par des étres
surnaturels suivantes : les « Jiny », les « Tromban-drazana », les « tromba tsotra », le lolo ou
« angatra », ou encore les « angambe », et parfois les esprits des « vazimba » (ancétre commun
des Malgaches) « angambabory » ou encore les « kokolampo ».

En revenant sur I’histoire de cette région, les « Antemoro » sont capables d’écrire et de lire
’arabe, ainsi il revendique leur origine de cette région du monde, a savoir le monde Arabe :
Arabie Saoudite, Iraq. Ces écritures peuvent aussi guérir, c'est-a-dire le simple mot peut guérir
le patient, qui peut venir de I’écriture dans le coran. Cela par le biais du port d’un fragment de

papier écrit par le guérisseur (écrit en arabe, une sorte de formule magique et protectrice).

111



L’écriture sainte du Coran est ainsi utilisée pour guérir.

Une autre méthode est utilisée par le guérisseur pour trouver les ingrédients, cela par I’analyse
du discours du patient. A partir du discours et la formulation de 1’aide, il peut trouver la recette
de la maladie. Comme dans plusieurs groupes de Madagascar, le guérisseur ne reste pas
seulement dans I’aspect social de la maladie, mais il s’occupe aussi de la situation économique
de ses patients. Des personnes lui consultent pour pouvoir développer leur activité
professionnelle, cela en vue d’améliorer leur situation économique et leur revenu.

L’exemple suivant illustre la maniére dont le guérisseur trouve les plantes a utiliser dans sa

préparation :

Autre maniére de déceler les plantes adéquates.

Tonga aho mba hampandroso ny varotra

Dans tonga, il y a le sens Roso fait référence & | Dans varotra il y a des

Av i fait référence 3 o es . | Ambony ou haut, ts interrogations, quel type
Y qui fart ’e ore (?e a Aho fait référence a y s _y J . f y?

I’arbre  sacré  Aviavy _ azon-doto c'est-a-dire | de produit, les sens caches

Kelimalaza ou encore . - N

(arbre des nobles), tonga L objet non souillé, | peuvent étre: entamora,
) . . Kelimavitrika ho tsara o .

aussi veut dire Miditra tadiavin’olo maro que | mangala mora, tia olo

(Mampiditra, Mirarika) beaucoup de personne | (produit moins chere, prix

recheche d’achat faible, ...)

Ainsi, la formulation de la recette se trouve dans les ses cachés et réels des mots, c'est-a-dire

qui fait référence a la structure méme de la formulation ou de la demande (sens figuré).

Section VII- Approche comparative entre les pratiques médicales
traditionnelles

Pour une meilleure compréhension des pratiques dans les médecines traditionnelles, il est
nécessaire de faire une comparaison entre les groupes de parentés. Pour cela, nous allons

comparer celui des « Sakalava » et « Antemoro » avec celui des « Betsileo » (Manandriana)

112




Tableau 6: Comparatif des médecines traditionnelles entre Sakalava & Antemoro et Betsileo

Meédecine traditionnelle Meédecine traditionnelle
Sakalava et Antemoro Betsileo

Leurs points Le tromba est un catalyseur pour

divergents I’acces au pouvoir divin. Rien ne de léaiti |
peut se faire sans le tromba ou 1’état est un moyen de legitimer fe

de possession savoir médical

- I’état de possession est un

- Le savoir médical peut étre
issu d’un apprentissage de
pére en fils par exemple

RNl scmilgsy| La médecine traditionnelle fait partie intégrante de la vie,par
I’intermédiaire des personnages sacrés elle s’affirme et impose
d’une maniére indirecte ses regles, le social, la politique et
I’économique n’est jamais loin de la conception de la médecine

traditionnelle, et enfin elle fait partie intégrante de I’identité
méme du groupe.

Section VIII : Essai d’'une théorisation sur la médecine traditionnelle en
général

La médecine traditionnelle est toujours et restera toujours dotée d’un sacré qu’elle capte dans
la nature, et elle est toujours validés par des rituels aussi diverses, allant du symbolique au
syncrétique du fait de I’intégration de la religion chrétienne ou musulman dans la vie des
Malgaches. Le rituel est le garant de la perpétuation de la médecine tadiiomelle La pasore qui
tient une réle importante est le guérisseur lui-méme ou encore le « saha « chez les
« Sakalava » ou encore « Ombiasy », il est habille a interpréter les graines de « sikidy » et
de la il tient des différents destins fastes ou néfastes pour pouvoir guérir les personnes ou

pour augmenter le statu d’une personne initié a la médecine tradition.

Le guérisseur est ainsi incontournable que ce soit sur la vie sociale, économique et politique.

113



Le succes et la déchéance de ce personnage dependent de sa réalisation qui doit toujours étre
revalider c'est-a-dire qu’il doit toujours faire ses preuves.

Dans des cas inverses, le guérisseur peut devenir un sorcier, la frontiére ¢’est souvent la mort
d’un patient.

Comme nous 1’avons vu aussi chez les « Betsileo », bien que le guérisseur soit habile et
respecté dans sa communauté, il a besoin des réves de prémonitions pour qu’il puisse guérir,
de la il faut nécessairement une interprétation psychologique. Il faut aussi se dire que les
Malgaches ont peur du « tsiny » et du « tody » ce qui lui améne toujours a faire le bien pour
son prochain et pour 1’avenir de ses enfants D’aprés ces travaux, nous pouvons dire que
méme si la médicine traditionnelle est toujours qualifié de mentalité primitive par certain
observateur, elle fait partie intégrante d’une culture donnée, et fait méme 1’identité d’une
région, ou d’une communauté. La médecine traditionnelle s’intégre dans le temps et
s’adaptera toujours aux différents changements. La religion, la politique y sont intégrés
d’une fagon décisive puisque les catégories des nobles peuvent aussi récupérer des pouvoirs
dans I’ancien royaume pour faire valoir leur idée et leur statut.

Pour en conclure, I’armature de la médecine traditionnelle est couverte par le rituel et que
seul I’analyse des rituels et des composants nous amene a dire qu’elle est un moyen pour
avoir le pouvoir, et au-dela du symbolique et du syncrétique se trouve une conscience
collective qui fait 1’identit¢ méme du Malgache comme les chinois qui disposent de

I’acupuncture

Moyen d’acces aux pouvoirs
(Religieux et politique)

Médecine traditionnelle

(Guérisseur traditionnel)

Moyen de perpétrer la

tradition

Schéma n® 9: Théorisation de la médecine traditionnelle dans une perspective
fonctionnaliste

114



CONCLUSION

La maladie est avant tout autre, un évenement biologique vécu individuellement,
chacun a été au moins malade une fois dans sa vie. Puis ensuite, elle est aussi un évenement
culturel, du fait qu’elle est vécue aussi en famille et par la famille, par I’entourage, par le biais
des réconforts, des soutiens, mais aussi par des conseils, toute une armature de pensée se
manifeste lors d’une apparition d’un mal surtout dans le cadre des maladies qualifié d’état
de possession pour les traditionalistes ou pour les médecins qui représentent la pensée
occidentale comme une maladie psychiatrique.

La maladie est pensée et méme concu dans différent partie du monde, une maladie peut ne pas
en étre pour un autre pays, elle peut étre de I’ordre du normal. Chacun fait appel a sa propre
expérience du mal, et les moyens disponibles sont nombreuses : la médecine traditionnelle,
qui se réfere a des facons de faire ou a des savoirs ancestrales, hérités de la tradition, et de
I’autre une médecine moderne qui se veut étre un modele explicatif de tous ce qui concerne le
corps jusqu’ a I’infini petit (cellule, atome).

Aujourd’hui I’une et I’autre s’interpéneétre, c'est-a-dire qu’elle se puise dans leurs ressources, a
I’exemple, des géants de la pharmaceutique font de grande investissement dans les recherches
sur terrain en interrogeant les guérisseurs traditionnelles sur les propriétés de certaines plantes
médicinales, et par des entretiens autour des villages qui utilisent ces méme plantes, pour
ensuite les exploiter d’une maniére industrielle et qui fait méme la renommée des produits
pharmaceutiques avec une tendance tournée vers le biologique. Pour la médecine traditionnelle,
elle utilise souvent aussi des moyens utilisés par la médecine moderne, par exemple I’'usage du
paracétamol, ou encore de cotrimoxazol, qui sont tous des produits de I’industrie pharmaceutique,
appelé couramment médicament ; mais aussi tres intégré dans la pensée traditionnelle dans son usage.
Ce qui fait la particularité de la médecine traditionnelle c’est son effet sur deux instances, sur
la vie sociale de la personne et sur la vie de la société.

Nous pouvons dire gue lamédecine moderne d’aujourd’hui est le fruit d’une théorisation universelle des
différentes pratiques qui existent, et par I’intégration progressive de certaine discipline qui
était auparavant congue comme inefficace et de I’ordre du symbolique ou du folklorique.
Actuellement, cette médecine tende a reconnaitre les pratiques traditionnelles, et les
enseignements méme dans leur cadre d’étude, comme la phytothérapie, I’acupuncture, les

massages,...

115



Si dans les usages elles se font des emprunts, dans la fagon d’agir sur une maladie donnée
qui est la méme, se trouve une divergence d’opinion et de maniére d’agir, qui est le point
fondamental.

En effet, la medecine moderne, a unetendance normative et directive, c'est-a-dire que la fagon
d’agir sur une maladie est presque la méme, le patient en face est en position passive et I’autre
qui a fait des études est censé avoir toutes les solutions, c’est ainsi qu’il n’est pas contesté,
et dont la prescription suit une étape standard et normative : consultation ou auscultation,
peut étre suivant le cas une analyse physiologique en laboratoire, puis ensuite prescription et
dans des cas assez grave des interventions chirurgicales. De I’autre c6té une médecine
traditionnelle, qui estessentiellement tournée par les expériences de leur ancétre, la tout un rituel
est réalisé, car la maladie n’est pas qu’une question d’une personne, elle est I’affaire de la
famille et méme de la communauté. La médecine traditionnelle est ainsi ritualisé au sens stricte
du terme, et celle en accord avec les deux systémes qui composent le monde :le monde des
vivants (microcosme) et le monde des esprits (macrocosmes). De la intervient ensuite les
différents éléments composantes, c'est-a- dire ce qui fait de cette médecine une médecine
traditionnelle : le sacré, la magie, la religion, et ainsi elle a un fond trés syncrétique.

Notre terrain de recherche qui a eu lieu a Madagascar, dans la région du groupe Betsileo du
Manandriana , nous a donné encore plus de précision sur la médecine traditionnelle. Une

étude de terrain de 1 mois et une année de recherche bibliographique.

Bien que nombreux auteurs se soient penchés sur la question il y a encore des zones d’ombres
que I'on doit mettre en avant. Tout d’abord ce qui leur permet de dire que telle ou telle médecine est
empirique ou folklorique, que telle médecine est efficace ou non, et ensuite qu’elle est
symbolique ou non.

En tant que futur chercheur, nous avons tout d’abord fait des analyses en profondeurs sur le
terrain c'est-a-dire une description ethnographique de la population étudié et ensuite une
analyse de part ces données. Ainsi un travail de terrain est nécessaire.

Apreés les recueillement des données, nous avons pu alors donnée notre analyse de la situation.
Dans I’anthropologie de la maladie ou médicale, il existe deux tendances d’analyses, 1'un
fonctionnaliste et ’autre cognitiviste. Dans notre cas, nous avons pris le premier chemin, c'est-a-dire
le chemin de Bronislaw Malinowski, bien que cette theorie ait fait de nombreuses critiques,
elle reste cependant encore valable surtout dans notre champ d’étude.

Dans une perspective fonctionnaliste pour achever ce travail, nous avons vu donc que
la médecine n’est pas qu’un évenement culturel, elle est aussi un moyen d’acquérir le pouvoir,

116



c’est a dire pour avoir un contréle social, elle fait partie intégrante de I’identité d’un groupe
et enfin et surtout, elle sert & pérenniser la tradition.

Actuellement, la médecine traditionnelle a marqué notre esprit du fait de nouveau
orientation dans spécialisation, c’est a dire une différenciation des activités :des spécialistes
des traumatismes osseux ,des spécialistes des maladies de 1’esprit ,des spécialistes dans le
domaine de la recherche de ’argent, des spécialistes dans ['usage des thérapies d’argiles,
des spécialistes dans le domaine des massages et des points vitaux, des spécialistes en
composition de décoction, des spécialistes en protection du corps ou fiarotena (qui fait

référence aux ody).

Les rites font partie intégrante de la médecine traditionnelle et qui sont les matérialisations
des vécus. La guérison du malade se fait par un rite, le rite est utilisé pour accéder a un

nouveau statut pour changer d’un état a un autre.

La médecine traditionnelle ne touche pas simplement le corps de la personne malade, mais
aussi sa vie, I’aspect varie selon le but de son usage, les uns recours a la médecine
traditionnelle pour se protéger contre les attaques et d’autres pour se guérir. Il y a deux
réalité a ne pas confondre mais qui ait partie intégrante de la médecine : les ody et les
fanafody, les ody sont utilisés pour les protections ainsi que la recherche de la richesse,
tandis que les fanafody sont équivalents de médicaments qui renvoi la personne vers la santé.
Comme dans la médecine moderne, la vie du patient est rythmée par un rituel quotidien par

la prise des médicaments en suivant les prescriptions du guérisseur.

Quand une personne devient Taiza, il est sous I’influence permanent de son Mpitaiza, il y a
une domination de la vie de ce dernier par ’intermédiaire des différents prescriptions et
interdits, une domination surtout psychologique du fait de ne pas pouvoir prendre des
décisions importante sans consultation préalable auprés du guérisseur. Le guérisseur peut
étre aussi comparé a un psychologue dans la société moderne du fait que certain probléeme

personnel se regle aprés consultation de celui-ci.

La médecine revét aussi un caracteére économique puisqu’il y a un service rendu, un service
contre de I’argent (hasin-tanana) que ce soit, et un caractere politique du au recours de
certain personnage politique aux usages des ody, qui font de nombreux scandale dans la vie
politique Malgache a I’exemple des découvertes a « Ambohitsirohitra », et surtout provoque
des troubles dans la population, notamment les « dahalo « qui se procure des « ody » pour

pouvoir faire des actes de vols. Sur le plan sociologique bien n’étant pas notre domaine de

117



prédilection, la medecine traditionnelle peut mettre et entretenir une situation de mefiance,
une crise de confiance dans la société surtout en milieu rurale. Nous avons jugé important
d’introduire ce pensé par les recommandations de I’auteur Raddcliffe Brown pour analyser

un terrain donné.

Avec la situation dans le Sud de Madagascar, trouble et acte de banditisme, la médecine
traditionnelle est impliquée d’une maniére indirecte, par le biais des personnages sacrés et
les prescripteurs d’ody protectrice. Aujourd’hui il est difficile de faire une réelle distinction
entre les métiers d’art divinatoire et la médecine ainsi que la sorcellerie, puisqu’il y a un
certain cumul de ces fonctions dans certain cas le bien et le mal peut étre rencontré chez un
guérisseur bien que cela ne soit pas affirmer, la frontiére entre ces deux mondes bipolaires
est minime, qui est la mort. Au lieu de réunir les gens dans le systéme de « Fihavanana » ,
la médecine peut dissocier la société puisque chacun a son propre « Mpitaiza », une crise de
confiance et de méfiance. Avec sa position sociale, son rang, son statut, le « Mpitaiza » peut
influencer une société et dans un sens peut contribuer a la conservation de la tradition par le

biais des rites réalisés dans chaque étape de la vie.

Comme tout travail de recherche ce document présente des lacunes, du fait que méme des
dimensions psychologiques se manifestent dans tous les étapes de la médecine, et de la
nécessairement il faudrait poursuivre ce document dans une analyse dans la perspective
serait de fournir a la fois une dimension psychologique et anthropologique qui contribuera
certainement a améliorer la connaissance de ’homme qui vit en société et qui produit une

culture.

Pour finir, nous avons été interpelés par les rites dans les « Doany » lors d’une visite de ces
sites, par les rites et par la dévotion de certaine catégorie de la population, un lieu chargé de
sacralité. Des cultes sont réalisés et nous nous interrogeons 1’interpénétration des cultes
religieux réalisés dans les « Doany » et la médecine traditionnelle notamment les offrandes

ou « Sorona ».

118



BIBLIOGRAPHIE

1 (A) DANDOUAU

2 (A) DANDOUAU
3 (A) DANDOUAU

4 A.R.RADCLIFFE Brown

5 Abayimi SOFOWORA

6 Adolphe RAHAMEFY

7 Adolphe RAHAMEFY, Sophie
BLANCHY, Malanjaona
RAKOTOMALALA

8 Alice DESCLAUX & Aline
SARRADON-ECK

9 Alice DESCLAUX & Joseph-Josy
LEVY

10 Alice DESCLAUX & Joseph-Josy
LEVY

11 BOITEAU & Allore BOITEAU

12 CALLET R.P.

Histoire des rois du Betsileo. Fianarantsoa

Mceurs et coutumes Malgaches Extrait 206-219

Ody et fanadody (charmes et remédes), Bulletin de I’ Académie
Malgache, Vol 11, 1913, pp 151-210

Structure et fonction dans la société Primitive, Collections
Sciences Humaines, n° 37, Bibliotheque Numeérique de : Les
classiques des sciences sociales de Jean-Marie Tremblay
Plantes médicinales et médecine traditionnelle d’Afrique,
Editions KARTHALA, Académie Suisse des sciences
naturelles. (1996)

Crises religieuses, sectes et politique, INALCO-1997, Etudes
Océan Indien

Crises religieuses, sectes et politique, INALCO-1997, Etudes

Océan Indien

« Introduction au dossier : L’éthique en anthropologie de la
santé : conflits, pratiques, valeur heuristique ».

Présentation. Cultures et médicaments. Ancien objet ou
nouveau courant en anthropologie médicale ? 2003
“Présentation. Cultures et médicaments. Ancien objet ou
nouveau courant en anthropologie médicale?” Un article
publié dans la revue Anthropologie et Sociétés, vol. 27, n° 2,
2003, p. 5-21. Québec : département d’anthropologie,
Université Laval.

Plantes médicinales de Madagascar, année 1993, éditions
Karthala.

Tantara ny Andriana eto Madagasikara, Tome 1, 1908,

Antananarivo, Imprimerie Nationale 1981, 482 p

119



13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

Chantal BLANC-PAMARD

et « La gestion contractualisée des foréts en pays Betsileo et

Hervé RAKOTO tanala (Madagascar) », Cybergeo, Environnement, Nature,

RAMIARANTSOA,

Chantal RADIMILAHY

Charles RENEL

Charuty G.,

Daniel RAHERISOANJATO

DELORD

DELORD

Delphine BURGUET

E.E. Evans-Pritchard

Eric de Rosny

F.S. Hallanger

Paysage, article 426, mis en ligne le 04 juillet 2008, modifié le
27 janvier 2009. URL
http://cybergeo.revues.org/index19323.html. Consulté le 23
avril 2010.

« Rites thérapeutiques : réflexion sur le terrain et les archives
», Ateliers du LESC [En ligne], 32 | 2008, mis en ligne le 19
aolt 2008, Consulte le 23 avril 2010. URL
http://ateliers.revues.org/2192

Les amulettes Malgaches, Ody et Sampy, Bulletin de
I’ Académie Malgache Tome 2, 1915,

« Destins anthropologiques du réve », Terrain, n° 26, pp. 5-18
; 1996,

L’apport de [’histoire régionale dans la connaissance du passé
et la culture malgaches : I'unité dans la diversité, |’exemple de
la région Betsileo, Antananarivo, CITE, 1986, 15p.

« Un document inestimable sur la dynastie royale d’Ambositra
» dans Bulletin de 1’Académie Malgache, Tome XXXVIII,
1960, p 69-77

« Etudes Ethnologiques sur les Betsiléeos » Notes
Reconnaissances et Explorations, 1ere année, 2éme Volume,

1897, Imprimerie officielle de Tananarive.

Charles Renel et le culte traditionnel». TALOHA, numéro 14-
15, 28 septembre 2005,
http://www.taloha.info/document.php?id=57.

Anthropologie sociale, Petite Bibliotheque Payot, 1977,
Bibliotheque numérique : Les classiques des sciences sociales
de Jean-Marie Tremblay

L’ Afrique des guérisons, Karthala Editions 22-24 Bd Arago
75013 Paris France.

Diksionnera Malagasy Frantsay, Trano Printy Loterana
Antananarivo, 1974

120



24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34
35

Faeta F.

Francois LAPLANTINE, Paul
Louis RABEYRON

Francois NOIRET

Frédéric KECK

Frédéric KECK

Gabriel TARDE

Georges AUGUSTINS

GRESLE, Francois  PERRIN,
Michel PANOFF, Michel TRIPIER
Pierre

Henri DORVIL

Ignace RAKOTO

Jacques DUFRESENE
Jean DUBOIS

« La mort en images », Terrain, n° 20, pp. 69-81, 1993,

Les médecines Paralleles, Imprimé en France, Imprimerie des
Presses Universitaire de France. 73, Avenue Ronsard, 41100
Venddme, Décembre 1987-N°33 323.

Chants de lutte, chants de vie : Les zafindraony du pays
Betsileo, volume 1 et 2, PARIS, L’HARMATTAN, 1995,
316p, 391p.

« Les theories de la magie dans les traditions anthropologiques
anglaise et francaise. », Methodos [En ligne], 2 | 2002, mis en
ligne le 05 avril 2004, consulté le 18 mars 2010. URL :
http://methodos.revues.org/index90.html

« Le primitif et le mystique chez Lévy-Bruhl, Bergson et
Bataille. », Methodos [En ligne], 3 | 2003, mis en ligne le 05
avril 2004, consulté le 18 mars 2010. URL
http://methodos.revues.org/111

Les lois sociales . Esquisse d’une sociologie, Paris, Alcan,
1898, Bibliotheque Numeérique : les classiques des sciences
sociales de Jean-Marie Tremblay

« Paul Ottino, Les champs de [’ancestralité a Madagascar.
Parente, alliance et patrimoine », L’Homme, 154-155 | avril-
septembre 2000, [En ligne], mis en ligne le 28 novembre 2006.
URL : http://lhomme.revues.org/index2738.html. Consulté le
23 avril 2010.

Dictionnaire des sciences humaines : sociologie, psychologie,
anthropologie, PARIS, Nathan, 1990, 391p.

« Les inégalités sociales en santé. Le cas specifique de la santé
mentale »

Parenté et mariage en droit traditionnel Malgache, Travaux et
recherches de la Faculté de Droit et sciences économiques de
Paris, Presses Universitaires de France.

« Aspects culturels de la sante et de la maladie », 1941

Monographie des Betsileo

121



36

37

38

39

40

41

42

43

44

45

46

47

48

Jean BENOIST

Jean BENOIST

Jean BENOIST

Jean BENOIST

Jean Frangois RABEDIMY

Jessé RAINIHIFINA

L. AUJAS

Lolona
RAZAFINDRALAMBO

Lucien LEVY-BRUHL

Lucien LEVY-BRUHL

Lucien LEVY-BRUHL

Lucien LEVY-BRUHL

Luke FREEMAN

Nathalie

Anthropologie medicale en société créole, Paris : Les Presses
universitaires de France, 1993, 285 pp. Collection : Les champs
de la santé.

« La maladie entre nature et mystére » 2002

Une petite bibliothéque d’anthropologie médicale. Une
anthologie. [Tome I].

Une petite bibliotheque d’anthropologie médicale. Une
anthologie. [Tome I1].

Pratiques de divination & Madagascar, Technique du sikily en
pays Sakalava -Menabe, ORSTOM, 1976, p 324

Lovantsana : Tantara Betsileo, Fomba Betsileo, Fitenenana
Betsileo. Fianarantsoa IMP Catholique 1958, 1959, 1961 IN-
8°, 3 vols

Les rites du Sacrifice a Madagascar, Mémoires de I’ Académie
Malgache, Tananarive, Imprimerie Moderne de I’Emyrne G.
PITOT et Cie, 1927, 88p

« Les statuts sociaux dans les Hautes Terres malgaches a la
lumiere des archives missionnaires norvégiennes », Ateliers du
LESC [En ligne], 32 | 2008, mis en ligne le 22 aolt 2008,
Consulté le 23 avril 2010. URL : http://ateliers.revues.org/2122
L’dme primitive, 1927, Bibliotheque numérique: Les
classiques des sciences sociales de Jean-Marie Tremblay.

La mentalité primitive tome | et 1l, Bibliotheque numérique :
Les classiques des sciences sociales de Jean-Marie Tremblay.
L’expérience mystique et les symboles chez les primitifs,
Bibliotheque numérique : Les classiques des sciences sociales
de Jean-Marie Tremblay

Le surnaturel et la nature dans la société primitive, 1931,
Bibliotheque numérique : Les classiques des sciences sociales
de Jean-Marie Tremblay.

« Voleurs de foies, voleurs de coeurs ». Européens et
Malgaches occidentalisés vus par les Betsileos (Madagascar) »,
Terrain, n° 43, pp. 85-106. 2004.

122



49

50

o1

52
53
54

55

56

S7

58

59

60
61

M DEBRAY, JACQEUIL,
RAZAFINDRABAO
Malanjaona RAKOTOMALALA

Malanjaona RAKOTOMALALA,
Sophie BLANCHY, Jourde
RAISON

Malinowski BRONISLAW

Mar FERLAND

Maurice BLOCH

Narivelo RAJAONARIMANANA

Paul OTTINO

Philip CONRAD, KOTTAK

Philippe BEAUJARD

Philippe BEAUJARD

Piero COPPO
Pietro PROFITA

Contribution a I’inventaire des plantes médicinales Malgaches.
Paris ORSTOM 1971

«A la redécouverte de quelques éléments de la sorcellerie en
Imerina (Madagascar)». TALOHA, numéro 14-15, 28
septembre 2005,
http://www.taloha.info/document.php?id=161.

Les ancétres au quotidien, usages sociaux du religieux sur les

Hautes Terres Malgaches, 2001, Paris I’Harmattan 529 p

Une théorie scientifique de la culture, et autres essais.

« Liens entre le statut socio-économique et la santé »

« Lamort et la conception de la personne », Terrain, n° 20, pp.
7-20 ; 1993,

Quelques traits de [’organisation sociale des Betsileo du
Manandriana , pp 245-262, in Kottak, Madagascar : society
and history 969, IKOI

Les champs de [’ancestralité a Madagascar, Paris, ORSTOM
Karthala. 1998

The past in the present: history, ecolony, dans cultural
variation in highland Madagascar, Michigna, University of
Michigan, 1980, 339p.

« Plantes et médecine traditionnelle dans le Sud Est de
Madagascar », Journal of Ethopharmacology, 23, p 165-265,
1988

Mythe et société a Madagascar : Le chasseur d’oiseaux et la
princesse du ciel, collection reperes pour Madagascar et
I’Océan Indien, L harmattan

Médecine traditionnelle : acteurs, itinéraires, thérapeutiques
Pour une révision du concept de fady Malagasy en ethnologie,
Bulletin de I’Académie Malgache, Tome XVL-2, pp 59-64,
1967

123



62

63

64

65

66

67

68
69

70

71

72

Prosper EVE

RADAODY — RALAROSY (Dr), P,

Rasahia RAINIHAROSON

Raymond DECARY

RAZOHARINORO

Robert DZAOVELO JAO

Robert LOWIE
Saraiva C

Solinas G

Sophie BLANCHY

Sophie BLANCHY,

La religion populaire a la Réunion, Institut de Linguistique et
d’Anthropologie, Université de La Réunion, Vol I, AVRIL
1985, sur les presses de Développement, LR Saint-Leu

« A une « croisée des chemins, le Dr Gergshon Raneney et sa
these sur les pratiques médicales des Malgaches », dans
Bulletin de 1’Académie Malgache, Tome XLVII, 1969, p 55 —
113

Tantaran’ny mpanjakan’Ambositra sy ireo antsoina hoe
zanakan 'panalena, Antananarivo, Imprimerie Catholique,
1982, 88

Meeurs et coutumes des Malgaches, PAYOT, Paris, 16,
Boulevard Saint-Germain. 1951, p 280

Botaniste @ Madagascar, Bulletin de 1’Académie Malgache
Tome 68/1, 1990 pp, 25-27, 1770-1723.

Mythes, rites et transes a Madagascar, Editions Ambozontany,
Analamahitsy, 101 Antananarivo, Madagascar et Kartahla
Editions 22-24 Bd Arago 75013 Paris France.

Traité de sociologie Primitive Malgache, p 201- 208

« Le mort maquillé. Funeral directors américains et

fossoyeurs portugais », Terrain, n° 20, pp. 97-108 ;

« L’étre humain : une valeur qui n’a pas de prix ? », Terrain,
n° 23, pp. 123-136. 1993

« Le tambavy des bébés a Madagascar du soin au rituel
d’ancestralité » Du soin au rite dans [’enfance, Editions
Karthala.

« Pratiques et représentations religieuses a Madagascar au
temps de Lars Vig (missionnaire et ethnographe), 1875-1903.
Textes et contexte », Ateliers du LESC [En ligne], 32 | 2008,
mis en ligne le 22 aolt 2008, Consulté le 23 avril 2010. URL :
http://ateliers.revues.org/2002

124



73

74

75

76

77

78

79

Stewart M

Stuti RITA

Stuti RITA

Susan KUS

Sylvie FAINZANG

Sylvie FAINZANG

Vig LARS

« Mauvaises morts, prétres impurs et pouvoir récupérateur du
chant. Les rituels mortuaires des Tsiganes de Hongrie »,
Terrain, n°® 20, pp. 21-36,1993.

« Les gens ressemblent-ils aux poulets ? Penser la frontiere
homme-animal a Madagascar », Terrain, n° 34, pp. 89-106,
2000.

« Religions populaires et nouveaux syncrétismes », Journée
d'étude, Calenda, publié le lundi 04 mai 2009

The role of mpanandro in the preservation of Betsileo
Tradition, Bulletin de I’Académie Malgache Tome LXV, 1-2,
pp 105-110

« La construction culturelle de la norme et de la pathologie »,
1999

« L’objet construit et la méthode choisie : I'indéfectible lien »,
Terrain, n° 23, pp. 161-17, 1994

Le symbolisme dans le culte Malgache et dans la vie populaire.
EX IN Acta Orientala 46 (1985) p 111-163

125



TABLE DES MATIERES

GLOSSAIRE ...ttt bbbttt 8
REMERCIEMENTS ...ttt 10
INTRODUGCTION ...ttt ettt sttt bt et sbe b 11
PREMIERE PARTIE : REFLEXION THEORIQUE SUR LA MEDECINE
TRADITIONNELLE ...t 15
CHAPITRE I : La conception générale de lamaladie............ccccccoovvevviiiiicin e 18
Section | ; Les origines de 1a Maladie ..........ceeceeuieeeiiiicieee e 19
Section Il : Les conséquences de la maladie ...........c.ooveveviiiieieieciccececee e 24
Section Il : Les acteurs du systeme médical traditionnel.............ccoevevieeeeeeeienieneseseeee 24

Section IV : Les supports matériels ou immatériels de la médecine traditionnelle : le contenu et
1 CONMEENANT ...ttt st sttt ettt se e b e e be s b e sbe st et et eneeneeseenes 27

CHAPITRE Il : Les éléments surnaturels et les conceptions religieuses de la

A T=T0 [T T OSSPSR 30
SECLION 11 L8 SACTE ...ttt ettt sttt sttt e s b et be e ebe e 30
Section 11 : Les ody, talismans, amulettes, Charmes...........coccvveeverieceneseese e 32
SECHION T 2 LA MAGIE. ...ttt ettt ettt be bbbt et ens 34
Section V- La Magie pour Marcel MAUSS..........cvo ettt 35
Section V- Le mode de transmission des CONNAISSANCES.........c.ceveuerrererrereereriererieiesiesereeesreeneens 36
SECHION V1 2 LA SOTCEIIBII. ...ttt 37
Section VII : L’eXxorcisme €t I’adOrCISINE ....vvereverviriierieenieenieeneesreereesieesieeseeseessessseesseesseesanes 38

CHAPITRE 111 : La théorie fonctionnaliste et la culture..........cccocoe e, 42
ST ([0 g I B 1151 0 T UL RS 42
Y =Totd [ o T LB \Y/ =Y oo Yo [o] fo = PSPPSR 44
Section Il : Critique sur la théorie fonctioNNaliste.........cceeeeeciiiicciiie e 45

DEUXIEME PARTIE : BETSILEO DU MANANDRIANA : MYTHES,

CROYANCES ET COUTUMES ...t 46

CHAPITRE IV : Historique du lieu de reCherche .........ccccocveviiiiieie i 47
Section | : Le royaume de Manandriana dans 1’histoire du Betsileo.........cccceverveervneeneneeeenne. 48
Section 11 : Bref iStOire deS FOIS.......ccuveirieiiiiiiieircec s 50
Section Il : L’origine des Betsileo du Manandriana ............ccecevereeesenieeeesieseeseeseseeseeseenennes 50
Section IV : La conception du monde surnaturel invisible ...........cccoecveveeeevinecveseeeeceee, 52
Section V- Les rites funéraires chez 1es BetSIEO0 .........cccceviruiriririeincicerercr e 53
Section VI : Rite funéraire du COMMUN dES GENS ....everveeeierieeiriesiesieseeeeeeeee et seenes 57

126



Section VI ; Les traditions deS BEISIIEO ....ccovveeeiiieieeiieeeee ettt ettt et et e s s eeaeesseaes 58

Section VIII- La construction de la fondation, « fanaovana fototsa » ........ccceevevevvieeeiviveeeeennee, 59
CHAPITRE V : L’organisation de la vie en général chez les Betsileo ....................... 63
Section | : OrganiSation SOCIAL..........ccueveieiririrteree ettt 63
Section Il : Le systéme de parenté des BetSile0 ........cuvvvuieiiiiiiei i 65
Section 111 : Organisation de 1’espace extérieur & I’habital...........cccceeeveveeveevineerieceeeereceeeee 67
Section 1l : Organisation intérieur de I’espace de vie chez dans le Manandriana ....................... 69
Section 1V : Organisation de I’espace intérieur dans I’habitat............cccoceeveevevieevenieceneceeee, 72
Section V : Les points cardinaux et les destins astrologiques........ccccvevvcierieccieeeccciee e 74
CHAPITRE VI : La médecine traditionnelle Betsileo ............ccccevvevieveiiiciiininseenns 75
Section | : Les acteurs de 1a MEECINE .......uiiiiiiiiii ittt 75
Section Il : Les éléments composants de 1a MEdECINE .......cooeuvviiiieeeiieicceeee e 79
Section 1V : La relation thérapeutique entre le guérisseur et le malade............cecevveveveiveennenne. 81
TROISIEME PARTIE : ANALYSES ET THEORISATION SUR LA MEDECINE
TRADITIONNELLE ..ottt 83
CHAPITRE VII : Le rituel de Fanandratana ...........ccccocveieninininniniene e 84
Section | : Consultation du MPItAIZA ........cceeeevieiieeeiceecceeece et 84
Section Il - Rituel de substitution et le respect des fady.......ccecceveveececieceeciceeeceeeee e, 86
Section I11- La part du symbolique dans le rituel de SUBSEItULION .........cccoeveriiveeciericeeeee, 87
Section 1V- Rituel de passage proprement dit..........ccoeveeeverieciereniese e 87
CHAPITRE VI : Le rituel de proteCtion...........ccccevveieiieiicie e 93
Section | : Consultation du MPItAIZa ........cceeeeciereeiericieeree et 93
Section |1 : Description du rite de ProteCLiON .......cvcvecieieciiceeeece et 94
Section 11 : Le rituel d’administration des ody par incision COrporel.........ccuvvvrerereereereereeeenenn. 95
CHAPITRE X : Le rituel de QUEKISON ..........ccveiiiieie et 99
Section | : Consultation du MPILRIZA ........ccevueerierieiee et 99
Section Il : Régle de transmission des savoirs faire médicales..........cccecvveeivcieeiicciiee e 104
Section Il : Proposition d’une lecture ethno-psychiatrique.......cccccouveeiiciiieiiciee e 107
Section IV- Médecine traditionnelle symbolique ou empirique ou MagIquUe .......ccccvveeeecvreeennns 107

Section V: Quelques éléments de comparaison de la médecine traditionnelle chez les

Sakalava du nord et chez 185 ANtEMOIO.....ccovciiiiiiiiiiee et see e e 108
Section VI : La médecine traditionnelle chez les ANtemMOro ......ccoccvevieeriiiiniieenieeeniee e 111
Section VII- Approche comparative entre les pratiques médicales traditionnelles.................. 112
Section VIl : Essai dune théorisation sur la médecine traditionnelle en général .................... 113

127



CONCLUSION ...t 115

BIBLIOGRAPHIE ... 119
ANNEXE ..o 130
LISTE DES TABLEAUX

Tableau 1: Comparatif des deux systémes médicaux de par les travaux de Francois LAPLANTINE

et Paul LOUIS RABEYRON. ......c.oiiiiiiiiiie ittt sttt 40
Tableau 2: Récapitulatif de la médecine créole de par les travaux de Jean BENOIST ................... 41
Tableau 3: CatégoriSation dES ESPIILS.......civiiiiiiiiiie it re e sre e snas 86
Tableau 4: Possibilité de fanandratana non non par rapport a la position sociale..............ccccocu..... 88
Tableau 5: Exemple de composition de rECEIE..........c.oviiiiiiiiie e 102

Tableau 6: Comparatif des médecines traditionnelles entre Sakalava & Antemoro et Betsileo ... 113

LISTE DES FIGURES

Figure 1: les caractéristiques de I'ody dans la conception Malgache..........ccccceevveeeeiiecienieeenene, 32
Figure 2: Terrain de recherche dans le Fokontany d’Ambatomainty-District de Manandriana....... 47

128


file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35426749
file:///C:/Users/haja/Desktop/Mémoire%20VF.asd%20(Réparé).docx%23_Toc35438072

Né le 13 Aot 1986 a Fianarantsoa, il a fait ses premiéres études dans le
domaine du Travail Social et du Développement dans le Département de
Sociologie & 1’Université d’Antananarivo, puis ensuite a choisi la filiere
Anthropologie Culturelle et Sociale, dans le Département d’Etudes
Culturelles pour augmenter ses connaissances en Anthropologie et surtout
du fait a son intérét de faire des recherches sur le terrain. 1l déja été agent de
développement dans une Fondation ceuvrant dans le domaine de la santé des
enfants et puis ensuite en tant que superviseur de projet dans une autre ONG
locale qui ceuvrait dans le domaine du développement social.

Ce travail a été réalisé dans le but de contribuer a la fois au développement
de la médecine traditionnelle mais aussi dans le but de combler le manque
de document et de référence dans la région du Betsileo du Manandriana. Le
terrain a duré un mois, il a vécu au sein d’un village appellé Aniso (dans le

Fokotony d’ Ambatomainty-District de Manandriana) du guérisseur et a réalisé des entretiens libres et a adopté
une observation participante durant son séjour d’un mois.

FICHE SIGNALETIQUE

Médecine traditionnelle Betsileo : rite de guérison, rite de protection et
transmission des connaissances, cas de Manandriana

Prestataire de Service au sein du Programme National de Lutte contre la
Tuberculose (responsable du soutien psychoaffectif des malades et de la

Theme :
Nom : RANDRIA ARSON
Prénoms :  Hajanirina Paulin
Profession :

famille)
Contact : 034 08 543 43
Email : haja.sonar27@gmail.com
Adresse :

Cité centre Sportif Miliaire Betongolo, porte : 237, Antananarivo 101

129


mailto:haja.sonar27@gmail.com

ANNEXE



RECETTES A BASE DE PLANTES MEDICINALES

D’UN GUERISSEUR

131



Nom de la
Maladie

Anaran’ny
aretina

Sinusite

Sifidoha

Nom de la
Maladie

Anaran’ny
aretina

Blessure
récente

Fery vao

Nom des ingrédients
utilisés
Anaran’ireo zavatra
ampiasaina

Ranendro
+
Tovorongony
+
Kalagaigy
+
Sakaviro

(Vernonia percoralis,
Baker: Composées)

Nom des ingrédients
utilisés

Anaran’ireo zavatra
ampiasaina

Satrikoazamaratra

+

tsinjahory

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Frottez sur une pierre les feuilles de Ranendro et
reniflez fort, et mettre une goutte d’huile de coco
dans chaque orifice du nez

Mettre a bouillir le Tovorongony, kalagaigy et un
peu de sakaviro

(gengembre) et boire une tasse de café tous les
matins et frotter du pétrole sur le front, pendant 7
jours.

Kosehina amin’ny vato ny Ranendro, dia fofonona,
avy eo dia asiana diloilo koko ao amin’ny lavan-
korina tsiraiaray (Atete iray isak’iny lavaka)

Maka tovorongony, kalagaigy ary sakamalao dia
tanehina miaraka, dia misotro iray kaopy isa-maraina
ary asiana pétrole eo amin’ny
handrina,mandritran’ny 7 andro.

Mode de préparation

Fikarakarana azy

Frotter les feuilles sur une pierre, puis prendre les
feuilles broyées, puis appliquez sur la partie blessée

Kosehina eo ambon’i vato ireo ravin-kazo, ary
hosorana eo amin’ny faritra misy an’ilay fery

132



Nom de la
Maladie

Anaran’ny
aretina

Bilharziose

Bilarziozy

Nom de la
Maladie

Anaran’ny

aretina

Rehiboka

(Tsy
mitombo
troka, tsy

mivalana)

Nom des ingrédients
utilisés

Anaran’ireo zavatra
ampiasaina

Hibika

(rauvolfia confertiflora)

Nom des ingrédients
utilisés

Anaran’ireo zavatra
ampiasaina

lambignagna
+
hazo maforitsa
+
ananotra
+
fatora
+

griala

Mode de préparation

Fikarakarana azy

Broyer les feuilles de hibika ajouter %4 d’alcool,
puis ajouter 75 cl de biére, et boire 1 tasse de
café par jour.

Totoana ny ravina hibika, ary ranoana toala ¥
sy labiera iray tavoahnagy (75 cl), ka sotroina
iray kaopy isan’andro.

Mode de préparation

Fikarakarana azy

Broyer les plantes ensemble jusqu’a obtenir du
jus, puis prendre le jus et y incorporer ¥4 de litre
d’alcool, 4 cuillérées de « ranomena », et un
peu de savon noir. Boire chaque matin a jeun, 1
cuillere a café pendant 7 jours et le reste des
plantes broyer est a prendre sous forme de bain
de vapeur.

Totoana miaraka ireo ravin-kazo, alaina ny
ranony dia asiana toaka ¥, ranomena 4 sotro,
savony mainty atsany miendrika bolabola.
Sotroana 1 maraina, 1 hariva amin’ny sotron-key
mandritra ny fito andro, mbola tsy misakafo (na
ao alohan’ny sakafo), ary ny faika azo avy
amin’ireo kosa dia atao evoka, ary misotro
amin’ilay izy 1 kaopy gasy.

133



Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

Nom des ingrédients utilisés Mode de préparation

Troka manehitra
maina

Nom de la Maladie

Anaran’ny aretina

Anaran’ireo zavatra ampiasaina Fikarakarana azy
vahona Préparer le vahona et ajouter du sucre, et
boire une tasse par jour avant de manger le

(lolom-bahona) i
Alaina ny vahona ( totoina), asiana
+ siramamy, dia sotroina iray kaopy gasy

aloan’nys sakafo maraina.
siramamy

(Aloe divaritaca)

Fiévre jaune

tazo vony

Nom des ingrédients utilisés Mode de préparation
Anaran’ireo zavatra ampiasaina Fikarakarana azy
lanjam-bola broyer les feuilles ensemble et en faire un
bain de vapeur.
+
Totoina miaraka ireo ravina, ary aveo
lerofehana, .
tenehina ka atao evoka.
+
ahibalala,
+

dingandingana.

134



Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

Nom des ingrédients

utilisés
Anaran’ireo Zavatra
ampiasaina

Mode de préparation
Fikarakarana azy

paludisme

tazomoka

Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

lanjambola

+

hazo mafaitsa

+

kanda

Nom des ingrédients
utilisés

Anaran’ireo zavatra
ampiasaina

Faire bouillir les différentes feuilles
ensemble dans de 1’eau jusqu’ a la
réduction de moitié, puis boire une tasse
a café par jour.

tenehina miaraka ireo ravain-kazo,
atao, very sasaka, ka sotroina, iray
kaopy gasy isan-andro

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Trouble de la vue

Vasimaso

(' manjavona na
mitsory rano ny maso)

Farimaso,

+

tambara saha,

+

vaza

135

Broyer les feuilles et en faire une
décoction, puis laisser froidir, puis
verser dans I’ceil.

Totoina miaraka ireo, avy eo dia
tenehina, avela manara (mangatsiaka),
ary asiana tete ao anaty maso.



Nom de la Maladie Nom des ingrédients utilisés Mode de préparation

Anaran’ny aretina | Anaran’ireo zavatra ampiasaina Fikarakarana azy
Epilepsie Fandriam-biby Faire une décoction, puis un bain de
vapeur pendant 7 jours et en boire une
+ i . L :
tasse par jour. Faire une décoction, puis
Andrombe ahibalala un bain de vapeur pendant 7 jours et en
boire une tasse par jour.
+
Tenehina miaraka ireo ravin-kazo, ary
kimboiboy atao evoka mandritra ny 7 andro.
+
sodifiafana
+

voataka-jaza.

Nom de la Maladie Nom des ingrédients utilisés Mode de préparation
Anaran’ny aretina | Anaran’ireo zavatra ampiasaina Fikarakarana azy
Maladie due a la Laingon’ambiaty 7 Faire un bain de vapeur et boire une tasse
sorcellerie de café tous les matins pendant 7 jours.
+

evohana ary misotro iray kaopy gasy

voarafy 7 mandritra ny fito andro.

Ambara-paingotra
+

mosa
( W) renibetaignina 7

+

sakay pilo kely 7

136



Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

Nom des ingrédients utilisés
Anaran’ireo zavatra ampiasaina

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Enfant présentant un tanterak’ala
retard psychomoteur

+
et de parole

vahia

+
zaza tsy miteny, osa kely matoa
vava,0sa tongotra, tsa +

mandeha
amboa maravo

Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

Nom des ingrédients utilisés

Anaran’ireo zavatra ampiasaina

a faire boullir dans 1’ecau, puis faire
prendre un bain de vapeur et un bain et en
boire pendant 11 jours, et enduire 1’enfant

de I’huile de coco

tenehina miaraka, ary atao evoka, sy
sotroina mandritra ny 11 andro. Ary

osorana menaka diloilo koko ilay zaza.

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Anti-parasitaire Telefoitsa

+
Ody tsinain-jaza kihoronborana
+

kitohitohy

+

kimalao gasy

137

broye ensemble et prendre 1 cuillere a café

chaque matin.

Totoina miaraka, misotro iray sotrokely
isa maraina.



Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

Nom des ingrédients utilisés
Anaran’ireo zavatra ampiasaina

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Gonflement du ventre

Kokolahy

Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

Tongolahy
+
kobom-boatavo
+
tsiarojafy
+

tsaramaso

+
voanjo katra

Nom des ingrédients utilisés
Anaran’ireo zavatra ampiasaina

Frotter sur une Pierre en extraire le jus

kosehina amin’ny vato, ary alaina ny

ranoniny, ka sotroina.

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Luxation

Marary hozatra

zavoka

+

kasimba

+

rambiazina

138

Faire un massage avec de I’huile puis
boire la décoction & partir des plantes qui

a été réduit de moitié

orina ilay faritra marary, tenehina
miaraka ireo ravin-kazo (atao very

sasaka) ary sotroina.



Nom de la Maladie

Anaran’ny aretina

Nom des ingrédients utilisés
Anaran’ireo zavatra ampiasaina

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Tisane pour femme
enceinte

Tambavin’olo
bevohoka

Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

anatahalaka
+

arivotaombelona
+

anjara
+

kimalao gasy
+

popela
+

sakaviro sy sakay

Nom des ingrédients utilisés
Anaran’ireo zavatra ampiasaina

Couper comme de la brede et a faire

bouillir avec de I’eau, la femme

consommera un tasse par jour
Tetehina miaraka, avy eo tenehina. Ka
misotro isan-andro

iray kaopy ilay

vehivavy bevohoka

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Vers intestinaux

Kakana

taimboritsiloza
+
sira
+
siramamy

139

faire bouillir dans 1’eau et a faire boire
selon 1’age de I’enfant

tenehina ireo, ary ampisotroina an’ilay
zaza, fatra arakaraky ny taona



Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

Nom des ingrédients utilisés
Anaran’ireo zavatra ampiasaina

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Farasisa

Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

Kiboimboy
+
mena vintrana

+

lelan’omby

Nom des ingrédients utilisés
Anaran’ireo zavatra ampiasaina

a faire bouillir, bain de vapeur et bain, plus

consommation par jour

tenehina, atao evoka, ary misotro iray
kaopy isan-andro

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Hazaka (fery amin’ny
ranjo)

vakivaky mifindra
amin’ny fe

Tady mahazaka
+
kiboimboy
+
amontana
+
Hazo mafaitra

+

mena vintrana

140

Broyer et extraire le jus et mettre sur la

partie malade,

a boire et en faire un bain de vapeur

pendant 7 jours

totoina ireo, ary alaina ny ranony, ka atao
eo amin’ny faritra maray. Sotroina sy

evohina mandritra ny fito andro



Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

Nom des ingrédients utilisés
Anaran’ireo zavatra ampiasaina

Mode de préparation
Fikarakarana azy

La gale

Kide (lagaly)

Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

Ravim-boasary
+

kimalao
+

atody
+

kindresy

Nom des ingrédients utilisés
Anaran’ireo zavatra ampiasaina

a faire bouillir prendre une tasse bain de

vapeur

tenehina, atao evoka ary misotro iray

kaopy

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Anurie

Aretin-dahy na
aretim-bavy

Ahibalala
+

mananasy gasy
+
nanantsa
+
dingadingana
+
kanda

141

Faire prendre un bain de vapeur la partie
génital

Boire une tasse
Atao mahazo evoka ny faritra maha

lehilahy, na ny maha vehivavy, ary

misotro iray kaopy isan-andro



Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

Nom des ingrédients utilisés
Anaran’ireo zavatra ampiasaina

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Fandika

Nom de la Maladie

Anaran’ny aretina

Kofo-pary
+
lambignagna
+
vahivory
+
hazolena

Nom des ingrédients utilisés
Anaran’ireo zavatra ampiasaina

Faire bouillir et prendre une tasse avant de

déjeuner

Tenehina miaraka ireo ravin-kazo ireo,

ary misotro iray kaopy alohan’ny sakafo

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Syphilis

(le malade urine du
sang)

Angatra
Mandeha ra

tsy mivalan-drano

Tsoritsorinangatra
+

tambonoa
+
miakana
+

mandrava sarotra

142

a faire bouillir jusqu’a la moitié du volume

initiale et boire une tasse

tenehina atao very sasaka ireo ary

sotroina iray kaopy maraina sy hariva



Nom de la Maladie Nom des ingrédients utilisés

Anaran’ireo zavatra ampiasaina

Anaran’ny aretina

Mode de préparation
Fikarakarana azy

hazomanga
+
Fagnognan’andro tsifay
ivelomana antokan-
+

trano
ranomiherina

+

loharano velona (eau d’une
source Vive)

Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

Nom des ingrédients utilisés
Anaran’ireo zavatra ampiasaina

bain de vapeur
et boire une tasse

tenehina dia atao evoka ary misotro iray

kaopy gasy

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Hémorragie interne
ou hémoptysie

Kijitina

mandeha be loatra ny
ra

143

a faire bouillir jusqu’a la moitié
et boire pendant 3 jours

tenehina atao very sasaka, ary sotroina
mandritra ny telo andro misesy tsy

tapahina.



Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

Nom des ingrédients utilisés
Anaran’ireo zavatra ampiasaina

Mode de préparation
Fikarakarana azy

personne qui a avorté

Afajaza

Nom de la Maladie

Anaran’ny aretina

romba
(ocimum gratissimum)

+

anjamanga

Nom des ingrédients utilisés
Anaran’ireo zavatra ampiasaina

bain de vapeur
une tasse

tenehina, dia atao evoka ary sotroina iray

kaopy

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Fracture des os

tapaka taolana

tapotsin’atody
(blanc de I’oeuf)

+
siramamy

(sucre)

+

laingon’ny Kindresy gasy

144

écraser les feuilles de kindresy gasy et en
faire un cataplasme et mélange avec les
oeufs et le sucre, plus un massage, et

réaliser un platre.

orina miaraka amin’ireo fangaro ireo ary

asiana “platra”



Nom de la Maladie Nom des ingrédients utilisés Mode de préparation

Anaran’ny aretina | Anaran’ireo zavatra ampiasaina Fikarakarana azy

Luxation Kindresy Broyer les feuilles et a appliquer sur la
partie malade

. totoina ireo ravina ary apetaka sy ahositra
Nioritra
eo amin’ny faritra marary

Nom de la Maladie Nom des ingrédients utilisés Mode de préparation

Anaran’ny aretina | Anaran’ireo zavatra ampiasaina Fikarakarana azy

bain de vapeur

des objectifs non Kindresy a boire
réalisés ou non

atteintes des objectifs tsy mitapaka se laver les mains, la téte et les pieds

(kindresy non coupee) evohina, sotroina ary isasana amin’iny ny

Tsy mipaka ny + tanana, ny loha ary ny tongotra.

zavatra atao

mandravasarotra

145



Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

Nom des ingrédients utilisés
Anaran’ireo zavatra ampiasaina

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Contre les charmes
d’amour (maladie
d’amour)

aretim-pitiavana

Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

tsy ananam-po
+

tagnatariaka
+

manintona
+

haika
+

kioronkorona

Nom des ingrédients utilisés
Anaran’ireo zavatra ampiasaina

bain de vapeur et a faire boire par le
olo-pady

atao evoka ary asaina sotroin’ny olom-

pady

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Latsamanara na
sovoka

sakaviro

(Vernonia percoralis, Baker:
Composées)

+

anjamanga

146

Réaliser une décoction et faire boire

pendant 3 jours

tenehina ary sotroina mandrita ny 3 andro



Nom de la Maladie

Anaran’ny aretina

Maux de ventre et
diarrhée

Troka mivalana

Nom de la Maladie

Anaran’ny aretina

Mikonakona

Nom des ingrédients utilisés
Anaran’ireo zavatra ampiasaina

rotsa

=+

menavitrana
+

arongana

Nom des ingrédients utilisés
Anaran’ireo zavatra ampiasaina

Bororoga
+

rotsa ala

+

lambignagna

147

Mode de préparation
Fikarakarana azy

A faire bouillir et boire avant de
déjeuner

tenehina ary sotroina alohan’ny sakafo

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Bain de vapeur
a boire

evohina ary sotroina



Nom de la Maladie

Anaran’ny aretina

Nom des ingrédients
utilisés
Anaran’ireo zavatra
ampiasaina

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Femme n’ayant pas eu son

enfant pendant
I’accouchement

Teraka tsy nahazo zaza

Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

tsimaitom-pangady
+
mandravasarotra
+
apondamben-danitra
+
ravim-botabia
+
ikonsoda

Nom des ingrédients
utilisés
Anaran’ireo zavatra
ampiasaina

a bouillir et faire boire pendant
7 jours matin et soir

sotroina
andro

tenehina ary
mandritra ny fito
maraina sy hariva

Mode de préparation
Fikarakarana azy

maux d’estomac

Marary vavony

ikonsoda
+
ravimbotabia
(feuilles de tomates)
+
raombana
+
sodifiafana

148

a faire bouillir
bain de vapeur
pendant 7 jours

tenehina, atao evoka
mandritra ny 7 andro



Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

Nom des ingrédients
utilisés
Anaran’ireo zavatra
ampiasaina

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Maladie du cceur ou
cardiopathie

areti-po

Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

mahavonjy
+

tanterak’ala
+
rambiazina
+
voarafy
+
fataka

Nom des ingrédients
utilisés
Anaran’ireo zavatra
ampiasaina

bain de vapeur
a boire quand celui est tiede

evohina ary soitroina ilay ranom-panafody
rehefa matimaty.

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Maladie mentale

Marary saina

fokotohatsa
+

vahimboamana
+

tsiananam-po
+

hafotsakanga
+

hazondrano

149

bain de vapeur
se laver les yeux
a boire

evohina, ary sasana ny maso ary
soitroina



Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

Nom des ingrédients
utilisés
Anaran’ireo zavatra
ampiasaina

Mode de préparation
Fikarakarana azy

femme qui vient d’accoucher

tera-bao

Nom de la Maladie
Anaran’ny aretina

tongon-trandraka = a préparer comme le thé et

+ en boire une tasse
fanefotsambiaty
+ atao “dite” ireo ary
fanefotsavoarafy misoitra iray kaopy isan-
* andro
fifin’akanga
+
volambato

Nom des ingrédients
utilisés
Anaran’ireo Zavatra

Mode de préparation
Fikarakarana azy

absence de lait maternel aprés
I’accouchement ou pendant la
période de sevrage

nono tsa tonga

ampiasaina

ravi-pary a préparer comme let thé
+ et en boire une tasse
nonoka
J_’ ) atao dite ary soitroina iray
rambiazina

kaopy, azo atao rano

fisotro.

150



Nom de la Maladie Nom des ingrédients utilisés
Anaran’ny aretina | Anaran’ireo zavatra ampiasaina

Mode de préparation
Fikarakarana azy

Maux de gorge vagnana
+
areti-tenda e
+
sakay

atelina dia orina

avaler et réaliser un massage

asthme menavindra
+

lelan’omby
+

kignana mena
+
meikana
+

tsilambozana
+

lahy ambo
+

mahatana
+

andomena

sohika

151

a faire bouillir

bain de vapeur
a boire
et ajouter une cuillerée de graisse de
crocodile
tenehina, ary atao evoka, soitroina ary
misotro iray sotro kely amin’ny mena-

boay



Amboa maravo coelocarpum madagascarriense
Dingadingana Psiadia Dodoneoefolia, Stoetz: composées
Taimboritsiloza Chenopodium Ambrosioides, L. Composées
Fandriam-biby asparagus vagilellatus
Farimaso thunbegia platyphylla
E Fataka (fatakamanitra) essence de citronelle
Harongana Psorospermim Leonenze, Turez: Chlaenacées
E Hazo mafaitra Diospyros Megasepla, Hiern: Ebénacées
n Hazo maforitsa Hernandia voyronii
Hibika (hibaka) rauvolfia confertiflora

BB} Kanda (kandafotsy) salvia leucodendron
Kasimba toffalia asiatica

IKE Kely matoa (kelivoloina) conyza leneariloba
Kimalao zingiber officinale

IBE  Kimalao gasy allium sativum

IGE  Kitohitohy equisetum ramosissimum
Laingon’ambiaty(ambatilahy) Vernonia grandis

I Lelan’omby bourrache de Ceylan: Trichodesma zeylanicum
Mahatana (mahatanando) drosera ramentacea
Mandravasarotra Cinnamosma Fragans, Baillon: Canellacées

pa%]  Nonoka Ficus Melleri, Baker: Morcés
Rambiazina Stenocline Incana, baker: Composées

pXa Raombana Ocimum gratissimim, L: Labiées
Ravim-boasary citurs aurantim subsp.dulcis

Romba ocimum gratissimum

plid Sakarivo Vernonia percoralis, Baker: Composées
Sakay pilo kely capsium frutescens

ptfl Satrikoazamaratra siegesbeckia orientalis

ytll Sodifiafana Bryophyllum Proliferum, Bowie: Crassulacées
Vahona (lolom-bahona) Aloe divaritaca

Ki Volambato Parmelia peroforata, Ach. Lichen

Certaines recettes ont pu but de guérir des maladies spécifiques liés a la grossesse ou
I’accouchement et servent aussi d’aide a la femme apreés I’accouchement pour donner de
I’énergie. D’autres recettes sont utilisées pour la vie en générale, c'est-a-dire des situations
de problemes particuliéres de la vie comme : la non-réalisation des objectifs que 1’individu
s’est fixé. Par ailleurs elle sert aussi a guerir des malades mentales.

152



