
1 

 

 

 

MINISTERE DE L’ENSEIGNEMENT SUPERIEUR 

 ET DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE 

UNIVERSITE DE TULEAR 

*************** 

 

 

 

 

Faculté des Lettres et des Sciences 
Humaines  et Sociales 

*************** 
FORMATION DOCTORALE 

PLURIDISCIPLINAIRE 
 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PROJET DE THESE DE DOCTORAT, NOUVEAU REGIME 
OPTION  : PHILOSOPHIE 

Soutenu par ABDALLAH Attoumane 
Sous la direction du Docteur RAKOTOARIVELO Jean 

Maître de Conférences à l’Université de Tuléar 
 

Année universitaireAnnée universitaireAnnée universitaireAnnée universitaire    2009200920092009----2010201020102010    

LALALALA    PERFECTIONPERFECTIONPERFECTIONPERFECTION    ::::    FONDEMENT FONDEMENT FONDEMENT FONDEMENT 

PHILOSOPHIQUE DE L’EXISTENCE PHILOSOPHIQUE DE L’EXISTENCE PHILOSOPHIQUE DE L’EXISTENCE PHILOSOPHIQUE DE L’EXISTENCE 

NECESSAIRE DE DIEU CHEZ DESCARTESNECESSAIRE DE DIEU CHEZ DESCARTESNECESSAIRE DE DIEU CHEZ DESCARTESNECESSAIRE DE DIEU CHEZ DESCARTES    



2 

 

REMERCIEMENT 

Nous nous adressons d’abord à Dieu qui nous a donné la vie, la force et l’intelligence de 

pouvoir parvenir à ce stade de fin de travail si difficile. Louange à Toi, mon Dieu qui as créé 

l’homme d’un extrait d’argile et l’as enseigné par la plume ce qu’il ne savait pas. Gloire à Toi, 

qui as fait du soleil une clarté et de la lune une lumière. C’est par votre bonne volonté que nous 

avons pu mener à terme ce projet de thèse.  

Sans la grâce de celui à qui nous avons remercié, ce projet de thèse, LA PERFECTION : 

FONDEMENT PHILOSOPHIQUE DE L’EXISTENCE NECESSAIRE D E DIEU, CHEZ 

DESCARTES, ne verrait jamais ce grand jour. Cette  grâce divine est évidemment accompagnée 

des contributions intellectuelles et financières des différentes personnes. Nous voudrions leur 

témoigner ici notre gratitude.  

Pour commencer, nous adressons nos vifs remerciements à notre Directeur de recherche, 

Monsieur RAKOTOARIVELO Jean, Maître de Conférences, Directeur du Département de 

Philosophie de l’Université de Tuléar. Malgré ses occupations débordantes, il nous a reçus 

chaleureusement sans  hésitation pour la direction de nos travaux de recherches universitaires. 

Soyez assuré Monsieur de notre profonde gratitude. Nous sommes très reconnaissant de votre 

bienveillance. 

Nous témoignons également nos vives reconnaissances à tous les enseignants de la Faculté 

des Lettres et des Sciences Humaines et Sociales de l’Université de Tuléar, plus particulièrement 

ceux du Département de philosophie. Des remerciements particuliers en la personne du R.P. 

RAKOTOMAMONJY Jean Debré, Docteur en philosophie. Ses conseils et ses remarques nous ont 

beaucoup orienté à la scientificité de ce projet de Thèse. Nos remerciements à Monsieur 

RAZAFINDRAKOTO Marc Joseph, Directeur de la Formation Doctorale de l’Université de 

Tuléar, de nous avoir autorisé à soutenir ce projet de thèse. Nous remercions pareillement tous 

les professeurs de cette dite formation. 

Par ailleurs, nous exprimons nos gratitudes les plus chaleureuses à nos chers parents, il 

s’agit de Monsieur ATTOUMANE Mréda et de Madame AÏCHAT  Bachir, ainsi qu’à nos frères et 

à nos sœurs. Que Dieu leur bénisse. 

Enfin, nous tenons à remercier nos familles malgaches qui sont toujours permanentes à nous 

aider moralement et financièrement. Sans oublier, nous adressons également nos remerciements 

à la communauté de tous les étudiants comoriens de l’Université de Tuléar. 

   



3 

 

INTRODUCTION 

Philosophe français né le 31 mars 1596 au village de la Haye, René Descartes s’est éteint le 

11 février 1650 à Stockholm. A dix ans, il est entré au Collège de la Flèche, une des plus 

célèbres écoles d’Europe, où règne la tradition de l’enseignement scolastique. Il y reçut, dans les 

trois dernières années, un enseignement de philosophie, consistant en exposés, résumés ou 

commentaires des œuvres d’Aristote : l’Organon dans la première année, les livres de Physique 

dans la seconde, la Métaphysique et le De anima dans la troisième. Enseignement qui, selon la 

tradition, était destiné à préparer à la théologie. Déçu par cet enseignement, Descartes commence 

par une remise en cause des connaissances acquises. Il adopte une attitude de doute universel 

considérant comme absolument fausse toute opinion qui s’est avérée vraisemblable ou probable. 

Ce même doute, maintenu grâce à la fiction du « malin génie », ne sera levé que peu à peu dans 

un parcours complexe où le cogito prépare la reconnaissance de l’existence d’un Dieu.  

Descartes pense que le but qu’il s’était proposé, « porter des jugements solides et vrais sur 

tous les objets qui se présentent » ne saurait être atteint sans chercher le fondement de la 

certitude en Dieu lui-même. En effet, « nous ne pouvons rien savoir certainement, si nous ne 

connaissons premièrement que Dieu existe. »1  

Dieu, Etre parfait, nous donne confiance dans l’ordre du monde, c’est-à-dire que, pour avoir 

accès aux autres vérités, il faut procéder par voie de raisonnement dont la validité devra 

s’appuyer sur la véracité divine. Dieu, « infiniment parfait » et « puissant » ne pourra nous 

induire en erreur si nous faisons un usage correct de notre raison. Le mot perfection dérive en 

effet, de l’étymologie latine « perfectio » qui signifie complet, achevé.  

De cette perfection, caractère de ce qui est complet, achevé, Descartes entend faire le 

fondement philosophique autour duquel s’ouvre la nécessité de l’existence de Dieu. L’existence 

de Dieu, d’abord objet propre de la foi est devenue une des questions philosophiques les plus 

pertinentes. C’est de cette manière que nous comprenons Dieu comme une Vérité issue de deux 

voies différentes : la voie de la raison et celle de la révélation. Il s’agit donc pour nous de 

déployer dans le discours rationnel, la nécessité de l’existence de l’Etre auquel la religion rend 

culte. On peut donc énumérer les objets de la philosophie d’une manière particulière : Dieu, le 

monde, l’esprit, l’homme. Cependant, « en réalité, disait Hegel, Dieu seul est l’objet de la 

philosophie. »2 Pour Hegel, la fin de la philosophie n’est autre que la connaissance de Dieu. 

                                                           
1 René DESCARTES, Réponses aux Secondes Objections, Méditations Métaphysiques, Paris : PUF, 1986, p. 161. 
2 G.W.F. HEGEL, Leçons sur l’histoire de philosophie. Introduction : système et histoire de la philosophie. Tom I 
Paris : Gallimard, 1954, p. 111. 



4 

 

Descartes se propose de démontrer l’existence de cette entité divine en prenant pour point de 

départ son idée, la cause de cette idée et de son essence. D’où l’interrogation sur le pourquoi de 

l’existence de l’univers.  

Cependant, l’explication qui s’impose ne peut être que d’ordre spirituel. En effet, cette 

connaissance de Dieu est commune en philosophie et en religion. Mais la différence en est que, 

la philosophie la considère par la pensée et l’intelligence. Tandis que la religion par une 

révélation ou par la foi. Et c’est bien là où se pose la problématique essentielle de la philosophie 

et plus particulièrement de la métaphysique : dépasser les aspects sensibles ou matériels des 

réalités pour une découverte intelligible de la réalité. Ceci dit que, c’est dans la philosophie que 

le champ de la pensée demeure. Si l’on compare ce domaine avec d’autres, on doit le tenir pour 

le plus noble, le plus parfait. On peut dire en l’occurrence de Hegel qu’ « on ne peut penser 

qu’en philosophie. »3 Se baser dans ce projet de thèse dans la perfection de Dieu, essence ultime 

de son existence s’explique par le fait que Dieu, étant parfait, n’est susceptible d’aucun excès ni 

d’aucun défaut. C’est d’ailleurs la raison pour laquelle à l’instar de toute la métaphysique 

classique, Descartes déduit cette qualité à l’existence nécessaire de Dieu. Cette existence découle 

de la subjectivité pensante qui se pose elle-même par réflexion sur son propre doute. Après avoir 

affirmé le cogito, Descartes, usant librement « les mots de l’Ecole », prouve l’existence de Dieu 

par une analyse de l’idée de perfection, vocabulaire substantialiste des philosophes avec 

lesquelles il croit avoir rompu. Car « l’existence est une perfection. »  Et, encore plus, pour 

Descartes, « l’existence nécessaire est une perfection dans l’idée de Dieu. »4 On ne peut donc 

pas penser clairement et distinctement l’idée de Dieu sans voir en même temps son existence 

nécessairement incluse dans son essence. Car « nous pouvons assurer avec vérité qu’il 

appartient à la nature de Dieu d’exister. »5 C’est justement à cette nature parfaite que se 

rapporte le thème de notre projet de thèse : LA PERFECTION : FONDEMENT 

PHILOSOPHIQUE DE L’EXISTENCE NECESSAIRE DE DIEU, CH EZ DESCARTES. 

L’idée de perfection est, dans ce sens, tenue pour synonyme de l’idée philosophique de 

Dieu. Ce dernier s’avère doté d’un contenu représentatif disproportionné à notre for intérieur, qui 

est celui d’un être imparfait. C’est de cette imperfection que nous sommes  condamnés à aller au 

vrai  par le chemin pénible du doute.  

                                                           
3 G.W.F. HEGEL, Leçons sur l’histoire de philosophie. Introduction : système et histoire de la philosophie. Tom I 
Paris : Gallimard, 1954, p. 111. 
4 René DESCARTES, Réponses aux Cinquièmes Objections, Méditations, Paris : PUF, 1986, p. 254. 
5 René DESCARTES, Réponses aux Secondes objections, Méditations métaphysiques Paris : PUF, 1986, p.71. 



5 

 

Dans ce projet, la problématique centrale autour de laquelle tourne notre réflexion consiste à 

savoir, dans quelle mesure la perfection exprime l’existence de Dieu ? 

Pour Descartes,  l’idée de Dieu renferme « tous les trésors de la science et de la sagesse » Il 

soutient hardiment que « nous ne pouvons pas être trompés. Car Dieu étant le souverain être, il 

faut nécessairement qu’il soit aussi le souverain bien et la souveraine vérité. »6 Ce qui pose le 

problème de savoir, d’où vient l’erreur ? 

Si, pour Descartes, « la principale raison qui fait que plusieurs impies ne veulent point 

croire qu’il y a un Dieu (…) est qu’ils disent que personne jusqu’ici n’a pu démontrer. »7 Par 

quels arguments va-t-il nous démontrer cette existence ? 

Pour analyser les problèmes posés par ces interrogations, une étude logique de sa démarche 

philosophique s’avère nécessaire. En effet, Descartes a peut-être mis en question l’enseignement 

scolastique, tout en gardant certaines notions telles que la « perfection », « l’infini », 

« l’éternel », « l’immuable ». Ces dernières sont, en effet, des termes théologiques signifiant le 

degré d’être relevant de la philosophie du Moyen-âge. Ces termes découlent d’une comparaison 

des idées par rapport à l’idée qui renferme la « réalité objective »8. C’est d’ailleurs l’idée qu’il a 

voulu exprimer dans ce passage où il a fait une  distinction des idées. En effet, entre les idées, il 

y a  

« Celles qui me représentent des substances sont sans doute quelque chose de plus, et 
contiennent en soi, pour parler ainsi plus de réalité objective, c’est-à-dire participent par 
représentation à plus de degré d’être ou de perfection, que celles qui me représentent 
seulement des modes ou accidents. De plus, celle par laquelle je conçois un Dieu souverain, 
éternel, infini, immuable, tout connaissant, tout puissant, et créateur universel de toutes les 
choses qui sont hors de lui ; celle-là, dis-je, a certainement en soi plus de réalité objective 
que celles par qui les substances finies me sont représentées. »9 

 
Nous tenons néanmoins à souligner que la nature de Dieu peut se découvrir à l’esprit humain 

sous deux aspects diamétralement opposés :  

Elle est, d’une part, une nature rationnelle dans la mesure où son idée correspond à son 

essence : l’idée de Dieu correspond à ce que doit être un Dieu. Il est infini, parfait et éternel. 

C’est d’ailleurs le point central auquel s’explique le rationalisme cartésien dans son « argument 

ontologique » emprunté de saint Anselme. Dieu apparaît, en cet argument, comme l'Etre absolu, 

l'être que, d'aucune façon, on ne saurait nier l’existence, l’être, dont « l'essence enveloppe 

                                                           
6 René DESCARTES, Réponses aux secondes objections, Méditations Paris : PUF, 1986, p. 165.  
7 René DESCARTES, Notices sur les  Méditations,  Paris : Librairie Larousse, 1973, p. 16. 
8 Expression classique utilisée par Descartes dans la Méditation III. Elle introduit un nouveau cadre tripartite, 
destiné à qualifier les manières d’être et qui peut faire jouer le ressort causal.  
9  René DESCARTES, Méditations III, Paris : Librairie Larousse 1973, p. 51. 



6 

 

nécessairement l'existence. »10 Et, cet être est aussi celui dans lequel la pensée s'enracine. Voilà 

pourquoi, « l’existence de Dieu se connaît par la seule considération de sa nature. »11De cette 

affirmation de Descartes, s’ajoute celle de Jeanne DELHOMME pour qui, « Dieu est Dieu, et 

parce qu'il est Dieu, il existe. »12 

Mais, d’autre part, l’essence de Dieu est irrationnelle dans ce sens où, sa puissance, sa 

perfection déborde notre raison. En effet, ni la manière dont il a créé, ni la fin de sa création ni 

les dogmes qu’il a révélés, ni les miracles qu’il a accomplis dépassaient notre raison.  

Mais devant toutes ces difficultés, Descartes, en philosophe méditant se pose la question de 

la cause profonde de son existence. Car, 

« La philosophie disait Ferdinand ALQUIE n’est pas une science, un recueil des vérités 

objectives, mais une démarche ontologique et vécue, un mouvement vers l’Etre. »13 

Chez Descartes, la démonstration de l’existence de Dieu ne peut se faire qu’à partir du 

cogito et de l’idée du parfait. Elle se ramène toujours à l’argument ontologique. C’est dans ce 

contexte que s’exprime Hans KÜNG pour qui «  Descartes fait bouger toutes les questions 

fondamentales de la philosophie, celle du moi, de Dieu, et des choses matérielles. »14Idée qui se 

joint respectivement avec celle de Ferdinand Alquié pour qui, « la philosophie cartésienne passe 

des objets au moi et du moi à Dieu, alors que Dieu est le créateur du moi et des choses.»15 

Cependant, nous tenons à souligner que Descartes se consacre à ce que nous pouvons savoir, 

non pas à ce que l’Eglise demande de croire. Cela explique mieux ce  passage des Lettres 

préfaces des principes dans lequel il s’exprime : 

« J’ai pris l’être ou l’existence de cette pensée pour le premier principe duquel j’ai déduit 
très clairement les suivants : à savoir qu’il y a un Dieu qui est auteur de tout ce qui est au 
monde, et qui, étant la source de toute vérité n’a point créé notre entendement de telle 
nature qu’il se puisse tromper au jugement qu’il fait des choses dont il a une perception fort 
claire et fort distincte. »16 

Toutefois, « ce Dieu est dans la nature, et reste pour lui-même un profond mystère. »17 

Les trois preuves de l'existence de Dieu sont trois besoins de la raison. La preuve ontologique est 

un jugement : « Dieu est existant.»  

                                                           
10 Baruch SPINOZA, L’éthique, Paris : Gallimard, 1954, p. 24. 
11 René DESCARTES, Raisons qui prouvent l’existence de Dieu et la distinction entre l’esprit et le corps humain, 
Méditations métaphysiques, Paris : PUF, 1986, p.182. 
12 Jeanne DELHOMME, « Dieu », article écrit et publié dans l’Encyclopaedia Universalis, version Numérique 2010 
13 Ferdinand ALQUIE, Descartes, l’homme et l’œuvre, p. 7. 
14  Hans KÜNG, Dieu existe-t-il ? Réponse à la question de Dieu dans le temps moderne. Paris : Seuil, 1981, p. 27. 
15 Ferdinand ALQUIE, Descartes, l’homme et l’œuvre, p.7. 
16 René DESCARTES, Lettres préfaces des principes, p. 67. 
17 Alain, Elément de philosophie, Paris : Gallimard, 1966, p.154. 



7 

 

On se demande sur la signification de la conduite de la raison visant à faire la preuve de 

l'existence de Dieu. La philosophie doit l'interpréter, plus que l'expliquer. C’est dans cette 

optique que notre analyse n’est pas théologique mais plutôt philosophique. En effet, 

 « Cette croyance de religion, Descartes s'y fie, tout comme aux mœurs, comme aux lois ; 

mais aussi il ne tourne point ses investigations par là. »18  

Comprenons donc «Les preuves philosophiques de l'existence de Dieu» dans son sens 

philosophique comme disait Alain « Il faut premièrement considérer ici d'un œil cartésien, sans 

aucune nuance de religion. »19
 C’est dans cette perspective que nous allons essayer d’expliquer 

dans ce travail l’itinéraire philosophique de notre auteur. 

Dans ce travail, conformément à l’orientation de nos recherches, nous pouvons donner une 

idée générale de l’existence de Dieu par la lumière des textes, d’abord de ses prédécesseurs, de 

Descartes lui-même, mais aussi de ses contemporains. C’est de ce mouvement dialectique qui 

attire notre attention dans ce travail. 

A l’instar de Descartes, nous voulons être attentif et fidèle à cette approche méthodologique. 

En effet, l’analyse, opérée par Descartes, est une critique formulée envers la pensée scolastique. 

Il a enfin inversé l’ordre logique de la pensée d’Aristote, de Saint Anselme, mais aussi de Saint 

Thomas, au détriment de la raison humaine. Descartes, lisant le doute de Montaigne, se donne 

une méthode de recherche pour arriver à ses fins.  

Toutefois, son doute, loin d’être sceptique, l’assure de l’existence de la vérité. Et la première 

vérité qu’il a reconnue, est l’existence du sujet pensant. A la différence de saint Augustin qui 

part de Dieu pour chercher l’homme, Descartes part de l’homme pour découvrir l’existence de 

l’entité divine. En effet, chez lui, le centre du monde n’est pas la figure divine, mais plutôt le 

sujet pensant. Si donc la pensée de Descartes scandalise tant certains de ses contemporains, c’est 

tout simplement parce que ce philosophe propose une vision nouvelle du monde. 

Si ce choix engage notre recherche, c’est dans l’intention de notre ouverture au monde des 

sciences, lequel nous jugeons le plus propice à la vie. C’est l’une des raisons majeures pour 

lesquelles nous avons décidé d’épouser la philosophie rationaliste particulièrement celle de 

Descartes. Telle est la motivation qui anime notre choix, non seulement du thème, mais aussi 

d’auteur Rien n’est surprenant sur la décision de ce choix, ce philosophe ne s’est pas laissé aller 

par les opinions des autres, il cherche à donner une autonomie large à la raison humaine, qui 

                                                           
18

 Alain, Introduction à la philosophie. Platon, Descartes, Hegel, Comte,  Paris : Idées, 1939 p. 90. 
19

 Alain, Introduction à la philosophie. Platon, Descartes, Hegel, Comte, Paris : Idées, 1939 p. 92. 



8 

 

malgré le fait que l’existence de Dieu reste mystérieuse, il s’est mis à la découvrir au terme de la 

métaphysique.  

Nous avons donc divisé ce travail en trois parties. La première partie étudie les fondements 

de la pensée philosophique de Descartes. Nous l’avons située en quatre points centraux, 

traduisant le cheminement de sa philosophie. Nous avons montré par là, comment Descartes est 

devenu cartésien, et cela par une influence et une critique de l’enseignement scolastique. C’est 

un enseignement basé surtout sur des commentaires des textes destinés à faire comprendre des 

œuvres de nature religieuse.  

La deuxième partie de ce projet relate le plan provisoire de la thèse. Ce plan comporte trois 

parties bien détaillées dont chacune est constituée de trois chapitres. La première partie de ce 

plan étudie la genèse de la pensée philosophique de Descartes. Ce dernier a élaboré sa 

philosophie à partir d’une analyse critique apportée à l’égard de la pensée scolastique, inspirée 

d’Aristote et de saint Thomas. Toutefois notre philosophe garde la terminologie. De Montaigne, 

Descartes est influencé du doute sceptique. Certes, il veut, à la différence de Montaigne, sortir du 

doute et en faire un instrument de sa méthode. Les mathématiques et la science poussèrent 

profondément Descartes à philosopher. D’où son essor sur les sciences. Elles sont comprises par 

Descartes comme méthode de recherche.  

Le deuxième chapitre de cette même partie, de la table rase à l’usage du « bon sens » ; ce 

chapitre constitue l’esprit cartésien. N’étant pas satisfait de la science de ses maîtres, il se 

propose de balayer de son esprit toutes leurs idées conçues comme déjà faites en vue d’une 

science autonome basée sur la raison. Car à ses yeux, « ce bon sens » qui se traduit littéralement 

par la raison « est la chose du monde la mieux partagée. »20Ce « bon sens » n’est rien d’autre 

que la puissance de bien juger et de distinguer le vrai d’avec le faux. Toutefois, pour 

Descartes, « le principal » n’est pas le fait que chacun pense, mais plutôt d’apprendre à bien 

penser. Cela veut dire que le « bon sens » doit être inséparable de la méthode qui le rendra 

vraiment bon. C’est la raison pour laquelle, dans ce chapitre nous avons commencé par son esprit 

de doute qui deviendra, par la suite, une négation méthodique. Cette méthode intervient, en effet, 

à l’orientation de la bonne voie dans laquelle il convient de conduire nos pensées. 

Le troisième chapitre relate le fondement de la métaphysique. Cette dernière commence par 

tout mettre en doute. Descartes constate néanmoins que, si le monde n’existe pas, il y a au moins 

une chose par laquelle, l’existence est indubitable. Il s’agit de la certitude de l’existence du sujet 

                                                           
20 René DESCARTES, Discours de la méthode, Paris : Bordas, 1970, p. 45. 



9 

 

qui doute. Etant sûr de douter, Descartes est sûr de sa pensée. Cette dernière affirme l’existence 

du sujet pensant. 

La deuxième partie de ce plan s’intitule : l’existence du « Je pense » à la certitude de 

l’existence divine. Par une analyse de ses pensées, Descartes distingue en lui plusieurs idées. 

Cherchant l’origine de ces idées,  l’auteur les classe en trois niveaux que nous qualifions d’une 

étude généalogique. Cette généalogie s’explique par le fait que certaines de ces idées présentent 

plus de « réalité objective » par rapport aux autres. D’où l’idée de l’être souverainement parfait 

qui garantit l’existence divine. Le deuxième chapitre relate directement les différentes preuves de 

l’existence de Dieu. Pour démontrer cette existence, Descartes utilise plusieurs arguments. Il part 

de l’idée même de Dieu et de sa cause. 

A cette preuve par la causalité de l’idée, Descartes ajoute deux arguments, invoquant Dieu 

comme cause du « moi lui-même. » En effet « je m’aperçois comme fini, comme contingent. » en 

tant qu’être fini, l’homme requiert incessamment le concours de Dieu, Lui qui l’a créé et le 

conserve instant par instant. Il reste à savoir si Celui qui nous a créé nous abuse d’une tromperie. 

Descartes dément catégoriquement : l’Etre parfait ne saurait être trompeur. Il serait contraire à sa 

nature. 

La troisième partie traite de la substance divine, qui étant vérace et infinie, est garante de 

tout ce que nous pouvons connaître, au même titre qu’elle est garante de notre existence. Voilà 

pourquoi, en premier chapitre, nous allons étudier l’évidence comme caractère de la vérité. De la 

vérité et de l’erreur, l’homme étant fini, se place entre l’être et le néant. Cela fait de lui "sujet à 

l’erreur. »  

La liberté est vue chez Descartes comme une double conquête qui pousse l’homme à 

toujours parfaire sa connaissance et à ne jamais demeurer irrésolu en ses actions. C’est d’ailleurs 

pourquoi l’avant dernier chapitre la thèse traitera de la liberté. Cette liberté est d’un tel prix, la 

liberté est un tel absolu qu’elle peut consister à se détourner, en pleine conscience, du Vrai et du 

Bien. On verra par là, un Descartes qui commence par le doute absolu et qui s’achève dans 

l’affirmation de la vertu humaine comme vertu de générosité, comme affirmation positive de la 

liberté et de la valeur de la liberté. La liberté humaine est en rapport direct avec la puissance 

infinie de Dieu, et en rapport aussi avec la sagesse, puisque la sagesse consiste en une 

connaissance parfaite et en même temps une action parfaite.  

Enfin le dernier chapitre de la thèse constituera une évaluation de la pensée de Descartes. 

Ici, nous verrons, à commencer par la critique des Idées, John Locke. En effet, pour Locke, 

l’esprit de l’homme répond seul à ses idées, même les plus abstraites. A l’origine l’esprit humain 



10 

 

est vide. C’est une tabula rasa. L’esprit forge ses idées, d’une part, à partir des données procurées 

par l’expérience extérieure. C’est la sensation qui se trouve à la source des idées des objets 

sensibles. D’autre part, l’esprit forge ses idées à partir de l’expérience intérieure de la réflexion. 

C’est là une conséquence de l’influence de Descartes.  

Pour Locke,  Dieu est une des notions abstraites comme celles de substance ou d’accident, 

sont des idées ; bref est idée : «  Tout ce qui est l’objet de l’entendement quand l’homme 

pense »21  

Aux yeux de Kant, l’affirmation de la liberté, de l’immortalité de l’âme, de l’existence de 

Dieu sont des postulats de la raison pratique, c’est-à-dire théorique quant à leurs contenus non 

démontrables.  

« Il n’y a, en fait, que les objets des sens qui puissent nous être donnés, et seulement dans le 
contexte d’une expérience possible; par conséquent, rien n’est pour nous  un objet, s’il ne 
suppose l’ensemble de toute la réalité empirique, comme condition de sa possibilité.»22 

 

Quant à la perfection,  notion fondamentale pour la démonstration de l’existence de Dieu, 

Gassendi la récuse. A ses yeux : 

 « Quand on a coutume d’attribuer à Dieu toutes les perfections les plus hautes il semble que 
celles-ci soient tirées des choses que nous admirons communément en nous, comme la 
longue durée, la puissance, la science, la bonté, la béatitude, etc. […] Or, toutes ces choses, 
l’idée de Dieu les représente bien, mais elle n’a pas  pour cela plus de réalité objective. »23

                                                           
21 John LOCK, in Le journal des Savants. Les grandes figures du monde moderne, John Locke et l’empirisme 
moderne. Chapitre 12. 
« L’entendement contre les sens », document produit en version numérique par Josiane BOU LAD-AYOUB et Paul 
DUMOUCHEL, Le journal des Savants, Paris, Bibl. de l’Institut, 1665, p. 2. 
22 Emmanuel KANT , Critique de la raison pure. Paris : PUF, 1990, p. 420. 
23 Pierre GASSENDI, Recherches métaphysiques, ou doutes et instances contre la métaphysique de R. Descartes  et 
ses réponses, p. 238[§ 323b-324a] 



11 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

PREMIERE PARTIE 

 

FONDEMENT PHILOSOPHIQUE DE LA PENSEE CARTESIENNE 

 

 

 



12 

 

I. LES INFLUENCES ANTIQUES ET SCOLASTIQUES DE DESCARTES. 

I.1. D’Aristote à saint Thomas  de la pensée «    scolastique    ». 

Toute pensée rigoureuse, qu’elle soit scientifique, philosophique ou littéraire dispose des 

vocabulaires spécifiques. De même qu’en science biologique, en philosophie, les termes 

s’écartent le plus souvent du langage courant. C’est dans ce sens que, dans ce premier volet de 

notre travail, nous allons essayer d’éclairer ce qu’on entend par pensée scolastique.  

La Scolastique est un terme qui désigne la philosophie médiévale de l’ « Ecole », telle 

qu’elle était enseignée dans les écoles ecclésiastiques et les Universités européennes aux 

environs du IX  au XVII e siècle. Malgré la diversité de ses auteurs et ses courants, la Scolastique 

se caractérise par son rattachement à la théologie. Le problème majeur de l’enseignement 

scolastique était de concilier la foi et la raison. C’est-à-dire la Bible et la philosophie d’Aristote. 

Ce dernier était, en effet, le seul philosophe grec, d’abord, reconnu par l’importance qu’on lui 

accorde au raisonnement mis en forme par le procédé logique de syllogisme, mais aussi et 

surtout à la lecture des auteurs anciens. Ce qui débouche sur le principe d’autorité. En raison de 

sa double référence, celle du christianisme et de la pensée grecque, cette pensée est traitée 

volontairement de « faillite » ou de philosophie bâtarde par L. Rougier. C’est dans ce même 

mouvement philosophique et théologique qui caractérise cette pensée du Moyen-âge que Jean 

JOLIVET définit la scolastique dans ce passage :  

« Dans son emploi usuel, et qu'il soit nom générique ou adjectif, le mot « scolastique » fait 
naître l'idée de répétition ou commentaire du déjà-dit, de subtilité pédantesque, par 
opposition à l'originalité, à l'esprit de découverte par enquête sur les choses mêmes. Cette 
acception résume une part des critiques dirigées, depuis la Renaissance, contre le régime de 
pensée et d'enseignement qui caractérise le Moyen-âge à partir du XIIIe siècle, 
principalement en théologie, et que désigne le mot « scolastique »24 

C’est en raison de ces caractères caricaturaux de la Scolastique que l’adjectif est volontiers 

utilisé pour qualifier péjorativement un raisonnement inutilement complexe ou sophistiqué ou 

encore une pensée qui se scléroserait en révérant son fondateur sans la renouveler et qui 

s’éloignerait ainsi de plus en plus du réel. Mais comme nous savons que toute pensée 

philosophique est un ensemble d’idées qui se développent à partir de plusieurs sources, celle de 

Descartes repose sur une critique des doctrines anciennes entre autres, la pensée scolastique, dont 

l’enseignement théologico-philosophique est inspiré d’Aristote et de Saint Thomas, pratiqué  

jusqu’au XVIIe  siècle. 

                                                           
24 Jean JOLIVET, In Encyclopaedia Universalis. Version numérique, nouvelle édition 2009. 



13 

 

I.2. Aristote, (384-322 av. J-C). 

Pour Etienne Gilson, « toute philosophie procède d’une autre et s’en distingue. »25 Elève et 

disciple privilégié de Platon, Aristote développe des sciences spéculatives, groupées 

essentiellement autour de la physique et de la métaphysique. Ces sciences ont pour objet, la 

recherche de la vérité. Il y témoigne d’une pensée originale par rapport à celle de Platon. À la 

séparation tranchée du « monde intelligible » et du « monde sensible » opérée par Platon, il 

substitue le couple « matière-forme », qui permet de mieux rendre raison de la réalité. 

Aristote refuse  cette anamnèse platonicienne : celle de la réminiscence. Il restitue la dignité 

ontologique à l’individu dans sa dimension concrète. Il stipule l’idée que l’examen de l’être 

individuel montre qu’il est soumis au changement et réalise de ce fait, en lui-même, des qualités 

qui n’y étaient d’abord que virtuelles : entre le non-être et l’être, il existe un intermédiaire, le 

« pouvoir être » ou « puissance.» Ce pouvoir être tend vers son actualisation pour donner l’être 

en acte qui l’achève. La matière est ainsi ce qui passe de la puissance à l’acte, en étant mise en 

forme, et la forme est le principe qui organise une matière et lui donne son sens.  

A la différence de la vision platonicienne, la matière est l’une des causes que distingue 

Aristote pour expliquer la constitution d’un être. Car à ses yeux, « on ne peut pas saisir la vérité 

si l’on ne connait pas la cause. »26D’où la cause matérielle. C’est dans ce contexte que 

s’explique l’idée que, « le marbre est la cause matérielle de la statue. » La cause formelle 

correspond à l’idée qui donne à chaque chose sa forme déterminée. La cause efficiente est le 

pouvoir immédiat agissant pour produire une œuvre, la cause finale est le but visé de l’artiste. 

C’est également dans ce sens que les êtres tendent naturellement à se réaliser pleinement. Elles 

se distribuent selon un ordre hiérarchique en fonction de la perfection de leur forme. C’est pour 

quoi pour Aristote, si l’âme est la substance formelle des corps animés, les vivants ont une 

dignité ontologique variable selon qu’ils possèdent soit une âme végétative pour les plantes, soit 

une âme sensitive pour les animaux et enfin une âme intellective qui spécifie l’être humain. Tous 

les mouvements quantitatifs et qualitatifs qui affectent les êtres de l’univers trouvent leur origine, 

non dans leurs causes observables, mais dans l’existence d’un « premier moteur », lui-même 

immobile, « acte pur » possédant toutes les perfections. Tel est le Dieu d’ Aristote.  

Contrairement à Aristote qui reconnait dans la nature quatre causes : la matière, la forme, 

l’efficience et la fin, Descartes n’en reconnait qu’une seule, parfaitement claire à l’entendement. 

C’est la cause efficiente. En effet, aux yeux de Descartes, la matière est essentiellement 

                                                           
25 Etienne GILSON, L’esprit de la philosophie médiévale, deuxième série, Paris : J. Vrin, 1932, p. 211. 
26 Aristote, Méta chapitre I, α 993ab. 



14 

 

homogène. C’est-à-dire que les constituants de la matière sont de même nature. Quant à la 

forme, elle fait partie des qualités occultes à l’entendement. La finalité enfin « n’est d’aucun 

usage en physique.»27Si Descartes ne reconnaît que l’efficience, c’est qu’à ses yeux, cette 

dernière n’appartient qu’à Dieu, dont la volonté est au-delà de « la force de notre esprit. » Par 

conséquent, la causalité ne peut être ramenée à nous seuls que par une des opinions reposant sur 

des simples probabilités, des « présomptions impertinentes.» Pour Descartes, la seule causalité 

conçue par l’entendement, causalité physique ou mécanique, est réglée par la loi du mouvement. 

En ce sens, l’usage le plus original que Descartes fait de la causalité efficiente consiste à 

l’application et au contenu des idées pour remonter aux choses représentées par les idées. Cela 

permet à Descartes de partir de l’idée d’une substance infinie à un être infini réellement existant ; 

de partir des idées claires et distinctes des choses matérielles à l’essence des corps réels. Et, 

enfin, de partir des idées sensibles, qualitatives, et, par là, confuses à l’existence des corps. 

Comme chez Platon, Aristote résout aussi la question de la substance. Il admet une substance 

incorporelle séparée, c’est Dieu. Mais en un sens bien différent des idées. La grande différence 

c’est que Dieu n’est point, comme les idées, la substance de toutes choses, pas plus qu’il n’est 

l’objet de la science. En revanche, il est, si l’on peut dire, la substance par excellence, comme il 

est la science par excellence. Il est « substance pure. » 

Dieu, être absolument infini, est substance ; car, s'il n'était pas substance, il serait conçu par 

autre chose que par lui ; il dépendrait donc de quelque chose, et serait limité. De cette même 

ligne d’idée, Descartes entend par Dieu « une substance infinie, éternelle, immuable, 

indépendante, toute connaissante, toute-puissante, et par laquelle moi-même, et toutes les autres 

choses ont été créées et produites.» Par là, Dieu ou la Substance existe nécessairement. 

Cependant, l’homme ne peut se définir que grâce à un corps organisé d’une multitude 

d’éléments. C’est pour cette raison qu’aux yeux d’Aristote, la substance désigne le composé de 

forme et de matière. Cependant, en Dieu, « acte pur », la difficulté disparaît. Dieu est aussi la 

science par excellence, mais une science inaccessible à l’homme, qui cherche ses objets dans le 

monde. C’est dans ce domaine que Descartes est tributaire d’Aristote en ce qui concerne l’entité 

divine. Si donc Aristote suit ce long détour pour découvrir l’origine des êtres, Ce qu’il est 

convaincu que dans l’enchaînement causal il faut s’arrêter quelque part.  

                                                           
27 Ferdinand ALQUIE, Œuvre philosophique T II, cité par Thierry Gontier, in Descartes, l’arbre inversé, Paris : 
marketing S.A. 1999, p. 53. 



15 

 

« Il n’est pas possible qu’une chose devienne quand elle est dans l’impossibilité d’être ; mais 

nécessairement ce qui est devenu quelque chose a dû exister »28 

Alors même que  Dieu, acte pur, non soumis au changement est dispensateur de tous 

mouvements. Dieu forme l’activité la plus haute qui est la pensée : pensée divine qui n’agit pas 

directement sur ou dans le monde, mais à la manière d’un modèle absolu. Cela témoigne l’idée 

aristotélicienne selon laquelle « Dieu est pensée de la pensée.»29C’est ainsi seulement qu’il se 

suffise à lui-même.  

Étant principe des êtres mobiles, Dieu forme le « réceptacle de l’intelligence ».30Comme 

l’exprime d’ailleurs Aristote dans la Métaphysique où il écrit : 

 L’ « acte de l’intelligence est une vie qui appartient à Dieu, Dieu est cet acte même, acte- 

substance de Dieu qui est une vie parfaite et éternelle.»31  

En refusant cette conception de la connaissance qui met aussi plus globalement en jeu le 

rapport de l’homme au monde, Descartes s’inscrit dans une autre tradition que la Scolastique 

aristotélicienne. Pour Descartes, tout découle des initiatives et des expériences du « je pense ». Il 

affirme la primauté de l’esprit humain, c’est-à-dire de l’idée sur la chose et son caractère 

originaire dans le domaine de la connaissance. Pour certains qui n’acceptent pas cette démarche, 

« la connaissance de l’existence de Dieu ne rend pas chrétien, mais au contraire déiste. »32 

Connu en occident par l’intermédiaire des philosophes arabes, Aristote fut au Moyen-âge 

intégré à la pensée chrétienne par saint Thomas. Ce dernier voyait en Aristote le philosophe et le 

véritable représentant de la « philosophia perennis »  Aristote est devenu ainsi l’autorité suprême 

et incontestée pendant longtemps : [Aristoteles dixit !]. C’est exactement de cette autorité 

d’ordre dogmatique que Descartes se révolte contre la pédagogie de l’enseignement de ses 

maîtres, les Jésuites de la Flèche.  

En effet, la philosophie scolastique s’élève sur la base d’un vaste commentaire de textes de 

l’Antiquité qui  a pour idéal d’intégrer la sagesse et la foi chrétienne dans le système gréco-

romain ordonné par des valeurs éthico-spirituelles. C’est d’ailleurs la raison pour laquelle notre 

philosophe s’exprime dans ce passage : 

                                                           
28 Aristote, Métaphysique, IV, β, 999b [Traduction par J. Tricot] 
29 Aristote Métaphysique, I, 7,1072b-22[Traduction par J. Tricot] 
 
30 Aristote, Métaphysique, I, 7,1072b-26-27. [Traduction par J. Tricot] 
31 Aristote Métaphysique, I, 7,1072b-27-30. [Traduction par J. Tricot] 
32 Jean-Luc MARION, Sur le prisme métaphysique de Descartes, Paris : PUF, 1986, p. 317. 



16 

 

« Nous ne deviendrons jamais philosophes, si nous avons lu tous les raisonnements de 
Platon et d’Aristote, et que nous sommes incapables de porter un jugement assuré sur les 
sujets qu’on nous propose. »33 

Descartes découvre dans cet enseignement un caractère dogmatique de son contenu dans la 

mesure où il est établi par autorité sans nul esprit critique comme le décrit André JACOB dans ce 

passage : 

« Depuis qu’au XIII e siècle les théologiens ont adopté la philosophie aristotélicienne, en 
l’accommodant avec les exigences de la foi, le péripatétisme est devenu à tel point solidaire 
du christianisme qu’il semble participer à l’immutabilité du dogme et qu’il devient presque 
impossible de développer une autre philosophie sans donner l’impression de mettre la 
religion en péril.»34  

Cette manière d’enseigner constitue néanmoins, une des différences les plus caractéristiques 

entre la Scolastique et la pensée moderne depuis la Renaissance.  

I. 3. Saint Anselme, (1033-1109). 

Bien qu'il n'ait jamais suffisamment personnalisé ses vues pour être chef d'école, Anselme 

est le véritable fondateur de la pensée et de la méthode scolastiques défendues par Abélard et 

couronnées par Saint Thomas d'Aquin. Influencé par saint Augustin, Anselme définit Dieu 

comme l'Etre parfait et étudia les attributs divins dans le Monologion (1077). 

On attribue fréquemment à saint Anselme la paternité de l’argument ontologique. 

Cependant, « l’argumentation qu’il développe dans son proslogion est orientée moins dans le 

sens d’une démonstration de l’existence de Dieu que par le souci de précisément montrer la 

compatibilité de la foi avec le plein exercice de la raison. »35 

Toutefois « cette raison, Anselme ne l’a jamais appliquée à une autre matière qu’à la 

théologie. »36 De cette affirmation, nous comprenons que la raison chez Saint Anselme n’a 

d’autre usage que la méditation de la foi. En effet, l’existence du Dieu créateur et tout-puissant, 

la conciliation de la liberté et de la grâce, la rédemption, sont des thèmes purement théologiques. 

A ses yeux, ceux qui doutent de l’existence de Dieu devraient appréhender le Créateur comme 

l'être parfait. L'existence hors de la pensée étant supérieure à celle qui se déroule dans l'esprit, 

l'idée pour un sceptique de nier l'existence de Dieu serait antinomique, voire contradictoire en soi 

puisque, selon lui, il est possible de concevoir l'être parfait, et par là même fournir la preuve 

indubitable de l’existence de Dieu. 

                                                           
33 René DESCARTES, Règle III , Paris : Librairie générale française, 2007, p. 84. 
34André JACOB, L’Univers philosophique, Encyclopédie philosophique universelle. Paris : PU’F, 1989, p. 805. 
35 Gérard DUROZOI et André Roussel, Dictionnaire de philosophie, [Les références]. Paris : Nathan, 1987, p. 38. 
36 Emile BREHIER, La philosophie du Moyen-âge, p. 113. 



17 

 

Son monologion est un ensemble de réflexions sur l’essence de Dieu qu’en même temps une 

démonstration de son existence. Par cette essence qui prouve l’existence, nous comprenons 

mieux la fameuse preuve de l’existence du proslogion. Cette preuve est appelée « ontologique »  

C’est cette preuve ontologique, qui déduit l’existence de Dieu de la notion de Dieu. Tandis 

que La raison, a posteriori utilise l’expérience sensible, il va donc du fini à l’infini. A priori, 

c’est-à-dire sans recours à l’expérience sensible, donc en idée, elle va de l’infini à l’infini.  

Pour Saint Thomas, la connaissance est finie, donc elle n’est pas appropriée à l’infini. Les 

preuves témoignent de la distance du fini à l’infini, donc en faveur de la transcendance de Dieu.  

Saint Thomas et Kant mirent en question sa théorie, tandis que Descartes, Spinoza et 

Leibniz, ainsi que plusieurs philosophes contemporains proposèrent des théories proches de 

celles d'Anselme. 

Ceux qui la nient prônent l’argument selon lequel, avoir l’idée de Dieu dans la pensée ne 

prouve nullement son existence réellement. En effet, le peintre peut posséder en idée le portrait 

qu’il doit faire, alors même qu’il n’existe pas encore.  

Mais pour Anselme, le cas n’est pas le même. En effet,  

« L’être tel que rien de plus grand ne peut être pensé ne peut être dans le seul intellect. Si en 
effet, il est dans le seul intellect, on peut penser qu’il est aussi en réalité, ce qui est plus. Si 
donc l’être tel que rien de plus grand ne peut être pensé est dans le seul intellect, l’être tel 
que de plus grand ne peut être pensé est tel quelque chose de plus grand peut être pensé : 
mais cela n’est pas possible ; il donc hors de doute que l’être tel que rien de plus grand ne 
peut être pensé est et dans l’intellect et dans la réalité. »37 

La signification propre de l’argument de Saint Anselme, c’est de faire voir qu’il suffit de 

méditer sur cet être que l’on a dans la pensée pour être sûr qu’il existe effectivement. 

Nous verrons donc comment reconnaissant le défaut de la preuve de Saint Anselme, saint 

Thomas d’Aquin a pourtant sauvé une méthode dont il accepte les principes. 

 I.4. Saint Thomas d’Aquin. (1225-1274).   

Surnommé le « Docteur angélique » et le « prince de la scolastique », Saint Thomas d'Aquin 

est un philosophe et théologien italien qui, par ses œuvres, est devenu la figure majeure de la 

philosophie scolastique et l'un des principaux théologiens catholiques. 

Empruntant à Aristote la théorie de l’abstraction, saint Thomas va combattre la thèse 

franciscaine et augustinienne de l’illumination et affirmer que l’idée prend sa source dans la 

réalité sensible où elle existe déjà en puissance. Mais cela grâce à l’intellect qui l’actualise. Il 

refuse par là, l’argumentation de saint Anselme sur la preuve de l’existence de Dieu par la voie 
                                                           
37 Saint ANSELME, cité par Emile BREHIER, in La philosophie du Moyen-âge, Paris : Albin Michel, 1971,  p. 117. 



18 

 

ontologique. Saint Thomas expose « cinq voies » de l’existence de Dieu en partant des réalités 

sensibles. A ses yeux en effet, les jugements de l’homme sur la réalité viennent de deux sources : 

de la raison, lorsqu’il s’agit des vérités d’ordre philosophique concernant surtout la nature ; de 

l’autorité en matière théologique. C’est dans ce sens qu’en partant de deux formules d’Aristote : 

« Dieu est pensée de la pensée », et « dans l’intelligence, le terme connu est identique au sujet 

connaissant », saint Thomas démontre que cette connaissance est réalisée en Dieu. « Puisque 

Dieu est acte pur, l’objet de son intellect n’est pas différent de cet intellect lui-même, et sa 

pensée n’est rien que sa substance même. »38 

Quant à l’existence de Dieu, objet de notre étude, saint Thomas, en religieux, de son point 

de vue humain et guidé par la foi, « la raison peut savoir la hiérarchie des êtres, dont est partie, 

depuis le créateur jusqu’aux choses matérielles. »39De ce point de vue prennent leurs sens les 

preuves de l’existence de Dieu qui sont du genre de ces démonstrations qui procèdent de l’effet à 

la cause et qui s’opposent bien sûr à celles qui partent de la cause pour arriver à l’effet. Ce 

second genre de démonstration est le plus couramment utilisé dans le néoplatonisme qui 

s’efforçait de saisir la genèse de toutes les réalités à partir de l’Un.  

Saint Thomas donne cinq voies par lesquelles on peut accéder à Dieu. La première est un 

produit corrélatif de la preuve du « premier moteur » d’Aristote : Dieu est le premier moteur 

immobile de l’univers en mouvement. C’est-à-dire que, l’univers tout entier est en mouvement 

continu. Un être en puissance devient être en acte. Un pareil devenir n’est possible que comme 

effet d’un être déjà en acte qui est le moteur du mouvement ; si ce moteur lui-même est mû, il 

doit l’être par un autre ; mais on ne peut procéder à l’infini de moteur en moteur. Par conséquent, 

il faut s’arrêter à un premier moteur immobile qui est Dieu. 

La seconde voie part de la notion de cause efficiente, notion aussi chère chez Aristote, 

comme d’ailleurs a remarqué Descartes40. En effet, nous constatons dans l’expérience sensible, 

l’existence de causes. Efficientes ordonnées. Et, c’est sur ce terme d’ordonné que s’appuie la 

force de cette preuve. En effet, les causes produisent un effet, par des moyens déterminés, sans 

                                                           
38 Emile BREHIER, La philosophie du Moyen-âge, Paris : Albin Michel, 1971, p. 268. 
39 Emile BREHIER, La philosophie du Moyen-âge, Paris : Albin Michel, 1971, p. 273. 
40 Cf. note, Réponses aux Premières Objections, in Méditations métaphysiques, PUF, 1986, p 140. « A mon avis, la 
même voie que suit saint Thomas, qu’il appelle la voie de la causalité efficiente, laquelle il a tiré du Philosophe ; 
hormis que saint Thomas ni Aristote ne se sont pas souciés des causes des idées. Et peut-être n’en était –il pas 
besoin ; car pourquoi ne suivrai-je pas la voie la plus droite et la moins écartée ? Je pense donc, je suis voire même 
je suis l’esprit même et la pensée ; or, cette pensée et cet esprit, ou il est par soi par soi même, ou par autrui ; si par 
autrui, celui-là enfin qui est-il ? S’il est par soi, donc il est Dieu ; car ce qui est par soi se sera aisément donné toutes 
choses." 



19 

 

quoi l’effet n’existerait plus. Mais il faut une cause absolument première qui est Dieu. Dieu est 

donc la cause efficiente de l’univers. 

Pour prouver l’existence de Dieu, saint Thomas donne un troisième argument, dit du 

« possible et du nécessaire » : à ses yeux, Dieu est l’être nécessaire par opposition à la 

contingence du monde. Cette voie se fait en deux temps : du possible, on remonte au nécessaire, 

et du « nécessaire par autre chose » au « nécessaire par soi ». On comprend par là que, sous 

peine de ne pas être, le possible doit tirer son existence d’un être nécessaire. De là, Saint Thomas 

paraît bien vouloir désigner en parlant du « nécessaire qui tient ailleurs la cause de sa 

nécessité », comme , en remontant de nécessaire en nécessaire, on ne peut procéder à l’infini , il 

faut s’arrêter à un être nécessaire par lui-même. Cet être doit être Dieu.  

Impliquée comme un axiome que, tout comparatif suppose un superlatif, la quatrième voie 

donnée par saint Thomas nous amène à une constatation selon laquelle, si nous voyons dans les 

choses sensibles des degrés variables d’une même qualité, c’est par référence à un être. Par 

exemple, s’il y a de la chaleur, c’est par référence au feu qui détient  le maximum de chaleur. Il 

en est ainsi pour les degrés d’être, de vérité ou de bonté qui se référent à un être suprêmement 

vrai et suprêmement bon. Ce dernier est un « être absolu » par rapport aux choses qui se 

présentent seulement des degrés de perfection. Bien observer cette quatrième voie thomasienne, 

nous pouvons dire que saint Thomas n’a fait que déplacer la preuve anselmienne du plan des 

idées au plan du réel.  

Enfin, c’est à titre de cause réelle des effets encore que nous constatons la cinquième voie. 

Car en effet, elle part de la finalité que nous rencontrons dans les êtres matériels et privés de 

connaissance. Cette finalité ne peut être attribuée qu’à une intelligence souveraine et 

transcendante à la nature, c'est-à-dire Dieu. En effet, Dieu est « ordonnateur et fin suprême de la 

nature. »41  

Si donc, le thomisme attache une telle importance à ces preuves, c’est parce que pour lui, la 

raison humaine est privée de toute connaissance directe de Dieu. C’est d’ailleurs la raison pour 

laquelle pour Emile Bréhier :  

« Chacune des preuves de l’existence de Dieu nous a révélé autant d’aspect de la divinité 

comme cause du monde. »42  

Nous constatons que les deux dernières voies ont un caractère un peu différent des trois 

premières. Elles se rattachent moins au péripatétisme qu’à la tradition de saint Anselme et même 

                                                           
41 Gérard DUROZOI et André ROUSSEL, Dictionnaire de philosophie, [Les références], Paris : Nathan, 1987, p. 332. 
42 Emile BREHIER, Philosophie du Moyen-âge, Paris : Albin Michel, 1971, p. 275. 



20 

 

à la tradition chrétienne en général. On voit par là que Saint Thomas n’admet pas la preuve 

anselmienne de l’existence de Dieu, laquelle prétend  identifier l’essence à l’existence. Nous 

passons donc voir au XVII e  siècle, comment Descartes nous les démontrera. 

II. DU DOUTE SCEPTIQUE A LA NEGATION METHODIQUE43.  

Etant un état d’incertitude s’opposant à l’assentiment, le doute se traduit littéralement par le 

refus d’affirmer ou de nier. Il s’explique principalement par l’absence des connaissances 

adéquates. 

Le doute sceptique est issu du scepticisme antique, doctrine philosophique, qui, s’inscrivant 

dans la problématique de l’épistémologie, il préfère mettre  à l’examen toute vérité rationnelle 

pour ne rien affirmer. Le sceptique est, en effet, celui qui se contente de voir et qui s’en refuse de 

juger.  

Toutefois, nous n’allons pas nous étaler sur ce doute sceptique, lequel affirme d’ailleurs que 

l’esprit humain est incapable d’aller au fond des choses, donc, incapable d’atteindre la vérité 

ultime des choses. Il convient par conséquent de suspendre le jugement et de «  toujours rester 

dans le doute. ». Partant de la feinte ignorance socratique, les sceptiques avancent l’idée que 

« les êtres humains ne peuvent rien savoir de la nature réelle des choses. »44 

Contrairement au doute sceptique, résultat désabusé d’une enquête sur les sciences et la 

connaissance humaine, le doute cartésien est le préambule nécessaire pour parvenir à la certitude 

la plus haute que nous puissions atteindre.  Il est provoqué par un esprit en quête de l’évidence 

authentique. Descartes fait donc de ce doute un outil discriminatoire permettant de faire surgir 

une vérité « certaine et indubitable. » Mais au terme des démarches du doute, Descartes 

rencontre une première certitude : « je pense, donc je suis. » On voit par là que, le fait même de 

douter obture le doute. Cette certitude que la pensée a d’elle même est ici une véritable 

perception : le moi se saisit, non pas comme un sujet transparent par lui-même, mais comme une 

pensée particulière, une pensée engagée dans certains objets, une pensée en acte. Et c’est à ce 

titre que le moi pensant est certain de lui-même, de l’existence de son moi-pensant, de Dieu et 

des choses qui existent dans la nature. En ce sens, « le terme du doute et le commencement de la 

certitude se touchent. » Dans le cas contraire, les sceptiques s’installent dans le doute à ne 

« douter que pour douter. » Chez Descartes, il en arrive à « douter pour ne pas douter. » C’est 

d’ailleurs le sens de son affirmation : 

                                                           
43 Souligné par Henri GOUHIER dans La pensée métaphysique de Descartes pour qualifier le doute méthodique. 
44 Pyrrhon, cité par Vladimir GRIGORIEFF, in Les grands courant de la pensée. [Philo de base], Bruxelles, 
Marabout, 1983, p. 90. 



21 

 

« « Non que j’imitasse  pour cela les sceptiques, qui ne doutent que pour douter, et affectent 
d’être toujours irrésolus: car, au contraire, tout mon dessein ne tendait qu’à m’assurer, et à 
rejeter  la terre mouvante et le sable, pour trouver le roc ou l’argile. »45 

C’est ainsi que, pour Henri GOUHIER : « le doute est pour Montaigne un mol oreiller : pour 

Descartes, c’est une imperfection qui, comme telle est insupportable. »46Et pour mieux expliciter 

cet argument, Descartes, dans un passage de la quatrième partie du Discours de méthode 

s’exprime par ces mots : « je voyais clairement que c’était une plus grande perfection de 

connaître que de douter. »47 

Cette reconnaissance cartésienne du défaut causé par la maladie du doute coïncide avec sa 

volonté de chercher le certain, l’indubitable afin de pouvoir vite quitter ce doute. Il utilise par là, 

le doute dans ses textes métaphysiques pour établir, précisément à l’encontre des doctrines 

sceptiques anciennes et modernes, les vérités qui résistent à cette négation. Son doute est en 

revanche qualifié de méthodique. Et cela par le fait qu’il considère provisoirement comme 

absolument fausses, les opinions qui ne sont que vraisemblables ou probables. Il conduit ainsi à 

la suspension de jugement affirmant l’existence du corps, du monde matériel, de Dieu ainsi qu’à 

la croyance accordée aux vérités même les plus simples et évidentes : celles des mathématiques. 

C’est un doute général et universel : « ce doute général et universel que j’ai souvent moi-même 

appelé hyperbolique ou métaphysique. »48  vise à démolir les faux savoirs.  

Nous voyons par là que « Doute » et « Négation » créent un milieu épistémologique 

artificiel où, seule l’évidence authentique puisse survivre. C’est d’ailleurs la raison pour laquelle 

dans le Discours de la méthode, l’auteur des Méditations métaphysiques nous invite à méditer 

sur les raisons du doute que suggèrent trois faits d’expérience courante. Il s’agit d’abord de nos 

sens. « Les sens nous trompent quelquefois »: donc nous supposons qu’ils nous trompent 

toujours. Ensuite, nous nous trompons quelquefois dans nos raisonnements, « même en 

géométrie, » ne sommes-nous donc pas sujet à faillir autant qu’aucun autre ? De cette question, 

nous pouvons supposer que, ce que nous avons tenu jusqu’ici pour démontrer est faux. 

Enfin, en dormant, le rêve nous transporte dans un monde où tout est illusoire. Donc nous 

feignons que notre vie entière n’est qu’un songe. Voilà pourquoi, aux yeux de Descartes, les 

rêves justifient une feinte qui opère la généralisation du doute. C’est la raison qui permet à 

                                                           
45 René DESCARTES, Discours de la méthode. Paris : Bordas, 1970, p. 92. 
46 Henri GOUHIER, La pensée métaphysique de Descartes, Paris : J. Vrin, 1978, p. 35. 
47 René DESCARTES, Discours de la méthode, Paris : Bordas, 1970, p 102. 
48 René DESCARTES, Réponses aux Septièmes Objections, Méditations, Paris : PUF, 1986, p. 294. 



22 

 

l’assertion de Didier Julia selon laquelle, ce doute « est le point de départ de toute philosophie 

radicale », 49 

Chez Descartes, ce que soulève ce doute réside dans la certitude opérée par la pensée 

humaine. Partant des cribles du doute, ce philosophe aspire à l’idéal de certitude rationnelle du 

cogito après avoir pris conscience de l’immatérialité de son âme. Ce cogito, Descartes en fit la 

première certitude en se constituant comme sujet pensant. Et par cette pensée, le «  moi » affirme 

son existence de manière à ne laisser apparaître  comme premier principe d’un existant. Telle est 

bien la signification profonde de la proposition « cogito ergo sum », littéralement traduite par 

« je pense, donc je suis ». Cette proposition affirme ainsi la valeur logique de la pensée  dans sa 

puissance d’instituer l’existence. L’exercice du doute repose donc sur cet  instrument de 

détection de l’existence. Cet instrument permet à Descartes une analyse critique des préjugés liés 

aux illusions trompeuses. Sa question majeure a été de savoir  le statut du moi  qui doute de son  

existence. C’est en ce sens que, pour Henri GOUHIER « le doute est un appareil à détecter 

l’existence. »50 Tel a été un des vrais problèmes qui attirent notre attention  de long et en large 

dans ce travail où notre analyse-critique sur le doute cartésien met en jeu la valeur de la faculté 

de juger : celle de l’entendement qui sous-tend la recherche des causes de  l’erreur. Par cette 

faculté, l’élaboration des principes sûrs conduit à rendre intelligible l’univers dont les divers 

aspects ne satisfont pas son esprit critique. Dans ce cas, la philosophie de Descartes se veut 

rationnaliser le réel par une démarche dubitative. Et cette démarche est constitutive du point de 

départ de la philosophie cartésienne, laquelle a pour mission la recherche de la vérité  par la 

propre pensée du sujet. Il inaugure par là une méthode de « méditation personnelle » par laquelle 

se trouvent mis en causes les doutes méthodiques et hyperboliques. C’est au cours de cette 

épreuve critique qu’intervient l’hypothèse caricaturale de dieu trompeur, probablement imaginé à 

partir d’un Dieu créateur dont la toute puissance ne sera dévoilée qu’à partir des Méditations 

métaphysiques et dans les Réponses aux objections.  

En effet, les Méditations se présentent  dans son extrême condensation. Le doute 

méthodique, pris comme prélude indispensable à toute recherche de certitude indubitable, n’est 

plus un obstacle préjudiciel à un itinéraire pour la certitude de l’existence. La découverte de la 

véracité divine brise le doute révélant au sujet sa propre existence. Par là, la singularité de la 

spiritualité de son essence unique se distingue radicalement de la substance matérielle et 

composite. La certitude de l’existence du sujet pensant comme créature finie renvoie 

                                                           
49 Didier JULIA, Dictionnaire de la philosophie. Paris : Librairie Larousse, 1964, p. 72. 
50 Henri GOUHIER, La pensée métaphysique de Descartes. Paris : J.Vrin, 1978, p. 269. 



23 

 

inévitablement à la prééminence de l’existence divine dont les preuves surgissent d’une réflexion 

sur l’idée du parfait ou de l’infini inscrite dans notre esprit. 

III. LA VERACITE DIVINE, EXPRESSION DE LA PERFECTION. 

Pour Thierry Gontier, « La véracité divine découle de sa perfection infinie »51, pour 

Ferdinand Alquié : « la forme ou l’essence de la tromperie est un non-être, vers lequel jamais le 

souverain être ne peut se porter. »52 

Il  convient pour nous de bien expliciter ce qu’on entend par véracité divine. D’abord, nous 

étudions l’étymologie de ce terme afin de clarifier son rapport avec les attributs divins. 

Etymologiquement, le mot vérace, vient du latin « VERAX » qui se traduit en français par 

véridique. Vérace se dit alors la vérité d’un être. Cette véracité se définit « normalement par un 

caractère de ce qui n’est pas trompeur. »53 

En lisant attentivement les Méditations métaphysiques, nous constatons que depuis le milieu 

de la Première jusqu’à la fin de la Troisième Méditation, un problème est posé. Il s’agit de la 

puissance de Dieu, selon l’opinion, cette puissance implique-t-elle le pouvoir de tromper ? 

Puisque, en définitive, c’est Dieu qui est cause de tout, il faut que la cause de l’erreur s’accorde 

avec sa puissance parfaite. Établir la véracité divine, c’est faire disparaître ce pseudo-conflit. En 

effet, l’erreur n’étant que néant, prenant l’apparence de l’être, ne saurait avoir sa source dans la 

volonté divine. C’est bien ce qu’a fait Descartes dans ce court alinéa de la Méditation IV où il 

écrit : 

« « Je connais par ma propre expérience qu’il y a en moi une certaine faculté de juger, ou 
de discerner le vrai d’avec le faux, laquelle sans doute j’ai reçue de Dieu, aussi bien que 
tout le reste des choses qui sont en moi et que je possède; et puisqu’il est impossible qu’il 
veuille me tromper il est certain aussi qu’il ne me la pas donnée tel que je puisse jamais 
faillir lorsque j’en userai comme il faut.[…]  l’expérience me fait connaître que je suis 
néanmoins sujet à une infinité d’erreurs. »54  
 

Etant sujet d’erreur, l’homme, atteste Descartes, se place entre Dieu et le néant: il n’est, 

comme le pense Pascal « ni ange ni bête. »55 Tout cela, pour dire que, cette seule créature ayant 

conscience de lui, du monde et de Dieu, est loin d’être un sujet tout parfait. C’est dans cette 

même ligne d’idée que Pascal, s’exprime par un ton peut-être un peu pessimiste quand il dit 

                                                           
51 Thierry GONTIER, Descartes, l’arbre inversé, Paris : Marketing, 1999, p. 54. 
52 Ferdinand ALQUIE, Œuvres philosophiques, cité par Thierry Gontier, in Descartes, l’arbre inversé, Paris : 
Marketing, 1999, p. 55.  
53 Jacqueline RUSS, Dictionnaire philosophique. Paris : Bordas, 1991, p. 305. 
54 René DESCARTES, Méditation IV . Paris : Librairie Larousse, 1973, p. 64. 
55 Blaise PASCAL, Pensées n° 176. Paris : Gallimard, 1968,  p. 92. 



24 

 

que  « L’homme est si heureusement fabriqué qu’il n’a aucun principe juste du vrai et plusieurs 

excellents du faux ».56 

Chez Descartes, la véracité divine est un attribut de Dieu qui garantit les idées claires et 

distinctes. Du fait que l’essence est insécable de l’existence, il est clair que l’existence d’un Dieu 

« parfait », tout puissant est liée à cette perfection qui ne saurait jamais être cause d’une action 

contraire : trompeur. Dans ce cas, tout ce qui a justement trait à Dieu présente un caractère 

absolu. Pour cela, on peut dire que l’essence de Dieu est la seule attribution qu’implique 

nécessairement l’existence. Et par l’existence de l’erreur, la véracité divine, évidemment établie 

nous montre que l’erreur humaine ne peut avoir Dieu pour cause. En effet, « Dieu est Vérité et 

nos vérités ont leur éternité dans la seule Intelligence qui soit éternelle : il n’y a  donc pas à se 

demander si la Vérité peut être trompeuse. »57  

Il faut donc chercher cette cause ailleurs. En effet, pour Henri Gouhier : 

« Si Dieu est l’être parfait, sa toute-puissance en tant qu’elle est une de ses perfections 

exclut cette imperfection qu’est l’acte de tromper. »58 

A partir de cette assertion henrienne, nous pouvons dire qu’en s’appuyant sur la réalité 

objective de l’idée de parfait, Descartes démontre non seulement l’existence, mais aussi et 

surtout en écartant du même coup de Dieu, la tromperie, cette imperfection qui introduirait en lui 

un manque de perfection. C’est dans cette optique que nous pouvons qualifier l’hypothèse de 

« Dieu trompeur » de la Première Méditation de caricature. C’est une hypothèse caricaturale 

imaginée à partir de Dieu « créateur des vérités éternelles. » Et pour justifier cet argument, un 

passage des Principes de la philosophie affirme où Descartes écrit : 

«  Jamais la volonté de tromper ne procède que de malice ou de crainte et de faiblesse, et 

par conséquent ne peut être attribué à Dieu. »59 

Par là,  l’auteur exclut de Dieu cette malice qui rendrait sa volonté trompeuse. Dans cette 

perspective, la perfection, bien sûr, est présentée comme attribut qu’exclut la tromperie. C’est 

dans cette perspective que Descartes, dans la quatrième Méditation exclut l’idée et la crainte de 

trompeur transcendant. En revanche, l’être parfait ou la toute-puissance se trouve identifiée à une 

volonté essentiellement bonne. En effet, la tromperie est une méchanceté, elle ne peut pas aller 

ensemble avec la souveraine perfection divine. C’est d’ailleurs l’idée de Descartes. Elle se 

                                                           
56 Blaise PASCAL, Pensées, n° 92. Paris : Gallimard, 1968, p. 61. 
57 Henri GOUHIER, in La pensée métaphysique de Descartes, Paris : J. Vrin, 1978, p. 257. 
58 Henri GOUHIER, La pensée métaphysique de Descartes, Paris : J.Vrin, 1978, p. 251. 
59 René DESCARTES, extrait des Principes de la philosophie, I, article 29, produit en version numérique fichier PDF 
anonyme, p. 8. 



25 

 

justifie par cette affirmation : « La souveraine puissance et la méchanceté ne peuvent aller 

ensemble. »60 C’est d’ailleurs la raison pour laquelle, dans le dernier article des principes, 

rappelant « le fondement métaphysique », Descartes définit la véracité comme le contraire de 

méchanceté : « Dieu étant souverainement bon est la source de toute vérité. »61 

Corrélativement, cette affirmation est inséparable de celle de l’article 75 « Abrégé de tout ce 

qu’on doit observer pour bien philosopher », où Descartes écrit :  

« Nous connaîtrons premièrement que nous sommes, en tant que notre nature est de penser, 
et qu’il y a un Dieu duquel nous dépendons ; et après avoir considéré ses attributs nous 
pouvons rechercher la vérité de toutes les autres choses, parce qu’il est la cause. »62  

C’est à partir de cette idée de Dieu auquel nous dépendons que pose le problème de presque 

de toutes les spéculations philosophiques. Dieu existe-t-il ? S’il existe, quelle est sa nature ? 

Cette idée de Dieu, nous dirons avec Descartes, que c’est celle d’un être « souverain, éternel, 

infini, immuable, tout-puissant, tout-connaissant et créateur universel de toutes les choses qui 

sont hors de lui. »63 

A partir de cette affirmation, nous comprenons que, l’idée de Dieu comporte une unité 

absolue de toutes les perfections. Cela justifie l’idée selon laquelle : « L’idée de parfait seule 

prouve que Dieu cause de moi comme il est cause de son idée, et que sa puissance créatrice 

couvre le sujet pensant autant que les objets pensés. »64  

IV. L’IDEE DE DIEU ET LES PREUVES DE SON EXISTENCE. 

IV.1. L’IDEE DE DIEU. 

Le mot « Dieu » désigne la réalité mystérieuse que les hommes cherchent depuis les 

origines. L'histoire des religions peut nous permettre de repérer les conditions concrètes qui ont 

favorisé cette fonction théogénique  dont l'origine renvoie à l'homme lui-même et à son énigme.  

On doit reconnaître cependant que la dialectique de l'idée de Dieu telle qu'elle se déploie 

dans la plupart des religions est profondément différente de la dialectique de l'idée de Dieu dans 

les diverses philosophies. Au XVII e siècle, par exemple, le mathématicien et philosophe chrétien 

Blaise Pascal a opposé le « Dieu de la foi », réalité vécue, vivante, au « Dieu des philosophes », 

idée abstraite. A ses yeux, les mystiques qui prétendent avoir une expérience directe du divin, 
                                                           
60 René DESCARTES, Entretien avec Burman, cité par Henri Gouhier, in La pensée métaphysique de Descartes, 
Paris : J. Vrin, 1978, p. 255. 
61 René DESCARTES, extrait des Principes de la philosophie IV, article 206, produit en version numérique. Fichier 
PDF, anonyme, p. 30. 
62 René DESCARTES, extrait des Principes de la philosophie, II, article 75, Produit en version numérique. Fichier 
PDF, anonyme, p. 20. 
63 René DESCARTES, Méditation III, Paris : Librairie Larousse, 1973, p. 56. 
64 Roger LEFEVRE, La métaphysique de Descartes, Paris : PUF, 1972, p. 32. 



26 

 

jugent leur connaissance de Dieu supérieure aux démonstrations formulées par les philosophes et 

les théologiens.  

Quoi qu'il en soit du polythéisme ou du monothéisme, l'homme, pour apaiser son besoin 

religieux, réclame un Dieu qui soit un « Toi » et avec lequel il puisse entrer en échange d'amour. 

La raison philosophique, au contraire, répugne à concevoir Dieu comme un Toi, parce que Dieu 

doit être absolument infini, parfait donc sans besoin et sans contraire. Selon l'argument 

ontologique défendu par le théologien scolastique du Moyen-âge saint Anselme, l'idée même 

d'un être parfait prouve son existence, car l'existence est elle-même un aspect de la perfection.  

Dans la pensée théologique chrétienne, une réflexion sur Dieu se confond nécessairement 

avec une étude historique et systématique du dogme de la Trinité. L’homme moderne cherche 

passionnément à rendre compte de l'origine de l'idée de Dieu dans la mesure où le progrès de 

l'humanité coïncide à ses yeux avec une mise en question radicale de l'attitude religieuse. La 

thèse de Malebranche demeure sur la base selon laquelle l’existence de Dieu est prouvée du 

simple fait que l’homme peut penser Dieu sans user de l’intermédiaire d’une idée.  

Pour Descartes, c’est cette pensée qui découvre, grâce à l’idée de parfait, l’existence parfaite 

de Dieu. Mais, dès que la pensée encore mythique sur Dieu qui est à l'œuvre dans les religions 

fait place à la pensée philosophique, c'est plutôt le caractère personnel de Dieu qui fait difficulté. 

Il est l'Absolu sans fondement qui fonde le monde. Platon l'identifiera avec l'idée du « Bien » le 

plus haut, Aristote avec le « Moteur immobile » qui meut le monde. Alors que la pensée 

religieuse conçoit Dieu pour l'homme comme le vis-à-vis derrière lequel se cache un « Tu »65 

personnel, la pensée philosophique ne peut admettre une opposition entre l'Absolu et autre chose 

qui serait le monde ou l'homme.  

A la différence des penseurs scolastiques qui partent du monde physique pour s’élever à 

Dieu, par la preuve cosmologique, Descartes considère seulement les idées qui se trouvent en 

son esprit et qui sont dit-il comme « des tableaux ou des images des choses.»66 A ses yeux 

comme à ceux de Platon, toute idée représente quelque chose. Chez Platon en effet, la chose 

véritable n’est pas celle qui apparaît à nos yeux, mais plutôt  son idée. Car l’idée renvoie à la 

forme essentielle de la chose.  

Pour Descartes, l’idée étant comme une copie, la cause de l’idée est l’original. Les idées 

imaginaires (chimères, fictions, fantasmes) ne représentent rien de réel. Elles se reconnaissent 

justement au fait qu’on peut les composer et les décomposer librement. Mais quant à l’idée de 

                                                           
65 Claude GEFFRÉ, « Dieu » article écrit publié dans Encyclopaedia universalis version numérique, édition 2010.  
66 René DESCARTES, Méditation III, Paris : Librairie Larousse, 1973, p. 48. 



27 

 

Dieu, ce n’est nullement le cas : on ne peut pas ôter à Dieu un seul des ses attributs qui 

définissent sa nature (la toute puissance, l’éternité, l’infinité…). Tous ces attributs constituent un 

ensemble inséparable.  

L’idée d’un être infiniment parfait qui se trouve en chacun de nous, selon Descartes ne peut 

avoir été produite par un esprit fini et imparfait. Car, à ses yeux, cette idée n’est pas une fiction à 

l’exemple de l’idée d’une montagne d’or. Elle représente un être véritable. C’est dans cette 

optique que pour Ferdinand ALQUIE « l’idée de Dieu nous dépasse de toutes parts et la raison 

formelle de Dieu est son incompréhensibilité »67 Elle dépasse notre capacité d’imagination. On 

comprend par là que, si la raison formelle de Dieu est incompréhensible, l’esprit humain n’en 

peut pas faire le tour, ni ne peut pénétrer l’étendue de sa profondeur. C’est d’ailleurs la raison 

pour laquelle cette idée a été causée et mise « dans l’esprit humain par Dieu lui-même. » C’est 

de la seule idée de Dieu qu’en philosophe-méditant, Descartes se mit à chercher dans le « trésor 

de son esprit » à démontrer l’existence. Dans son exposé Descartes écrit :  

« Je ne puis concevoir Dieu que comme  existant, il s’ensuit que l’existence est inséparable 
de lui, et partant qu’il existe véritablement ;  non  que ma pensée puisse faire que cela soit, 
ou  qu’elle impose aux choses aucune nécessité ; mais au contraire,  la nécessité qui en est 
la chose même, c’est-à-dire la nécessité de l’existence de Dieu, me détermine à savoir cette 
pensée. Car il n’est pas en ma liberté de concevoir un Dieu sans existence, c’est-à-dire un 
Etre souverainement parfait sans une souveraine perfection. »68      

Selon le dictionnaire Larousse, prouver une chose, c’est démontrer qu’elle est vraie au 

moyen d’arguments et des faits incontestables. Prouver quelque chose, c’est aussi en faire 

apparaître l’existence, la réalité. Ainsi, pour prouver l’existence de Dieu, faire apparaître sa 

réalité, Descartes tient plusieurs raisonnements parmi lesquels l’idée du parfait en fait le 

fondement. Ce philosophe l’a d’ailleurs affirmé dans les Réponses aux Premières Objections69.  

IV.2. LES PREUVES CARTESIENNES DE L’EXISTENCE DE DIEU. 

Descartes écrivait à Mersenne le 25 novembre 1630 :  

« Pour moi, j’ose bien me vanter d’avoir trouvé une démonstration de l’existence de Dieu 
qui me satisfait entièrement et qui me fait savoir plus certainement que Dieu est, que je ne 
sais la vérité d’aucune proposition de géométrie ; mais je ne sais pas si je serais capable de 
la faire entendre à tout le monde, en la façon que je l’entends. »70 

                                                           
67 Ferdinand ALQUIE, Descartes, l’homme et l’œuvre, p. 27. 
68 René DESCARTES, Méditations V, Paris : Larousse, 1973, p.76. 
69 Cf. Réponses aux Premières Objections. « Je reconnais que j’ai en moi l’idée d’un être souverainement parfait ; 
car de cela seul dépend toute la force de ma démonstration. » 
70 René DESCARTES, Cité en note par J.-M. FATAUD, in Discours de la méthode, Paris : Bordas, 1970, p. 108. 



28 

 

Dans les Méditations métaphysiques, comme dans la Quatrième partie du Discours de la 

méthode, ainsi que dans l’exposé géométrique qui suit les Réponses aux Secondes  Objections, 

Descartes donne trois preuves de l'existence de Dieu, bien différentes de celles de la scolastique 

thomasienne. Ces preuves sont fondées sur le passage de l’idée innée en nous  de l’être infini 

parfait. Idée présente en chacun de nous. Dans la Méditations III, Descartes donne, avant la 

preuve a priori de la Cinquième Méditation, deux preuves comme il le dit « tirées des effets », et 

qui peuvent en ce sens, être dites a posteriori. Dans le Discours de la méthode, il les donne toutes 

dans la quatrième partie. Elles se succèdent par ordre de paragraphe. Dans le quatrième 

paragraphe, Descartes, partant de l’idée de parfait en nous, remonte à Dieu comme sa cause. 

Dans le paragraphe qui suit, il établit que l’idée d’un être parfait enveloppe nécessairement celle 

de son existence. Tandis que la dernière preuve est a priori ou « ontologique » 

Dans les Méditations Comme dans le Discours, c’est cette deuxième preuve qui établit la 

connaturalité de l’esprit humain et de la nature dans l’unique puissance créatrice de Dieu comme 

cause de soi. La troisième preuve fait de Dieu « un être souverain et parfait », en l’idée duquel 

seule l’existence nécessaire est comprise.  Nous schématiserons ces preuves pour les rendre plus 

claires. En effet, Descartes explore le champ des idées dans leur signification, leur degré d’être 

ou de perfection, leur réalité objective. Or, de cette réalité, il nous convient de rendre compte, 

selon l’ordre explicatif, de savoir la causalité. 

A /  La première preuve repose sur deux principes : d'abord, Descartes distingue dans une 

idée sa réalité formelle de sa réalité objective. La réalité formelle d'une idée est sa réalité 

effective, c'est-à-dire ce qui existe concrètement. La réalité objective par contre, est le pouvoir de 

l'idée elle-même de représenter une réalité. Ensuite, il admet comme second principe qu'il ne 

peut pas y avoir plus de réalité dans l'effet que dans la cause. Cette première preuve suit l'examen 

des idées qui sont en lui : dans toutes ces idées, Descartes trouve celle d'un être absolument 

infini, possédant toutes les perfections : c'est l'idée de Dieu. Le sujet pensant découvre parmi ses 

pensées l’idée de Dieu. La preuve qui conduit cette idée à son existence provient d’une analyse 

qui reconnait assez de consistance à la réalité objective. Il s’agit là d’un renversement du schéma 

scolastique. Ce renversement va de pair avec une démarche radicalement idéaliste qui va des 

idées aux choses, par la voie de la recherche de la cause, appliquée à la réalité objective des 

idées. C’est ce qui lui permet de démontrer l’existence de Dieu à partir de son idée en lui. En 

effet, aux yeux de Descartes, l’idée de Dieu se présente en substance laquelle contient en soi plus 

de degré d’être et de perfection. C’est ce qu’il voulait exprimer d’ailleurs dans ce passage de la 

Méditation III où il écrit : 



29 

 

 « Car en effet celles qui me présentent des substances sont sans doute quelque chose de 
plus, et contiennent en soi, pour parler ainsi, plus de réalité objective, c’est-à-dire 
participent par représentation à plus de degré d’être ou de perfection que celles qui se 
présentent seulement des modes ou accidents. De plus, celle par laquelle je conçois un Dieu 
souverain, eternel, infini, immuable, tout-connaissant, et créateur universel de toutes les 
choses qui sont hors de lui; celle-là dis-je, a certainement en soi plus de réalité objective que 
celles par qui les substances finies me sont représentées. »71 

Or, pour Descartes, en tant qu'être fini, aussi bien physiquement qu'au point de vue de 

l'entendement, nous ne pouvons pas être nous-mêmes les auteurs de cette idée, car elle possède 

plus de réalité objective que notre entendement n'en peut produire. Il doit donc exister un être 

suprême ayant placé cette idée dans notre entendement fini : « l’idée de Dieu, qui est en nous 

demande Dieu pour cause : et par conséquent Dieu existe. »72 L'argument est donc que, moi, qui 

suis un être fini, ne peut pas être à l'origine de l'idée de l'infini. En effet,  

« Existence et essence de Dieu sont ainsi démontrées en commençant par constater que son 
idée est née avec moi et que je suis radicalement incapable d’être cause de sa présence en 
moi. »73 

B/ La deuxième preuve invoque non plus la cause de nos idées, mais plutôt celle de « mon 

moi lui-même, » c'est-à-dire la cause ou l'auteur de mon être. Cette preuve déduit l’existence de 

Dieu en vertu de la nécessité de trouver une cause première au processus d’infini des causes. 

« J’ai demandé, savoir si je pourrais être, en ce cas que Dieu ne fût point. » C’est pour quoi, 

pour mieux l’expliquer, dans son ouvrage, La pensée métaphysique de Descartes, Henri Gouhier 

écrit : 

« Si j’ai l’idée de Dieu sans être Dieu, l’auteur de mon être n’est certainement pas moi, car 
je n’aurais tout de même pas été assez stupide pour me créer dans l’état d’imperfection où je 
me vois. »74 

Descartes lui-même écrit :  

« J’ai mieux aimé appuyer mon raisonnement sur l’existence de moi-même, laquelle ne 
dépend d’aucune suite de causes, qui m’est si connue que rien ne le peut être davantage(…). 
Outre cela, je n’ai pas cherché quelle est la cause de mon être, en tant que je suis composé de 
corps et d’âme, mais seulement et précisément en tant que je suis une chose qui pense. »75 

Après avoir examiné plusieurs possibilités, Descartes en arrive à la conclusion que seul 

Dieu peut être à l'origine de la création de l'être. «  J’ai demandé si je pourrais exister si Dieu 

                                                           
71 René DESCARTES, Méditation III, Paris : Librairie Larousse, 1973, p. 51. 
72 René DESCARTES, « Raisons qui prouvent l’existence de Dieu et la distinction qui est entre l’esprit et le corps 
humain » disposées d’une géométrique, Méditations, Paris : PUF, 1986, p. 183. 
73 Henri GOUHIER, La pensée métaphysique de Descartes, Paris : J. Vrin, 1978, p. 120. 
74 Henri GOUHIER, La pensée métaphysique de Descartes, Paris : J. Vrin, 1978, p. 134. 
75 René DESCARTES, Réponses aux Premières objections, Méditations, Paris : PUF, 1986, p. 141. 



30 

 

n’existait pas »76 C’est d’ailleurs la raison pour laquelle dans la Réponse aux Premières 

Objections, Descartes s’exprime :  

« je reconnais que j’ai en moi l’idée d’un être souverainement parfait ; car de cela seul 
dépend toute la force de ma démonstration. Premièrement,  parce que cette idée me fait 
connaître ce que c’est que  Dieu. En second lieu, parce que, c’est cette même idée qui me 
donne occasion d’examiner si je suis par moi ou par autrui, et de reconnaitre mes défauts. 
Et en dernier lieu, c’est elle qui m’apprend que non seulement il y a une cause de mon être, 
mais de plus aussi que cette cause contient toutes sortes de perfections, et partant qu’elle est 
Dieu. »77 

Cette preuve  est le corrélat de la doctrine de la création continuée. En effet, pour Descartes, 

non seulement que Dieu est à l'origine de notre être, mais qui plus est, il crée à chaque instant 

notre être et le conserve, tout comme il crée à chaque instant toute chose existante. Dans cette 

optique, nous ne pouvons  pas nous maintenir dans l'être à chaque instant qu'avec le concours de 

Dieu. Descartes l’écrit au P. Mesland,  

« Il importe peu que ma seconde démonstration, fondée sur notre propre existence, soit 
considérée comme différente de la première. Mais, ainsi que c’est un effet de Dieu de 
m’avoir créé, aussi en est-ce un d’avoir mis en moi son idée ; et il n’y a aucun effet venant 
de lui, par lequel on ne puisse démontrer son existence. »78 

 Cette preuve semble être facilement explicable dans la mesure où, nous ne nous sommes 

pas créés, donc, nous ne sommes pas la cause de nous-mêmes. En effet, si nous étions  capables 

de nous  donner l’existence, la vie, nous aurions pu nous donner les perfections qui nous 

manquent. Cela veut dire que l’être humain est un être contingent à la manière de tout être 

naturel. Ainsi, l’idée de parfait seule prouve-t-elle que Dieu est cause de nous comme il est cause 

de son idée. Bien que toute preuve de l’existence de Dieu ne saurait être que métaphysique en 

tant qu’elle vise à établir l’existence d’un Etre qui est, par définition même, au-delà du sensible. 

Cette preuve peut qualifier de physique. « Preuve par les effets. » Elle part en effet, des faits 

physiques : les mouvements ou les devenirs, la causalité, la contingence et la finalité des êtres de 

la nature. C’est de cela que Descartes affirme ceci79 

                                                           
76 René DESCARTES, Réponses aux premières objections, Méditations, Paris : PUF, 1986, p. 149. 
77 René DESCARTES, Réponse à la Première objection, Méditations, Paris : PUF, 1986, p. 141.  
78 Lettre de Descartes au P. Mesland, 2 mai 1644, cité par Henri Gouhier, in La pensée métaphysique de Descartes, 
Paris : J. Vrin, 1978, pp. 131-132. 
79 Cf. Correspondance avec Elisabeth Egmond, 6 octobre 1645, p 87, « Toutes les raisons qui prouvent l’existence 
de Dieu, et qu’il est la cause première et immuable de tous les effets qui ne dépendent point du libre arbitre des 
hommes, prouvent, ce me semble, en même façon qu’il est aussi la cause de tous ceux qui en dépendent. Car on ne 
saurait démontrer qu’il existe, qu’en le considérant comme un être souverainement parfait ; et il ne serait pas 
souverainement parfait, s’il pouvait arriver quelque chose dans le monde, qui ne vînt pas entièrement de lui. » Il est 
vrai qu’il n’y a que la foi seule, qui nous enseigne ce que c’est que la grâce, par laquelle Dieu nous élève à une 
béatitude surnaturelle ; mais la seule philosophie suffit pour connaître qu’il ne saurait entrer la moindre pensée en 
l’esprit d’un homme, que Dieu ne veuille et ait voulu de toute éternité qu’elle y entrât. (…) mais Dieu est tellement 



31 

 

Ceci étant, l’homme peut être ou ne pas être à tout moment : « Or est-il que j’existe, et 

toutefois je n’ai pas la puissance de me conserver moi-même, comme je viens de prouver. »80 Si 

donc l’homme n’est pas lui-même sa cause d’être ce qu’il y a un être dont l’existence est 

indépendante en raison de sa perfection. Par conséquent, celle de l’homme est possible et, donc, 

dépendante : « donc je suis conservé par un autre.»81  

Cependant, cette preuve comporte, selon Kant, un « saut » injustifiable, car entre notre 

connaissance des phénomènes naturels dont la chaîne est infinie et l’affirmation de Dieu, il n’y a 

pas continuité mais changement de registre. Cela veut dire que le caractère indéfini de notre 

connaissance sensible ne constitue pas en soi la preuve d’une connaissance transcendantale. Ou 

connaissance de Dieu. Et, pour justifier cet argument voyons ce que Kant affirme dans un 

passage de Critique de la raison pure où il écrit :  

« Sous le concept de Dieu, on a coutume de comprendre non pas, en quelque sorte, 
simplement une nature éternelle agissant aveuglement en qualité de racine des choses, mais 
un Etre suprême qui doit être le créateur des choses par son intelligence et par sa liberté, et 
comme ce concept nous intéresse seul, on pourrait, à la rigueur, refuser au déiste toute 
croyance en Dieu et ne lui laisser que l’affirmation d’un être premier ou d’une chose 
suprême. »82 

C / Enfin, la troisième preuve est celle que Kant rebaptisera dans sa Critique de la Raison 

Pure par la « preuve ontologique » de l'existence de Dieu. Celle-ci déduit, chez Anselme comme 

chez Descartes de l’idée de Dieu, l’être infiniment parfait, la nécessité de son existence. Pour 

Descartes en effet, « l’existence de Dieu se connaît de la seule considération de sa nature. »83 

L’idée de Dieu est celle d'un être absolument parfait; il ne peut donc pas être privé de l'existence, 

sinon il lui manquerait une perfection ce qui serait contradictoire avec sa définition. En effet, s’il 

n’existait pas, il serait imparfait. En d’autres termes, l’existence de Dieu est comprise dans son 

essence. Donc Dieu existe nécessairement.  

Telle est l’âme de cette preuve. Il s’agit donc d’une preuve a priori. On peut, par conséquent 

la résumer comme l’a déjà fait Brochard comme suit « par définition l’être parfait est celui qui 

possède toutes les perfections ; or l’existence est une perfection ; donc l’être parfait existe. »84 

On peut donc la ramener schématiquement à la forme suivante : l’idée de Dieu est celle d’un être 

                                                                                                                                                                                           

la cause universelle de tout, qu’il en est en même façon la cause totale ; et ainsi rien ne peut arriver sans sa 
volonté. » 
 
80 René DESCARTES, Raisons qui prouvent l’existence de Dieu, Démonstration  de la proposition troisième 
[Méditations métaphysiques.] Paris : PUF, 1986, p. 184. 
81 René DESCARTES, Raisons qui prouvent l’existence de Dieu op cite p. 184. 
82 Emmanuel KANT, Critique de la raison pure, Paris : PUF, 1990, p 447. 
83 René DESCARTES, Réponses aux Secondes Objections, Méditations, Paris : PUF, 1986, p. 182. 
84 Victor BROCHARD, cité en note par J.-M. FATAUD, in Discours de la Méthode, Paris : Bordas, 1970, p.105. 



32 

 

absolument parfait. Or nécessairement l’être parfait existe, car comment serait-il parfait à moins 

d’existence ? Donc Dieu existe nécessairement. Cela explique l’idée que seule l’idée de parfait 

« exhibe » une essence qui implique nécessairement l’existence : car « si Dieu ne possédait pas 

l’existence, il lui manquerait une perfection, ce qui est contraire à la définition même. »85 

Kant a reproché à cette preuve de n’être qu’une preuve formelle et non une preuve réelle : 

elle prouve la nécessité de l’idée d’existence et non celle de l’existence réelle. « La théologie 

transcendantale (…) s’imagine en connaître l’existence par de simples concepts, sans le secours 

de la moindre expérience, et elle s’appelle alors l’ontologie. »86 

Chez Descartes, l’énoncé de cette preuve a une référence qui demeure: l’argument inclut une 

comparaison avec les mathématiques. En effet, à la différence de la preuve cosmologique basée 

sur le principe de la causalité, celle-ci découvre une relation rappelant celle que la géométrie met 

en lumière et qui n’implique aucune considération d’efficience. La preuve cosmologique est 

basée sur la relation de cause à effet. L’ontologie est basée sur des raisonnements essentiels, 

basées sur des propriétés géométriques de la mathématique: l’existence nécessaire est inscrite 

dans l’essence de Dieu comme l’est dans celle du triangle; par le fait que  « ses trois angles sont 

égaux à deux droits  ».87 Plus rigoureusement, Dieu possède par définition toutes les perfections, 

or l’existence en est une perfection. Donc Dieu existe. Voilà le cœur de son argument 

ontologique, qui remonte à Saint-Anselme, Descartes le transforme en propriété géométrique de  

la mathématique : 

« Je voyais bien que, supposant un triangle, il fallait que ses trois angles fussent égaux  à 
deux droits, mais je ne voyais rien pour cela qui m’assurât qu’il eût au monde aucun 
triangle ; au lieu que, revenant à examiner l’idée que j’avais  d’un Être  parfait, je trouvais 
que l’existence y était comprise en même façon qu’il est compris en celle d’un triangle que 
ses trois angles sont égaux à deux droits, ou en celle d’une sphère que toutes ses parties sont 
également distantes de son centre. […]Par conséquent, il est pour le moins aussi certain que 
Dieu qui est cet être parfait, est ou existe, qu’aucune démonstration de géométrie le saurait 
être. »88 
 

Cette preuve semble être la plus forte des trois, puisqu'elle conduit à une contradiction 

logique interne si l'on pose la non-existence de Dieu. Par conséquent, Dieu existe à tout moment 

que nous l’avons pensé. De la même façon, à chaque fois que nous parlons d’un triangle, 

nécessairement la somme de ses angles est égale à deux angles droits sans dépendre de l’état de 

mon esprit. Voilà ce que dit Descartes à ce propos : 

                                                           
85 F. ALQUIE, Descartes, l’homme et l’œuvre. 1956 [Version numérique publiée par le site  Philosophie], p. 94. 
86 Emmanuel KANT, Critique de la raison pure, Paris : PUF, 1990 p 447. 
87 René DESCARTES, Discours de la méthode. Paris : Bordas, 1970,  p. 107. 
88 René DESCARTES, Discours de la méthode. Paris : Bordas, 1970 pp.107-108. 



33 

 

« Lorsque j’imagine un triangle, encore qu’il n y ait peut-être en aucun lieu du monde hors 
de ma pensée  une telle figure, et qu’il y en ait jamais en […] laquelle est immuable et 
éternelle, que je n’ai point inventée, et qui ne dépend en aucune façon de mon esprit. »89 
 

A partir de ce texte, nous pouvons dégager l’idée qu’à chaque fois que nous pensons aux 

propriétés mathématiques, elles s’imposent déjà d’elles-mêmes à notre esprit. Evidemment nous 

avons le libre choix de les penser ou de ne les pas penser comme le dit Descartes, mais quand 

nous les avons  pensées, nous ne pouvons plus modifier leurs natures  à notre guise : « Bien qu’il 

soit en ma liberté de les penser ou de ne pas penser, mais qui ont leurs vraies et immuables 

natures. »90 

Pareillement dans la preuve ontologique, « nier Dieu, c’est prétendre que l’être infini  n’est 

pas infini, qu’à l’être qui a toutes les perfections il en manque une. »91 

Il est vrai que, chez Spinoza comme chez Descartes, la démarche est la même : il faut une 

annonce de sa nature et de ses propriétés. Dieu est « absolument infini. » Ce qui s’explique par 

sa notion de « substance unique » se définissant en une infinité d’attributs mais dont chacun 

exprime une essence éternelle et infinie. Chez Spinoza donc, Dieu existe nécessairement par le 

fait qu’il est éternel et que « rien sans Dieu ne peut ni être ni être conçu comme existant. »92 

 Le problème reste au niveau de ses propriétés. Pour Spinoza, Dieu n’est pas le maître, celui 

qui se contente de créer l’univers pour le regarder. Il rejette un Dieu personnel et transcendant le 

monde ; il identifie Dieu à la Nature, achevant ainsi la philosophie stoïcienne, et considère que le 

salut de l'homme consiste à se saisir clairement dans sa relation à cette Nature divine. C’est le 

panthéisme dont Descartes n’ose pas s’en mêler. En effet, « la substance que nous entendons 

être souverainement parfaite, et dans laquelle nous ne concevons rien qui enferme quelque 

défaut, ou limitation de perfection s’appelle Dieu.»93 Et un peu plus loin, ce philosophe nous dit 

encore « or l’existence nécessaire est contenue dans la nature ou dans le concept de 

Dieu. »94Descartes remplace subrepticement la notion de réalité ou existence par la notion de 

« perfection » ou de degré éminent d’être. Ce passage témoigne cet argument : 

 « J’ai tiré la preuve de l’existence de Dieu de l’idée que je trouve en moi d’un être 
souverainement parfait, qui est la notion ordinaire que l’on en a. Et il et vrai que la simple 
considération d’un tel Etre nous conduit si aisément à la connaissance de son existence, que 
c’est presque la même chose de concevoir Dieu, et de concevoir qu’il existe ; mais cela 

                                                           
89 René DESCARTES, Méditation V. Paris, Librairie Larousse, 1973, p. 73. 
90 René DESCARTES, Méditation V. Paris Librairie Larousse, 1973, p. 73. 
91 F. ALQUIE, Descartes, l’homme et l’œuvre. 1956 [Version numérique publiée par le site Philosophie], p. 96. 
92 Baruch SPINOZA, L’éthique, Paris : Gallimard, 1954, p34. 
93 René DESCARTES, Réponses aux secondes objections, Méditations, Paris : PUF, 1956, p. 178.  
94 René DESCARTES, Réponses aux secondes objections, Méditations, Paris : PUF, 1956, p.182. 



34 

 

n’empêche pas que cette proposition : Dieu existe, et que l’un ne puisse servir de moyen ou 
d’antécédent pour prouver l’autre. »95  

Ce qui revient à dire qu’il est difficile voire impossible de séparer existence et Dieu. Mais de 

la même manière, on ne peut pas poser un triangle quelconque dont la somme de ses trois angles 

n’équivaut pas à deux angles droits. 

Cependant, si le cartésianisme se flatte d’établir des preuves de l’existence de Dieu par la 

lumière de raison, il reste à dire que rien en philosophie ne peut être objet d’indifférence à 

l’égard d’autres penseurs. En effet, le raisonnement cartésien en est que, le cogito est abstrait, 

donc imparfait. Mais ce « cogito » suppose une perfection, donc un concret, Dieu.  

« Je n’aurai aucun argument qui me puisse convaincre et rendre certain de l’existence 
d’aucune autre chose que de même ; car je les ai tous soigneusement recherchés et je n’en ai 
pu trouver aucun autre jusqu’à présent. »96 

C’est pour quoi ajoute Ferdinand ALQUIE : 

« La philosophie de Descartes se présente comme un ordre de raison et comme un itinéraire 
spirituel. Négliger l’un de ces aspects serait mutiler Descartes, réduire les vérités 
irremplaçables qu’il nous enseigne. »97 

Mais pour certains, l'existence ainsi « démontrée » est une existence dans la pensée, et non 

une existence réelle. Pour Kant l’existence n’est pas un prédicat assimilable aux autres. En aucun 

cas l’existence ne peut être déduite du concept d’une chose. « L’existence est l’absolue position 

d’une chose qui comme telle est irréductible à la pensée conceptuelle. » Kant a voulu ajouter à 

ces « faibles preuves » une preuve pleinement variable : celle qui est fondée sur l’existence en 

nous du sentiment moral du devoir. A ses yeux, le sentiment moral en nous désigne la seule 

preuve de l’existence de Dieu. « Le Dieu dont il parle est le Dieu moral » L’obligation morale 

est une preuve d’une intervention surnaturelle en nous ; elle représente la voix de Dieu : nous 

devons donc en affirmer l’existence, quoique nous ne puissions rien dire de sa nature. Voilà ce 

qu’il affirme : « On arrive à rien, au moyen de la méthode transcendantale, par rapport à la 

théologie d’une raison simplement spéculative. »98  

Cependant n’ayant pas vu Kant, Descartes écrivait à Mersenne, le 15 avril 1630, 

« J’estime que tous ceux à qui Dieu a donné l’usage de la raison sont obligés de l’employer 
principalement pour tâcher à le connaître et à se connaître eux-mêmes. »99 

                                                           
95 Descartes à Mersenne, juillet 1641, cité par Henri Gouhier in La pensée métaphysique de Descartes, Paris : J. 
Vrin 1978, p 161. 
96 René DESCARTES, Méditation III, Paris : Librairie Larousse, 1973, p. 53. 
97 Ferdinand ALQUIE, Descartes, l’homme et l’œuvre, p 10. 
98 Emmanuel KANT, Critique de la Raison pure, Paris : PUF, 1990, p. 450. 
99 René DESCARTES, cité par Émile BRÉHIER, in Histoire de la philosophie t  II. La philosophie moderne, p. 55. 



35 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DEUXIEME PARIE 

PLAN DETAILLE DE LA FUTURE THESE 



36 

 

INTRODUCTION GENERALE 

PREMIERE PARIE : CHEMINEMENT DE LA PHILOSOPHIE CART ESIENNE. 

Introduction à la première partie. 

CHAPITRE I : GENESE DE LA PHILOSOPHIE CARTESIENNE. 

I.1.1. La philosophie scolastique 

I.1.2. Le « livre du monde. » 

I.1.3. L’essor des sciences. 

CHAPITRE II : DE LA TABLE RASE  A L’USAGE DU « BON SENS »  

I.2.1. La déception élément de critique à la « philosophie de l’Ecole »  

I.2.2. Les mathématiques : certitude de l’évidence à la raison. 

 I.2.3. La fiction cartésienne du Malin génie.  

CHAPITRE III : LES FONDEMENTS DE LA METAPHYSIQUE. 

 I.3.1. Du doute méthodique à l’intuition du « je pense ». 

I.3.2. De la nature de l’âme  

I.3.3. De l’analyse de la conscience à la finitude ontologique du cogito. 

Conclusion à la première partie. 

DEUXIEME PARTIE : L’EXISTENCE DU « JE PENSE » A LA CERTITUDE DE 

L’EXISTENCE  DIVINE. 

Introduction à la deuxième partie. 

CHAPITRE I : ORIGINE ET GENEALOGIE CARTESIENNE DES IDEES 

II.1.1. La réalité objective et réalité effective. 

II.1.2. Le procès de la connaissance imaginaire. 

II.1.3. La trilogie cartésienne des idées. 

CHAPITRE II : LA DEMONSTRATION DE L’EXISTENCE DE DI EU. 

II.2.1. Du procès de la cause aux effets. 

II.2.2. De l’existence du « moi » à la théorie cartésienne de la création continuée. 

II.2.3. La preuve ontologique : identité essentielle et existentielle. 

CHAPITRE III : LA VERACITE DIVINE.  

II.3.1. Dieu, créateur des vérités éternelles. 

II.3.2. De l’entendement fini à la volonté infinie.  

II.3.3. De la perfection de la volonté à la liberté infinie.  

Conclusion à la deuxième partie. 



37 

 

TROISIEME PARTIE : SUBSTANCE DIVINE, PRINCIPE DE LA  CONNAISSANCE ET 

DE L’EXISTENCE 

Introduction à la troisième partie. 

 CHAPITRE I: DE L’EVIDENCE, DE LA VERACITE ET DE L’ ERREUR. 

III.1.1. La vérité. 

III.1.2. Dieu : le souverain bien. 

III.1.3. Le « moi » entre Dieu et le Néant. 

CHAPITRE II : LA DOCTRINE CARTESIENNE DE LA LIBERTE  

II.2.1. La réflexion morale de pensée cartésienne.  

II.2.2. Le mouvement des esprits. 

II.2.3 Les six passions primitives 

CHAPITRE III : LIMITES DE LA MEPHYSIQUE CARTESIENNE . 

III.3.1. J. Locke et la critique des idées innées. 

III.3.2. Kant et la critique de la preuve ontologique et cosmologique 

III.3.3. Gassendi et la crique de la perfection 

Conclusion à la troisième partie. 

CONCLUSION GENERALE. 



38 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TROISIEME PARTIE 

ANALYSE DES CONCEPTS FONDAMENTAUX DE L’AUTEUR 

 ET 

 BIBLIOGRAPHIE EN PARTIE COMMENTEE 



39 

 

A/ ANALYSE DES CONCEPTS FONDAMENTAUX DE L’AUTEUR. 

Ame : principe de vie, siège des pensées et des sentiments. Cette âme ou esprit raisonnable est 

dans l’homme « une substance dont toute l’essence ou la nature n’est que de penser. » 

Cause : force qui produit un effet, principe premier qui est à l’origine d’une chose ou d’un être. 

Descartes écrit : « la lumière naturelle nous dicte qu’il n y a aucune chose de laquelle il ne soit 

loisible de demander pourquoi elle existe, ou dont on ne puisse rechercher la cause efficiente. » 

Certitude : traditionnellement, la certitude indique la possession par l’esprit d’une vérité qui 

exclut tout doute. Ainsi la certitude touche t-elle les vérités scientifiques, mais aussi les vérités 

révélées, de par la subjectivité. 

Clarté : la clarté forme avec la distinction les marques du vrai. 

Cogito : le cogito ne s’utilise que sauf en usages philosophiques. Le cogito est une expression 

moderne et non cartésienne, il désigne la pensée. Chez Descartes, le cogito (je pense) désigne la 

première certitude accessible dans  les conditions du doute hyperbolique, l’existence de la chose 

qui pense au moment où elle pense. 

Dieu : entité surnaturelle représentée d’abord par la religion de l’Etre suprême, faisant l’objet 

d’un culte. L’idée d’un Dieu unique créateur du monde. Descartes entend de Dieu « une 

substance infinie, éternelle, immuable, indépendante, toute connaissante, toute puissante et par 

laquelle moi-même, et toutes les autres choses ont été créées et produites. » 

Distinction : la distinction désigne le fait d’être distinct. La théorie des distinctions est un 

élément essentiel de la métaphysique scolastique : il s’agit de savoir comment deux choses 

peuvent différer entre elles. Descartes hérite du lexique scolastique, mais lui donne une 

signification nouvelle, en reconnaissant trois sortes de distinctions, à savoir : la distinction réelle 

entre deux substance ; la distinction modale entre une substance et l’un de ses modes, ou entre 

deux modes de la même substance et enfin, la distinction de raison qui se fait par la pensée. Cette 

dernière est aussi appelée distinction formelle. 

Doute : procédé issu du scepticisme antique, le doute est un état d’incertitude de l’esprit qui, 

suspendant son jugement, refuse d’affirmer ou de nier un fait ou une idée. Contrairement au 

doute sceptique, le doute cartésien est le préambule nécessaire pour parvenir à la certitude. 

Descartes fait ainsi du doute un outil discriminatoire permettant de faire surgir une vérité 

« certaine et indubitable ». 

Effet : phénomène résultant d’une cause efficiente et produit par elle. Descartes pose Dieu 

comme cause première aux créatures qui en sont les effets. 



40 

 

Entendement : faculté de comprendre. Chez Descartes l’entendement désigne le pouvoir de 

connaître formant avec la volonté, les deux modes de la pensée. 

Idée : terme fortement marqué par la tradition platonicienne, Descartes est le premier auteur à 

avoir appelé « idées » tout ce sur quoi s’effectue à titre immédiat le travail de l’esprit. Penser à 

une chose, c’est avoir l’idée de cette chose. 

Infini : qui n’a pas de limites, de bornes. Dans la Troisième Méditation et dans plusieurs autres 

textes, l’infini apparaît comme premier « nom » cartésien de Dieu, « substance infinie, éternelle, 

immuable… ». 

Perfection : caractère de ce qui est parfait, complet, achevé. 

Principe : commencement, point de départ. Le principe, comme proposition première, se 

distingue, chez Descartes, du fondement (principe de justification et d’explication). Exemple, le 

principe de la philosophie chez lui est le « je pense donc je suis » (le cogito) mais son fondement  

est la « véracité divine ». 

Raison : on entend par raison, dans l’homme la faculté ou la puissance de distinguer le vrai du 

faux. Pour Descartes, l’homme est doué de raison du fait qu’il possède dans son esprit 

certaines « semences de vérités » concernant ce qu’il faut faire ou ce qu’il faut croire. 

Substance : dans la première partie des Principe de la philosophie, article 51, Descartes définit 

et affirme : « lorsque nous concevons la substance, nous concevons seulement une chose qui 

existe en telle façon qu’elle n’a besoin que de soi même pour exister. » dans ce cas, Dieu est « la 

substance incréée qui pense et qui est indépendante » il est le seul être qui répond en toute 

rigueur à la définition fournie. 

Véracité divine : attribut de Dieu qui garantit que les idées claires et distinctes sont vraies. 

Vérité : la vérité désigne logiquement le caractère de ce qui est vrai en tant qu’il exprime 

l’accord de la pensée avec elle-même. 

Volonté : au sens courant du terme, la volonté désigne une qualité du caractère, consistant dans 

l’énergie de la tendance dominante et fixée, avec fermeté dans la décision. Elle est analysée chez 

Descartes sur le plan métaphysique comme faculté infinie par laquelle l’homme est à la 

ressemblance de Dieu. 

Nécessaire : au sens général, il est nécessaire ce qui ne peut pas ne pas être, qui ne peut être 

autrement. Au sens métaphysique, il s’applique selon le rationalisme, à l’ordre et à 

l’enchaînement des causes et des effets dans le monde ou à Dieu, en tant qu’il ne dépend pour 

exister d’aucune autre cause ou condition.   



41 

 

 B /BIBLIOGRAPHIE EN PARTIE COMMENTEE. 

Dans cette étude, nous commentons d’une part, certains des ouvrages majeurs de Descartes 

qui ont justement rapport avec notre projet de thèse dont, à titre de rappel, il se centre sur « La 

perfection, considérée comme fondement philosophique de l’existence nécessaire de Dieu, à 

travers le système de la pensée de Descartes. » D’ailleurs, les Méditations métaphysiques et le 

Discours de la méthode font un corps uni quant aux arguments cartésiens de l’existence de Dieu. 

Et de l’autre, nous allons commenter certains ouvrages de certains de ses célèbres 

commentateurs. Il s’agit de Ferdinand Alquié et d’Henri Gouhier. Tous parlent du projet 

cartésien de la métaphysique. Enfin, nous commentons un ouvrage du matérialiste, Pierre 

Gassendi, « principal ennemi de la métaphysique de Descartes »100. Il y proteste ouvertement 

son intention d’avoir voulu combattre les doctrines cartésiennes des Idées innées, de la certitude, 

et de la double vérité : l’existence de Dieu et l’immortalité de l’âme. 

B.1 /Ouvrages de Descartes 

B.1.1. Méditations Métaphysiques : publiées par Descartes en latin en 1641 sous le titre de 

« Médiationes de Prima Phiosophia, in quibus Dei existentia et animae humanae immortalitas 

demonstratur. » Ce titre original se traduit en français (Méditation sur la philosophie première, 

dans lesquelles sont démontrées l’existence de Dieu et l’immortalité de l’âme). Une version 

française, rédigée par Louis Charles d’Albert de Luynes sous la supervision de Descartes paraît 

en 1647. Cet ouvrage a été écrit en partie comme une critique de la philosophie première qui 

était enseignée dans les Universités, mais aussi pour en proposer une nouvelle à la place. 

L’ouvrage est composé de six textes présentant chacun une « méditation » qui exige une 

lecture profonde accompagnée d’une longue réflexion. Dans cet ouvrage, Descartes, comme ses 

prédécesseurs, s’interroge sur la nature de l’âme et sur son immortalité, il propose des nouvelles 

démonstrations de l’existence de Dieu.  

En effet, il se donne comme objet, la détermination des fondements sur lesquelles doit 

reposer l’édifice de nos connaissances. Ces fondements ou principes sont les vérités ultimes, 

elles ne doivent pas être connues par inférence. Et pour ce faire, Descartes disait dans sa célèbre 

Lettre adressée aux Doyens et Docteurs de la Sacrée Faculté de théologie de Paris101. 

                                                           
100 Marc SORIANO, in Méditations métaphysiques, (Notice), Paris : Librairie Larousse, 1973, p. 13.  
101 Cf. Méditations métaphysiques, Larousse, 1973, p. 17. « La raison qui me porte à vous présenter cet ouvrage est 
si juste, et quand vous en connaîtrez le dessein, je m’assure que vous en aurez aussi une si juste de le prendre en 
votre protection, que je pense ne pouvoir mieux faire, pour vous le rendre en quelque sorte recommandable, que de 
vous dire en peu de mots ce que je m’y suis proposé. J’ai toujours estimé que les deux questions de Dieu et de l’âme 



42 

 

Descartes est ainsi conduit à mettre ses croyances à l’épreuve du doute jusqu’à ce que sa 

quête de certitude absolue aboutisse. Le sujet pensant qui emprunte le chemin du doute est 

amené à découvrir en lui-même, par ses propres forces, le fondement de toute vérité. Dans ce 

contexte, la première étape des Méditations peut être considérée comme la « Table rase » par 

laquelle Descartes rejette tout ce qui est douteux. Il constate en effet que, beaucoup de ses 

certitudes lui viennent de l’enfance. Or, l’enfance est un âge où la raison est mal formée et 

enroulée des préjugés. Il pose ainsi en faveur du doute trois arguments : argument des sens 

trompeurs car selon lui, « les sens nous trompent quelquefois » nous ne pouvons donc jamais être 

sûrs du moment où ils trompent et du moment où ils nous sont fiables ; argument du rêve, en 

effet, lorsque nous rêvons les choses nous paraissent aussi réelles que lorsque nous sommes 

éveillés. Il est donc possible que quelque chose qui nous paraisse réelle soit une illusion et enfin, 

l’argument du malin génie. Pour Descartes, il n’est pas inconcevable que nos certitudes les plus 

établies soient un mauvais tour joué par un être tout puissant qui aurait décidé de nous tromper.  

Cependant, si Descartes pose toutes ces possibilités d’erreur ce qu’il veut établir la 

certitude de notre connaissance et non pas d’inscrire le doute dans son mode de vie. C’est la 

raison pour laquelle, la deuxième Méditation n’a pour but que de sortir du doute. En effet, nous 

pouvons nous tromper sur toutes les choses auxquelles nous pensons, nous pouvons être en 

dormi en croyant être éveillés, nous pouvons être trompés par un malin génie…Mais dans 

chacune de ces possibilités, il y a une chose qui demeure impossible : ce que nous, qui sommes 

trompés sur toutes ces choses n’existons pas. Nous nous trouvons donc avec une première 

certitude. C’est le sens de son affirmation, « je pense, donc je suis. »  

Etant sûr de son existence, Descartes se met à chercher ce qui rend sa connaissance de soi 

certaine. A ses yeux ce qui permet la certitude de son existence, c’est le fait d’en avoir une idée 

claire et distincte. On peut donc dire qu’avec Descartes si nous avons une idée claire et distincte 

d’une chose, elle est sûre. Cependant, une idée ne peut être claire et distincte qu’au moment où 

nous la pensons. Il parvient donc en analysant les pensées à distinguer trois types de pensées : les 

idées, les volontés et les jugements. Mais à ses yeux, les volontés et les jugements sont des actes. 

De ce fait, le « malin génie » peut les fausser.  

                                                                                                                                                                                           

étaient les principales de celles qui doivent plutôt être démontrées par les raisons de la philosophie et de la 
théologie ; car, bien qu’il nous suffise, à nous autres qui sommes fidèles, de croire par la foi qu’il y a un Dieu, et que 
l’âme humaine ne meurt point avec le corps, certainement il ne semble pas possible de pouvoir jamais persuader aux 
infidèles aucune religion, ni quasi même aucune vertu morale, si premièrement on ne leur prouve ces deux choses 
par raison naturelle. » 



43 

 

« Entre mes pensées, quelques unes sont comme les images des choses, et c’est à celles-là 
seules que convient proprement le nom d’idées ; (…) mais j’ajoute aussi quelque autre chose 
par cette action à l’idée que j’ai de cette chose là ; et de ce genre de pensées, les unes sont 
appelées volontés ou affections, et les autres jugements. »102  

Mais quant aux idées, elles ne sont que des représentations. Descartes les distingue 

également en trois : idées innées, idées adventices, c’est-à-dire venant du dehors ou de 

l’extérieur et des idées factices « créées par moi-même.» il s’agit donc de trouver une forme 

claire et distincte pour s’assurer de l’existence de Dieu. Pour Descartes, cette forme c’est 

l’infinie perfection, c’est Dieu. En effet, Descartes se demande : 

« Comment serait-il possible que je pusse connaître que je doute et que je désire c’est-à-dire 
qu’il me manque quelque chose et que je ne suis pas tout parfait si je n’avais en moi aucune 
idée d’un être plus parfait  que le mien, par la connaissance duquel je connaîtrais les défauts 
de ma nature ? »103 

Aux yeux de Descartes, l’idée de Dieu nous dépasse, il faut qu’elle ait plus de réalité 

objective supérieure à la réalité formelle. La perfection, Dieu, dépasse par conséquent notre 

condition d’être qui est de l’être fini. C’est pour cette raison que Descartes ajoute : 

 « J’avoue avec les théologiens, que Dieu ne peut être compris par l’esprit humain, et même 
qu’il ne peut être distinctement connu par ceux qui tâchent de l’embrasser tout entier et tout 
à la fois par la pensée, et qui regardent comme de loin :auquel sens saint Thomas a dit, au 
lieu ci-devant cité, que la connaissance de Dieu est en nous sous une espèce de confusion 
seulement, et comme sous une image obscure .»104 

Par ailleurs, ayant prouvé hors de tout doute que Dieu existe, l’auteur entame une quatrième 

méditation dans l’optique de décerner l’origine des erreurs. Or il tient comme indubitable la 

bonté de Dieu. Il se demande pourquoi aurait-il conçu l’homme de telle façon qu’il se trompe. Il 

rejette par là, la possibilité qu’il y ait quelque chose en Dieu qui soit imparfait tout en admettant 

qu’il soit sujet à quelques « manquements » dans la connaissance. Il voit par là dans l’amplitude 

de la volonté humaine, la source même des erreurs. En effet, la volonté humaine se heurte 

inévitablement à notre entendement limité. Notre volonté nous permet d’affirmer toute chose qui 

est vraie, mais aussi d’affirmer tout ce qui est faux. De ce fait, notre imagination, telle que son 

nom l’indique, a la capacité de concevoir l’imaginaire, l’irréel et ainsi passe outre les limites 

finies de l’entendement. A partir de ce moment, il est de l’avis de Descartes que l’on doit 

s’abstenir de tout jugement, c’est-à-dire de tout exercice de la volonté, puisqu’il n y a aucune 

raison qui puisse persuader d’affirmer plutôt que de nier. Voilà donc pour Descartes un bon 

usage du « Libre arbitre ».  

                                                           
102 René DESCARTES, Méditation III, Paris : Librairie Larousse, 1973, p. 48. 
103 René DESCARTES, Méditation III, Paris : Librairie Larousse, 1973, p. 56. 
104 René DESCARTES, Réponses à la Première Objection, Méditations, Paris, PUF, 1986, p. 146. 



44 

 

En définitive, Descartes réitère sa croyance que Dieu est bon puisqu’il a fait de l’homme un 

libre arbitre de la connaissance. Il est possible pour l’homme d’affirmer tout ce qui est vrai et 

d’infirmer par opposition ce qui est faux. Nous sommes désormais parés pour avoir des 

connaissances indubitables. Le fait qu’une idée est claire et distincte, nous possédons un critère 

de vérité. C’est de ce critère que ce philosophe et mathématicien s’assure de la fiabilité et de la 

permanence du vrai. Cette vérité est que, Dieu existe et il est vérace. 

En outre, Descartes pose une nouvelle preuve de l’existence de Dieu dans la cinquième 

Méditation. Il s’agit de la « preuve ontologique » celle ci démontre que Dieu existe selon une 

perspective scientifique. L’originalité de cette preuve revient par la définition selon laquelle, 

Dieu a toutes les perfections. Or, l’une de ces perfections est l’existence. Il s’ensuit par là que 

Dieu existe nécessairement.  

Après avoir démontré l’existence de Dieu, Descartes finit par démontrer la distinction de 

l’âme et du corps humains. A ses yeux, puisque Dieu est vérace, il garantit que les choses claires 

et distinctes dans l’esprit sont vraies. Il garantit également que les sensations qui s’imposent 

fortement à lui sont vraies. Il y a donc deux formes de vérités : celle de l’esprit et celle du corps. 

Il convient néanmoins de ne pas les mélanger. En effet, pour lui, les vérités du corps sont 

obscures et confuses.  

B.1.2. Discours de la méthode pour bien conduire sa raison et chercher la vérité 

dans les sciences. 1637. 

Publié par Descartes en français, cet ouvrage se présente d’abord comme une véritable 

autobiographie intellectuelle, dans laquelle Descartes, veut intéresser tous les « bon esprits » à la 

philosophie.  

En contradiction avec le dogme aristotélicien qui prévaut alors, Descartes expose les 

principes de sa philosophie. Descartes les distingue de « la philosophie de l’Ecole » qualifié par 

lui de « spéculative ». Rien n’est surprenant, cette philosophie de l’Ecole est à la fois celle qui lui 

a enseigné, et celle qu’il combat. A ses yeux, au lieu de cette philosophie spéculative, on peut 

trouver une autre qui permettra à l’homme de se rendre « maître et possesseur de la nature. »105  

                                                           
105Cf. Discours de la méthode, Bordas, 1970, p 146. « Il est possible dit-il de parvenir à des connaissances qui soient 
fort utiles à la vie, et qui, au lieu de cette philosophie spéculative qu’on enseigne dans les écoles, on peut trouver une 
pratique, par laquelle connaissant la force et les actions du feu, de l’eau, de l’air, des astres, des cieux et de tous les 
autres corps qui nous environnent (…) auxquels ils sont propres et ainsi nous rendre maître et possesseur de la 
nature. » 



45 

 

Dans cet ouvrage, Descartes commence par une formule ou un acte de foi en l’esprit 

humain : « Le bon sens est la chose du monde la mieux partagée. » ce bon sens, est synonyme de 

la raison, la lumière naturelle qui nous permet de distinguer le vrai du faux.  Ainsi entendu, le 

bon sens est immanent à tout homme, égal en chacun au niveau de l’essence. Si chacun porte en 

soi la forme entière de l’humaine condition. C’est-à-dire qu’au moment où une personne est bien 

portante au-dessous des différents accidents qui singularisent les hommes, son statut 

métaphysique de la pensée, de la raison lui permet de bien juger. Mais il faut encore que la 

raison, pour porter ses fruits soit conduite avec méthode. C’est la raison pour laquelle dans la 

deuxième partie du Discours de la méthode, Descartes s’inspire de la démonstration 

mathématique qui énonce les quatre règles de la méthode : il s’agit de l’évidence, de l’analyse, 

de la synthèse et de l’énumération.  

Par ailleurs, aux yeux de Descartes, avant d’accéder à la vérité, il faut bien vivre. D’où la 

nécessité, avant d’établir la morale définitive qui doit prolonger la méthode scientifique de fixer 

les maximes, maximes inspirées largement de la considération stoïcienne : les maximes d’une 

morale provisoire. Cette morale provisoire est une sorte de viatique, une provision de voyage que 

l’on emporte avec soi sur le chemin de l’exploration philosophique. En effet, « l’homme n’est 

pas esprit pur et la vie n’est pas sur le même plan que la méditation »106 

Descartes présente en quelques pages le projet de toute sa métaphysique. Et, pour en 

dégager le rythme, nous allons en marquer les étapes principales107 

Nous tenons à souligner que, de cette démonstration remarquablement célèbre, le cogito 

fait évidemment le centre. En effet, tout découle des initiatives et des expériences du « je 

pense ». Mais de plus encore, il faut bien comprendre que le sujet cartésien est un sujet logique, 

c’est-à-dire la pensée en tant qu’organisatrice de la connaissance et organe du savoir. Ce cogito 

est à la première personne : il n’est ni la pensée impersonnelle de « on pense », ni la le sujet 

                                                           
106 L. MEYNARD, Expliquez-moi, Descartes, commentaire du Discours de la méthode, Paris : Foucher, 1958, p. 66. 
107

 1°) le doute méthodique constitue la première étape de la métaphysique cartésienne. Il est prélude indispensable 
à toute recherche de la certitude ; 2°) la découverte du cogito marque la deuxième étape principale. Ce cogito brise 
le doute et révèle au sujet sa propre existence et la plénitude de l’être dont il participe ; 3°) la nature du sujet qui 
s’aperçoit de la spiritualité de son essence et qui se distingue radicalement de la substance matérielle ou corporelle 
constitue la troisième étape ; 4°) la quatrième étape de la métaphysique cartésienne nous livre les critères de la vérité 
dont la certitude du cogito est le modèle et qui renvoie bien sûr à la première règle de la méthode ; 5°) en cinquième 
étape de cette métaphysique, Descartes remonte à l’existence de Dieu dont les preuves surgissent d’une réflexion sur 
l’idée de parfait ou de l’infini inscrite dans notre esprit ; 6°) Sixièmement, de la vérité qui est dans la validité 
permanente des idées claires et distinctes ; 7°) enfin, la réalité du monde extérieur constitue la septième étape dont la 
critique de la connaissance avait conduit à douter. 
 



46 

 

transcendantal de Kant ou des phénoménologues. C’est plutôt le moi pensant, le sujet 

psychologique conscient de sa propre existence. Plus précisément, le sujet cartésien est la 

personnalité réalisant sa présence à elle-même et qui peu se poser dans un acte d’auto-

affirmation où s’exprime sa liberté constitutive. 

Cependant, la chose qui pense n’a pas une existence purement phénoménale. En effet, le 

cogito est un sujet ontologique un être existant d’une réalité substantielle, une chose qui pense, 

qui connaît, et ne se réduit pas à la connaissance qu’elle a d’elle-même. Cela s’explique que pour 

penser, il faut être.  

Toutes les vérités métaphysiques sont impliquées dans le « je pense », c’est-à-dire dans 

l’homme conscient. 

Cet ouvrage contient les principes de la physique et notamment de la conception mécaniste 

du monde corporel. C’est pourquoi l’auteur finit par insister sur la nécessité du progrès 

scientifique surtout la médecine. 

B 2 / Ouvrages sur Descartes. 

B.2.1. Ferdinand ALQUIE  : Descartes, l’homme et l’œuvre. Corrigé, édité en version 

numérique et publié par le site : Philosophie, en 1956. 155 pages. Pierre. Hidalgo @ ac-

grenoble.fr.  

Ferdinand ALQUIE, 1906-1985, philosophe français dont les travaux sur l’histoire de la 

philosophie ont servi de base à une œuvre originale consacrée essentiellement aux concepts de 

temps et de conscience. Sa thèse : la Découverte métaphysique de l’homme chez Descartes, en 

1950 lui donne accès à l’enseignement supérieur : il est nommé professeur à l’université de 

Montpellier, puis à la Sorbonne 1952-1976. En 1975, il est reçu à l’Académie des sciences 

morales et politiques. 

Dès la première page de l’introduction sur Descartes, l’homme et l’œuvre, Ferdinand Alquié 

nous présente l’ordre cartésien. Selon lui, un des préceptes essentiels de la logique cartésienne 

est de « conduire » ses pensées par « ordre ». Or nous savons que l’ordre cartésien se trouve 

semblable dans le Discours de la méthode, dans les Méditations métaphysiques et dans les 

Principes :  

« Je doute, je sais que je doute et par conséquent que je pense et suis, je sais que Dieu est, et 
qu’il ne peut être trompeur, je puis donc fonder une science du monde sur les idées claires et 



47 

 

tirer enfin de cette science les applications techniques qui nous rendront maître la 
nature. »108 

Dans le système cartésien, la métaphysique précède et fonde la physique. Mais pour Alquié, 

« cette métaphysique succède la physique dans le temps, et ne se constitue qu’en réaction contre 

elle. »En effet, la métaphysique découvre, par opposition à la finitude ontologique des objets 

composant l’univers, l’infini qui, à chaque instant fait être ces objets, et, par opposition à 

l’homme technicien soumis aux lois du monde sur lequel il agit, le Dieu créateur de ces lois. 

C’est dans ce sens que pour Alquié : « la métaphysique cartésienne est d’abord négatrice »109  

Elle est négatrice dans la mesure où la méditation première met en question les essences 

mathématiques elles-mêmes, et la Seconde méditation découvre le « je pense », c’est-à-dire 

l’homme comme l’être de cette mise en question. Pour parler de Descartes, l’auteur nous 

présente sa biographie, l’évolution de ses études.  Il parle de ses années du Collège, ses premiers 

écrits, son rêve d’une science universelle, l’idée de la méthode, des vérités mathématiques, du 

monde et de l’homme. Selon Alquié « Descartes fut, à la Flèche, l’objet d’attentions 

particulières et n’eut qu’à se louer de ses maîtres ; aussi ne condamne-t-il jamais leurs talent, 

leur dévouement ou leur méthode. »110 Ce qui, en revanche le satisfait peu, c’est la philosophie. 

Elle se présente d’une part pour l’essentiel, comme un corps des doctrines  qui ont été 

constituées au XIII  e siècle par la combinaison d’éléments empruntés à Aristote et d’éléments 

issus de la spéculation sur les textes sacrés. Cette philosophie est d’autre part, de façon exclusive 

« l’œuvre d’homme d’Eglise »111 et « d’enseignant soucieux de défendre les vérités révélées. »  

L’auteur parle d’une  manière synthétique l’œuvre scientifique de Descartes : découverte de 

la géométrie analytique mise au point en 1631 : « la géométrie analytique est, à n’en pas douter, 

un des fruits de la préoccupation majeure de Descartes. »112 

Voulant traiter mathématiquement tous les problèmes physiques, Descartes bannit les 

notions médiévales de forme, d’âme, de vie, d’acte, de puissance, de qualités sensibles, tout ce 

qui, par conséquent, dans la science aristotélicienne, définissait le domaine physique comme 

spécifique et le rendait irréductible au domaine mathématique. C’est la raison pour laquelle 

Alquié écrit:  

                                                           
108 Ferdinand ALQUIE, Descartes, l’homme et l’œuvre, version numérique, 1956,  p. 3. 
109 Ferdinand ALQUIE, Descartes, l’homme et l’œuvre, version numérique, 1956, p. 5. 
110 Ferdinand ALQUIE, Descartes, l’homme et l’œuvre, version numérique, 1956, p. 6. 
111 J.-M. FATAUD, Discours de la méthode, Préliminaires : l’horizon de la réflexion de Descartes, Paris : Bordas, 
1973, p 4. 
112 Ferdinand ALQUIE, Descartes, l’homme et l’œuvre, version numérique, 1956, p. 33. 



48 

 

« Descartes réduit l’essence du monde à celle d’un espace homogène, offert à une science 
proprement géométrique, et, de toutes les espèces de mouvements que distinguait Aristote, il 
ne retient que le mouvement spatial définit par le pur et simple changement de lieu. »113 
 

Ainsi, une fois encore le mécanisme cartésien appelle la métaphysique. Ce mécanisme 

demande à être fondé en vérité. Il demande également à être situé en réalité, selon l’être. C’est 

d’ailleurs la raison pour laquelle, ses premières lettres sur la métaphysique, Descartes formule 

une théorie par laquelle il semble inaugurer sa métaphysique propre. Il s’agit de la théorie de la 

création des vérités éternelles. Cette théorie est exposée dans les Lettres au P. Mersenne de 1630, 

où Descartes écrit :  

«Je ne laisserai pas de toucher en ma physique plusieurs questions métaphysiques, et 
particulièrement celle-ci : les vérités mathématiques, lesquelles vous nommez vérités 
éternelles, ont été établies de Dieu et en dépendent entièrement, aussi bien que tout le reste 
des créatures.»114  

En raison de ses difficultés propres, cette doctrine ne figure pas explicitement dans les 

Méditations métaphysiques. En dépit de cette relative discrétion, c’est une doctrine métaphysique 

de première importance. En effet, elle est organiquement liée à la conception cartésienne de la 

nature divine, de la création de la science. Car en effet, « l’égalité 3+1=4, ou celle de l’égalité 

des rayons d’un cercle » ne sont vraies qu’en tant que Dieu l’a voulu ainsi. C’est dans cette 

même vision que pour Ferdinand Alquié :  

« La théorie de la création des vérités éternelles distinguant Dieu et sa créature libère la 
physique de la théologie, et la rend indépendante de tout dogme, de toute tradition. Bien 
plus, la théorie des créations des vérités éternelles fonde la théorie cartésienne de l’intuition 
comme connaissance à la fois limitée et absolument vraie. »115 

Mais devant tout cela, cette théorie, comme celle que l’on appelle théorie de la création 

continuée ne constituent pas la métaphysique de Descartes. C’est ainsi qu’affirme 

Alquié : « théorie de la création des vérités éternelles et théorie de la création continuée ne 

constituent pas la métaphysique de Descartes. Elles s’y insèrent même difficilement.»116 Cela se 

comprend mieux, par le fait et dans la mesure où, les textes systématiques de Descartes 

présentent une métaphysique du sujet : leur première vérité n’est rien que le « je pense ». En 

affirmant que Dieu crée les vérités et, instant par instant le monde, Descartes constitue sa 

métaphysique à partir de l’objet. Il affirme derrière les choses et les essences, la liberté et 

l’infinité de leur créateur. Etudier cette métaphysique nous fera vivre un autre climat.  
                                                           
113 Ferdinand ALQUIE, Descartes, l’homme et l’œuvre, version numérique, pp 35-36. 
114 Descartes à P. Mersenne, le 15 avril 1630. Cité par Thiery GONTIER, in Descartes, l’arbre inversé, Paris : 
Marketing, 1999, p 38. 
115 Ferdinand ALQUIE, Descartes, l’homme et l’œuvre, version numérique, p. 42. 
116 Ferdinand ALQUIE, Descartes, l’homme et l’œuvre, Version numérique, p. 48. 



49 

 

Aux yeux de ce philosophe,   « la métaphysique de Descartes n’est pas faite  d’affirmation 

pouvant être présentées suivant un plan quelconque : elle est constituée par une suite des moments 

intellectuels qui s’appellent les uns les autres, dont chacun suppose celui qui le précède et engendre celui 

qui le suit. »117 

Loin de constituer le doute en véritable moment, Descartes le présente comme instantané. Le 

doute ne dure pas, il laisse immédiatement la place à la certitude du cogito qui constitue le 

second moment de la métaphysique cartésienne. « Le doute dit Alquié nous met en face de la 

pensée qui doute comme d’une réalité qui ne peut être éliminée. »118Ce cogito, étant sujet et être 

de toutes les idées, il ne l’est pas seulement en tant qu’entendement, il l’est aussi et surtout en 

tant que « moi fini » d’où procèdent les preuves de l’existence de Dieu. Ces dernières reposent 

précisément sur la prise de conscience et la constatation  de cette finitude qui nous hante. Ainsi, 

la connaissance de Dieu et de son infinité ontologique constitue le troisième moment de la 

métaphysique cartésienne. En effet, « nier Dieu, c’est prétendre que l’être infini n’est pas infini, 

qu’à l’être  qui a toutes les perfections il en manque une. »119 

B.2.2. Henri GOUHIER , La pensée métaphysique de Descartes. Paris : Librairie 

philosophique J. Vrin, 1978, 409 pages. 

Henri GOUHIER 1898-1994, élève de l'École Normale Supérieure, son parcours universitaire 

fut prestigieux : diplômé de l'École Pratique des Hautes Etudes. « Sciences religieuses. » Agrégé 

de philosophie, Docteur ès lettres. Sa thèse, « La Philosophie de Malebranche et son expérience 

religieuse » en 1926. Professeur honoraire à la Sorbonne, membre de l'Académie française, de 

l'Académie des sciences morales et politiques, Docteur honoris causa des universités de Genève 

et de Rome. 

Gouhier a centré sa réflexion sur la philosophie française. Il publia un ouvrage, la pensée 

religieuse de Descartes, ouvrage par lequel nous regrettons énormément de ne pas l’avoir lu. La 

relation entre philosophie et religion a été l’une des préoccupations dominantes de Gouhier, qui 

accordait au concept de religion toute son extension. 

Dans son ouvrage, La pensée métaphysique de Descartes Gouhier nous fait comprendre 

d’une part, la valeur et la portée de la méthode cartésienne. En effet, l’idée de méthode exprime 

l’idée philosophique par laquelle, la philosophie doit intervenir pour indiquer la bonne voie dans 

laquelle il convient de conduire nos pensées. Et, pour Descartes, la première formule de cette 

méthode est de bien conduire le « bon sens ». C’est la raison « la chose du monde la mieux 

                                                           
117 Ferdinand ALQUIE, Descartes, l’homme et l’œuvre, version numérique, 1956, p. 63. 
118 Ferdinand ALQUIE, Descartes, l’homme et l’œuvre, version numérique, 1956, p. 75. 
119 Ferdinand ALQUIE, Descartes, l’homme et l’œuvre, version numérique, 1956, p. 96. 



50 

 

partagée ». Mais pour Descartes, le principal n’est pas que chacun pense, mais ce qu’il faut est 

d’apprendre à bien penser. Dans ce contexte, le « bon sens » est aux yeux de Gouhier 

« inséparable de la méthode qui le rend vraiment bon. » Cela est à l’origine du précepte de la 

méthode : « ne recevoir jamais aucune chose pour vraie que je ne la connusse évidemment être 

telle. » De là s’ajoute la précision selon laquelle, pour éviter la précipitation et la prévention, 

nous devons retenir notre jugement jusqu’à ce que nous soyons sûrs : « ne comprendre rien de 

plus en mes jugement que ce qui se présenterait si clairement et si distinctement à mon esprit que 

n’eusse aucune occasion de le mettre en doute. »120 

Nous voyons par là que ce doute est provoqué par l’esprit en quête de l’évidence 

authentique. Et pour être authentique, cette évidence doit triompher d’un doute, qui vise non pas 

la perception, mais la faculté de percevoir. C’est un doute méthodique, c’est-à-dire 

méthodiquement conduit. Pour Gouhier ce « doute n’est méthodique qu’en devenant négation 

méthodique. »121 

D’autre part, nous comprenons mieux à partir de cet ouvrage que pour Descartes, comme 

pour saint Anselme, l’argument ontologique de l’existence de Dieu n’est qu’une opération qui 

tire sa force de sa forme et trouve sa règle dans une réflexion créant une situation  telle que nous 

ne pouvons plus penser à Dieu sans le voir existant. C’est d’ailleurs pour cette idée qu’affirme 

Gouhier  que cet argument est une « destinée à créer une situation telle que l’esprit devienne 

capable de discerner l’existence nécessaire dans l’essence de Dieu. »122 

Cela nous amène à comprendre davantage le principe de la pensée métaphysique de 

Descartes : c’est une métaphysique qui a pour point de départ, une réflexion sur l’existence du 

sujet pensant. Cela définit dialectiquement  l’assertion cartésienne selon laquelle « je pense, donc 

je suis » ; « je suis une chose qui pense ». Par extension, nous pouvons dire que je suis une chose 

qui pense l’idée de Dieu. En effet, « l’existence de Dieu est démontrée de cela seul que son idée 

est en nous. »123 

De cette démonstration, nous comprenons avec Gouhier que le nom de saint Thomas 

l’engage sur la voie qui avait conduit Aristote du monde sensible au Premier Moteur. Le nom de 

Descartes, au contraire est dicté par une philosophie qui a restitué aux idées leur consistance 

platonicienne. On voit donc par là Gouhier s’exprimer dans ce passage : 

                                                           
120 René DESCARTES, Discours de la méthode, Paris : Bordas, 1970, 52. 
121 Henri GOUHIER, La pensée métaphysique de Descartes, Paris : J. Vrin, 1978, p. 31. 
122 Henri GOUHIER, La pensée métaphysique de Descartes, Paris : J. Vrin, 1978, p.161. 
123 Henri GOUHIER, La pensée métaphysique de Descartes, Paris : J. Vrin, 1978, p. 163. 



51 

 

 « Les méditations de Descartes sont métaphysiques et relèvent d’une philosophie première 
élaborée par la seule raison : la preuve de l’existence de Dieu par son essence s’adresse à 
tous les hommes et, pas plus n’importe quelle vérité géométrique, elle ne requiert des 
conditions surnaturelles de la visibilité ; mais en tous les hommes elle se heurte à l’homme 
qui commence par être enfant. »124 

De cette affirmation, Gouhier laisse comprendre l’idée que, Descartes prend soin de définir 

les idées et de fixer leur statut ontologique. Toutes ses conditions cherchent le fondement dans 

l’idée même de Dieu dont il démontre l’existence. 

B.2.3. Pierre GASSENDI, Disquisitio Métaphysiqua, seu dubitationes et instantiae adversus 

Renati Cartesii metaphysicam  et responsa. (Recherches métaphysiques, ou doutes  et instances 

contre la métaphysique de R. Descartes et ses réponses.) Texte établi, traduit et annoté par 

Bernard ROCHOT. Ouvrage publié avec le Concours du Centre National de la Recherche 

Scientifique. Paris: J.Vrin, 1962, 457 pages.  

A la recherche d'une voie moyenne entre dogmatisme et scepticisme, Gassendi s'attaque 

avec violence à  Aristote dès sa première publication. En réalité, sa critique porte contre tous 

ceux qui prétendent avoir découvert quelque recette, innée, nécessaire et indubitable, 

relativement à la nature réelle des choses. Pour lui, tout le savoir provient de l'expérience 

sensible. En effet, son courant de pensée tient du phénoménalisme, qui fait dépendre la 

connaissance du monde et de ses phénomènes de la seule réalité sensible. Ce point de vue réduit 

la philosophie des catégories substantialistes à néant, évacue la métaphysique et réclame dès lors 

de ne faire porter les raisonnements que sur la physique. Dans ce domaine, Gassendi adopte le 

point de vue de Démocrite et d'Epicure. Il s'oppose à Descartes, auquel il reproche à la fois les 

idées innées. Dans son article 5 du Contre Méditation V, Gassendi écrit à Descartes : 

 « Tout ce qui est dit par vous ou par d’autres en faveur des idées innées ne prouve qu’une 
chose ; ce qu’il y a en nous une faculté innée de penser les choses. (…) Mais elles ne servent 
absolument à rien, et il faut toujours aller chercher les choses mêmes hors de l’esprit ; si 
bien que soit que l’on admette les Idées, soit qu’on les supprime, cela revient au même, 
pourvu qu’il y ait en nous une faculté de connaître le réel. » 125 

 
Par ailleurs, l’auteur refuse de Descartes la preuve de l’existence de Dieu par la perfection. 

A ses yeux, la démonstration de l’existence de Dieu à partir de la perfection n’est pas juste. Car 

selon lui, Descartes a bien raison de comparer « l’essence avec l’essence », mais pas l’existence 

avec la propriété. En reprochant à Descartes sur la preuve de l’existence de Dieu par la 

comparaison ou plutôt la déduction de son existence à partir de son essence Gassendi écrit : 

                                                           
124 Henri GOUHIER, La pensée métaphysique de Descartes, Paris : J. Vrin, 1978, p. 169. 
125 P. GASSENDI, Recherche métaphysiques, ou doutes et instances contre la métaphysique de R. Descartes, Paris : 
J. Vrin, 1962, p. 488.  



52 

 

 « Vous avez bien raison de comparer l’essence avec l’essence, mais ensuite vous ne 
comparez pas l’existence avec l’existence, ou la propriété, mais l’existence avec une 
propriété. (…) et pourtant vous n’auriez pas apporté ainsi une preuve convaincante de 
l’existence de Dieu comme être nécessaire, puisqu’aussi bien le Triangle n’existe pas 
nécessairement, malgré l’impossibilité de concevoir que son essence et son existence soient 
réellement séparées, et cela bien que notre esprit en quelque manière les sépare, c’est-à-dire 
les conçoive séparément ; comme peuvent aussi être conçues séparément l’essence et 
l’existence divines. »126  
 

Dans l’article I de son instance contre la Méditation III, il reproche à Descartes en ces 
mots :  

« C’est un tort de quitter la voie royale conduisant à prouver l’existence de Dieu par ses 
effets manifestés dans l’Univers, pour la prouver par la réalité dite objective de l’Idée. Le 
mot de « réalité » est employé improprement. »127  
 

De cette affirmation, nous assistons à une  critique acerbe de la part de Gassendi contre les 

raisonnements utilisés par Descartes pour prouver l’existence de l’entité divine par l’idée de la 

réalité objective. Pour Gassendi, l’existence de Dieu n’est pas dans une perfection. En effet, « à 

vrai dire dit-il, ni en Dieu, ni en aucune autre chose l’existence n’est pas une perfection, mais 

bien ce sans quoi il n’y a point de perfection. »128 A ses yeux, au lieu de  prouver l’existence de 

Dieu par la voie royale indiquée par l’Ecriture et suivie par tous les Sages, Descartes n’a fait que 

de songer à un argument tiré de la dépendance de l’effet par rapport à la cause. Voyons donc ce 

qu’il dit à cet égard :  

«Je  vois  assez bien ce que vous voulez faire(…) qu’ayant prouvé l’existence de Dieu à 
partir de certains ouvrages dont il était reconnu comme la cause, vous ne pouviez faire autre 
chose que de songer à un argument tiré de la dépendance de l’effet par rapport à la cause ; 
mais que vous avez cependant quitté la voie royale indiquée par l’Ecriture et suivie par tous 
les Sages, et qui est celle de la contemplation de cet admirable Univers. »129 
 

Pour Gassendi, c’est un paralogisme de la part de Descartes d’avoir confondu l’existence en 

Idée avec l’existence en réalité : « pour moi il me suffit d’avoir noté que le paralogisme provient de ce 

que vous avez mis l’existence parmi les perfections ; de ce que vous avez confondu l’existence en Idée 

avec l’existence en réalité ; de ce que vous avez pris l’existence comme mineure pour prouver 

l’existence. »130 

                                                           
126 P. GASSENDI, Recherches métaphysiques, ou doutes et instances contre la métaphysique de R. Descartes, Paris : 
J. Vrin, 1962, p. 490.  
127 P. GASSENDI, Recherches métaphysiques, ou doute et instances contre la métaphysique de R. Descartes, Paris : 
J.Vrin, 1962, p. 264. 
128 P. GASSENDI, Recherches métaphysiques, ou doutes et instances contre la métaphysique de R. Descartes, Paris : 
J. Vrin, 1962, p. 492. 
129 P. GASSENDI, Recherche métaphysiques, ou doutes et instances contre la métaphysique de R. Descartes, Paris : 
J. Vrin, 1962, p. 264. 
130 P. GASSENDI, Recherches métaphysiques, ou doutes et instances contre la métaphysique de R. Descartes, Paris : 
J. Vrin, 1962, p. 506. 



53 

 

Cela revient à la critique kantienne de toute tentative de démonstration de l’existence de 

l’entité divine. Sans s’opposer catégoriquement à la possibilité que Dieu puisse exister, dans son 

ouvrage Critique de la raison pure, Kant la déclare invérifiable. En effet, à supposer que Dieu 

existe, son existence ne se laisse pas vérifier dans le monde. Cela revient aux yeux de Kant que 

l’existence de Dieu reste une pure idée inconcevable : « Cet être de raison n’est à la vérité, 

qu’une simple idée, et par conséquent il n’est pas admis absolument et en soi comme quelque 

chose d’effectivement réel. »131 

 Fidèle à l'érudition des savants de la première moitié du XVII e  Gassendi s'oppose également 

au « tabula rasa » cartésien. À l'opposé des certitudes du philosophe de la Haye, il maintient un 

scepticisme curieux. Il voudrait que soit reconnu à l'imagination une place aussi importante que 

celle de la raison ; que le doute cartésien demeure un doute sceptique et non une simple 

prétérition du discours. En lisant son ouvrage, nous voyons s’opposer deux philosophes d’égales 

renommées à l'époque. Mais Descartes traite Gassendi avec mépris « de philosophe charnel ».  

 

                                                           
131 Emmanuel KANT , Critique de la raison pure, cité par Marcel NEUSCH, in « Ose penser par toi-même ! », p, 9. 



54 

 

CONCLUSION. 

Au terme de notre travail, nous rappelons que la question qui a piqué notre curiosité est celle 

de l’existence de Dieu. Objet, d’abord de la foi, Dieu fait partie des questions majeures qui 

fondent la problématique philosophique.  En effet, nous constatons que toutes les spéculations 

des philosophes, depuis l’Antiquité grecque jusqu’au temps moderne et même contemporain 

tournent autour de la triple question : Dieu existe-t-il ? Et, s’il existe, quelle est sa nature ? 

Comment expliquer le fait que toute notre vie en dépend ? Étant recherche des causes premières 

et des premiers principes, la philosophie se projette d’y répondre. En effet, « l’idée de Dieu met 

sur nos épaules le poids du monde et de l’histoire. »132 

Influencé d’abord par Platon, Descartes analyse les idées que nous avons, indépendamment 

de leur vérité ou de leur fausseté. Il les examine en tant qu’elles sont dans la pensée ou comme 

représentation. Parmi ces idées, Descartes constate que nous avons en nous l’idée d’un être 

infini, somme de toutes perfections et de toutes réalités. Or, cette idée doit avoir une cause, du 

fait que c’est un principe postulé par Descartes que tout effet doit avoir une cause.  

Toutefois, aux yeux de ce philosophe, l’homme ne saurait manifestement pas être l’auteur de 

cette idée. En effet, la notion d’infini ne peut venir d’un être fini. Cela s’explique mieux par le 

fait que, le sujet qui pense, qui doute, qui désire est imparfait. Dans ce sens, l’idée de Dieu ne 

peut être une construction de notre esprit à partir d’élément d’expérience. Cette idée ne  peut non 

plus être une création indépendante de notre raison imparfaite. Il faut donc que l’idée d’infini 

soit causée par un être parfait qui en est le véritable auteur. L’idée de Dieu n’a donc pour cause 

que Dieu lui-même, étant un être infiniment parfait. Dans ce cas, nous pouvons dire que c’est 

Dieu lui même qui nous oblige à reconnaître son existence.  

D’Aristote contre qui il a critiqué la physique, Descartes emprunte la notion de causalité 

pour servir des preuves en faveur de l’existence de Dieu. En effet, la seconde preuve donnée par 

Descartes pour prouver cette existence de Dieu est basée sur le principe de causalité. La cause de 

l’idée de Dieu en nous se pose sur l’auteur de notre être. C’est dans cette optique que le sujet qui 

pense l’idée de Dieu cherche ce qui le fait exister. C’est là où intervient l’exigence causale qui 

fait immédiatement et directement apparaître Dieu pour cause de notre existence. En effet, 

                                                           
132 Régis JOLIVET, Le Dieu des Philosophes et des Savants, Paris : Libraire Arthème Fayard, 1956. P 121. 



55 

 

« Entre l’être fini qui pense l’infini et l’Etre infini, qui seul a pouvoir de faire exister, il n’y a 

place pour aucune suite de causes intermédiaires. »133 

Par cette affirmation, nous pouvons dire qu’il appartient à la cause de faire surgir l’effet. Et 

s’il en est ainsi, notre existence est un effet d’une cause. Cette cause ne saurait être que Dieu. Il 

est donc manifeste que Dieu existe. Car en aucune façon, nos parents ne pourront en même 

temps être cause de notre existence organique et cause de l’idée de Dieu : « mes parents ne sont 

pas cause de ce qui me fait « chose-pensante-l’idée-de Dieu.»134 

On voit par là que cet argument cartésien est une impression due à l’argument thomiste de 

Dieu comme cause efficiente de l’existence de l’Univers.  

De saint Anselme, Descartes s’inspire de l’argument ontologique pour prouver l’existence 

de Dieu. En effet, son argumentation est basée sur le fait que, nous ne pouvons concevoir Dieu 

que sous la forme d’une chose dont l’existence est nécessaire. En effet, l’existence possible ou 

contingente est dans les choses limitées. Mais l’existence nécessaire et parfaite n’appartient qu’à 

l’être souverainement parfait : « l’existence nécessaire est contenue dans la nature ou dans le 

concept de Dieu. » 

La certitude de l’existence du sujet pensant comme créature finie renvoie inévitablement à la 

prééminence de l’existence divine dont les preuves surgissent d’une réflexion sur l’idée du 

parfait ou de l’infini inscrite dans notre esprit.  

En analysant le traité théologico-politique de Spinoza, là où Spinoza traite le rapport de la 

raison et de la foi, sujet dont on peut dire qu’il a préoccupé à des degrés différents tous les 

philosophes modernes, Victor Brochard, dans son article, « Le Dieu de Spinoza », la solution 

qu’il propose de ce problème est à la fois très nette et hardie. En effet, aux yeux de Spinoza, nous 

disons avec Brochard que :  

 « La raison et la foi ont chacune son domaine séparé ; la raison, à l’aide de la lumière 
naturelle et des idées claires et distinctes, nous permet de comprendre la réalité, de 
connaître les vérités éternelles, elle nous apprend que Dieu est un être absolument infini et 
parfait, et en qui l’entendement et la volonté ne font qu’un et dont toutes les manières d’être 
se développent en vertu d’une nécessité absolue. »135 
 

Pour Spinoza  « la foi consiste à savoir sur Dieu ce qu’on en peut ignorer sans perdre tout 

sentiment d’obéissance à ses décrets et ce qu’on en sait par cela seul qu’on a ce sentiment 

d’obéissance »136 

                                                           
133 Henri GOUHIER, La pensée métaphysique de Descartes, Paris : J. Vrin, 1978, p. 138. 
134 Henri GOUHIER, La pensée métaphysique de Descartes, Paris : J. Vrin, 1978, p. 138. 
135 Victor BROCHARD, « Le Dieu de Spinoza », article publié en version numérique p. 3. 
136 Baruch SPINOZA, Traité théologico-politique, cité par Victor Brochard, in « Le Dieu de Spinoza », p. 3. 



56 

 

A partir de ces deux textes, nous retenons l’idée que, à la différence de la raison, la foi nous 

présente la divinité comme ayant une volonté libre. C’est un chef, un législateur ou un roi qui 

édicte des lois ou des décrets auxquels les hommes sont tenus à se soumettre sans les 

comprendre. C’est dans cette même idée que pour Brochard : 

« Entre la raison et la foi il n’y a pas pour nous du moins, de passage possible, la seconde 

(la foi) ne se déduit pas de la première. » Ce texte est par rigueur d’analyse, une explication de 

l’affirmation de Spinoza selon laquelle :  

« J’ai soutenu d’une manière absolue que la lumière naturelle ne peut découvrir ce dogme 
fondamental de la théologie ou du moins qu’il n’y a personne qui l’ait démontré et 
conséquemment que la révélation était d’une indispensable nécessité. »137 
 

De son côté Etienne Gilson, « le Dieu de Descartes, celui de Leibniz, de Malebranche, de 

Spinoza et de Kant, (…) pas plus que celui de saint Thomas, ils n’existeraient sans celui de la 

Bible et de l’Evangile. » 138  

De là, nous pouvons dire que la question de Dieu semble miner le débat entre la foi et la 

raison. Mais quant à la foi, elle relève de la croyance, d’une expérience personnelle dont le 

contenu est plus difficile à faire partager. La raison concerne le savoir rationnel qui relève d’une 

évidence universalisable. A défaut d’une connaissance de Dieu par la raison ou même par le 

cœur, certains penseurs posent cependant Dieu comme une exigence. C’est le cas de Voltaire 

qui, en aucune de ses œuvres n’a développé ni exprimé  une philosophie. A ses yeux, « Si Dieu 

n’existait pas, il faudrait l’inventer », car « si Dieu n’existe pas, disait Dostoïevski, tout est 

permis ».  

Quant à sa nature,  aux yeux de Descartes, l’essence éminente de la véracité divine lui 

confère sa nature vérace, celle justement postulée d’indubitable certitude. Partant ainsi de 

l’étendue infinie  de la divine omniscience, garante même de la valeur de notre pensée, Descartes 

pose l’existence d’un Dieu puissant caractérisé par son essence d’être parfait. Cette pensée se 

retrouve chez Pascal qui reprend et généralise l’énoncé cartésien de l’idée du parfait : 

 «La nature a des perfections pour montrer qu’elle est l’image de Dieu et des défauts pour 

montrer qu’elle n’en est que l’image.»139 

Infiniment parfait donc, Dieu existe hors du « moi pensant », empreint d’imperfection. De 

là, se précise la démarche cartésienne par laquelle la connaissance s’oriente des objets  extérieurs 

du monde à Dieu. Il s’agit  d’une conversion d’une démarche épistémologique en démarche 

                                                           
137 Baruch SPINOZA, Traité théologico-politique, cité par Victor Brochard, in « Le Dieu de Spinoza », p. 3. 
138 Etienne GILSON, L’esprit de la philosophie médiévale, deuxième série, Paris : J. Vrin, 1932, p. 207. 
139 B. PASCAL, Cité par Jean-Luc Marion, in Sur le prisme métaphysique de Descartes, Paris : PUF, 1986, p. 296. 



57 

 

ontologique, démarche que nous adoptons évidemment : nous reconnaissons que cette démarche 

cartésienne assigne à l’entendement humain sa finitude. Descartes devient, dans ce cas, tributaire 

de la tradition rationaliste allant de Socrate à Saint-Augustin en passant par Platon et les néo-

platoniciens. Convaincus de la force de la raison, ils estiment tous que cette dernière est le 

fondement sûr de la connaissance. C’est ainsi que le projet non déclaré d’établir les principes 

métaphysiques d’une physique mécanique s’avère être la voie d’une critique des qualités 

sensibles. Par l’une et l’autre de ces ambitions, les Méditations métaphysiques auront moins été 

l’objet d’adhésion que des fortes critiques: celles de Pascal et de Kant par exemple sur les 

preuves de l’existence de Dieu. En effet, selon Pascal : 

 « Nous connaissons donc l’existence de la nature du fini, parce que nous sommes finis et 
étendus comme lui. Nous connaissons l’existence de l’infini et ignorons sa nature, parce 
qu’il a l’étendue comme nous, mais non pas des bornes comme nous. Mais nous ne 
connaissons ni l’existence ni la nature de Dieu, parce qu’il n’a ni étendue ni bornes. Mais 
par la foi, nous connaissons son existence ; par la gloire nous connaitrons sa nature. »140 

Comme chez Kant, Pascal veut montrer par là que l’on ne peut pas prouver Dieu par des 

opérations d’ordre rationnel. Néanmoins, il reste que la démarche propre des Méditations, 

comme retour au fondement du savoir, soit un modèle du genre auquel se réfère ultérieurement 

toute « philosophie première ». Cette dernière traduit une expérience de pensée qui prend son 

point de départ dans le doute et le rejet de tout ce qui n’a jamais été tenu pour vrai. Dans ce cas, 

la philosophie cartésienne éloigne toute tentative de l’empirisme anglo-saxon pour préserver la 

force inestimable de la raison, perpétuée par le siècle des « Lumières ». Elle embrasse toutes les 

déterminations de l’être dont le penser subsume l’aspect abyssal des phénomènes fugitifs. Elle a 

ainsi pour fondement l’évidence et l’idée d’une science véritable chez Husserl. Nous 

reconnaissons néanmoins que tous ces discours sur Dieu qu’ils soient rationnels ou 

sentimentaux, présentent sans doute un intérêt théorique, mais, ils demeurent sans grande portée 

pratique ou encore existentielle.  

En définitive, nous pouvons dire que, qu’il soit Descartes ou autres philosophes,  l’existence 

de Dieu n’est pas prouvée mais postulée. 

                                                           
140 Blaise PASCAL, Pensées  n°451. Paris : Gallimard, 1968, p. 223. 



58 

 

BIBLIOGRAPHIE LISTEE. 

I. OUVRAGES DE DESCARTES. 

I.1. VERSIONS IMPRIMEES : 

1.  Correspondances avec Arnaud et Morus. Texte latin et traduction. Introduction et notes par 

Geneviève  RODIS-LEWIS. Paris: J.Vrin ,1953. 187 pages 

2. Discours de la méthode. Présentation et introduction par J.-M. FATAUD. Paris: Bordas, 1970, 

191 pages. 

3. Les passions de l’âme. Introduction et notes par Geneviève RODIS-LEWIS. Paris: J. Vrin, 1970, 

242 pages. 

4. Méditations métaphysiques. Notice bibliographique, notice historique et documentation 

thématique par Marc SORIANO. Paris: Larousse, 1973,  142 pages 

5. Discours de la méthode .précédé de Descartes inutile et incertain. Par Jean-François REVEL, 

commenté et annoté par Jean –Marie BEYSSADE. Paris: Librairie générale française 1973, 128 

pages 

6. Discours de la méthode, suivi des Méditations. Présentation de Jean-Paul SARTRE. Bruxelles: 

Marabout, 1974, 182 pages. 

7. Discours de la méthode .Texte et commentaire par Etienne GILSON, de l’Académie française: 

Paris: J.Vrin, 1976, 5 e éditions, 498 pages  

8. Méditations métaphysiques .Texte, traduction, objections et réponses présentés par  Florence  

KHODOSS. Paris: PUF, 1986, 312 pages. 

9. Lettre-Préface des Principes de la philosophie Présentations et notes par Denis MOREAU. 

Paris: Flammarion, 1996 133, pages. 

10. Règles pour la direction de l’esprit. Traduction et notes par Jacques BRUNSCHWIG. Préface, 
dossier et glossaire par KIM SANG ONG-VAN-GUNG. Paris : Librairie générale française, 
2002, 255 pages 

I.2. VERSIONS NUMERIQUES : 

11. Traité de l’homme extrait sur (la machine) du corps. Document produit en version numérique 

par Jean-Marie TREMBLAY . [« les classiques des sciences sociales »]Québec: Bibliothèque 

Paul-Emile de Université de Chicoutimi, 2001, 6 pages. 

12.  Correspondances. Document produit en version numérique par Denis COLLIN. « Les 

classiques des sciences sociales » Québec: Bibliothèque Paul-Emile de Université de 

Chicoutimi, 2002, 35 pages. 



59 

 

13. Extrait des Principes de la philosophie, produit en version numérique. Fichier PDF, 
anonyme, 35 pages. 

II. ETUDES SUR DESCARTES. 

14. ALQUIER Ferdinand, Descartes, l’homme et l’œuvre. Edition, conversion informatique, 
publication  du site « philosophie ». 1956, 155 pages. 

15. BAILLET  Adrien, La vie de M. Descartes (extrait).Document produit en version numérique 
par Jean-Marie TREMBLAY  [« Les classiques des sciences sociales »]. Québec: 
Bibliothèque Paul-Emile de l’Université du à Chicoutimi,  2002, 17 pages 

16. De BUZON Fréderic et KAMBOUCHNER Denis, Le vocabulaire de Descartes. Paris : Ellipses, 
2005, 80 pages. 

17. GONTIER Thierry, Descartes, l’arbre inversé, Paris : Ellipses 1999, 64 pages.  

18. GOUHIER Henri, La Pensée métaphysique de Descartes. Paris: J. Vrin, 1978, 407 pages. 

19. GASSENDI Pierre, Disquisitio Métaphysiqua, seu dubitationes et instantiae adversus Renati 

Cartesii metaphysicam  et responsa 

(Recherches métaphysiques, ou doutes  et instances contre la métaphysique de R. Descartes 
et ses réponses.) Texte établi, traduit  et annoté par Bernard ROCHOT. Ouvrage publié avec 
le Concours du Centre National de la Recherche Scientifique. Paris: J.Vrin, 1962, 457 pages  

20. HUSSERL Edmund, Méditations cartésiennes, Introduction la phénoménologie, traduit de 
l’allemand par : Gabrielle PEIFFER et Emmanuel LEVINAS, Paris : J. Vrin, 1992, 256 pages. 

21. L. MEYNARD, Expliquez-moi Descartes. Commentaire du Discours de la méthode, en 2 

volumes. Paris: Foucher, 1958. 

-Volume I : Introduction, I, II, et IIIe partie, 79 pages. 

-Volume II : IV, V, et VIe partie, 79 pages. 

22. LEFEVRE Roger, La métaphysique de Descartes. Paris: PUF, 1972, 123 pages. 

23. LEWIS Geneviève, L’individualité selon Descartes. Paris : J. Vrin 1950, 252  pages. 

24. MAXIME  Leroy, Descartes social. Avec un portrait inédit de Descartes dessiné par Jean 
LIEVENS aux environs de 1643. Paris: J.Vrin, 1931, 112 pages  

MARION Jean-Luc : 

25. - Sur l’ontologie grise de Descartes. Science cartésienne et savoir aristotélicienne dans les 

Regulae. Paris: J. Vrin, 1981, 220 pages 

26. - Sur le prisme métaphysique de Descartes. Paris: PUF, 1986, 383pages. 

27. MESNARD Pierre, Essai sur la morale de Descartes. Paris : Ancienne librairie Furne, 1936, 
235 pages 

SPINOZA Baruch : 



60 

 

28.  - Court traité. Traité de la reforme de l’entendement, Principes de la philosophie de 
Descartes, Pensées métaphysiques. Traduction et notes par Charles APPUHN. Paris: 
Flammarion, 1964, 443 pages. 

29. - Court traité sur Dieu, l’homme et la béatitude. Traduit par Paul Janet. Document produit 
en version numérique et publié par le cite Philo cours. Texte numérisé par Serge Shoeffert - 
édition H.DIAZ. http://www.spinozaetnous.org. 77 pages 

30. SAMUEL.S.de Sacy,  Descartes par lui-même. [Écrivain de toujours] Paris: éditions du 
Seuil, 1961, 191 pages. 

31. VERNES Jean-René, Critique de la raison aléatoire ou Descartes contre Kant. Préface de 
Paul Ricœur. Paris: Aubier Montaigne, 1982, 111 pages. 

32. VERNEAUX Roger, Les sources cartésiennes et kantiennes de l’idéalisme français. Bibliothèque 

des archives de philosophie, Paris : Gabriel Beauchesne et ses fils, 1936, 526 pages. 

III. HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 

33. ALAIN (Emile Chartier), Introduction à la philosophie: Platon, Descartes, Hegel, Comte. 

Document en version numérique par Gemma PAQUET [« Les classiques des sciences 

sociales ».] Québec : Bibliothèque Paul-Emile de Université de Chicoutimi, 1960, 246 

pages. 

34. VOILQUIN  Jean, Les penseurs grecs avant Socrate: de Thalès de Millet à Prodicos. 

Traduction, introduction et notes par Jean VOILQUIN . Paris: Garnier –Flammarion. 1964, 

247 pages. 

BREHIER  Emile: 

35. - La philosophie du Moyen-âge. Paris: Albin MICHEL, 1971, 442 pages 

36. - Histoire de la philosophie (3 tomes). I.- Antiquité et Moyen-âge, 8e édition, revue et mise à 

jour par Pierre-Maxime Shuhl et Maurice de Gandillac, avec la collaboration de E. 

Jeaumeau, P. Michaux-Quanti, H. Védrines et J. Schlanger (Quadrige, 21). Paris: PUF, 

1994, 708 pages. 

37. - Histoire de la philosophie. Tome II. La philosophie moderne. Document produit en version 
Numérique par Pierre PALPANT, [«Les classiques des sciences sociales »]. Québec: 
Bibliothèque Paul-Emile de l’Université de l’Université de Chicoutimi. 2005, 802 pages   

38. CORBIN Henry, Histoire de la philosophie islamique: des origines jusqu’à la mort 
d’Averroès (1198). Paris: Gallimard 1964, 383 pages. 

39. HEGEL G.W.F. Leçons sur l’histoire de la philosophie. Introduction : système et histoire de la 
philosophie, Tome I, traduit de l’allemand par J. Gibelin. Paris : Gallimard 1954, 254 pages. 

40. LAERCE Diogène, Vie, doctrines et sentences des philosophes illustres. Tome II. 
Traduction, notice et notes par Robert GENAILLE, Paris : Garnier Flammarion, 1965, 314 
pages. 



61 

 

IV. DICTIONNAIRES ET ENCYCLOPEDIES. 

A. Dictionnaires : 

41. I. Frolov, Dictionnaire philosophique. Moscou: Progrès, 1985,568 pages. 

42. AUROUX Sylvain et WELL Yvonne, Dictionnaire des auteurs et des thèmes de la 
philosophie. Paris: Hachette. 1991, 526  pages. 

43. BARAQUIN Noëlla et LAFFITE Jacqueline, Dictionnaire des philosophes [Collection « U », 
285]. Paris: Armand Colin, 1997, 335 pages 

44. BARAQUIN Noëlla et Al, Dictionnaire de philosophie. Paris: Armand Colin 2005, 3e 
édition, 377 pages. 

45. JULIA Didier, Dictionnaire de la philosophie. Paris: Libraire Larousse, 1964, 319 pages. 
46. LEGRAND Gérard, Dictionnaire de la philosophie. Paris: Bordas, 1923, 271 pages. 

47. RUSS Jacqueline, Dictionnaire de philosophie. Paris: Bordas, 1991, 384 pages.  

48. STIRN François et VAUTRELLE Hervé, Lexique de philosophie. Paris: Armand Colin, 1998, 
94 pages. 

49.  Le petit Larousse illustré. Paris: Larousse, 1993, 1784 pages. 

50. REY Alain,  Le Robert micro, Paris: Dicororobert, 1995, 1376 pages 

B. Encyclopédies : 

51. Encyclopaedia Universalis. Paris. [11e publication], 1968. Volume 5 

52. Encyclopaedia Universalis, version numérique, nouvelle édition. 2009 

53. Encyclopaedia Universalis, version numérique, nouvelle édition 2010 

54.  Encyclopédie de la psychologie générale. Paris: Fernand Nathan, (1971). Tome I: Des 

confusions d’Aristote aux distinctions de Descartes. pp.15-19 

55.  Encyclopédie du présent: Lois de la pensée (Communications diverses) Paris: Clartés. 

1957-1958, 420 pages.  

56.  L’univers philosophique. Encyclopédie philosophique universelle. Volume dirigé par André 
JACOB. Révision générale par Reynal SOREL. Préface de Paul RICOEUR. Ouvrage publié 
par le Concours du Centre National des Lettres, Paris: PUF, 1989, 1997 pages  

V. OUVRAGES GENERAUX. 

ARISTOTE : 

57. - La Métaphysique. Traduction nouvelle, avec introduction, notes et index avec commentaire 

par J. Tricot. [Bibliothèque des textes philosophiques]. Paris: J. Vrin, 1970, 428 pages 

[Tome II]. 

58. - La métaphysique, Texte traduit par Jules BARTHLEMY , SAINT- Hilaire, revue et annoté 

par Paul MATHIAS , Introduction et dossier par Jean-Louis POIRIER. Paris: Pocket, 1997, 

558 pages. 



62 

 

59. - De l’âme, texte  établi par A. JANNONE  Traduit et annoté par E. BARBOTIN ; De la 

génération  et de la corruption, Texte établi et traduit par Charles  MUGLER. Paris: Les 

Belles Lettres, 1980, 245 pages. 

60. Ethique à Nicomaque, Nouvelle Traduction, Notes et index par J. Tricot. Paris : J. Vrin, 
1990, 541 pages. 

61. A. Foucher de Careil, Réfutation inédite de Spinoza par Leibniz, texte édité, traduit et 
introduit par A. Foucher de Careil, Paris, 1854, d’après le manuscrit original de la 
bibliothèque royale de Hanovre, publié sur le site, http://jec.com. Free.fr/archeleibniz-
Spinoza. Htm, 10 pages. 

62. ALAIN , Eléments de philosophie, Paris : Gallimard, 1966, 382 pages. 

63. BAHOKEN Jean- Calvin, Clairières métaphysiques africaines. Essaie sur la philosophie et 
la religion chez les Bantu du Sud- Cameroun. Ouvrage publié avec le concours du Centre 
National de la Recherche Scientifique, Paris : Présence africaine, 1967, 124 pages. 

64. BRUNOLD Ch. et JACOB. J, De Montaigne à Louis de Broglie. Textes philosophiques, 
Paris : Eugène Belin, 1965, 376 pages. 

65. BATTISTINI  Yves, Trois présocratiques, Héraclite, Parménide, Empédocle. Paris: 
Gallimard, 1968, 250 pages.  

BERGSON Henri: 
66. - L’énergie spirituelle. Paris: PUF. 1985, 214 pages 

67. - Essai sur les données immédiates de la conscience. Paris: PUF, 1985, 180 pages. 

68. -L’évolution créatrice, Document produit en version Numérique par Gemma Paquet,  [«Les 
classiques des sciences sociales »]. Québec: Bibliothèque Paul-Emile de l’Université de 
l’Université de Chicoutimi. 2003. 214 pages. 

69. –Matière et mémoire, essai sur la relation du corps à l’esprit. Document produit en version 
Numérique par Gemma Paquet,  [«Les classiques des sciences sociales »]. Québec: 
Bibliothèque Paul-Emile de l’Université de l’Université de Chicoutimi. 2001. 147 pages. 

70. -Les deux sources de la morale et de la religion. Document produit en version Numérique 
par Gemma Paquet,  [«Les classiques des sciences sociales »]. Québec: Bibliothèque Paul-
Emile de l’Université de l’Université de Chicoutimi. 2003. 170 pages. 

71. « Camille Bos- Psychologie de la croyance. » (compte rendu du livre 1902). Document 
produit en version Numérique par Bertrand Gibier  [«Les classiques des sciences 
sociales »]. Québec: Bibliothèque Paul-Emile de l’Université de l’Université de Chicoutimi. 
2001. 9 pages. 

72. BOULAD-AYOUB Josiane, Fiches pour l’étude de Kant, document produit en version 
numérique. Département de philosophie(UQAM), Presses de l’université du Québec, 1990, 
143 pages. 

73. COMBES Joseph, Valeur et liberté. Paris: PUF, 1960, 112 pages. 

74. COMTE André- LUC FERRY Sponville, La sagesse des Modernes, dix questions pour notre temps. 
Paris : Robert Laffront, S.A. 1998 573 pages. 

75. COMPTE Auguste, Catéchisme positiviste, Paris : 1966, 316 pages. 



63 

 

76. CLAIR, André, Kierkegaard – Existence et éthique, Paris : PUF, 1997, 124 pages. 

77. CUVILIER Armand, Textes choisis des auteurs philosophiques, Tome II, 17e édition, Paris : 
Armand Colin, 1955, 374 pages. 

78. D’AQUIN  Thomas, Somme théologique, Dieu, Tome troisième. 1a, Questions 18-26. 
Traduction française par A. D. SERTLLANGES, O. P. Quatrième Edition. Paris : tournai, 
Rome, 1959, 375 pages. 

79. DELEUZE Gilles, La philosophie critique de Kant, Paris : PUF, 1991, 110 pages. 

80. FARAGO France, Lire Saint Augustin. Les Confessions. De Trinitate. La cité de Dieu 
[Philo]. Poitiers: Ellipses, 2004, 96 pages. 

81. FICHTE J.G, Essai d’une critique  de toute révélation. Paris: J.Vrin, 1988, 219 pages. 

82. FRANÇOIS S. J. Paul de Torquat, Initiation à la philosophie. Antananarivo : Ambozantany. 

1994, 99 pages. 

83. GUSDORE Georges, Traité de l’existence morale, Paris : Armand Colin, 1949, 390 pages. 

84. GRANGER Gilles-Gaston, La Raison, Paris : PUF, 1993, 128 pages. 

85. GREGORIEFF Vladimir, L’essentiel sur les grands courants de la pensée: Les miracles grec, 
Les défis religieux, Réforme et révolution, Le XXe siècle. [Philo de base] Bruxelles: 
Marabout  1983, 347 pages. 

86. GILSON Etienne, L’esprit de la philosophie médiévale. Deuxième série, Paris : J. Vrin, 
1932, 299 pages. 

HEIDEGGER Martin : 

87. –Les problèmes fondamentaux de la phénoménologie. Texte établi par Friedrick-Wilhem 
Von Herman, traduit de l’allemand par Jean-François Courtine. Paris : Gallimard, 1985, 419 
pages. 

88. –Qu’est-ce que la métaphysiques ? traduit par Henry Corbin, présenté et commenté par 

Marc Froment-Meurice, Paris : Nathan, 1985, 111 pages. 

89. –principe de la raison, Paris : Gallimard, 1962, 282 pages. 

90. –Kant et le problème de la métaphysique. Introduction et traduction de l’allemand par 

Alphonse de Waelhens et Walter Biemel, Paris : Gallimard, 1981, 308 pages. 

91. J. Beaufred-F. Fedier et All, Heidegger et la question de Dieu. Recueil présenté sous la 
direction de Richard Kearney et Joseph Stephen O’Leary, Paris : Bernard Crasset, 1980, 347 
pages. 

92. HAAR Michel, Heidegger et l’essence de l’homme, Paris : Jérôme Millon, 1990, 239 pages. 

93. HEGEL Georg Wilhelm Friedrich, Phénoménologie de l’esprit, Paris : Gallimard, 1993, 916 
pages.  

94. HOBBES Thomas, Léviathan, Traité de la matière, de la forme et du pouvoir de la 
république ecclésiastique et civile. Traduction originale de M. Philippe Folliot. Document 
produit en version Numérique par M. Philippe Folliot, [«Les classiques des sciences 



64 

 

sociales ».] Québec: Bibliothèque Paul-Emile de l’Université  de Chicoutimi. 2002, 155 
pages. 

95. HUME  David,  Enquête sur l’entendement humain. Paris : Flammarion, 1983, 252 pages. 

96. JASPERS Karl, Introduction à la philosophie: [Union générale des éditions. 10/18]. 

Paris: Plon 1982,190 pages. 

97. JEANKELEVITCH Vladimir, Philosophie première, introduction à une philosophie du « presque », 

Paris : PUF, 1986, 268 pages. 

98. JOLIVET Régis, Le Dieu des philosophes et des savants, Encyclopédie du catholique au  XXème 

siècle. Première partie. Je sais, je crois. Paris : Librairie Arthème Fayard, 1956, 128 pages. 

99. Josiane BOULAD-AYOUB et Paul DUMOUCHEL, Le journal des Savants, Paris, Bibl. de 
l’Institut, 1665, p 2.  

100. KANT  Emmanuel, Critique de la raison pure. Traduction française avec notes  par 

A.TREMESAYGUES et B. PACAUD. Préface de Ch. SERRUS. Paris: PUF,  1990, 584 pages. 

101. KÜNG Hans,  Dieu existe-t-il ? Réponse à la question de Dieu dans les temps modernes. 

Traduit de l’allemand par Jean-Louis SCHLEGEGEL et Justus WALTHER. Paris: Edition du 

Seuil, 1981, 924 pages. 

102. LEIBNIZ Gottfried Wilhelm, Essais de théodicée. Sur la bonté de Dieu, la liberté de l’homme et 

l’origine du mal, chronologie et introduction par J. Brunschwig, Paris : Garnier Flammarion, 1969, 

507 pages. 

103. LECOMTE du Noüy, L’homme et sa destinée, (Human Desctiny), Paris : La colombe, 1948, 222 

pages. 

104. LOUIS Lavelle, L’Etre et le Réel,  préface d’Henri Gouhier, Paris : Aubier Montaigne, 1960, 

232 pages. 

105. MALEBRANCHE Nicolas, Traité de la nature et de la grâce, introduction philosophique notes et 

commentaire du texte de 1712, texte de l’édition originale de 1680 par Ginette DREYFUS. Ouvrage 

publié avec le Concours du centre National de la Recherche Scientifique. Paris : J.V, 1958, 395 

pages. 

106. MANDROU Robert, Histoire de la pensée européenne. Des humanistes aux hommes des sciences, 

XVI e et XVIIe siècles. Paris : Seuil, 1973, 258 pages. 

107. MORIN Edgar, L’homme et la mort, Paris : Editions du seuil, 1970, 372 pages. 

108. NABER Jean, Le désir de Dieu. Paris: Aubier-Montaigne, 1966, 382 pages. 

109. MERLEAU-PONTY Maurice, Phénoménologie de la perception, Paris : Gallimard, 1945, 
531 pages. 

110. NIETZSCHE Friedrich Wilhelm, Ainsi parlait Zarathoustra. Traduit par Marthe ROBERT. 
Paris: Le club français du livre. 1958, 304 pages. 



65 

 

111. La généalogie de la morale, présenté et annoté par J. Deschamps, Préface de H. Brault, 
Paris : Fernand Nathan, 1984, 239 pages. 

112. PASCAL Blaise,  Pensées. Texte établi et annoté par Jacques CHEVALIER, Préface de Jean 
GUITTON. Paris: Gallimard, 1968, 445 pages. 

PLATON, Œuvres complètes (Collection des Universités de France). Paris: Les Belles 
Lettres. 

113. - Phédon. Notice de Léon Robin. Texte établi et traduit par Paul Vicaire (13e tirage), 1983, 

126 pages 

114. -Phèdre. Notice de Léon Robin. Texte établi par Claudio Moreschini et traduit par Paul 

Vicaire. (9e tirage), 1985, 104 pages 

115.  -La République. Texte inégal. Introduction, traduction, notice et notes par Robert Baccou 

[G-F, 90]. Paris: Flammarion, 1966, 512 pages. 

116.  -Second Alcibiade, Hippias mineur, Premier Alcibiade Euthyphron, Lachès, Charmide, 

Lysis, Hippias majeur, Ion. Traduction et notes par E.CHAMBRY, Paris : Garnier 

Flammarion, 1967,443 pages 

117. -Théétète : Texte établi et traduit par Auguste Dies. (7e tirage), 1976, 143 pages 

118. RUSS  Jacqueline et LEGUIL Clotilde,  Les chemins de la pensée, [manuel pour les parcours 

thématiques, notions philosophiques, auteurs  et repères]. Paris: Bordas, 2004 ,591 Pages 

119. RAKOTOMAMONJY Jean Debré (R.P.), Au chemin de la sagesse. [Guide de lecture des 

auteurs philosophiques, de la Renaissance à la philosophie contemporaine]. Fianarantsoa, 

2006,156 pages. 

120. RICOEUR Paul, Soi-même comme un autre, Paris : Seuil, 1990,430 pages. 

SARTRE Jean-Paul : 

121. - L’existentialisme est un humanisme. Présentation et notes par Arlette Elkaïm-Sartre Paris: 

Gallimard, 1996,109 pages. 

122. - L’être et le néant, Essai d’ontologie phénoménologique. Paris: Gallimard, 1980,696pages. 

SPINOZA Baruch : 

123.  - L’éthique, Texte traduit par Roland CAILLOIS. Paris: Gallimard, 1954, .337 pages 

124. – Traité de la réforme de l’entendement et de la meilleure voie à suivre pour parvenir à la 

vraie connaissance des choses. Texte traduit et annoté par A. KOYRE. Paris : Librairie 

philosophique J. Vrin 1974, 116 pages. 

125. STEIN Edith, Phénoménologie et philosophie chrétienne. Traduit de l’allemand et présenté 

par Philibert Secrétan, ouvrage publié par le Concours du Centre National des Lettres, 

Paris : Les éditions du cerf, 1987, 177 pages. 



66 

 

126. WAHL  Jean, La pensée de l’existence, Paris : Flammarion, 1951, 296 pages. 

VI. ARTICLES. 

BROCHARD Victor : 

127.   « Le traité  des passions de Descartes et L’éthique de Spinoza.»  Article publié dans la 

Revue de métaphysique et de morale, 1896, pp.512-516. 

128. « Le Dieu de Spinoza ». Article publié dans la Revue de métaphysique et de morale, 1896, 

29 pages. 

129. BOUTROUX Emile, « L’intellectualisme de Malebranche.» Article publié dans la revue de 

métaphysique et morale, 1916, 8 pages. 

130.  DELBOS Victor, « Malebranche et Maine de Biran. » Article publié dans la Revue de 

métaphysique et morale, 1916, 13 pages. 

131. COUTURAT Louis, « La philosophie des mathématiques de Kant. » Version numérique. 

Alain. Blachair @ac-nancy-Metz.fr 

132. LADRIC Jean-Marie, « la vérité dialectique de la religion. » pp 205-216 [archive de 

philosophie.] 

133. NEUSCH Marcel, Emmanuel Kant. « Ose penser par toi-même ! », Institut catholique de Paris, 

année universitaire 1995-1996. 28 pages. 

VI. PROJET DE LECTURE. 

134. ALQUIE Ferdinand, La découverte métaphysique de l’homme chez Descartes, Paris : PUF, 

1950. 

BELVAL  Yvon : 

135. -  Leibniz Critique de Descartes, Paris : PUF, 1962. 

136. – Leibniz, initiation à la philosophie, Paris : J. Vrin 1962. 

137. BERKELEY G., Traité sur les principes de la connaissance humaine, Trois dialogues entre 
Hylas et Philonoüs, in Œuvres choisies de Berkeley, trad. A. Leroy, Aubier, Paris, 1962  

BLONDEL Maurice : 

138. - La clef de voûte du système cartésien, in Revue « cartesio » Milan 1937. 

139. – « Le christianisme de Descartes », in « Revue de la métaphysique », 1896. 

140. – « L’anti-cartésianisme de Malebranche », in Revue de la métaphysique, 1916. 

141. BOUTROUX, Des vérités éternelles chez Descartes, J. Vrin, 1927. 

142. BOUTROUX Pierre, L’imagination et les mathématiques selon Descartes, Paris, 1900. 

BRUNSCHVICG Léon : 



67 

 

143.  - Descartes, lecteur de Montaigne, Neuchâtel 1942. 

144. - Pour une histoire des Méditations métaphysiques, in « Revue des sciences Humaines », 

janvier –mars 1951. 

145. - Le Progrès de la conscience dans la philosophie occidentale, 2 vol., rééd. PUF., 1953  

146. – Spinoza et ses contemporains, Alcan, 1923. 

147. BRUN Jean, L’Europe philosophe. 25 siècles de pensée occidentale. Paris : Stock, 1988, 379 

pages. 

148. BRUNNER Fernand, Etudes sur la signification historique de la philosophie de Leibniz, 
Paris : J. Vrin 1951. 

149. BRUNSCHVICG Jacques, La preuve ontologique interprétée par Guéroult, in revue 

philosophique n° 2, Paris, 1960. 

150. COUTURAT .L. et DELBOS.V. Sur les rapports de la logique et de la métaphysique de 

Leibniz, in « Bulletin de la Société française de Philosophie, février 1902. 

151. CRESSON André, Leibniz, sa vie, son œuvre avec un exposé critique de sa philosophie, 

Paris : PUF, 1946. 

152. CHEVALIER Jacques, Descartes, Paris : Plon Nourrit et Cie, 1929. 

153. DALBIEZ , Les sources scolastiques de la philosophie cartésienne de l’être objectif, in Revue 

de l’histoire de la philosophie, octobre- décembre 1929. 

154. DAURIAC, Contingence et rationalisme, J. Vrin, 1924. 

155. DEHOVE, Essaie critique sur le réalisme thomiste comparé à l’idéalisme kantien, Lille, 

1907.  

156. DUPROIX Joseph, Raison et Foi d’après Leibniz, Lausanne 1901. 

157. GARDEIL, Les étapes de la philosophie idéaliste, J. Vrin, 1935. 

158. GARIN, Thèses cartésiennes et thèses thomistes, Paris : Dessclée, 1931. 

GARRIGOU-LAGRANGE : 

159. - Le réalisme du principe de la finalité. Paris : Desclée, 1932. 

160. – Le sens du mystère, Paris : Desclée, 1934. 

GUEROULT Martial : 

161. -  Dynamique et métaphysique leibnizienne, Paris : Belles- Lettres, 1934. 

162. – A propos du troisième centenaire de Leibniz. Constitution de la substance chez Leibniz, in 

Revue de la métaphysique et de morale, Paris : J.Vrin 1947 pp 55-78. 

GILSON Etienne : 

163.  - La doctrine cartésienne de la liberté et la théologie, Paris : Alcan 1913. 



68 

 

164. – Etude sur le rôle de la pensée médiévale dans la formation du système cartésien, Paris : 

J.Vrin, 1930. 

165. – La preuve ontologique de Descartes, in Revue internationale de philosophie, n° 29 Paris, 

1954. 

166. – La pensée religieuse de Descartes, in Etudes de philosophie médiévale. 2e édition, Paris : 

1970. 

GUEROULT Martial : 

167. - Descartes selon l’ordre des raisons, Paris : Aubier- Montaigne, 1968. (T1 : l’âme et Dieu, 

T2 L’âme et le corps.) 

168. – Métaphysique et physique de la force chez Descartes et Malebranche, in « Revue de 

Métaphysique et de Morale », n°1 et 2, Paris, 1954. 

169. – Nouvelle réflexion sur la preuve ontologique, Paris : J. Vrin, 1955. 

GOUHIER Henri : 

170. - La pensée religieuse de Descartes, Paris : J. Vrin, 1924. 

171. –La philosophie de Malebranche, Paris : J. Vrin, 1926. 

172. –L’itinéraire ontologique de Descartes, Riv. Di Filo-neoscolastica, 1934. 

HAMELIN  : 

173. - Le système d’Aristote, Alcan, 1920. 

174. –Le système de Descartes, 2e éd, Alcan, 1921. 

HANNEQUIN : 

175. - La preuve ontologique cartésienne défendue contre la critique leibnizienne, in Revue de 

Métaphysique et de Morale, 1866. pp 443-548. 

176. -La méthode de Descartes, R. m. 1906. 

177. HENRY, Le doute initial de l’épistémologie. Rev. néo-scol., 1925. 

178. HERMELIN Olivier, Le système de Descartes, Paris : Félix Alcan, 1911. 

179. IWANIKI  Joseph, Leibniz et la démonstration mathématique de l’existence de Dieu. Paris : J. 

Vrin, 1934. 

180. JALABERT Jacques, La théorie leibnizienne de la substance, Paris : PUF, 1947. 

181. JASPERS Karl, La pensée de Descartes et la philosophie, in Revue philosophique, mai-août 

1937. 

182. KANT  Emmanuel : 

183. – Critique de la raison pure, trad. Tremsaygues et Tacaud,  Paris : PUF, 1965. 

184. – Critique de la raison pratique, trad. Picavet : Paris : PUF, 1960.  



69 

 

185. - Critique de la faculté de juger, trad. Philenko, Paris : Vrin, 1968. 

186. - L’unique fondement possible d’une démonstration de l’existence de Dieu. Traduit par P. 

Festugière. Paris : J.Vrin 1967. 

187. – La religion dans les limites de la simple raison. Traduit par J. Gibelin, Paris : 1972. 

188. LAPORTE Jean, Le rationalisme de Descartes, Paris : 1945. 

LEFEVRE Roger : 

189.  - Le criticisme de Descartes, Paris : PUF ,1958. 

190. - L’humanisme de Descartes, Paris : PUF ,1958. 

191. – La bataille du « cogito », Paris : PUF, 1960. 

LEIBNIZ  : 

192. - Monadologie, Paris : J.Vrin, 1974. 

193. – Discours de métaphysique, Paris : J. Vrin, 1970. 

194. – Essai de théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de l’homme et l’origine du mal, Paris : 

Garnier Flammarion, 1969. 

195. LEROY Georges, Commentaire du Discours de la métaphysique de Leibniz, Paris : J. Vrin, 

1970. 

196. LEVINAS Emmanuel, De l’existence à l’existant, Paris, J. Vrin, 1963, 175pages. 

197. – Principe de la nature et de la grâce fondés en raison, Paris : PUF, 1954. 

198. MOY P., Le développement de la physique cartésienne, Paris : 1939. 

NIETZSCHE Friedrich Wilhelm: 

199. - La naissance de la tragédie.  

200.  - Vérité et mensonge. 

201. PIERRE-FRANÇOIS Moreau, Spinoza, paris : Seuil, 1975, 189 pages. 

202. PRENANT Lucy, Les moments du développement de la raison chez Descartes, in Europe, 

mai 1937. 

203. ROCHOT Bernard, Réponses aux objections de J. Brunschvicg, in Revue philosophique n° 1, 

Paris : 1961. 

204. RODIS-LEWIS Geneviève, Descartes et le rationalisme, Paris : PUF, 1970. 

205. ROBINET André, Leibniz et la racine de l’existence, Paris : Seghers, 1962.  

206. ROLLAND E. Le déterminisme monadique et le problème de l’existence de Dieu dans la 

philosophie de Leibniz, Paris, 1935. 

SPINOZA Baruch : 

207.  - Traité théologico-politique, in œuvres de Spinoza, Paris : Apuhn, 1972. 



70 

 

208. – Traité politique, trad. J. Moreau, Paris : Apuhn, 1979. 

209. KOYRE Alexandre, Essaie sur l’idée de Dieu et les preuves de son existence chez Descartes, 

Paris : Leroux 1922. 

210. V. Delbós, Le spinozisme. Paris : J. Vrin, 1969. 

211. WAHL  Jean, L’idée de l’instant dans la philosophie de Descartes, Paris : J.Vrin 1953. 

J. M. Le Blond : 

212.  Logique et méthode chez Aristote, Paris, 1939. 
213.   Aristote, philosophe de la vie (Traité sur les parties des animaux, livre I), Paris, 1945 

214. A. Mansion, Introduction à la physique aristotélicienne, Louvain, 1913 ; 2e éd., Paris-
Louvain, 1946 
J. Moreau : 

215.  -Aristote et son école, Paris, 1962. 
216.  -Le Temps et l'espace selon Aristote, Padoue, 1965 

217. F. Nuyens, L'Évolution de la psychologie d'Aristote,  Louvain, 1948 

218. F. Ravaisson, Essai sur la métaphysique d'Aristote, t. I, Paris, 1837 ; 3e éd., Hildesheim, 
1963 

L. Robin : 
219.  La Théorie platonicienne des Idées et des Nombres d'après Aristote, Paris, 1908 ; 2e éd., 
Hildesheim, 1963 
220. « La Morale aristotélicienne », in Études de philosophie grecque, Paris, 1923 ; 2e éd. 

1957 

221. W. D. Ross, Aristote, Londres, 1923 ; 6e éd. 1955 ; trad. franc. Paris, 1926 

VII. WEBOGRAPHIE. 
http://www.uqac.uquebec.ca/zone30/ Classiques des sciences sociales/index.html 

http:// www.ambafrance.org/HYPERLAB/PEOPLE/descart.html 

http://bisance.citi2.fr/DESCARTES/ 

http://www.france.diplomatie.fr/culture/france/biblio/folio/descartes/index.html 

http://cedric.cnam.fr/ABU/BIB/auteurs/descartesr.html 



71 

 

TABLE DE MATIERES. 

REMERCIEMENT  ............................................................................................................. 2 

INTRODUCTION  ............................................................................................................... 3 

PREMIERE  PARTIE :  FONDEMENT  PHILOSOPHIQUE  DE LA  PENSEE 

CARTESIENNE  ................................................................................................................ 11 

I.  LES INFLUENCES  ANTIQUES  ET  SCOLASTIQUES DE DESCARTES. ................ 12 

I.1. D’A RISTOTE A SAINT THOMAS  DE LA PENSEE « SCOLASTIQUE ». ..................................... 12 

I.2. ARISTOTE, (384-322 AV . J-C)......................................................................................... 13 

I. 3. SAINT ANSELME, (1033-1109). ..................................................................................... 16 

I.4. SAINT THOMAS D’A QUIN. (1225-1274). ......................................................................... 17 

II.  DU DOUTE  SCEPTIQUE A  LA  NEGATION  METHODIQUE.  ................................ 20 

III.  LA  VERACITE  DIVINE,  EXPRESSION DE LA  PERFECTION.  ........................... 23 

IV.  L’IDEE  DE DIEU  ET  LES PREUVES DE SON EXISTENCE.  ................................. 25 

IV.1. L’ IDEE DE DIEU. ......................................................................................................... 25 

IV.2. LES PREUVES CARTESIENNES DE L’ EXISTENCE DE DIEU. ............................................... 27 

DEUXIEME  PARIE :  PLAN  DETAILLE  DE LA  FUTURE  THESE .............................. 35 

TROISIEME  PARTIE :  ANALYSE  DES CONCEPTS FONDAMENTAUX  DE 

L’AUTEUR  ET  BIBLIOGRAPHIE  EN PARTIE  COMMENTEE  ................................. 38 

A/  ANALYSE DES CONCEPTS FONDAMENTAUX DE L’ AUTEUR. ................................................ 39 

B /BIBLIOGRAPHIE EN PARTIE COMMENTEE. .......................................................................... 41 

B.1 /OUVRAGES DE DESCARTES ............................................................................................ 41 

B 2 / OUVRAGES SUR DESCARTES. ........................................................................................ 46 

CONCLUSION . ................................................................................................................. 54 

BIBLIOGRAPHIE  LISTEE .............................................................................................. 57 

I. OUVRAGES DE DESCARTES. ............................................................................................... 58 

I.1. VERSIONS IMPRIMEES : .................................................................................................. 58 

I.2. VERSIONS NUMERIQUES : ............................................................................................... 58 

II.  ETUDES SUR DESCARTES. ................................................................................................. 59 

III.  HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. ........................................................................................ 60 

IV.  DICTIONNAIRES ET ENCYCLOPEDIES. .............................................................................. 61 

A. DICTIONNAIRES : ............................................................................................................. 61 

B. ENCYCLOPEDIES : ............................................................................................................ 61 

V. OUVRAGES GENERAUX. ................................................................................................... 61 

VI.  ARTICLES. ...................................................................................................................... 66 

VI.  PROJET DE LECTURE. ...................................................................................................... 66 

VII.  WEBOGRAPHIE.............................................................................................................. 70 

TABLE  DE MATIERES . .................................................................................................. 71 

 


