
1 

 

   

MINISTERE DE L’ENSEIGNEMENT SUPERIEUR 

ET DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE 

 

 

UNIVERSITE DE TOLIARA 
FACULTE DES LETTRES ET DES 

SCIENCES 
HUMAINES ET SOCIALES 

------------------------ 
FORMATION DOCTORALE 

PLURIDISCIPLINAIRE 
OPTION : PHILOSOPHIE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PROJET DE THESE DE DOCTORAT 

Pour l’obtention du Diplôme d’Etudes Approfondies 

Présenté par AHAMADI Anasse 

Sous la direction de Monsieur RAMANGASALAMA Ndrianja 

Professeur à l’Université de Tuléar 

 

Année Universitaire: 2008-2009 

 

 

 



2 

 

INTRODUCTION 

Le débat philosophique portant sur l’éducation n’est évidemment pas inédit. Et, dans le 

domaine de la philosophie, les mots éducation et enseignement revêtent des significations 

diverses. Il porte à la fois sa signification, et sur le contenu de l’enseignement de la philosophie et 

sur la manière dont on doit transmettre les connaissances philosophiques (éducation à la 

philosophie ou éducation par la philosophie). Mais, plus généralement, le mot  

« éducation a été parfois aussi employé dans un sens très étendu pour 
désigner l'ensemble des influences que la nature ou les autres hommes 
peuvent exercer soit sur notre intelligence, soit sur notre volonté. Elle 
comprend, dit Stuart Mill, tout ce que nous faisons par nous-mêmes et 
tout ce que les autres font pour nous dans le but de nous rapprocher de 
la perfection de notre nature »1.  

Dans son acception la plus large, elle comprend même les effets indirects produits sur le 

caractère et sur les facultés de l'homme par des concepts dont le but est tout différent : par les lois, 

par les formes du gouvernement, les arts industriels, et même encore par des faits physiques, 

indépendants de la volonté de l'homme, tels que le climat, le sol et la position locale. Mais cette 

définition comprend alors des faits tout à fait disparates, et que l'on ne peut réunir sous un même 

vocable sans s'exposer à des confusions. L'action des choses sur les hommes est très différente, par 

ses procédés et ses résultats, de celle qui vient des hommes eux-mêmes; et l'action des 

contemporains sur leurs contemporains diffère de celle que les adultes exercent sur les plus jeunes. 

C'est cette action des hommes sur les hommes seule qui nous intéresse ici et, par conséquent, c'est 

à elle qu'il convient de réserver plus particulièrement le mot éducation pour notre thème.  

Etant persuadé donc que l’éducation recouvre plusieurs domaines que nous ne pouvons 

pas tous appréhender, nous nous sommes focalisé, dans ce projet de thèse, sur l’enseignement de 

la philosophie aux Comores. La philosophie aux Comores reste, jusqu’à l’heure où nous écrivons, 

une discipline dont l’enseignement est seulement réservé aux classes de Premières et de 

Terminales. Or l’enseignement de la philosophie ou l’éducation par la philosophie à tous les 

niveaux scolaires peut contribuer à enrichir l’éducation des citoyens comoriens au plan global par 

diverses approches novatrices. 

En ce sens, notamment pour la discipline de la philosophie, l’enseignement au niveau 

secondaire en classe de terminales correspond à un moment de changement profond dans la vie 

d’un individu, celui de l’adolescence. L’évolution vécue durant cette période a des conséquences 

significatives à prendre en compte dans l’éducation. Pendant cette période particulière de 

                                                 
1 In : Emile.Durkheim.éducation.et sociologie in : 
http:// www.uqac.Uquebec.ca/zone30/classiquesdessciencessociales/index.html/, récupéré le 20 mars 2010 



3 

 

l’adolescence, le rapport au monde, à autrui et à soi-même déclenche un processus de structuration 

et de restructuration problématique, avec ses questionnements, peurs, jouissances et souffrances. 

De plus, la perception d’autrui se modifie chez l’élève en devenant déterminante pour sa façon de 

se situer et de réagir. L’adolescence correspond donc particulièrement à un moment propice au 

questionnement philosophique. 

C’est dans ce cadre et en tenant compte de cela que l’enseignement de la philosophie, au 

niveau secondaire, devrait ainsi trouver une place légitime dans le système éducatif comorien. 

Mais, pour cela, il faut redonner sa vraie place à l’enseignement de la philosophie, souvent le 

premier sacrifié par rapport à celui des lettres et de l’histoire, disciplines qui bénéficient en général 

d’un ancrage solide dans l’identité culturelle d’un pays comme le nôtre. D’autre part, il s’agit 

également de redonner aux sciences humaines en général la place qu’elles ne cessent de perdre en 

raison de la priorité accordée aux disciplines scientifiques et techniques, et plus particulièrement 

aussi en se référant aux traditions et aux coutumes qui prédominent dans la culture comorienne. 

Les tendances à une technicisation de l’enseignement secondaire s’inscrivant souvent dans un 

contexte général de recherche de croissance économique, il convient enfin d’envisager le 

développement du pays par le biais de l’action éducative à travers l’ensemble de ses dimensions, 

éthiques, culturelles, humaines et sociales. 

De ce fait, une éducation de base et de qualité, c’est celle qui, d’après nous, ne perçoit pas 

l’école comme lieu d’une simple transmission et absorption du savoir, mais comme celui du 

questionnement et comme le meilleur moment pour apprendre à apprendre. Dans un rapport fait à 

l’UNESCO de la commission internationale sur l’éducation pour le XXIème siècle, Jacques Delors2 

affirmait que  

« C’est au stade de l’éducation de base (qui inclut en particulier 
l’enseignement pré-primaire et primaire) que se forgent des attitudes 
envers l’apprentissage qui durent tout au long de la vie»3. 

 

L’auteur veut nous dire qu’un enseignement de base doit nécessairement commencer 

depuis les classes primaires par une bonne acquisition des bonnes attitudes par les éduqués. 

Autrement dit, l’introduction de la philosophie, en tant que « science de la sagesse »4 qui suscite 

une réflexion, devrait même apparemment, selon lui, commencer depuis les niveaux inférieurs. 

Depuis la nuit de temps, dit-il, 

                                                 
2Jacques Delors, (1925- ), homme politique français, ministre de l’Économie et des Finances (1981-1984) puis 
président de la Commission européenne (1984-1994). Après avoir participé activement au renouvellement des 
mouvements de la gauche non communiste, il a donné à la Commission un poids inédit et a accéléré d’une manière 
décisive la construction de l’Union européenne. Microsoft ® Encarta ® Corporation.2009.  
3 Jacques Delors in : http://unesdoc.unesco.org/images/0015/001536/153601F.pdf, récupéré le 22/03/2010. 
4 Laurence Hansen-Love et Florence Khodoss, Philosophie terminales A et B-Tome 2 Ed Hatier, Paris, 1989, p.364 



4 

 

« La philosophie pour enfants, ou plus largement l’idée d’introduire la 
philosophie à l’école primaire pour développer très tôt le questionnement 
philosophique soulève une curiosité et un enthousiasme croissants à 
travers le monde. »5 

 

Car elle viendrait ainsi combler une lacune importante dans l’éducation contemporaine. 

En effet, on reconnaît de plus en plus l’importance de stimuler, dès le jeune âge, la réflexion et le 

questionnement, et ce, dans le cadre d’une éducation de base de qualité. Ici, l’on comprend que ce 

qui est acquis et bien assimilé dès l’enfance reste ancré dans la tête à jamais. C’est la raison pour 

laquelle nous voudrions mettre d’emblée l’accent sur l’idée d’un apprentissage de la philosophie, 

non seulement dans les classes secondaires, mais aussi dans les collèges - comme pourquoi pas 

dans les classes primaires ? - aux Comores  

Actuellement aux Comores, l’apprentissage de la philosophie au niveau des collèges n’est 

pas encore développé ou même pensé être développé. Or, l’éducation, si l’on comprend bien son 

rôle et sa visée, constitue généralement le ciment du développement d’un pays. Autrement dit, les 

objectifs de tout système éducatif visent toujours, ou doivent viser le développement de ses 

citoyens. En ce sens, on a aussi pu présenter 

 «L’enseignement de la philosophie est incontestablement une des clefs 
de voûte d’une éducation de qualité pour tous. Il contribue à l’ouverture 
d’esprit, à la réflexion critique et à la pensée indépendante, autant de 
remparts contre toute forme de manipulation, d’obscurantisme et 
d’exclusion. »6  
 

On s’aperçoit ainsi que l’éducation n’intéresse pas seulement le monde des pédagogues 

ou des parents. Elle touche également toutes les catégories professionnelles, car nous sommes 

tous, quelque part, éducateurs. Toute activité, qu’elle soit professionnelle, sociale, politique ou 

morale, a été l’aboutissement d’une action éducative qui doit commencer dès l’enfance jusqu’à 

l’âge adulte.  

 

La toute première introduction de l’enseignement philosophique aux Comores, qui 

remonte aux années 1966 et 1967, avait tout d’abord été assurée par des missionnaires ou des 

stagiaires Belges. Ce qui signifie que les premiers enseignants de philosophie aux Comores, qu’ils 

soient étrangers ou nationaux, n’étaient pas des enseignants de philosophie de formation. Il a été 

donc difficile pour eux de forger une méthodologie d’enseignement bien appropriée. Il est clair 

cependant que l’acquisition de connaissances, quelles qu’elles soient, nécessite un ensemble de 

                                                 
5 L’enseignement de la philosophie en Afrique Pays francophones, Bamako, Mali, septembre 2009 Jacques Delors in : 
http://unesdoc.unesco.org/images/0015/001536/153601F.pdf, récupéré le 22/03/2010. 
6 Ibidem. 



5 

 

méthodes et démarches à mettre en œuvre par l’éducateur dans la classe. Partant de cette 

constatation, notre objectif a consisté aussi à vouloir montrer comment les connaissances 

transmises par l’enseignant, que ce soit en philosophie ou dans d’autres disciplines, peuvent être 

transformées en savoir assimilé. C’est ce souci qui pousse Viviane de Landsheere à dire que 

« L’un des meilleurs entraînements à la pratique de la profession 
d’enseignant consiste à apprendre à préparer les activités éducatives. A 
cette occasion, on devrait montrer qu’il ne suffit pas de prévoir ce que le 
maître va faire mais qu’il faut aussi savoir clairement ce que les élèves 
auront l’occasion d’apprendre et donc de faire 7». 

 
En ce sens, l’apprentissage à la philosophie n’est pas autre chose que l’apprentissage à 

l’application de la raison aux différents objets sur lesquels elle peut s’exercer. En tenant compte de 

l’importance de la philosophie, qui est « science de la sagesse », il est vrai que l’enseignant doit 

veiller à ce que chaque élève soit en mesure d’aiguiser sa capacité à réfléchir par lui-même sur lui-

même. C’est une telle démarche qui amènera l’élève à se développer pour son propre bien être.   

A cet effet, l’enseignant doit aussi constamment savoir se mettre à jour pour ce qui 

concerne son savoir, c'est-à-dire qu’il doit rester en contact avec l’actualité du monde. Enfin, pour 

atteindre pleinement  ses objectifs, l’enseignant doit pouvoir se référer à des exemples concrets au 

niveau de son enseignement afin qu’il n’y ait pas une différence entre théorie et pratique. 

Depuis 2004, les programmes d’enseignement de la philosophie aux Comores n’ont cessé 

de changer parce que le ministère de l’éducation n’a pas été en mesure d’élaborer un programme 

adapté aux réalités comoriennes. Il a fallu attendre l’année scolaire 2008-2009 pour parvenir à une 

plus grande harmonisation du programme. Et entre-temps, le ministère s’est trouvé dans 

l’obligation d’organiser également un concours pour la formation d’inspecteurs pédagogiques en 

philosophie, surtout parce qu’il manque aux Comores des conseillers pédagogiques en second 

cycle. Il est vrai enfin que la société comorienne, de par ses coutumes et ses traditions, conçoit 

habituellement l’enseignement de la philosophie comme un enseignement qui représente une 

menace pour la religion musulmane, car elle reste persuadée que les philosophes sont ceux qui 

prêchent la mort de Dieu. De ce fait, parce qu’ils assimilent aussi l’introduction de la philosophie 

dans les classes à un risque d’acculturation, certains parents préfèrent par conséquent l’école 

coranique8 à l’école moderne de type européen.  

D’où ce qui nous semble être l’utilité de notre travail de recherche. Il s’agit de faire 

comprendre aux Comoriens ce que peut apporter la pratique de la réflexion philosophique dans 

                                                 
7 Viviane de Landsheere : Définir les objectifs de l’éducation, Ed Presses Universitaires de France, Paris, 1982, pp. 
17-18  
8 Comme dans la plupart des pays musulmans, la mission traditionnelle de l’école coranique est de dispenser un 
enseignement religieux visant à renforcer la connaissance de la culture et la religion musulmane. 



6 

 

une société qui aspire à se développer. Car, d’une manière générale, la finalité globale de toute 

éducation est de contribuer au développement d’un pays et de ses citoyens. C’est dans et par 

l’éducation qu’on peut forger un homme capable de se défendre et de défendre ses idées, ainsi que 

de pouvoir surmonter les diverses situations qu’il rencontrera dans son existence. Il nous semble 

aussi utile de faire savoir aux zélateurs et aux conservateurs de la tradition que la philosophie ne 

blasphème pas forcément contre la tradition ni ne menace la religion, et elle ne peut pas toujours 

non plus être confondue avec une prédication de la mort de Dieu.  

Cependant, notre problématique consiste à tenter d’approfondir les points suivants, à 

savoir : dans quelles conditions s’est faite, en particulier à ses débuts, l’introduction de 

l’enseignement philosophique aux Comores et comment la société comorienne perçoit-elle cet 

enseignement ? De quelle manière les enseignants transmettaient-ils ou continuent-ils de 

transmettre ce savoir ? Y a-t-il quelque chose que l’on peut changer ou améliorer dans la situation 

de l’enseignement actuel de la philosophie aux Comores ? Quel avenir peut-on envisager pour 

l’enseignement de la discipline dans notre pays ?  

 

Ces grandes interrogations découlent directement de cette brève présentation et nous 

poussent à vouloir aller plus avant dans l’analyse de la situation : c’est pour mieux comprendre, en 

fait, quel peut être l’avenir de l’enseignement philosophique aux Comores.  

Afin de mieux cerner le thème de cette recherche, nous estimons plus que nécessaire 

d’adopter une méthode de type à la fois historique et analytique. Historique, parce que c’est celle 

qui nous permettra d’acquérir davantage de connaissances sur le passé de l’enseignement 

philosophique aux Comores. Il importe d’étudier ce passé et de le chercher à le reconstituer dans 

l’enchainement des faits et de leur évolution. Analytique, parce que l’analyse de ces faits vise à 

expliquer et à éclaircir les conditions qui étaient présentes au moment où on a introduit 

l’enseignement philosophique dans le pays. L’objectif de l’étude est de concevoir ce que peut 

apporter l’enseignement philosophique à une société où toute l’opinion semble finalement régie 

par trop d’esprits dogmatiques qui se raccrochent à des traditions et des coutumes qui sont 

étroitement liées à des côtés négatifs de la religion musulmane. 

 

Le présent travail s’articule en trois grandes parties : la première partie de notre travail 

sera axée sur nos motivations à propos du thème de recherche et sur la présentation du thème.  

La deuxième partie consistera à indiquer et à justifier la méthodologie d’approche 

adoptée. Toutefois, il faut mentionner tout de suite que nous avons rencontré d’énormes difficultés 

au niveau de la documentation, puisqu’aux Comores, il n’y a pas eu jusqu’à maintenant 



7 

 

suffisamment de chercheurs qui se mobilisent dans ce domaine de réflexion. C’est la raison pour 

laquelle nous nous sommes trouvé dans l’obligation de nous reposer pour une large part sur un 

certain nombre d’entretiens que nous avons eus avec des enseignants de philosophie, encore en 

activité ou à la retraite.  

Enfin, la troisième partie, abordera le plan provisoire de la future thèse et les principaux 

concepts clés utilisés, avant de présenter une bibliographie en partie commentée. 

.  



8 

 

 

 

 

 

 

 

PREMIERE PARTIE : 

MOTIVATIONS A PROPOS DU SUJET ET PRESENTATION DU  

THEME DE RECHERCHE 

 



9 

 

I.1 MOTIVATIONS A L’ENDROIT DU SUJET  

Le thème sur lequel porte notre étude touche donc plus précisément la question de l’enseignement 

de la philosophie aux Comores, et au-delà celle de la tolérance envers l’autre. L’enseignement de 

la philosophie a débuté vers 1966-1967, selon les enquêtes orales que nous avons menées. Comme 

mentionné un peu plus haut, il avait été assuré par des Belges qui étaient venus aux Comores pour 

faire des stages au titre du service national dans l’enseignement. Autrefois, les Comores 

entretenaient des relations étroites avec le gouvernement belge, c’est pourquoi ce gouvernement  a 

envoyé ces gens effectuer un séjour aux Comores, en accord avec l’administration de l’époque. A 

leur arrivée aux Comores, ils ont constaté que la philosophie n’était pas dans le programme 

d’enseignement. Ils en ont profité pour mettre cette discipline en pratique alors qu’à l’origine, ils 

n’étaient pas venus aux Comores pour cela.  

Ce n’est qu’à partir des années 1982-1983 qu’il y a eu des nationaux qui ont commencé à 

enseigner la philosophie. Parmi eux, on peut citer les noms d’Ahamadi Shamanga, 

d’Abdoulhamid Afretane ou d’Ismaël Ibouroi qui n’étaient même pas des enseignants de 

philosophie de formation. Il s’agissait plutôt de sociologues, de juristes et de francisants,  à l’instar 

de Saendou Mbaraka, Sharif Abdallah. C’est par manque d’enseignants philosophes qu’ils se sont 

donc trouvés dans l’obligation d’assurer l’enseignement de la discipline. Il faut faire exception de 

la situation à Anjouan, où il y a quand même eu des enseignants comme Ibrahim Halidi (qui a 

étudié en Afrique du sud et y a obtenu une Licence en philosophie) et Surete Ben Massoud (qui a 

étudié en France) qui ont étudié la philosophie. Ils ont été pour la plupart repartis dans les îles 

d’Anjouan et de la Grande Comore. 

Dans les années quatre-vingt-dix, il y a eu ensuite l’afflux des étudiants sortants de 

Madagascar, ceux qui avaient fait des études supérieures de philosophie au sein des Universités 

malgaches.9
 La majorité d’entre eux sortent de l’université de Toliara en ayant obtenu le niveau de 

la licence. Au début déjà, cet enseignement a été mal interprété par les enseignants. Autrement dit, 

ils abordaient avec leurs élèves des concepts philosophiques qu’ ils ne s’attachaient pas du tout à 

expliquer. Tel est le cas par exemple de la notion de « mort de Dieu » chez Nietzsche. Donc, tout 

le monde se montait contre eux. Apparemment, les zélateurs de la tradition, les prêtres musulmans 

et nos parents avaient, eux aussi, mal compris le vrai sens de l’enseignement de cette discipline. 

Ils ont toujours été convaincus que la philosophie prêchait contre les coutumes et les traditions, et 

                                                 
9 Il existe trois départements où l’on enseigne la philosophie à Madagascar, respectivement dans les Facultés de 
Lettres et Sciences Humaines des Universités d’Antananarivo, de Toamasina et de Tuléar. C’est également à Tuléar 
que se trouve l’Ecole Normale Supérieure de philosophie.  



10 

 

plus précisément contre la religion. Le fait est qu’un apprenti philosophe digne de ce nom a 

vocation à développer un esprit critique sur ce qu’on lui apprend ou ce qu’on lui dit.  

Contre les coutumes et les traditions, parce qu’aux Comores, l’enfant doit, dès son jeune 

âge, aller à l’école coranique et y apprendre les rudiments de sa culture et de sa religion. 

L’enseignement dispensé est basé sur l’apprentissage de la langue arabe et la récitation par cœur 

du Coran et puis surtout sur le respect de la discipline envers le maître ou la maîtresse de la 

madrasa. Or, une conception philosophique de l’éducation, et plus particulièrement la vision 

rousseauiste de la pédagogie n’accepte pas souvent cela, car l’enfant n’est pas un adulte en 

miniature. Contre la religion, parce qu’en philosophie, on ne peut absolument pas ignorer 

l’importance, pour l’histoire de la philosophie, d’auteurs comme Nietzsche, Sartre etc., qui ont 

réfléchi, à leur manière,  sur la « mort de Dieu ». Cette idée de mort de Dieu a été particulièrement 

mal interprétée par nos enseignants. Car ces derniers n’ont pas expliqué la mort de Dieu comme 

l’ ont expliqué Nietzsche ou Sartre. Par conséquent et pour cette unique raison, la philosophie s’est 

vue immédiatement pointée du doigt par les prêtres musulmans. Car dans la religion musulmane, 

tout ce qui est de Dieu n’est pas à discuter ni à interpréter hors de ce qu’a dit le Saint Coran. 

Par ailleurs, certains idéologues comoriens et fervents musulmans, pensent que le 

christianisme est une religion d’Infidèles qui s’élève contre la prédication de l’islam. Si nous 

avons parlé de christianisme, c’est parce que les premiers enseignants belges à avoir enseigné la 

philosophie ont été des chrétiens. Et ces premiers enseignants n’arrivaient pas à faire la part des 

choses entre athéisme, christianisme et islam. Ils l’ont fait dans la mesure où ils pensaient que les 

élèves de première et terminale ne pouvaient pas assimiler toutes ces notions. Cela peut être 

d’ailleurs une des raisons qui ont poussé très vite ces mêmes enseignants à ne plus aborder ces 

questions. Il est un fait que le saint Coran dit : « Et quiconque désire une religion autre que 

l’Islam, ne sera point agréé et il sera dans l’au-delà, parmi les perdants »10. Nous pouvons alors 

dire que c’est par manque de finesse philosophique ou de sensibilité pédagogique que les premiers 

enseignants belges ou même comoriens ne parvenaient pas à rendre cohérente cette difficulté. Ce 

que nous voulons dire ici, c’est que ces enseignants auraient dû, puisqu’il s’agissait d’une 

discipline nouvelle, organiser des ateliers et des tables rondes entre enseignants et parents d’élèves 

pour bien leur faire savoir l’importance de cette discipline nouvelle pour l’éducation de leurs 

enfants. Faute de quoi, la population s’est sentie encore plus obligée de mépriser davantage ce 

qu’elle a considéré comme un enseignement inutile, à savoir « l’enseignement de la philosophie », 

aux Comores. Nous pouvons dire que la société comorienne a toujours eu tendance à juger les 

apprentis philosophes comme étant des non-croyants. Cette société se persuadait elle-même que 

                                                 
10 Saint Coran, chapitre 3, versets, 85. 



11 

 

tous les philosophes étaient des infidèles ou des athées. Les dernières vagues d’étudiants-

chercheurs qui viennent de Madagascar ont tenté d’expliquer aux Comoriens qu’il n’en était rien 

et que la majorité des philosophes comoriens sont restés croyants, tout en sachant bien respecter 

également les religions des autres.  

 

L’intitulé de notre sujet est « Essai de réflexion sur l’enseignement de la philosophie aux 

Comores ». A ce propos, nous dirons que le choix d’un tel sujet implique une double dimension, 

descriptive et pédagogique : la première concerne la nécessité de décrire objectivement les 

problèmes et les difficultés qu’ont rencontrées et que rencontrent les enseignants de la discipline 

philosophie vis-à-vis de l’image que la société comorienne se fait d’elle. Et la seconde est de 

s’efforcer de faire comprendre à la population comorienne que l’enseignement et la pratique de la 

philosophie ne s’opposent pas forcément à la religion ni aux coutumes ; au contraire, elles se 

complètent ou peuvent se compléter le cas échéant, même s’il faudra toujours redire que 

philosophie et religion sont deux choses bien distinctes. Dans ce cas, il convient de réaffirmer 

l’idée selon laquelle l’enseignement philosophique n’a absolument pas pour vocation essentielle 

d’ensevelir la religion musulmane ; au contraire. 

C’est ce genre de questionnement qui nous a donné le courage de choisir un tel sujet afin 

d’assumer notre responsabilité en tant qu’enseignant de philosophie, et qui espère être un jour 

responsable de l’enseignement aux Comores. Ceci pour montrer que le choix du sujet n’est pas le 

fruit du hasard, ni non plus un choix forcé. Nous avons entamé cette recherche dans l’intention de 

contribuer à une meilleure prise en considération de l’enseignement de la philosophie dans la 

société comorienne, en envisageant, entre autres, la possibilité d’une uniformisation du 

programme d’enseignement, que ce soit dans les écoles privées ou publiques. Il convient de 

rappeler, à ce sujet, que les programmes émanent du Ministère de l’Education et que ce sont les 

différents techniciens de ce Ministère qui les élaborent. A ses débuts, l’enseignement de la 

philosophie aux Comores ne suivait pas un programme bien planifié. Cela s’explique par le 

manque d’enseignants spécialistes  du domaine. Actuellement, de tels enseignants spécialistes 

existent.  

Mais il se trouve aussi que la grande majorité des enseignants se voient obligés, pour des 

raisons économiques et alimentaires, de s’investir plus dans l’enseignement privé que dans le 

public. Le salaire y est bien plus intéressant et motivant. Car le gouvernement comorien ne tient 

pas toujours compte de la situation matérielle des enseignants en général. Il semblerait presque 

qu’il fait travailler ses fonctionnaires sans se demander s’ils ont mangé on non, s’ils sont en bonne 

santé ou non. L’espoir de bâtir une société juste réclame de sa part des efforts adaptés à 



12 

 

entreprendre pour améliorer les conditions de travail des enseignants, en particulier les 

enseignants de philosophie. Comme le rappelle un auteur comme Pierre Gréco : 

« Il n’est pas raisonnable, par exemple, de poser le problème de la 
formation des maîtres en termes de connaissances, de capacités didactiques 
et de personnalité en ignorant ou en laissant à d’autres instances le soin de 
définir le statut du maître dans la communauté scolaire, universitaire et 
sociale ; pour parler plus crûment, les questions concernant la 
rémunération des enseignants, leurs conditions de travail ne sont pas des 
questions corporatives ou syndicales seulement : ce sont des questions 
pédagogiques à part entière, et non des à-côtés ou des en deçà. »11  

  

La situation fait enfin que les programmes établis sont rarement achevés dans leur 

réalisation au niveau des lycées publics. Par conséquent, les élèves se trouvent victimes aux 

examens du Baccalauréat. L’expérience du Bac 2009 en témoigne, et certains élèves ont même 

supplié leurs enseignants pour que ces derniers traitent un autre programme. Nous avons ici 

l’exemple illustrant qu’en matière de pédagogie de la philosophie aux Comores, chaque 

enseignant a tendance à se forger sa propre méthode, ce qui, parfois, n’est pas forcément efficace. 

Certes, il restera toujours vrai que  

« (…) le professeur est libre  de sa méthode comme de ses opinions (…) : 
une même méthode ne peut convenir également à toutes les questions ni à 
tous les professeurs. L’ordonnance du cours, les programmes le disent 
expressément, est laissée à la convenance du professeur. »12,  

Mais l’élaboration d’un programme systématique et rationnel devrait, dans un tel contexte, faire 

l’objet d’une réflexion commune entre enseignants de la discipline et constituer la tâche des 

pédagogues. Par ailleurs enfin, il n’est pas rare que certains enseignants reproduisent simplement, 

par paresse ou dans un esprit d’imitation servile, les cours qu’ils ont suivis à l’Université. La 

situation s’explique toujours par un manque de concertation au niveau des conseillers 

pédagogiques du second cycle, surtout en philosophie. En philosophie, ce n’est que ces dernières 

années qu’il y a des maîtres-assistants aux Comores. Cela sous entend qu’il n’y avait pas du tout 

eu de conseillers pédagogiques. Il a fallu attendre le mois d’avril 2009, suite à la mise en place 

d’un concours de préparation d’inspecteurs en philosophie, pour que des spécialistes en la matière 

soient formés en ce sens.  

I .2 Eléments de la problématique du sujet 

                                                 
11 Pierre Greco : In : Article Pédagogie, Les problèmes de l’éducation scolaire,  Encyclopædia Universalis France 
S.A. 2002 version électronique. 
12 A. de Monzie : Texte des Instructions du 2 septembre 1925 (France) – Paragraphe II : La Méthode 



13 

 

Dans ce projet de thèse, nous nous pencherons principalement sur l’examen des points 

suivants : il sera présenté une première définition de la philosophie, et puis une prise de vue de ce 

qui pourrait caractériser l’enseignement de la philosophie dans ses rapports avec les différentes 

sciences, par rapport aussi à la société comorienne et aux religions. Ces éléments sont 

interdépendants et se résorbent dans le même thème. Pour la définition, nous partons de la 

constatation que tout homme est. Tout homme – et on peut considérer que l’élève est un homme, 

une personne en puissance (et non pas, comme il l’a été dit, un adulte en miniature) - a des idées et 

porte des jugements sur la vie, sur le monde, et sur sa propre existence. Concernant 

l’enseignement de la philosophie en général et aux élèves des Terminales en particulier, le travail 

propre à l’enseignant de philosophie consiste à « identifier d’abord et à conceptualiser ensuite les 

objets d’apprentissage, en tenant compte du fait que la place relative accordée aux savoirs, savoir-

faire et savoir-être varie selon la matière d’enseignement. »  Il consistera ensuite à « s’entendre 

pour organiser chronologiquement les apprentissages en un programme qui tienne compte de leur 

complexité intrinsèque (c’est-à-dire de leur degré d’abstraction), ainsi que de leur degré 

d’accessibilité pour les élèves concernés. Il pose donc à la fois le problème de la transposition 

didactique et celui de la gestion de la progression pédagogique. » Nous savons que, pour que 

l’élève puisse bien apprendre, l’enseignant doit savoir guider celui-ci tout au long de son 

apprentissage. C’est encore plus vrai en philosophie que dans les autres disciplines.  

Mais, pour cela, l’enseignant doit être en mesure d’analyser l’état de l’enseignement de sa 

matière dans ses dimensions politiques, sociologiques, historiques et structurelles. Il a également à 

gérer les processus d’emprunt et d’adaptation de données scientifiques ayant trait aux contenus de 

son enseignement ainsi qu’aux processus du développement psychologique chez l’apprenant. 

C’est ce qui lui permet d’envisager, de réformer la méthodologie qu’il a utilisée jusqu’alors. Enfin 

il ne peut pas faire l’économie d’analyser les conditions sous lesquelles les méthodes et techniques 

d’enseignement sont susceptibles de favoriser les apprentissages attendus, dans le contexte concret 

de la structure d’une classe et des attentes sociales concernant le système scolaire. 

Ces diverses problématiques aboutissent à l’énoncé d’une question générale, ainsi que de 

questions plus spécifiques  

Le problème général 



14 

 

Il s’énonce ainsi : comment faire comprendre à la société comorienne d’aujourd’hui 

l’importance et la place que mériterait la philosophie qui a été méprisée auparavant dans une 

société qui a besoin de se développer ? 

Nous allons nous concentrer sur la concrétisation de ce problème général par des 

questions générales. Si l’enseignement de la philosophie implique une activité rationnelle 

consciente d’elle-même, quelle en est la valeur intrinsèque et quel est le rôle  que le professeur de 

philosophie doit jouer aux Comores ?  

Les problèmes spécifiques 

Dans la mesure où tout individu qui réfléchit éprouve le besoin de le faire à partir d’idées 

ordonnées, justifiées à partir de sa propre existence, la réflexion philosophique sur l’éducation est 

une question permanente pour tout enseignant de philosophie. L’éducation aux Comores demeure 

une question cruciale pour l’avenir des jeunes Comoriens, comme pour tout citoyen Comorien 

conscient que l’éducation doit viser au développement de son pays. Une bonne éducation doit 

normalement viser en même temps au développement de l’éduqué. C’est en réfléchissant 

globalement que le bon pédagogue peut voir la réalité qui existe au sein de toute la structure 

éducative. Et c’est en pensant à cela qu’il est indispensable d’inviter les enseignants, en tant que 

premiers responsables de la réussite de l’enfant, à stimuler chez ce dernier le sens d’appréciation, 

lui conduisant à acquérir un esprit critique et de discernement. L’éducation à la philosophie et par 

la philosophie reste la médiation indispensable dans la mesure où elle cherche avant tout aussi à 

former l’être humain à la justice dans le but de bâtir une cité juste. 

Nous constatons cependant qu’à l’activité intellectuelle semble s’opposer le caractère 

statistique des fins qui s’imposent, et puis aussi aux fins de nos pratiques vitales. On entend ici par 

fin, ce qui est à atteindre et à posséder. Alors pour atteindre cette finalité, la réflexion chez 

l’enseignant de philosophie se doit d’examiner les problèmes propres à l’élève, lequel sera 

progressivement appelé à devenir un individu capable de tracer son propre destin. Le 

développement naturel de son être découlera de l’enrichissement culturel de sa personnalité et de 

ses compétences. Ses « activités naturelles » se traduiront par des actes spontanés qui se 

développeront à la suite de l’éducation par la philosophie, celle qui contribuera à l’enrichissement 

personnel de l’élève. Pour cela, l’éducateur doit comprendre que son rôle est de veiller sur l’esprit 

de l’enfant, de le faire participer librement aux activités de réflexion communes, aux échanges que 

l’élève assume par ses propres moyens afin de devenir homme.  



15 

 

Il faut savoir que l’enseignement philosophique est une action qui consiste à la fois à 

faire acquérir une nouvelle connaissance et à faire découvrir un nouveau mode de penser. Par 

conséquent, toute éducation à la philosophie est alors commandée également par le souci de 

former des citoyens capables de s’informer, de suivre intelligemment les questions sociales et 

politiques, de rendre à l’homme la liberté de penser par lui-même. Nous avons constaté qu’aux 

Comores, la société traditionnelle ignorait généralement l’école moderne en privilégiant l’école 

coranique. Les  mœurs et traditions transmis par les arabes en matière d’éducation ont provoqué, 

sous certains aspects, une certaine pauvreté intellectuelle, celle qui a pu pousser de nombreux 

Comoriens à haïr ou à mépriser la philosophie. Ainsi, ne vaudrait-il pas mieux, pour une bonne 

réussite de l’action éducative globale et pour un développement intellectuel rapide des jeunes 

enfants, d’intégrer l’enseignement philosophique dès les classes de collèges et pourquoi pas dès 

l’école primaire ?  

Questions spécifiques 

Quelle peut être, en conséquence, la valeur épistémologique de l’éducation à la philosophie aux 

Comores ? D’ailleurs, est-ce que l’enseignement de la philosophie ne doit pas intégrer chez l’élève 

une capacité d’analyse des sciences et techniques ? 

Quels sont les critères qui définissent le véritable esprit d’une éducation à la philosophie ? 

Hypothèse de recherche 

A propos de la valeur épistémologique de l’enseignement de la philosophie aux Comores, 

nous pensons que du moment où nul homme ne peut échapper à lui-même et au monde qui est le 

sien,  l’homme comorien ne peut éviter de s’interroger sur son destin. Il doit philosopher s’il tient 

à bien vivre son existence, à en être conscient et à être libre. C’est pourquoi les programmes 

doivent être constamment en rapport avec la réalité quotidienne du Comorien, et s’adapter aussi à 

l’évolution des différentes sciences et techniques. La philosophie est incontournable dans la 

formation des futurs citoyens pour atteindre les objectifs de développement d’un pays. Et pour 

faciliter davantage la compréhension des concepts philosophiques, certains [lesquels ? Préciser !] 

n’hésitent pas à prôner l’intégration de la langue maternelle pour son enseignement. Par ailleurs, 

la philosophie ne rejette par principe aucune science, aucune religion, aucune culture parce qu’elle 

est la science suprême et qu’à chaque fois elle s’interroge sur le pourquoi des choses. C’est ce qui 

en définit l’esprit et le sens premier.  



16 

 

Concernant les critères qui définissent le véritable esprit d’une éducation à la philosophie, 

nous l’avons déjà dit : «  la philosophie est le savoir du savoir » ; cela implique qu’elle s’intéresse 

à la totalité de l’existence et cherche à comprendre la nature des êtres et la nature des ensembles 

dans lesquels les êtres se situent. Néanmoins, quand aujourd’hui, on parle de récentes découvertes 

en biologie humaine, et que certains hommes en ont peur, on se pose alors la question si l’homme 

qui commence à manipuler les gènes et les fondements même de sa vie mythologique ne va-t-il 

pas atteindre l’homme lui-même dans son existence et sa nature profonde. En ce sens, rappelons 

notre conviction que la science n’a de sens que si elle reste au service de l’homme. C’est pourquoi 

la philosophie a sa raison d’être et son originalité bien que le savoir philosopher reste très proche 

du savoir scientifique par ses exigences de rigueur et son appel à la raison. Mais quand la 

philosophie s’interroge sur le « pourquoi » de l’existence et de l’univers,  la vérité philosophique 

dépasse les vérités scientifiques non pas pour les nier, mais pour atteindre ce qu’on pourrait 

appeler l’intention métalogique c'est-à-dire l’ultime pourquoi de ce qui est. 

[Tout ce passage a été déplacé d’un peu plus bas ! C’est le passage qui va correspondre à votre deuxième question spécifique !] 

 

I.2. L’utilité de la philosophie  

L’homme étant conscient de son être, il lui est nécessaire de donner sens au monde qui le 

fait vivre. La vie est plus que les idées de l’esprit, cela veut dire qu’elle est engagement de tout 

l’ homme. Donc, l’agir est aussi nécessaire que le penser. L’intelligence doit permettre de 

comprendre la volonté que donne le pouvoir de poser les actes que l’intelligence conçoit. Une 

philosophie qui ne déboucherait pas sur une action concrète, serait vouée à n’être qu’un jeu strict 

de l’esprit.  

Or l’idée d’introduire l’apprentissage de philosopher à l’école postule que l’enfant ne 

s’épanouit pleinement à l’école que lorsqu’il est encouragé à adopter une démarche active et 

délibérée d’une recherche pour répondre aux questions qu’il se pose très tôt sur l’existence 

L’enfant est effectivement perçu comme « spontanément philosophe » par son questionnement 

existentiel massif et radical.. D’ailleurs, c’est là, d’après nous, le fondement même de la 

philosophie en tant que science de la sagesse. Cette dernière ne se trouve pas ailleurs, mais réside 

chez l’homme. Par ailleurs, une philosophie de l’éducation bien conçue et bien comprise, à son 

tour, fait partie intégrante d’une vision de la philosophie qui a pour objet de faire connaître 

l’homme par lui-même. A ce propos René Hubert affirme à juste titre que : 

« Une philosophie de l’éducation a pour objet de révéler à l’enfant 
progressivement, l’être qu’il est appelé à devenir. Mais cette révélation ne 



17 

 

serait rien, si elle ne contenait  pas en même temps les moyens de devenir 
cet homme »13 

[Tout ce passage aussi a été déplacé d’un peu plus bas !] 

 

L’idée même de l’apprentissage de philosopher à l’école a donné lieu à des expériences 

très diverses à travers le monde pour essayer de prendre en compte cette spécificité philosophique 

de l’enfant. C’est ainsi que les pays occidentaux ont valorisé très tôt  l’espace de discussion et de 

débat autour de thèmes quasi-philosophiques au sein de la classe. Et d’autres se représentent les 

rapports maître élève de façon à toujours solliciter ces derniers dans leur curiosité intellectuelle. 

Nous pensons que de telles démarches qui consistent à animer par exemple des débats en classe, 

sont partout liées à l’esprit de la philosophie. Si les experts en science de l’éducation soulignent 

que la confrontation par le dialogue et l’échange d’arguments est un des outils nécessaires à 

l’éducation du XXème,  c’est dans la mesure où le monde est de plus en plus médiatisé et politisé. 

Ce qui veut dire finalement que la philosophie garde bien sa place dans le monde d’aujourd’hui, à 

tel point qu’elle mérite un apprentissage dans les institutions formelles et non formelles. Et s’il y a 

maintenant des millions de dollar qui s’investissent dans nos pays pour l’expansion de 

l’enseignement du F.L.E., par exemple,  pourquoi ne pas procéder de la sorte pour l’enseignement 

de la philosophie aux Comores ?  

Quand nous faisons un petit retour sur la société comorienne, il reste vrai que, malgré 

tout, « l’école étrangère » était conçue comme le meilleur chemin pour réussir dans la vie. Or, la 

population comorienne continuait de privilégier plutôt l’école coranique pour des raisons diverses, 

surtout parce que : 

«  C’est à l’école coranique qu’on apprend le savoir religieux et un peu la 
langue arabe qui demeure incontournable pour prétendre à une meilleure 
reconnaissance de la religion musulmane ».14 

L’importance de l’école coranique  marque en soi l’une des différences principales entre 

christianisme et islam. Un chrétien peut prononcer ses prières à sa langue maternelle, tandis que 

pour un musulman, celles-ci se doivent d’être toujours faites en arabe. Nous constatons que le 

Coran est lu par tous les musulmans du monde en arabe. Par contre, la Bible peut se lire en toute 

langue. Mais aux Comores, cette différence principale entre christianisme islam a aussi contribué 

à favoriser une certaine ignorance de l’autre, donc à rejeter en bloc et par principe l’école 

étrangère ou l’enseignement des colons. On a volontiers et trop souvent opposé  Islam  et 

                                                 
13 Hubert RENE, Traité de pédagogie générale, Ed, P.U.F, Paris, 1965, p.15. 
14 MISBAHOUDINE Ben Ahmed, Contribution à l’étude de l’histoire religieuse, des origines à nos jours, Mémoire de 
Maitrise, histoire, Université de …2004, p.6. 



18 

 

christianisme aux Comores auparavant. Le préjugé que les pratiquants de la philosophie sont des 

non croyants n’a souvent pas d’autre origine. Dans cette perspective, il nous a paru important 

d’élargir notre compréhension de l’éducation en abordant l’enseignement de la philosophie aux 

Comores, et d’entamer parallèlement une réflexion globale sur l’éducation en pays musulman. 

Cette dernière a comme tâche d’élaborer une doctrine de l’éducation à la fois théorique et 

pratique, ainsi qu’une pédagogique, notamment dans sa partie générale. Une telle pédagogie tente 

de creuser toutes les voies où doit s’engager l’action éducative dans un pays comme les Comores. 

I.3. Spécifications verticales 

Dans cette section, nous allons essayer de mettre en place les différents niveaux de la 

généralité de la recherche concernant l’enseignement de la philosophie, l’éducation à a 

philosophie et par la philosophie. Il est à bien noter d’abord que l’enseignement de la philosophie 

remonte aux origines de la culture occidentale. Dans l’antiquité, il n’y avait pas vraiment de 

nombreuses écoles comme on l’a remarqué. NON ! C’EST FAUX ! Dans l’antiquité, il peut y 

avoir souvent le cas de celui qui bénéficie de l’enseignement en étant le disciple du maître, le 

dialogue se nouant entre maître et élève. L’enseignement philosophique est perçu sur le fond du 

projet « connais-toi toi-même » à la manière de Socrate. Sa doctrine nous invite à prendre position 

sur nous même, en nous posant la question « qui suis-je ? », « Que dois-je faire envers les 

autres ? »  Dans cette perspective, nous pouvons dire ensuite que l’homme a toujours été au centre 

de la réflexion philosophique. Par ailleurs, sa connaissance de soi détermine son action. Et si on 

fait le mal, c’est parce que on ignore le bien. La conception nous invite à faire un déplacement au 

niveau du savoir apparent pour chercher la vérité. Donc, la maïeutique de Socrate en tant qu’art du 

dialogue est bien ce chemin qui guide l’âme humaine vers la vérité.  

Ainsi, l’initiation à la philosophie nous apparaît essentielle au sens où l’apprentissage 

exprimera la position personnelle de l’élève face à son désir de philosopher. A ce propos, Paul 

François de Torquat dit : 

 «(…) notre vie personnelle et intime nous déconcerte souvent : nous 
ressentons des désirs qui nous inquiètent, nous éprouvons des sentiments 
qui nous déconcertent, nous n’avons jamais terminé de nous connaître et de 
connaître les autres. »15 

L’homme est un être curieux qui cherche à découvrir la signification de tout. Autrement 

dit, il veut comprendre tout ce qui lui arrive dans ce monde pour viser à mieux vivre. En effet, 

                                                 
15 Paul François de Torquat, Initiation à la philosophie, Ed., Ambozotany, 2004, p. 7 



19 

 

l’éducation à la philosophie et par la philosophie s’avère l’outil adéquat pour aider l’élève à 

s’interroger sur ce qui existe et sur ce qui lui arrive. Il cherche à découvrir un sens à ce qui lui 

apparait d’abord comme chaos ou violence. L’homme ne peut vivre dans l’absurde, parce que sa 

raison refuse le non sens, l’incompréhensible. En effet, plus la réalité est complexe à saisir, plus le 

philosophe s’attelle à la tâche de chercher une signification. 

Mais il est à souligner enfin que tout enseignement, quelle que soit la discipline 

enseignée, doit toujours s’orienter vers un ou des objectifs, qui sont des buts transformés en visées 

opératoires, dont les éléments composants et leur ajustement sont connus. Il comprend  en outre 

les modalités selon lesquelles on évalue ou on mesure le degré d’acquisition par l’élève de ce qui 

lui est transmis. Chacun des objectifs, tous opérationnels donc, pourra se décomposer en sous-

objectifs possédant sensiblement les mêmes caractéristiques, cherchant avant tout à faciliter 

l’accession aux différents savoirs (savoir, savoir-faire et savoir-être). Ces derniers sont finalement 

à considérer comme des connaissances réflexives sur soi. Car il s’agit pour nous de nous focaliser 

sur le contexte dans lequel l’enseignement de la philosophie est mené aux Comores. De ce fait, 

l’enseignement de la philosophie aux Comores est de la plus grande importance pour la formation 

intellectuelle des jeunes Comoriens. Car c’est lui qui les aidera à découvrir la réalité plurielle du 

monde, mais aussi à percevoir  la réalité sociale, économique et politique de leur pays, afin de se 

libérer des soucis qu’il se fait. Pour cela, la philosophie commence par l’analyse du réel. Le réel 

recouvre la totalité de ce qui existe en face des hommes : la nature et l’univers, les réalités de la 

vie, l’expérience collective des hommes. C’est là que le philosophe prend conscience de ce réel et 

se pose des questions. Il cherche à se situer par rapport à lui et fait ce qu’il faut pour se 

comprendre et le comprendre puis pour en dégager le sens. Ce qui fait que l’homme n’est pas 

« chose » comme les autres choses, il est une personne autonome doué d’intelligence et libre de 

raison. Il refuse de subir passivement sa vie. Il veut comprendre sa destinée pour en devenir le 

maître, le pilote.  

I.4 Spécification en profondeur 

A la différence de la spécification verticale qui a consisté à se focaliser sur le contexte 

dans lequel l’enseignement de la philosophie est mené, la spécification en profondeur va nous 

aider à mieux approfondir encore la problématique du travail de recherche. Elle n’expose pas 

directement la problématique, elle s’efforce de définir  l’angle à considérer permettant d’aborder 

la question la plus pertinente traitée par le thème : les conditions de possibilité d’une éducation à 

la philosophie et par la philosophie aux Comores. Dans cette démarche, nous avons choisi 



20 

 

d’effectuer une recherche évaluative. [Cela veut dire que nous démontrons ou nous précisons ce 

qu’elle vaut. Dans cette optique, l’enseignement de la philosophie doit s’imposer du fait qu’il a 

comme tâche d’élaborer une doctrine d’évaluation à la fois théorique et pratique. Il ne faut pas 

oublier aussi la pédagogie dans sa partie générale qui trace les lignes directrices où doit s’engager 

l’action éducative. Ce domaine doit être une branche qui opère la liaison et réfère l’unité dans 

toutes les domaines. Supprimer ! Bla-bla !]  L’ enseignement philosophique fait partie intégrante d’une 

éducation générale. La réflexion éducative ne la présuppose pas seulement, elle la complète, sa 

mise en pratique  est un devoir moral,  un achèvement nécessaire. Cette attitude est plus chargée 

de responsabilité que de moralité. Nous pouvons avancer l’idée selon laquelle l’acte moral est 

d’abord un acte personnel qui ne concerne pas directement autrui. Tandis que l’acte pédagogique 

est un acte qui concerne l’élève, comme il concerne la société. Le dialogue avec soi-même se 

nourrit aussi du partage de la parole entre l’enseignant et l’élève. Cela signifie que tout élève doit 

être placé dans la situation où il sera capable de philosopher. Cette manière d’enseigner comment 

philosopher suppose plusieurs conditions :  

A première vue, faire comprendre à l’élève que tous, nous subissons des influences 

nombreuses et variées, qui transforment nos mentalités et orientent nos modes de vie et de pensée. 

La deuxième condition est de savoir bien poser la question sur ce qu’est l’enseignement de la 

philosophie. La philosophie telle que nous la connaissons, se fonde sur un cheminement de 

questionnements premiers. Pour Kant, la philosophie dans son sens cosmogonique ramène aux 

interrogations suivantes : que puis-je savoir ? Que dois-je faire ? Que m’est-il permis d’espérer ? 

Qu’est ce que c’est l’homme ? La première question renvoie à la métaphysique, la seconde à la 

morale, la troisième à la religion, et la quatrième nous renvoie à l’anthropologie. Mais au fond, on 

pourrait tout ramener à l’anthropologie philosophique (qui n’est pas du tout la même chose que 

l’anthropologie !), puisque les trois premières questions se rapportent à la dernière. La philosophie 

doit donc déterminer : la source du savoir humain, l’étendue de l’usage possible de la raison et 

enfin les limites de celle-ci. Par conséquent, la tâche s’avère, déjà dès le début, difficile pour 

l’enseignant. [Selon les lois universelles, les philosophes s’intéressent à l’homme et à son esprit. 

Supprimer ! Bla-bla !] Dans cette perspective, l’enseignement de la philosophie doit faire émerger 

cette raison chez l’élève et lui donner les moyens de l’ exercer.  

« Donner la parole aux élèves n’est pas un artifice démographique où 
l’enseignant se métrant au niveau de l’opinion doit être prise en compte, au 
lieu d’être d’emblée nié par l’enseignant. Car c’est son émergence explicite 
qui permettra à l’élève de travailler »16.  

                                                 
16.Michel Tozzi, Apprendre à philosopher dans les lycées d’aujourd’hui, Ed. Hachette CNDP, Paris 1992, p 65 



21 

 

De plus, il doit explorer les diverses pistes pour sa pratique de classe en s’appuyant sur 

des principes sûrs et fiables, étant donné que la discipline est nouvelle pour ses élèves. [Il est à 

noter que Bla-bla !] Quand on dit que la connaissance philosophique est proche du savoir 

scientifique, cela revient à dire que la vérité philosophique a presque la même valeur significative 

que la vérité scientifique. C’est pourquoi de Torquat disait :  

« Le savoir philosophique est assez proche du savoir scientifique par ses 
exigences de rigueur et son appel à la raison. La preuve en est qu’un grand 
nombre de philosophes furent des savants. Citons Descartes, Pascal, Kant, 
Bergson, et bien d’autres. La méthode philosophique leur permet de 
dépasser le domaine de leur spécialité pour s’ouvrir aux problèmes plus 
généraux où se joue le destin de l’homme lui-même.»17 

En même temps, pour philosopher, l’élève doit savoir la signification du mot philosopher. 

Ce mot indique le sens de réfléchir sur ce qui existe et ce qui arrive. Ainsi, l’apprentissage de la 

philosophie ne peut se décréter par les lois d’une philosophie toute faite et ne peut être imposée à 

l’élève en faisant un tri arbitraire entre les diverses conceptions sur la philosophie. L’homme veut 

se comprendre tout comme il veut comprendre le monde, et cette curiosité de comprendre relève 

de l’initiative de chacun. Ainsi, l’élève qui veut apprendre à philosopher se doit, au contraire de 

considérer la valeur intrinsèque de tous les systèmes de philosophie. Pour ce faire, il faudrait 

presque partir de la conception bachelardienne qui consiste à dire que « l’enseignement est une 

réalité abstraite-concrète »18 qui allie le conceptuel et l’empirique, l’intellectuel et le charnel. 

Autrement dit, pour arriver à satisfaire sa curiosité philosophique, l’élève qui est apprenti-

philosophe devrait tenir compte tous ces dimensions pour comprendre non seulement le présent, 

mais aussi l’avenir. 

  

                                                 
17 Paul François de Torquat, Initiation à la philosophie, Ed. Ambozotany, Antananarivo, 2004, pp.22-23. 
18 Gaston Bachelard, cité par Louis Porcher, in « L’enseignement des langues étrangères », éd., Hachette Livre, Paris, 

2004, p127. 



22 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DEUXIEME PARTIE : 

PRESENTATION ET JUSTIFICATION DE LA METHODE RETENUE 



23 

 

II.1. APPROCHE METHODOLOGIQUE 

Pour bien baliser le cheminement de notre travail qui consiste à organiser et à exposer 

notre pensée, nous avons choisi d’appliquer deux méthodes : la méthode historique et la méthode 

analytique. Diverses explications suivies d’interprétations vont apparaitre dans notre projet de 

thèse. Toutefois, ces méthodes seront nettement distinguées dans le texte de notre future thèse. 

L’un des intérêts de la méthode historique réside incontestablement dans la possibilité de 

comprendre la genèse de l’enseignement philosophique aux Comores. [Elle nous permet 

d’acquérir des connaissances du passé de l’enseignement philosophique et des sociétés humaines. 

Supprimer ! Bla-bla !] Cette méthode nous permettra d’explorer le passé et de chercher à reconstituer 

les événements dans leur enchainement de leur évolution. Les débuts de l’enseignement 

philosophique aux Comores marquent un moment particulièrement important dans l’histoire de 

l’enseignement aux Comores. [Cela s’explique sur le fait ?? que les premiers enseignants 

n’avaient pas vraiment expliqué l’intérêt de la philosophie. C’est ce qui fait qu’avant, 

l’enseignement philosophique était mal compris. En ce sens, la méthode historique peut nous aider 

à expliquer et à démontrer comment on aboutit à telle ou telle situation. Répétition inutile ! Et puis n’avez-

vous que ce seul argument ?]  Toutefois, pour bien apprécier la portée, l’actualité, la vigueur de cet 

enseignement philosophique aux Comores, il nous est utile d’utiliser la méthode analytique. Nous 

entendons par méthode analytique, [la méthode qui consiste à apporter des démonstrations claires 

et nettes dans notre exposé. Supprimer ! Bla-bla !] le fait d’essayer de comprendre une situation dans 

ses moindres détails. La méthode analytique est nécessaire pour saisir et déceler pourquoi et 

comment cet enseignement fut si mal interprété aux Comores. Le terme analyse vient du grec 

« analusis » qui signifie décomposition, de liaison. En ce sens, l’analyse est une démarche de la 

pensée qui décompose un tout défini pour pouvoir bien l’étudier, l’expliquer et l’éclaircir. Comme 

le dit bien Descartes : 

 « L’analyse consiste à diviser chacune des difficultés en unité pour les 
examiner parcelles par parcelles, afin de mieux le résoudre et cela nous 
permettra de découvrir les idées simples, claires et distinctes. »19  

II. 2 GRILLE D’ANALYSE  

[Tout travail vise toujours un but ou un objectif spécifique. Supprimer ! Bla-bla !] Notre 

objectif dans ce projet de thèse consiste à étudier « l’enseignement de la philosophie aux 

                                                 
19 Grand Usuel Larousse (Dictionnaire Encyclopédique), Vol. 1, Ed. Larousse Bordas, 1997, p 280. Pourquoi citer 
Descartes en deuxième main ? Vous êtes un professeur de philosophie !  



24 

 

Comores » tout en essayant de déterminer les éléments constitutifs de cet enseignement, les 

problèmes qu’il a pu rencontrer dans le passé et qu’il peut encore rencontrer actuellement. [En 

adoptant une méthode de recherche, il est nécessaire de penser à la théorie et à la pratique 

pédagogique. Supprimer ! Bla-bla !] A cet effet, notre étude sur l’enseignement de la philosophie dans 

les classes de première et terminale aux Comores a pour mission de se renseigner sur la réalité 

pratique de ce qu’ont fait autrefois et ce que font actuellement les professeurs de philosophie, ce 

afin d’éviter toute dogmatisation  théorique. C’est dans cette perspective que Chevellard avait dit : 

« Le savoir enseigné est celui que l’observation rencontre dans la pratique des classes et l’on 

entend ordinairement par transposition didactique. »20 C’est la raison également pour laquelle 

étudier la pratique des enseignants de philosophie nécessitera certaines observations sur terrain. 

En premier lieu, depuis 2008, le programme a changé et en second lieu, la pédagogie de la 

philosophie aux Comores se trouve confrontée à l’irruption de la modernité et de ses impacts sur 

la situation socio-psychologique des jeunes élèves comoriens. 

 [Pour aborder le problème du travail pédagogique, il y a lieu de chercher les 

connaissances relatives à la méthode philosophique. En raison des difficultés de la compréhension 

des concepts philosophiques, il est nécessaire d’avoir une approche des réalités diverses 

correspondant aux situations des élèves. En réalité, un élève de classe de première n’est pas apte à 

cerner la différence entre « existé » et « est ». Ces deux concepts ne renferment pas les mêmes 

significations en littérature qu’en philosophie. Pour cela, l’enseignant doit mettre l’accent sur ces 

genres des choses. Pour éviter ces genres d’équivoques, il convient de bien orienter les élèves sur 

les documents auxquels ils doivent consulter entre autres le dictionnaire philosophique. Ceci nous 

pousse à inviter les inspecteurs pédagogiques à faire une étude sur les critères suivants : 

� La documentation dans les bibliothèques 

� L’observation des situations enseignant et élève 

� Les entretiens de la transmission des connaissances dans les classes. 

Supprimer tout ce paragraphe ou le déplacer ailleurs, il n’est pas conforme à la logique de votre argumentation ! C’est 
d’ailleurs beaucoup de bla-bla inutile !] 

Si la philosophie est toujours à faire, le philosophe est toujours en route. Même en 

considérant le point de vue simplement pédagogique, on n’apprend pas la philosophie comme on 

assimile des connaissances scientifiques ou techniques. Il est possible d’apprendre la philosophie 

de tel ou tel philosophe, mais la philosophie en elle-même est une manière de réfléchir sur le réel 

et d’en chercher la vérité qui fait appel à la raison et nécessite une grande liberté dans la 

recherche. Il faut aussi ajouter à la philosophie en tant qu’interrogation  la nécessité de la méthode 

                                                 
20 CHEVELLARD.Y, Recherche en didactique des mathématiques, vol. 31, Ed. Grenoble, 1988, p.12. 



25 

 

interrogative pour l’enseigner. Cette dernière a pour tâche de faire intervenir tour à tour 

l’enseignant et ses élèves à travers l’échange d’idées sur un sujet choisi par l’enseignant afin de 

susciter la réaction des élèves. Par là, l’enseignant peut s’assurer que l’acquisition des 

connaissances antérieures est assimilée, et voir si les élèves participent en posant des questions. 

C’est pourquoi on s’aperçoit tous les jours combien le rôle de professeur de philosophie est 

difficile et délicat. Pour mieux faire passer son message, le professeur doit savoir [utiliser une 

méthode de ???] mobiliser toutes les ressources de sa réflexion en tenant compte des compétences 

des élèves, afin d’aider ceux-ci au mieux dans la recherche de la vérité. Il faut se rappeler que lors 

des différents stades de leur développement psychologique, les enfants se posent naturellement 

des questions qui relèvent de la philosophie. Et puisqu’ils se questionnent, parfois de manière 

angoissée, il est préférable de les accompagner dans leur questionnement et de les sécuriser face 

aux différentes interrogations sur l’existence. Il existe également le postulat, sur lequel repose 

l’apprentissage de la philosophie à l’école, qui exhorte à démystifier l’enfance et à regarder la 

réalité de ce que vivent véritablement les élèves, puisque nombre d’enfants, notamment aux 

Comores, vivent des situations très dures, quel que soit leur milieu social. Mais dans 

l’apprentissage de la réflexion philosophique, l’exercice de la pensée rationnelle permet aussi aux 

enfants de se saisir d’un vécu existentiel, et de prendre de la distance par rapport à l’émotion 

ressentie. Le travail du professeur avec ses élèves est d’autant plus opérant dans le cadre de la 

classe qu’il est collectif. En effet, il permet à tout un chacun de faire l’expérience de sortir de sa 

solitude existentielle et de prendre conscience que ses questions sont celles de tous, ce qui rassure 

et produit un sentiment d’appartenance à une condition humaine partagée, aidant à grandir dans la 

communauté. C’est dans ce sens que, pour René Hubert :  

« L’éducation est l’action d’élever un enfant, un jeune homme, ensemble des 
habitudes intellectuelles ou manuelles qui s’acquièrent, et ensemble de querelles 
morales qui se développent.» NOTE ? 

Les premiers enseignants de philosophie aux Comores ou les professeurs actuels des 

classes de Première ou de Terminales ont-ils toujours été conscients de cela ? C’est pourquoi on 

ne répètera jamais assez que l’enseignement d’une matière, et a fortiori l’éducation à la 

philosophie et par la philosophie ne peut se concevoir sans l’analyse du public cible. Autrement 

dit, l’enseignement se nourrit des résultats des élèves. C’est ainsi aussi qu’il faut tenir compte de 

leur âge, de leur sexe, de leur condition sociale, leurs besoins et motivations, leurs intérêts etc. 

Pour cela, il est nécessaire à l’enseignant de connaître certains éléments de psychologie sociale 

pour bien connaître ses élèves. Autrement dit, il doit s’intéresser au milieu duquel ils sont issus. 

Car la faculté de penser de l’enfant dépend beaucoup du milieu d’où il est issu. Tout ceci va de 



26 

 

[paire oh !] pair avec la tactique : la méthodologie, les moyens et techniques à mettre en œuvre sur 

les objectifs visés. [Puisque la philosophie est définie comme amour de la sagesse, l’enseignant 

doit tracer toutes les perspectives possibles à l’élève afin de pouvoir mieux comprendre sa vie et 

l’amener selon sa raison. Supprimer ! Bla-bla !] 

II.3 Approche pédagogique de l’enseignement philosophique. 

Ici, nous pouvons encore une fois avancer l’idée selon laquelle l’éducation distingue 

l’action exercée du résultat de cette action, dans le sens où l’acquisition des habilités 

intellectuelles ou manuelles ne se conçoit pas de la même manière que le développement des 

qualités morales. L’enseignant doit veiller [sur oh !] à la manière de penser de chaque élève, c’est-

à-dire s’interroger sur la façon dont il  réfléchit et comprend le contenu de ce qui lui est dit pour 

son bien être. L’objectif de l’enseignement de la philosophie est de développer chez l’élève un 

esprit de rigueur et de volonté, d’objectivité d’être apte à s’ouvrir, à agir sur le monde concret. En 

effet, cet enseignement donne à l’élève les moyens intellectuels et moraux d’agir sur son milieu. 

« La philosophie en tant qu’éducation contribue au développement de Madagascar en 

l’occurrence au développement social »21  

Soulignons fortement également que la pratique philosophique n’a pas besoin d’argument 

d’autorité. Socrate interroge ses disciples, il ne leur impose pas ses idées. En ce sens, il fait en 

sorte que la réponse sorte de l’esprit même des disciples et leur apparait comme une évidence de 

leur raison. Cette manière d’enseigner est propre à l’esprit de la « maïeutique », à l’art 

d’accoucher les esprits. C’est d’ailleurs pourquoi l’enseignement de la philosophe exige 

fondamentalement l’instauration d’un dialogue entre enseignant et élève, car la vérité se dévoile à 

l’esprit libre dans le cadre de l’échange dialogique. Dans le cadre de l’enseignement de la 

philosophie, il convient de parler davantage d’apprentissage du philosopher que simplement 

d’enseignement de la philosophie. L’enseignement traditionnel se fonde sur un modèle dit de 

transmission. Les pratiques de l’apprentissage du philosopher, quant à elles, portent une nouvelle 

approche pédagogique, celle d’un processus d’enseignement-apprentissage qui met plus volontiers 

l’élève au centre du mécanisme d’apprentissage. En effet, s’agissant des enfants jeunes, qui 

naturellement ne peuvent pas tout de suite comprendre un cours entièrement doctrinal, 

l’apprentissage du philosopher à l’école se situe dans un paradigme plus problématisant et se 

retrouve davantage, plus que pour d’autres disciplines, axé sur une logique d’apprentissage. Il 

                                                 
21Jeanne RAVAOSOLO, Le philosophe en tant qu’éducateur est-il un agent du développement, Colloque national de 
philosophie à Tuléar, 1996, p.4. 



27 

 

s’agit d’une culture du questionnement et non de la réponse. Beaucoup de praticiens soutiennent 

l’idée de laisser ouvertes les réponses, pour entretenir l’exploration des solutions possibles. 

Comment donc transmettre un non-savoir philosophique, sinon en continuant à le faire circuler 

comme désir ? Cela implique de la part du Maître deux attributs fondamentaux. D’une part, la 

modestie par rapport à la possession de la vérité. Le Maître s’affirme lui-même en recherche 

devant les énigmes de la condition humaine, et en cela, il doit être curieux des réponses des élèves. 

D’autre part, le statut de « discutabilité » des propos avancés et la visée de vérité collectivement 

recherchée donnent un caractère à la fois coopératif, partagé et non dogmatique au savoir 

poursuivi, progressivement construit au cours des échanges. L’élève est donc principalement mis 

en avant dans son rôle d’acteur plutôt que de récepteur. Dans ce cas, le processus d’apprentissage 

du philosopher est principalement fondé sur la forme discussionnelle, contrairement à la forme 

institutionnalisée de l’enseignement de la philosophie où l’approche expositive domine largement 

comme c’est le cas pour les niveaux universitaires. Certes, la discussion comme mode 

d’apprentissage du philosopher peut susciter quelques réserves chez les tenants de l’enseignement 

traditionnel : la discussion en classe serait une méthode pédagogique superficielle, tandis que le 

sérieux demeurerait le cours du professeur.  

Or, la discussion est entendue ici comme un processus interactionnel au sein d’un groupe, 

comme des échanges verbaux rapprochés sur un sujet précis et placé sous la responsabilité 

intellectuelle du Maître. Cette discussion peut avoir une visée philosophique par plusieurs 

dimensions. Parmi elles, la nature même du sujet abordé, souvent formulé sous forme de 

questions; la façon dont les élèves vont investir ce questionnement, le traitement rationnel et pas 

seulement émotionnel par lequel ils vont poser ou résoudre ces problèmes. Par ailleurs, la 

discussion n’est que l’une des formes possibles d’apprentissage, qui n’exclut pas l’écrit ou le 

cours traditionnel. De façon plus générale, l’approche pédagogique qui sous-tend l’apprentissage 

du philosopher à l’école nécessite des conditions favorables à l’exercice d’un raisonnement 

philosophique par l’enfant. Le Maître, confiant dans le succès de sa démarche, va créer les 

conditions matérielles nécessaires pour une pratique de la philosophie et l’élève constatant que le 

Maître à la fois en ses capacités verra sa confiance en soi et son estime personnelle augmenter. 

Souvent certaines questions restent comme des leitmotive, à savoir est-ce que les enfants 

peuvent réfléchir sans avoir les connaissances scientifiques nécessaires à la réflexion. L’objection 

qui est souvent faite à l’apprentissage de la philosophie repose sur l’argument selon lequel on 

philosophe toujours dans l’après-coup des savoirs constitués, pour retourner vers les savoirs dont 

on dispose et comprendre la démarche de leur élaboration. C’est ce qui explique d’ailleurs la place 



28 

 

de la philosophie en fin de cursus de l’enseignement. Cet argument fait fi des démarches 

scientifiques intégrées dès l’école par les enfants, sur lesquelles ces derniers peuvent réfléchir avec 

l’aide du Maître, surtout quand les méthodes sont actives, en travaillant sur les processus et pas 

seulement sur des résultats scientifiques à apprendre et à mémoriser. En effet, répondre à la place 

des enfants à des questions de portée philosophique (auxquelles la science ne peut répondre, par 

exemple de type éthique) les empêche de penser par eux-mêmes. Ces questions sont celles 

auxquelles les enfants devront trouver leur propre réponse dans la vie et en évoluant dans leur 

réflexion de façon autonome. Aussi, bien qu’il ne faille pas répondre à leur place prématurément, 

il faut cependant les accompagner dans leur cheminement, pour ne pas les laisser démunis. Tel est 

le rôle des Maîtres à l’école : soutenir les élèves dans cette recherche, en leur proposant des 

situations où ils vont développer les outils de pensée qui leur permettront de comprendre leur 

rapport au monde, à autrui et à eux-mêmes et de s’y orienter. 

L’ensemble du passage surligné en jaune est-il véritablement de vous ? N’est-ce pas, quelque part, un copié-
collé ? C’est d’ailleurs un passage que j’ai déplacé d’un peu plus bas, de même que j’ai remonté le titre de 
votre section pour rééquilibrer l’ensemble.  

II.4 LA STRATEGIE DES INSTRUMENTS DE RECHERCHE ET L EUR 

UTILISATION . 

Afin de pouvoir mener à bien [le problème de??] cette étude sur  l’enseignement de la philosophie 

aux Comores, nous l’avons abordée de la sorte : il était nécessaire de se pencher sur 

- Une définition des instruments de recherche et de leur utilisation ; 

- Un examen de la fiabilité de ces instruments ; 

Rapidement et à propos des instruments de recherche, nous avons décidé d’accorder 

d’abord une certaine importance aux enquêtes orales et aux entretiens avec les différents acteurs 

qui ont participé directement ou indirectement à la mise en place de l’enseignement de la 

philosophie aux Comores. Cela était indispensable, dans la mesure où tout le travail de 

confrontation avec les archives administratives ne pourra s’effectuer que sur place et plus tard. 

Ces différents entretiens nous ont beaucoup aidé. Ils étaient indispensables pour vérifier nos 

premières intuitions concernant la situation passée et présente de l’enseignement de la philosophie 

aux  Comores, afin de pouvoir nuancer aussi les diverses réflexions liées à notre thème. Il s’agit 

d’entretiens avec certaines autorités du ministère de l’éducation nationale, des enseignants et des 

dignitaires religieux. Nous avons commencé une première exploration des diverses bibliothèques 

situées sur le territoire comorien. Il y a le Centre de Documentation et de la Recherche 

Scientifique où ?, le Département du Ministère de l’Education et la bibliothèque villageoise de 



29 

 

Sima à Anjouan et à la grande Comore. Cela n’a pas été bien sûr suffisant pour notre travail. Ce 

qui fait que nous avons eu recours aux bibliothèques de Madagascar, plus particulièrement à celles 

qui se trouvent à Antananarivo. Nous avons fréquenté la bibliothèque Universitaire d’Ankatso, 

celle du département de philosophie, la bibliothèque de l’Ecole Normale Supérieure à Ampefiloha, 

le centre Albert Camus. À Tuléar, nous avons consulté la bibliothèque Universitaire Tsiebo 

Calvin, celle de l’Aumônerie Catholique et celle du Département de philosophie, mais aussi les 

documents qui se trouvent à la Formation Doctorale.  

Toutefois, nous devons avouer que ces différentes bibliothèques et centres de 

documentation ne disposent pas de tous les documents nécessaires à l’étude du sujet.  

En ce qui concerne nos lectures, notre grand souci a été celui de parvenir à dégager l’originalité 

d’une problématique propre à l’enseignement de la philosophie dans un pays comme les Comores. 

Nous constatons qu’aux Comores, on trouve difficilement des ouvrages de chercheurs qui se sont 

consacrés à la réflexion sur les problèmes actuels ou passés de l’enseignement de la philosophie. 

Ce genre de documents fait partie de ceux qui sont encore à rechercher. Les rares écrits qui 

existent ne traitent pas directement du problème de l’enseignement de la philosophie. En ce sens, 

l’effort d’analyse que nous avons déployé ici repose donc sur nos entretiens et sur le peu de 

données que nous avons trouvées aux Comores, dans les bibliothèques, mais aussi sur les sites 

internet. 

  



30 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 TROISIEME PARTIE 

PLAN PROVISOIRE DE LA FUTURE THESE, CONCEPTS CLES 

ET BIBLIOGRAPHIE EN PARTIE COMMENTEE. 

  



31 

 

III.1 PLAN PROVISOIRE DE LA FUTURE THESE 

TITRE DE LA THESE ENVISAGEE : 

L’ENSEIGNEMENT DE LA PHILOSOPHIE AUX COMORES 

INTRODUCTION GENERALE 

PREMIERE PARTIE  : ASPECTS HISTORIQUES DE L’ENSEIGNEMENT DE LA 

PHILOSOPHIE AUX COMORES  

Introduction à la Première partie 

Chapitre I : Contexte historique de l’enseignement philosophique aux Comores 

I.1.1 Les premiers enseignants de philosophie aux Comores 

I 1.2 La philosophie dans ses rapports avec la tradition comorienne 

I.1.3 Philosophie et religion musulmane aux Comores 

I.1.4 Révolution de l’enseignement philosophique  

Chapitre. II Education à la philosophie et par la philosophie  

I.2.1 Définition de la philosophie  

I.2.2 Buts de l’éducation  

I.2.3 La valeur de la philosophie 

I.2.4 Moyens mis en application 

Conclusion à la Première Partie  

 

DEUXIEME PARTIE  : LES PROGRAMMES DE PHILOSOPHIE ET LES OBJECTIFS  

Introduction à la deuxième partie 

Chapitre I: Le programme de philosophie aux Comores  

II.1.1 Les objectifs de la matière philosophie  

II.1.2.Les instructions du Ministère de l’Education  

II.13 Recommandations 

II.1.4.Programme de la formation générale et ses objectifs  

Chapitre II Problèmes de la langue d’enseignement aux Comores  

II.2.1 Langue française et langue comorienne  

II.2.2 Opinion des enseignants actuels  

II. 2.3 Programmes de philosophie et langue d’enseignement  

II. 2.4 Critique de l’enseignant  

Chapitre III : Examen des diverses méthodes pour mieux enseigner la philosophie 

II.2.1 Méthode interrogative 



32 

 

II.2.2 Méthode active 

II.2.3 Méthode participative 

Conclusion à la deuxième partie  

 

TROISIEME PARTIE  : LA PHILOSOPHIE AU CARREFOUR DES DÉBATS  

Introduction à la Troisième partie  

Chapitre 1 Les observations Qu’entendez-vous par ce titre ? 

III. 1.1.Les crises de l’enseignement de la philosophie aux Comores 

III. 1. 2 Ce qu’on attend des enseignants de philosophie comoriens 

III. 1. 3 Spécificité de la matière enseignée pour un pays comme les Comores 

III. 1. 4 [Associée Oh !!] Associer la théorie et la pratique 

Chapitre II : L’IMAGE DE LA PHILOSOPHIE DANS LA SOCIETE COMORIENNE 

III.2.1. L’enseignement philosophique face à la religion musulmane 

III.2.2. La philosophie comme source de conflits avec le religieux  

III.2.3. La philosophie comme négation de la foi musulmane Ne peut-on pas intégrer ceci avec la 

section précédente III ?2.2? 

III.2.4. L’attitude des apprentis philosophes face à la société 

Chapitre III SOLUTIONS ENVISAGEES 

III.3.1. Enseigner la philosophie comme les autres disciplines tout en respectant ce qui en 

fait la spécificité 

III.3.2. Formation pédagogique des enseignants de philosophie 

III.3.3. Envisager des perspectives d’avenir 

III.3.4. Intégrer la philosophie dans les collèges et pourquoi pas à l’école primaire ? 

Conclusion à la Troisième Partie 

 

CONCLUSION GENERALE 

 

BIBLIOGRAPHIE 

 

ANNEXES 

 

TABLE DES MATIERES   



33 

 

III.2 Définitions des concepts-clés 

Action : opération propre à un être ou agent en principe sans intervention d’une cause extérieure 

et qui s’oppose. Elle implique alors l’intervention d’une conscience éthique, et c’est pourquoi le 

terme a fréquemment une connotation morale : on parle de bonnes ou mauvaises actions. Le 

concept concerne l’attitude de l’enseignant que l’on invite à ne pas simplement privilégier la 

théorie au détriment de la pratique dans son action éducative. Il touche aussi l’objectif que se fixe 

cet enseignant d’éveiller le sens de l’agir chez ses élèves.   

 

Agir : faire quelque chose entrer ou être en action. Se comporter de telle ou telle manière. L’agir 

est aussi nécessaire que le penser.  

 

Amour : affection, désir. Pour Spinoza «  l’amour n’est autre chose qu’une joie qu’accompagne 

l’idée d’une cause extérieure »22 : celui qui aime s’efforce nécessairement d’avoir présenté et de 

conserver la chose qu’il aime. La philosophie nous enseigne comment savoir prendre position à 

notre existence. Ainsi, la philosophie se définit comme amour de la sagesse, c’est une recherche 

rationnelle de la vérité totale de l’expérience humaine. 

 

Analyse : signifie décomposition d’une idée ou résolution problème. Cette analyse permet à 

l’élève de savoir triller les bonnes idées dans la recherche qu’il doit effectuer. Par exemple 

chercher la définition du terme existant dans le texte, formuler la question à laquelle le texte 

répond.  

 

Apprendre : du latin, apprehendere, saisir prendre. Acquérir par l’étude, par la pratique, par 

l’expérience une connaissance, un savoir faire, quelque chose utile. L’enseignant aide l’élève à 

apprendre à philosopher  et non pas simplement apprendre la philosophie.  

 

Apprentissage : processus d’acquisition d’une connaissance ou d’un savoir faire pour l’élève. Ces 

deux notions se complètent et constituent un couple au sein du concept d’apprentissage, sans 

négliger une autre notion importante qui est celle du savoir être. En classe de première et de 

terminale, l’apprentissage de la philosophie est un élément fondamental pour l’efficacité de 

l’action éducative. Les connaissances actuelles sur l’apprentissage devraient fournir des éléments 

d’appréciation de l’efficacité des méthodes, des techniques et des procédés pédagogiques. 

                                                 
22 Jacqueline Russ, Histoire de la Philosophie de Socrate à Foucault, Ed. Hatier, Paris, 1996, P.17. 



34 

 

 

Attention  : du latin, attentio, capacité de concentrer volontairement son esprit sur un objet 

déterminé ; elle désigne également cette concentration elle-même. L’attention n’est pas une 

quelconque faculté de l’esprit, mais une attitude qui consiste à l’arrêt du courant de conscience au 

profit d’un état privilégié de quoi ?. Malebranche l’a expliqué comme étant « l’esprit et la prière 

naturelle que nous faisons à la vérité intérieure, afin qu’elle se découvre à nous. » 23 

Auteurs :  (latin, auctor), personne qui est à l’origine de quelque chose de nouveau, qui en est le 

créateur, qu’il a conçu, réalisé, initiateur, inventeur, l’auteur d’une découverte.  

 

Autonomie : capacité de quelqu’un à être autonome, à ne pas être dépendant d’autrui, caractère de 

quelque chose qui fonctionne ou évolue indépendamment d’autre chose. Dans l’enseignement, on 

doit préparer l’élève à réfléchir sur lui-même en lui donnant une large autonomie d’expression. On 

parle aussi de pensée autonome. La réflexion de l’élève se veut autonome et celle-ci ne peut 

s’exercer qu’en dehors des pressions qui s’imposent d’une façon autoritaire, des jugements et des 

idées que l’esprit n’a pas trouvé lui-même, dans sa recherche de la vérité. 

 

Autrui  : un autre, les autre hommes, le prochain.  Pour Sartre « Autrui, c’est l’autre, c’est-à-dire 

le moi qui n’est pas moi »24 la philosophie enseigne à la fois pour mieux se connaître et pour 

apprendre à connaitre l’autre. Car on ne peut s’échapper de l’autre, c’est lui qui donne sens à mon 

existence. 

 

Citoyen : individu membre du corps politique, jouissant de droits politiques, et participant au 

pouvoir. En nous engageant sur le chemin du philosopher, et après avoir essayé de maîtriser ce 

cheminement, nous nous devons d’agir en qualité d’un citoyen, et aussi de faire le bien. 

 

Communication : désigne tout processus d’échange d’un message entre un émetteur et un 

récepteur, qui peuvent être aussi bien être animaux qu’humains. Le concept de communication 

couvre ainsi un domaine très vaste allant des chants des animaux à l’information télévisée. Dans la 

communication, lorsque deux personnes s’engagent à discuter, on a pris l’habitude de considérer 

la communication uniquement comme un problème psychologique, sinon métaphysique, dans la 

mesure où rien n’y garantit a priori que le langage respecte l’intégrité des sujets en cause, ni que le 

                                                 
23Jacqueline Russ, Histoire de la Philosophie de Socrate à Foucault, Ed. Hatier, Paris 1996, p. 28  
24 Jacqueline Russ, Dictionnaire de philosophie Ed Bordas Paris, 1991, P.30 



35 

 

message ne risque pas d’être mal interprété. Il convient cependant de souligner que, pour 

l’enseignant, c’est important de s’assurer que le message est bien saisi. 

 

Compréhension : action de saisir ensemble une idée. On appelle compréhension de l’idée, les 

attributs qu’elle enferme en soi et qu’on ne peut lui ôter sans la détruire : comme la 

compréhension de l’idée du triangle enferme extension, figure de trois lignes, trois angles. En 

pédagogie et en didactique de la philosophie … [Développer !]  

 

Concept : idée abstraite et générale, le concept pose d’abord le problème de son origine, 

l’aboutissement d’un processus d’abstraction à partir de l’expérience ; alors que pour les 

rationalistes, la raison, les produit indépendamment de tout enseignement empirique, Kant 

distingue les concepts purs a priori ou catégories de l’entendement et les concepts a postériori ou 

empiriques, dont l’acte de formation relève de ce qu’il appelle le schématisme. Dans 

l’enseignement de la philosophie, on parle de concept ou mots clés pour désigner … [Développer !]. 

 

Conduite : manière de se comporter, envisagée parfois sous un angle moral. Exemple : la 

conduite en classe (pour un élève) qui n’est pas la même chose que la  conduite de la classe (par 

l’enseignant). Cette dernière est l’ensemble de processus permettant aux enseignants d’organiser 

les efforts volontaires des élèves pour leur permettre de réaliser leurs objectifs. Le souci majeur de 

l’enseignant est souvent de veiller à ce que ces élèves fassent preuve de bonne conduite. 

 

Connaissance : acte par laquelle l’esprit ou la pensée saisit l’objet ou se le rend présent en 

s’efforçant d’en former une représentation exprimant parfaitement cet objet. L’acte pédagogique 

ne s’organise évidemment pas uniquement en fonction de la seule manière d’enseigner, mais aussi 

de l’objectif de transmettre des connaissances à l’élève qui reste malgré tout  au centre de l’action 

éducative. Depuis J. J Rousseau, on découvre de plus en plus que l’enfant n’est pas un homme en 

raccourci, un adulte en miniature, mais un être en plein développement. 

 

Constitution : mot ici pris dans le sens proche de tempérament ; ensemble de caractères 

psychologiques et somatiques de l’individu en tant qu’ils sont hérités et transmissibles.  

 

Développement : Le développement de la personnalité de l’élève s’effectue selon un schéma et 

des lois déterminées : règles sociales. Le processus se déroule dans le temps et il est vain de 

vouloir accélérer son rythme propre.  



36 

 

 

Devoir : c’est à quoi on est obligé par la morale, la loi, la raison, les convenances.  

L’élève doit se préparer à tout moment son maître pour faire un bon devoir de philosophie, 

l’enseignant fait de lui des exercices de contrôle. Le devoir est nécessaire pour la réussite de 

l’élève et pour acquérir des connaissances philosophiques.  

 

Discipline: ensemble des lois, d’obligations qui régissent une collectivité et destinées à y faire 

régner l’ordre ; les règlements. A ne pas confondre avec la discipline au sens de matière 

enseignée. Dans une classe où règne la discipline, tout se passe dans l’ordre : entrée et sortie dans 

le calme, emploi du temps suivi, leçons et exercices se succédant sans heurts, tension et 

application soutenues, régularité de l’effort. Il est à noter que dans toute application de la 

discipline, il existe toujours des sanctions et c’est cela qui règle le respect et l’harmonie.! 

 

Education : action (d’un éducateur) de développer les facultés morales, physiques et 

intellectuelles d’un éduqué. Son organisation et son contenu ont préoccupé les philosophes 

admettant que l’individu doit atteindre au cours de son existence un optimum d’humanité. C’est 

d’ailleurs pourquoi l’enfant doit être en mesure de développer ses facultés morales et 

intellectuelles par le seul fait de recevoir une éducation scolaire. Le terme éducation recouvre en 

effet, au moins deux réalités :  

- l’enseignement : apprentissage d’un savoir scientifique ou technique, c’est-à-dire, pour 

l’enseigné, l’acquisition et la domination progressive de connaissances. On parle à ce propos 

d’instruction. L’éducation peut être formelle, c’est-à-dire régie par des lois, dispensée par des 

établissements publics, ou non-formelle. Les problèmes posés par l’éducation tiennent à la 

multiplicité de ces déterminations qui entraînent une extrême confusion dans leur solution, même 

si l’on s’en tient à l’éducation institutionnelle, c’est-à-dire aux établissements scolaires et 

universitaires. Elle est l’ensemble des actions et d’influences exercées volontairement par un être 

humain sur un autre être humain, en principe par un adulte sur un jeune et orienté vers un But qui 

consiste en la formation de l’être jeune de disposition de tout espèce correspondant au fruit 

auxquels parvenu à maturité, où il est destiné.  

 

Enquête : ensemble de recherches ordonnées par une autorité administrative ou judiciaire et 

destinées à faire la lumière sur quelque chose. Attention ! Ce n’est pas cette acception qui est valable ici. Je pense 

que vous voulez parler des enquêtes que vous avez menées auprès de certaines personnes pour obtenir un certain nombre 

d’informations concernant votre sujet. Ces dernières se définissent plutôt dans le sens d’investigation scientifique (en anthropologie 

ou en sociologie, par exemple …) De toutes façons, il n’y a pas lieu de classer cette définition parmi les concepts-clés. 



37 

 

En tant qu’étudiant, nous avons commencé par demander aux responsables du ministère de 

l’éducation le programme scolaire de philosophie. Nous avons entamé des entretiens, des 

interviews dans le but de savoir ce que sont exactement les méthodes d’enseignement de la 

philosophie. 

 

Enseignant : personne dont le métier est d’enseigner. La tâche première de l’enseignant est de 

transmettre un savoir, des savoir-faire et un savoir-être à l’élève. Ce dernier est, la plupart du 

temps, jugé sur la restitution et sur la manière dont il a assimilé ces savoirs. Dans la pédagogie 

moderne, on considère plus volontiers maintenant que l’enseignant a le rôle d’un facilitateur, 

c’est-à-dire de celui qui guide au mieux les élèves dans leur apprentissage. 

 

Enseigné : personne qui reçoit un enseignement. 

 

Enseignement : action, manière d’enseigner, de transmettre, outre des connaissances et un savoir, 

des savoir-faire et un savoir-être. 

 

Intelligence : de façon générale, désigne en psychologie contemporaine la faculté d’inventer une 

solution face à une situation nouvelle. « Par opposition à ce qui relève de l’instinct » aussi bien 

que la fonction de compréhension c’est-à-dire d’analyse et de synthèse.  

Si la tâche de la philosophie est d’aider à résoudre un problème soit concret (intelligence 

concrète), soit … (intelligence abstraite), il est bien évident qu’un individu doté d’une intelligence 

supérieure et d’une bonne conscience intellectuelle a plus d’aptitude à résoudre les problèmes 

posés par l’existence et de disposer d’un maximum de chances pour réussir dans la vie.  

 

Evaluation : est un moyen de contrôle d’un enseignement qui a été dispensé en vue de mesurer 

les compétences de l’acquisition de l’élève. Dans la discipline philosophique, en particulier, 

l’évaluation cesse de se préoccuper uniquement de l’acquisition des connaissances par les élèves. 

Certes, un esprit philosophique se manifeste par la capacité de faire état d’un certain bagage de 

connaissances. En matière d’évaluation scolaire, la mesure des savoirs, celle qui comprend la 

connaissance, la compréhension et l’application des règles pourra se faire à l’aide d’épreuves 

familières aux enseignants. Actuellement, les opération d’évaluation se sont généralisées et 

multipliées. On évalue le travail des élèves, on évalue également les formations pour juger de leur 

efficacité et parfois pour obtenir des subsides, on incite les formés à l’autoévaluation…bref, 

l’évaluation est inscrite dans les faits et les mentalités de façon extensive. Mesurer la performance 



38 

 

et les progrès d’un apprenant constitue un moment décisif de l’apprentissage parce qu’il permet à 

l’élève de se situer par rapport à celui-ci et, donc, d’incarner plus clairement l’objectif à atteindre. 

En fait, c’est l’enseignant qui délivre l’évaluation mais l’apprenant doit y être associé par 

l’autoévaluation, le jugement de lui-même. 

 

Documentation : action d’appuyer une assertion, un récit, etc. sur des documents. La consultation 

des ouvrages par l’enseignant quand il fait ses préparations fait partie intégrante de l’enseignement 

philosophique : à savoir celle des livres de philosophie, de sociologie, d’anthropologie politique 

ou d’éthique, etc., afin de pouvoir mieux traiter l’ensemble du programme de philosophie en 

première et en terminale. Par ailleurs, le rôle de l’enseignant est aussi d’enseigner à ses élèves les 

différentes façons de se documenter. 

 

Langage : propriété constitutive de l’être-homme, il indique en plus d’une rationalité, une 

spiritualité, la présence d’une âme, d’une vie intérieure.  

 

Langue : ensemble des conventions adoptées par le corps social, propre à un peuple ou à une 

communauté permettant l’usage de la faculté du langage. Dans l’enseignement de la philosophie 

aux Comores, la langue française est utilisée pour enseigner la philosophie. Le français n’a pas 

aux Comores d’impacts majeurs du fait qu’il est enseigné dès la maternelle jusqu’aux classes 

supérieures. Mais cela n’empêche qu’il ait certaines incompréhensions sur certaines notions 

philosophiques auxquelles les élèves ont du mal à comprendre. Cela est dû par manque d’usuels 

spécifiés au domaine.  

 

Leçon : enseignement donné en une séance par un professeur à une classe, à un élève, à un groupe 

d’élèves. La leçon suppose donc une impulsion et une orientation de l’action pédagogique. 

L’enseignant contrôlera l’une et l’autre en fonction d’un plan préétabli. Il se propose de réaliser 

progressivement les objectifs partiels dont l’ensemble synthétique constituera l’œuvre éducative. 

 

Lecture : action de lire, de déchiffrer tout espèce de notation, de prendre connaissance d’un texte. 

En effet, pour être capable d’apprendre à lire, l’enfant doit maîtriser oralement le vocabulaire et la 

syntaxe. Une des conditions essentielles pour apprendre à lire est d’en avoir envie et il semble que 

la qualité des échanges verbaux avec le milieu familial dans la période préscolaire influe 

largement sur ce désir de communication que représente lecture et écriture. Etant donné que la 

philosophie s’apprend également à travers la lecture et l’étude de textes philosophiques, 



39 

 

l’enseignant veillera à ce que ses élèves sachent lire par eux-mêmes ou avec son aide les textes des 

grands auteurs. Il n’y a pas d’apprentissage de la philosophie sans textes. 

 

 

Institutions  : étymologie : latin, institutio, disposition, arrangement. Dans un sens plus général, 

elle désigne l’action d’instituer, d’établir de manière durable. Pour le sujet qui nous concerne, …  

 

Mémoire : traditionnellement, la mémoire est une faculté par laquelle on explique les activités 

psychiques et cognitives des hommes qui se remémorent le passé. Sa définition est bien souvent 

tributaire du vieux mythe de faculté de l’esprit. Pourquoi ? On peut atteindre le phénomène par 

l’expérience conjointe de l’oubli et du souvenir, par un examen des problèmes de l’apprentissage 

ou encore en termes de maladies de la mémoire : amnésie, paramnésie et aphasie. Source ? Conçue 

dans un sens large, la mémoire est une vaste fonction dans laquelle il apparaît par exemple 

nécessaire, pour un élève, de mémoriser les idées directrices qui composent la leçon qu’on lui 

dispense. Sans l’utilisation de la mémoire, la vie de l’élève se réduirait à un pur enregistrement 

passif de ce que lui dit le professeur, comme dans une vie animale. C’est dire que l’importance de 

la mémoire dans la vie en général et dans l’éducation en particulier est considérable. Tout 

apprentissage exige de la mémoire. Néanmoins, en philosophie, ce que l’élève retient doit pouvoir 

être réinvesti dans l’exercice de sa réflexion autonome, auquel son professeur l’a préparé tout au 

long des différents cours. 

 

Méthode : du grec methodos, recherche, méthode, mot lui-même formé à partir de odos, chemin, 

et metha, vers. Ensemble de procédés et de règles pour parvenir à un résultat souhaité 

(généralement  la connaissance vraie pour ce qui concerne la science philosophique) La méthode 

préconisée dans la démarche pédagogique recommande aux enseignants de  philosophie, de mettre 

les élèves en présence de réalités concrètes et, peu à peu, de les exercer à en dégager l’idée 

abstraite, à comparer, à généraliser, à raisonner, cette fois, sans plus le secours d’exemple 

matériels. 

 

Méthodologie : composé à partir du grec methodos, recherche, méthode, et de logos, étude. Dans 

son sens premier, partie de la logique qui étudie les méthodes de diverses disciplines scientifiques, 

à distinguer de l’épistémologie. Dans le cadre d’une méthodologie de la dissertation ou du 

commentaire, il faut se rappeler que la dissertation ou le commentaire d’un texte philosophique est 

un exercice d’intelligence, un travail de recherche par écrit sur un problème philosophique donné. 



40 

 

Dans cet exercice, l’élève doit s’efforcer de montrer le cheminement de sa pensée, pour parvenir à 

l’exprimer en produisant un résultat répondant à un souci d’objectivité rationnelle. 

 

Objectif  : c’est l’état futur positif visé par une science pédagogique définie en terme des tâches à 

accomplir, des capacités à montrer, des comportements à maîtriser qui se manifesteront à l’issu de 

cette activité, opérée par l’enseignant de part sa qualité de pédagogue.  

 

Pédagogie : du grec paidagogia, ensemble des méthodes utilisées pour éduquer les enfants et les 

adolescents. Deux grands courants pédagogiques s’opposent : d’une part la revendication d’une 

indépendance de la relation éducative, souvent au mépris des connaissances, jugées essentielles, 

et, d’autre part la défense des contenus conçus comme des blocs des connaissances plus ou moins 

structurées. Cependant, depuis l’éducation nouvelle, c’est l’enfant qui conditionne la démarche 

éducative 

 

Philosopher : (latin philosophari), traiter des matières de philosophie, se livrer à la spéculation 

philosophique. 

 

Philosophie : au sens technique, système de réflexion critique sur les questions relatives à la 

connaissance et l’action. Dans cette optique, la philosophie peut revenir sur ce que chaque science 

appréhende directement par exemple philosophie de l’histoire. L’étymologie « amour de la 

sagesse. » ne doit induire en erreur : l’amour dont il est question est de l’ordre d’un désir ou d’une 

nostalgie, et la philosophie ne peut être confondue avec son attitude interrogative et non 

dogmatique inaugurée par Socrate ; mais on ne peut noter qu’à évoquer la philosophie de tel 

auteur, on vise cependant un ensemble d’affirmations ou de thèses. 

 

Programme : est l’ensemble de questions à traiter pour l’enseignant. 

 

Psychopédagogique : elle peut être définie comme étant la pédagogie scientifiquement fondée sur 

la psychologie. Toutefois, cette définition a été réfutée et renversée par Gustave Mialaret. Pour lui, 

« la psychopédagogie étudie les conséquences psychologiques de l’action pédagogique, les 

réactions de l’élève lorsqu’il se trouve à l’école. »25 

 

                                                 
25 Gustave Mialaret, in Revue de l’enseignement supérieur, n°2-3, 1966, non paginé. 



41 

 

Recommandation : Nous pouvons dire que l’éducation philosophique doit être centrée surtout sur 

l’élève pour le guider sur la réalité de la vie. 

 

Test : vient du verbe tester, se propose d’explorer les éléments effectifs de l’élève. A savoir le 

goût aspiration et choix personnels, caractère. 

 

Transmission : action de transmettre quelque chose. Il est annoté que la tâche du professeur est de 

faire connaître aux élèves ce que c’est la philosophie. 



42 

 

III.3 BIBLIOGRAPHIE EN PARTIE COMMENTEE 

Dans cette présentation bibliographique, nous allons commenter quelques ouvrages y 

affairant à notre thème de recherche. Elle constitue les ouvrages lus et ceux que nous n’avons pas 

pu consulter et que nous espérons les consulter ultérieurement. 

OUVRAGES CONSULTES POUR LE PRESENT TRAVAIL. 

I/Les ouvrages commentés 

1-MORANDI (Franc)  Modèle et Méthodes en pédagogie Ed Nathan, Paris, 1970, 128 p. 

Ce livre est particulièrement intéressant pour notre travail de recherche, car il présente aux élèves 

et à tous ceux qui sont intéressés par le métier de l’enseignant et de la formation, une synthèse des 

principales références en pédagogie. Il évoque aussi les principes fondateurs et les approches 

actuelles de l’activité pédagogique qui sont abordées dans une démarche historique et critique. 

Cette démarche permet aux lecteurs de se mettre en contact avec le jeu des modèles et des 

méthodes mises en place. Il présente des pratiques et des modes de pensée qui doivent rendre plus 

facile la manière de maîtriser des  actions d’enseigner et d’apprendre. 

Mots clefs : élève, enseignant, pédagogie, méthode d’enseigner et d’apprendre  

2-MOHAMED, (Ali Mohamed) : « Les Réformes scolaires aux iles Comores » Les 

Réformes scolaires des iles Comores, Université de Québec à Laval : Publication dans 

le site Mwezinet : htt://www.comores-online.com/ 

L’intérêt qui nous a poussé à faire le commentaire de cet article est la constatation faite par notre 

auteur au sujet de l’enseignement aux Comores  durant les années d’indépendance jusqu'à nos 

jours. L’auteur soulève les différents changements apportés au système éducatif de l’ensemble des 

Iles Comores. Et il conseille un renforcement du système éducatif des différentes îles c’est 

d’ailleurs ce qui nous a poussé à faire cette petite présentation.  

Mots clefs : enseignement, changement, Comores, conseille  

2-PIAGET (Jean) : Psychologie et pédagogie, Paris, Ed P.U.F, 1970, 207 p. 

Ce livre a une importance capitale par le fait que l’auteur s’interroge sur les méthodes 

psychologiques nouvelles. Par rapport à la psychologie ancienne C’est-à-dire en quoi contribue-t-

elle au renouvellement de la pédagogie. Il s’agit de l’affectivité de l’intelligence de l’étude de 

comportement de l’élève, de l’acquisition des connaissances, du travail personnel et aussi en 



43 

 

groupe. Par ailleurs, l’auteur évoque aussi les grandes voies de la révolution scolaire qui s’impose 

actuellement. De ce fait, l’école au cours des décennies s’est constituée de façon empirique, et 

c’est la raison pour laquelle elle explose aujourd’hui. Dans cette présentation, on trouve que la 

philosophie comporte la psychologie qui est l’étude scientifique  du comportement de l’homme.  

Mots clefs : psychologie, pédagogie, méthode, l’école,  

3 KAHN Pierre, OUZOULIAS André, THIERRY Patrick : L’Education : Approches 

philosophiques, P.U.F, Paris, 1990, 430p. 

Cet ouvrage n’est pas un ouvrage de philosophie de l’éducation, mais c’est un ouvrage de 

philosophie sur l’éducation. Il expose le statut ontologique de l’éducation des différents auteurs : 

la dimension subjective, objective, instrumentale et la dimension finale. La lecture de cet ouvrage 

ne nous permet pas seulement de savoir les différentes conceptions de l’éducation, mais nous 

permet également d’évaluer et de situer la conception platonicienne de l’éducation par rapport aux 

autres conceptions. Ce qui nous intéresse c’est que l’éducation traduit la formation de l’homme 

dans sa totalité. A cela s’ajoute également l’adéquation de l’élève comorien à une adaptation 

d’une réflexion philosophique.  

Mots clefs : éducation, conception, objective, philosophie,  

5-KANT (Emmanuel) : Réflexions sur l’éducation, trad. introd. et notes par A. Philonenko 

2ème éd. Paris. J. Vrin 1974, 160p. 

L’idée fondamentale des Réflexions sur l’éducation est que l’homme ne peut devenir homme que 

par l’éducation. Cela signifie que celle-ci assure le passage entre un état proche de l’animalité et 

une existence proprement humaine. Elle permet de perfectionner la nature de l’homme. En effet, 

l’éducation est affaire de perfectionnement. Pour Kant, l’humanité ne peut réaliser sa véritable 

essence que par l’éducation. En ce sens, cette dernière doit former l’enfant pour lui permettre 

d’atteindre ses fins, pour devenir un citoyen, enfin pour acquérir par la moralité une valeur propre 

à l’humanité. Cette formation doit, à l’instar de Rousseau, respecter la nature et la liberté de 

l’enfant. L’éducation kantienne est aussi physique que pratique. L’éducation physique désigne 

l’ensemble des soins du corps que reçoit l’enfant ainsi que le développement intellectuel et du 

comportement. Une telle éducation consiste à exercer les facultés de l’esprit en tant qu’elle 

applique au corps, à la vie en société, et enfin à l’âme pour développer les connaissances 

rationnelles. C’est-à- dire une connaissance qui nous permet d’agir d’une manière raisonnable, Ce 

qui nous intéresse dans cet ouvrage, c’est que l’auteur y prône une éducation pratique qui 

comprend un apprentissage à l’habilité, à la prudence et à la moralité. L’apprentissage à la 



44 

 

moralité concerne également la formation du caractère. Pour former un bon caractère, il ne s’agit 

pas uniquement d’écarter les passions, mais il s’agit aussi nécessairement de s’accoutumer au 

refus des autres  et à la résistance des autres. L’éducation apprend la dignité : les devoirs envers soi-

même et les devoirs envers autrui par le respect et l’estime,  la reconnaissance des droits de 

l’homme. C’est ce que nous souhaitons apporter à l’enseignement philosophique aux Comores. 

Mots clefs : éducation physique, éducation pratique, éducation morale et culture, culture 

pragmatique. 

6-ROUSSEAU (Jean-Jacques): L’Emile ou de l’éducation, Paris, Ed. Garnier Flammarion, 

1966, 633 p 

 

Ce livre est un traité pédagogique paru en 1762. Dans cet ouvrage, il est question d’un idéal 

d’éducation qui répond au souci rousseauiste de préserver les enfants des méfaits de la civilisation. 

Dans l’« Emile », l’auteur démontre l’idée selon laquelle l’enfant n’est pas un adulte en réduction, 

mais un être radicalement différent dans son physique, dans son intelligence, c’est ainsi que 

«L’éducation de l’Emile n’a qu’un but : former un homme libre capable de se défendre contre 

toutes les contraintes ; et pour former un homme libre, il n’est qu’un seul moyen : le traiter en 

être libre, respecter la liberté de l’enfant. »26   

 A cette constatation Rousseau est considéré comme le premier fondateur de la différence entre 

l’enfant et l’adulte dans le domaine de l’éducation. Ainsi, l’auteur a fondé une psychologie de 

l’enfant avec une méthode pédagogique qui lui est nécessaire. 

Mots clés : éducation naturelle, enfant, citoyen, éducation, servitude, société, sujet, etc. 

7-RODIS-LEWIS (Geneviève) : Epicure et son école, Ed. Gallimard, Paris, 1993,  410p  

Dans ce livre, l’auteur nous présente une école philosophique qui date de 300 ans avant Jésus 

Christ dont le fondateur est Epicure, d’où l’épicurisme. Cette doctrine représente une morale 

« classique » qualifiée par ses contemporains. Il faut savoir que l’objectif épicurien désigne 

littéralement un bon vivant. Cela veut dire boire et manger beaucoup. L’idéologie d’Epicure est un 

hédonisme dans la mesure où cette doctrine propose une morale, supposant que le bonheur se 

trouve dans le plaisir, plus particulièrement dans l’insuffisance. Le bonheur est basé sur des choses 

simples. Donc, sur le plan de la morale philosophique, l’agir est aussi nécessaire que le penser. 

L’intelligence doit permettre de comprendre, la volonté donne le pouvoir de poser les actes que 

                                                 
26. Jean. Jacques. Rousseau. Emile ou de l’éducation Garnier Flammarion, Paris, 1966. p.23 



45 

 

l’intelligence conçoit. La philosophie devient sagesse en s’ouvrant sur un art de vivre, un 

humanisme créateur de civilisation. 

Mots clefs : bonheur, sagesse, épicurisme, morale, besoin. 

8-BANQUE MONDIALE  : « Education et formation à Madagascar vers une politique 

nouvelle pour la croissance économique et la réduction de la pauvreté, région Banque 

Mondiale », septembre 2001, 24 p. 

Il s’agit, dans ce livre, de la présentation d’une politique poursuivie par la Banque Mondiale en 

vue de réduire la pauvreté à Madagascar, par le biais d’une amélioration de l’enseignement. 

L’ouvrage nous a montré que le développement d’un pays doit aussi dépendre de l’éducation des 

membres qui le composent. Chose qui nous intéresse fortement, en ce sens que nous souhaiterons 

contribuer au développement de notre patrie par l’éducation. 

Mots clés : améliorer, apprentissage, enseignement, redoublement, rétention, scolarisation 

9-KAHN (Pierre) « L’éducation, Approches philosophiques », édition, Presses Universitaire 

de France, Paris, 1990, 429 p. 

L’ouvrage de Kahn dégage l’idée selon laquelle l’éducation est une tâche qui ne concerne que 

l’Etat. C’est à lui de s’en charger afin que les autres (les citoyens) puissent bien vivre. C’est bien 

normal que l’Etat prenne en charge le déroulement de l’éducation afin que les enfants, futurs 

cadres de cet Etat, puissent être en mesure d’assumer leurs responsabilités. 

Mots clés : éducation publique, individuation, solitude pédagogie 

10-AVANZINI, (Guy) sous la direction de: « La pédagogie au 20eme siècle », Edition 

Edouard Privat, Toulouse, 1975, 411p. 

Dans « La pédagogie au 20eme siècle » l’auteur Avanzini met en évidence l’éducation du corps. 

L’éducation physique s’avère nécessaire pour l’élève. Car on découvre que les corps a des normes 

et des fonctionnements optimums et que l’esprit, faisant partie du corps, est aussi soumis à ces 

mêmes exigences. Et sachons aussi que le sport contribue à l’épanouissement de notre organisme. 

Mots clés : éducation du corps, éducation physique, élève, maître, sport. 

11-GARNIRI (Gaël): Guide pratique du maître, Edition EDICEF, Paris, 1963, 128 p. 

Ce livre est un guide destiné aux maîtres et il a été publié par les soins de l’IPAM 

Les consignes pédagogiques concernent surtout l’enseignement primaire. Cet ouvrage commence 

par indiquer quelles sont les normes à respecter pour l’implantation d’une école, son 

environnement et son organisation. Un établissement scolaire n’est pas une maison d’habitation 



46 

 

que chacun construit selon ses goûts. Il faut savoir que l’école est un milieu culturel qui nécessite 

un espace suffisant et sain des matériels didactiques de la classe. Le programme d’enseignement 

détermine les disciplines et leur objectif pédagogique qui est soigneusement défini, sans pour 

autant marginaliser la didactique de ces disciplines. Les méthodes d’enseignement tiennent 

compte de la progression de chaque niveau, de la logique qui se présente entre les niveaux 

d’études. Comme le titre l’indique, le présent document guide l’éducateur à une bonne 

organisation de ses leçons, de sa classe et autres. L’ouvrage est suivi d’un lexique définissant les 

notions clés du livre afin d’éviter les confusions possibles dans l’interprétation de ces notions. Par 

exemple, le mot apprentissage désigne le processus d’acquisition d’une connaissance ou d’un 

savoir-faire par l’élève.  

Mots clefs : élève, apprentissage, connaissance, acquisition, école. 

CHATEAU (Jean) et alii : Les grands pédagogues, éditions PUF, Paris, 1972, 208p 

Ce livre est le résultat de réflexions menées par plusieurs personnalités, notamment un certain 

professeur de psychologie et de pédagogie de l’université de Bordeaux ; Victor Garcio, professeur 

de pédagogie à l’université de Madrid, John S. Brudacher, Halleck, professeur d’Histoire et de 

philosophie de l’éducation entre autres. Ces penseurs y analysent la vision pédagogique de quinze 

auteurs considérés comme pouvant compter parmi les grands pédagogues en commençant par 

Platon (vers 427 à 346 avant Jésus-Christ), jusqu’Alain (Emile Chartier dit, 1868–1951). Nous 

citons par exemple, John Locke  qui compare l’intelligence de l’enfant à une feuille de papier 

blanche. L’enfant est donc en mesure d’acquérir toutes sortes de connaissances, comme chez 

l’adulte. C’est pourquoi chaque être humain possède en lui des idées et porte des jugements sur 

son existence, sur le monde. Cet ensemble d’idées sur le monde et les hommes est déjà une sorte 

de vision philosophique, puisqu’il permet d’y voir plus clair dans les réalités de l’existence. Il faut 

savoir aussi que, pour John Locke, les idées sont plus instinctives que réfléchies, car elles sont 

davantage reçues du milieu ambiant qu’elles ne sont le fruit d’une véritable réflexion personnelle. 

Donc, l’éducation philosophique doit commencer par l’éducation à la raison. Mais, selon Alain, il 

faut un minimum de respect dans l’éducation, à savoir celui de la dignité de l’élève en tant que 

futur homme, celui de l’enseignant en tant que modèle à suivre. 

Mots-clefs : réflexion, éducation, pédagogue, savoir, philosophie. 

13- SNYDERS (Georges) : « Pédagogie progressiste », (éducation traditionnelle et éducation 

nouvelle). 1ere édition 1971, 3eme édition 1975, édition PUF, 272 p. 



47 

 

 Dans cet ouvrage, l’auteur fait un constat de l’évolution radicale d’une éducation à caractère 

traditionnel et d’une éducation à caractère nouveaux. Ainsi, le maître ne doit pas être celui qui fait 

obstacle à la liberté de l’enfant au niveau de l’éducation. Car éduquer c’est informer des élèves 

capable d’être opérationnelle.  

Mots clés : comprendre, connaitre, éducation, enseignement, liberté, maître, punir. 

LES OUVRAGES NON COMMENTES 

14-ALAIN : Eléments de philosophie, Ed., Gallimard, Paris, 1940, 378p. 

15-ALAIN: Idée (Introduction à la philosophie, Platon, Descartes, Hegel, Comte), Ed., 

Flammarion, 1ère Ed. 1939, 2ème Ed., 1983, 314p. 

16-ALAIN : Propos de l’éducation suivis de pédagogie enfantine, Ed., Revue et augmenté par  

17-AVANZINI (Guy) : La Pédagogie aujourd’hui, savoir enseigner, Ed. Centre Lyonnais 

d’Etudes et de Recherches en Sciences de l’Education, 1989, 225p. 

18-BURLET (Michel) et alii: Une nouvelle ère de l’éducation (l’éducation permanente), Les 

éditions du Cerf, 1971,94p. 

19-CHAPELLIER (Micheline): Comment leur parler ? Ed., Librairie Armand Colin, Paris, 1975, 

110p. 

20-DAVID (José) et PETITECLERC (Jean-Marie) : Le Pari, (conflits, handicap, maladie), Ed. 

Centurion, Paris, 1991, 187p.  

21-FILLOUX (Jeannine) : Position de l’enseignant et de l’enseigné, Ed Dumont Paris, 1973, 

148p.4 

22-GRANGER (Gilles-Gaston) : Pour la connaissance philosophique, Ed., Odile Jacob, Paris, 

1988, 282p. CHANGER LA NUMEROTATION A PARTIR D’ICI ! 

22-GRATELOUP (Léon-Louis) : Les  Philosophes de Platon à Sartre, (Introduction à la lecture 

des auteurs du programme de philosophie), coll Hachette 1985, 547p 

23- HENRI (Bissonnier ) : Valeurs en éducation, édition, Fleurus, Paris 1982, 331p. 

24-JANKELERVICH : (Vladimir), Philosophie première, introduction à une philosophie du 

« presque » Ed., PUF, Paris, 1986, 268p. 

25-KAHAN (Pierre): L’éducation d’approches philosophiques, Ed. PUF, Paris, 1990, 429p. 

26-KAHAN (Pierre): L’Etat, Ed. Quintette, Paris, 1989, 71p. 

27-LANDSHEERE (Viviane de): Définir les objectifs de l’éducation, Paris, PUF, 1982, 339p. 

28-MAGER (Robert) : Comment définir les objectifs pédagogiques ? Ed. Bordas, Paris, 1977 

184p. 



48 

 

29-MARROU (Henri-Irénée): Histoire de l'éducation dans l'antiquité. Ed., du seuil, Paris, 1965, 

647p. 

30-MARROU (Henri-Irénée): Histoire de l'éducation dans l'antiquité. Ed du seuil Paris 1965. 

647p 

31-MANGALAZA. E.R., Cahiers de l’école normale supérieure, N°01 Octobre 1985, Tuléar. 

32-MENDEL (Gérard) : Le Manifeste éducatif. Paris, Petite Bibliothèque Payot, 1973, 320p. 

33-MENDEL Gérard : Pour décoloniser l’enfant, Ed., Petite bibliothèque Payot, Paris, 1971, 

220p. 

34-MIALARET (Gaston) et VIAL Jean) : Histoire mondiale de l’éducation, Tome 2, édition P.U.F, 

Paris, 1981, 421p.  

35-MIALARET (Gaston) : La formation des enseignants, Ed. Presses Universitaires de France, 

Paris, 1977, 128p.  

36-MIALARET (Gaston) : La formation des enseignants, Ed. Presses Universitaires de France, 

Paris, 1983, 127p. 

37-MIALARET (Gaston) : La formation des enseignants, Coll., Que sais-je ? PUF, Paris, 1ère  Ed. 

1977,  2ème 1983, 125p. 

38-MORANDI Franc : Modèles et Méthodes en pédagogie, Ed. Nathan, Paris 1997, 306p. 

39-NERGEZ (André) : DUNU Housman: Cours traité de la connaissance, Terminal, Ed. 

Ferdinand Nathan, Paris, 1969, 266p. 

40-PETITE CLERC (Jean Marie): Respecter l’enfant (réflexion sur les droits de l’enfant), Ed. 

Salvator, 1989, 127p. 

41-PIAGET (Jean) : « La naissance de l’intelligence chez l’enfant » Paris 1977. 367p. 

42-PIAGET (Jean) : Psychologie et pédagogie, Paris Ed. PUF 1970, 207p. 

43-PIAGET (Jean.) : Psychologie et pédagogie, Denoël, Paris, 1962, 264p. 

44-PLATON: Théétète, par AUGUST Diés, Ed. Les Belles Lettres, Paris, 1976, 263p. 

45-RICH (Pierre): De l’antiquité à l’éducation chevaleresque, Garnier Flammarion, Paris, 1968, 

127p. 

46-ROBERT (Gabriel-Aimée) : L'Education physique à l'école, Paris, Presses universitaires de 

France 1972, 180p.0-SAHUC (Louis) : L’entretien introduit à l’art d’écouter, Ed., Edouard Privat, 

Toulouse, 1976, 171p.1 

47-TARDY Michel): Le professeur et les images, Ed., PUF, Paris, 1976, 125p.2-TEXIER 

(Roger): Education Monde d’espérance, Ed., chronique sociale, Lyon, 1988, 174p.3 

48-TORQUAT (Paul François de): Initiation à la philosophie, Ed Ambozontany Analamahitsy, 

Antananarivo 2004 96P 



49 

 

49-ZENY, (Charles): L’éducation de base à Madagascar de 1960-1976 : motivation et contenus 

des changements. Thèse de doctorat de 3ème cycle présentée par Charles Zeny. Lyon : Université 

de Lyon II, 1983, 414p  

DICTIONNAIRES ET ENCYCLOPEDIES 

50-ARENILLA L : Dictionnaire de pédagogie, Bordas, Paris, 1996. 2600 pages. 

51-BARAQUIN : (Noëlla) LAFFITE. J : Dictionnaire des philosophes : Armand colin, Coll. 

Université, Paris, 1997, 336 p.  

52-Dictionnaire de la pensée politique. Hommes et Idées, éd. Hatier, p1989. 481p 

53-Dictionnaire de la philosophie politique, éd. PUF, Paris, 1989. 390p 

54-Dictionnaire des philosophes (volume I), PUF, Paris, 198-Dictionnaire des philosophes 

(volume II), PUF, Paris, 1984, 2725 p 

55-Dictionnaire du français contemporain, éd. Larousse, Paris, 2001, 1012 pages. 

56-Dictionnaire encyclopédique, éd. Hachette, Paris, 1999, 2066 pages. 

57-Dictionnaire illustré, arts, littéraire, histoires, géographie, sciences, techniques, mythologie,  

58-Dictionnaire universel, Hachette, Paris, 1995, 1507 p 

59-DURZOI, (Gérard). ROUSSEL. André : Dictionnaire de philosophie, Nathan, Paris, 1987, 386 

p. 

60-ENCYCLOPEDIA UNIVERSALIS. VOLUME 5 Paris : ENCYCLOPEDIA UNIVERSALIS, 

1968, 1098 p 

61-ENCYCLOPEDIA UNIVERSALIS.VOLUME 7 Paris : ENCYCLOPEDIA UNIVERSALIS, 

1968, 1104 p 

62-Encyclopédie de la Pléiade, Histoire Universelle III, De la Reforme à nos jours, éd. Gallimard, 

Paris, 1958. 

63-FOULQUIE Paul., Dictionnaire de la langue philosophique, PUF, Paris, 1982, 778p 

64-FOULQUIE. Paul., Dictionnaire de la langue pédagogique, PUF, 1971. 302p 

65-LE GRAND. G : Dictionnaire de philosophie, Paris : Bordas, 1983, 272 p 

66-LANDESHEERE (G) ; Dictionnaire de l’évaluation et de la recherche éducation, Paris, PUF, 

1992, 3770 pages.  

67-Petit Larousse illustré, paris : Larousse, 1987, 1798  

68-LALANDE André., Vocabulaire technique et critique de la philosophie, Volume 1 : A-M, 3ème 

édition, PUF, Paris, 1993, 664p. 

69-LALANDE André., Vocabulaire technique et critique de la philosophie, Volume 2 : N-Z, 3ème 

édition, PUF, Paris, 1993, 1323p 

70-SILLAMY N : « Dictionnaire de psychologie » Larousse, France, juin 2004. (s.p) 



50 

 

 

 Webographie 
 
71-http://www.alwatwan.net/index.php?home=actu.php&actu_id=464,  

72- « Actualités des Comores » proposé par AL Watwane, quotidien Comorien / Ismaël Ibouroi, 

« réceptivité de l’enseignement et du travail critique de la philosophie, aux Comores, article, 

consulté le, 13/09/09 

73-http://unesdoc.unesco.org/images/0015/001536/153601F.pdf (Article sur l’enseignement de la 

philosophie en Afrique, consulté le 22/03/10 

74-Le système d’enseignement aux Comores est du ressort fédéral intense, article sur l’éducation 

aux Comores, n°21 du 22/09/1990 

75-Débats et réflexion sur la philosophie du nouveau développement aux Comores, revue 

mensuelle n°2590 du septembre novembre 1993. 

76-www.comores-online.com/mwezinet/education/droitenfant.htm, consulté, le 21/08/09 

77-www.unitheque.com/nature/Science,_histoire_et_philosophie_selon_Gaston_Milhaud-

33295.html, Science, histoire et philosophie selon Gaston Milhaud, consulté, le 21/08/09, 

14h45mn  

78-www.malango-actualite.com/kashkazi/archives/58-2006-12-07.pdf, De la medersa à l’amphi, 

Jeuneafrique.com  consulté le 21/02/10  

79-www.elv-akt.net/informations/mon_compte.php?mode=insertion, Enseignants et de passionnés 

de l’héritage philosophique de Kazimierz Twardowski, Colombie, Comores, Congo, Corée du 

Nord, Corée du Sud, Costa Rica, Croatie, revue, consulté le 22/03/10 

80-www.afrik.com/article7474.html, Les examens et la fraude au Maroc – Afric.com : l’actualité 

consulté, article, consulté le 22/03/10 

81-www.mediaf.org/fr/themes/fiche.php?itm=879&md=&thm=4, La crise de l’éducation 

MEDIAF. Article sur cette revue, consultée, le 07/03/10 

82-www.centerblog.net/actualite/134384-5567277-comores-un-linguist-,propose-usage-du-

comorien-a-tous-les-niveaux-de-école, article, consultée, le 07/03/10 

83-www.africultures.com/php/index.php?nav=rubrique&no_pays=117&sr=5&r ALI  

84-MOHAMED Toibibou – «La transmission de l’Islam aux Comores », consulté le, 07/12/09 

PROJETS DE LECTURE  

La bibliographie que nous soumettons ci-après concerne nos projets de lecture. Ceci pour dire que 

ces documents existent, mais nous n’avons pas pu encore les consulter pour le présent travail.5-



51 

 

85-GRAWITZ M. «  Méthodes en sciences sociales » Troisième édition, DALLOZ, Paris, 1976, 

331p 

86-ALFA OMAR DIALLO « Des pratiques sociales à la classe : élaborer des connaissances de 

chimie au collège » Thèse de Doctorat de troisième cycle, ENS Cachan, Juin 2000, p10 

87-ANDRIANILANONA, (J) Contribution à l’étude de l’impact de la langue d’enseignement 

apprentissage des sciences physiques dans les classes secondaires de Madagascar, Mémoire de 

fin d’Etudes CAPEN, E.N.S, Antananarivo, 2002, 103p 

88-ARDOIMO, (Jacques), Propos actuels sur l’éducation, Ed. Revue et augmentée,  Paris, 

Bordas, 1978, 368p. 

89-ASTOLFI (Jean-Pierre), Une école pour apprendre, E.S.F., Paris, 1992. 

90-BACHELARD (Gaston), « La formation de l’esprit scientifique, Contribution à la 

psychanalyse de la connaissance objective » 4ème édition, J. Vrin, Paris, 1965, P.24 

91-BACHELARD (Gaston). 1938, Formation de l’esprit scientifique, Paris, J- Vrin. 1938 

92-BAILLANQUES S. La formation psychologique des instituteurs. PUF 1990.  299p.  

93-BIARD J, BIOARD F « Didactique du texte littéraire » Ed. Nathan, Paris 1993, 192p. 

94-BONBOIR (Anna), La méthode de texte en pédagogie, P.U.F, Coll. S.U.P., Paris 1972.6-95-

95-CALDERON C : Devenir Professeurs des écoles Ed  Hachette 1992. 125p. 

96-CAPLOW T « L’enquête sociologique » collection U2, Paris, 1970 ; 237p. 

97-CARDINET J. Evaluation scolaire et pratique pédagogique en développement. 2è édition. De 

Boeck. 1992, 250p.  

98-CHADLY F., 1983, Biculturalisme, bilinguisme et éducation, Actualité pédagogique et 

psychologique, Paris, Del chaux et Nestlé, Neuchâtel, 121p. 

99-CHERVEL (André), « L’histoire des disciplines scolaires », in Histoire de l’éducation (N°31 

Grenoble 1982).  

100-CHEVALLARD. Y. « La transposition didactique » 2ème édition revue et argumentée, 

Grenoble. 1992. (La Pensée sauvage)   

101-CLIGNET (R) et ERNST (B.) ; L’école à Madagascar. Editions Carthala, Paris. Nov. 1996. 

222p. 

102-CLOUZOT (O): Enseigner autrement, édition Gallimard  Paris, 1989, 124p  

103-CLOUZOT. (O) BLOCK. (A) : Apprendre autrement. Les éditions d’organisation. Paris 

1981.  320p. 

104-CORN (Laurence), ALAIN (Vergnouse), La didactique en Questions, Ed. CNDP, Hachette, 

Paris, 1992, 156p. 



52 

 

105-DALGALIAN. G. LIEUTAUD. S. WEISS (F.). Pour un nouvel enseignement des langues. 

CLE International, Paris, 1991. Fév., 1991,143p. 

106-DELAIRE G. Enseigner ou la dynamique d’une relation. Les éditions d’organisation. Paris 

1998,167p. 

107-DEWEY (John) Démocratie et Education, Ed. Armand.  

108-DEWEY (John). Démocratie et Education, Ed. Nouveaux horizons, Paris, 1990, 446p. 

109-DOTTRENS, Tenir sa classe. Ed., française, 1964,156p. 

110-DURKHEIM, (Emile) L’évolution pédagogique en France, PUF, Paris 19691ère Ed. 1925. 

111-FAUQUET M. P.P.O : Evaluation, rénovation. CRDPP. Amiens. 2è édition. 1989.  125p. 

112-FERREOL (G) « Intégration, Lien social et citoyenneté » Presse universitaire du Septentrion 

1998, 377p. 

113-GAL (Roger), Histoire de l’Education, éd., P.U.F, Paris Ed. 1991. 

114-GALICHET (F) : L’éducation à la citoyenneté, Ed. Economique, Paris, 1998. 203p. 

115-GALICHET (F), Citoyenneté, une nouvelle alphabétisation ? Ed, CRDP Bourgogne Alsace, 

2003. 122p 

116-HADJI (Charles), L’évaluation, règle du jeu, des intentions aux outils, 2ème édition, E.S.F., 

Paris 1970. 

117- RENE, (Hubert (Logos) Traité de pédagogie générale, Ed. Paris, PUF (6è éd) 1965. 74-91 

118-RENE (La Borderie Le métier d’élève. Hachette 1991. 

119-IPAM. Guide pratique du Maître. EDICEF 1993, 672p. 

120-IPAM. Pédagogie pour l’Afrique nouvelle. EDICEF. 1978. 640p. 

121-KRAULT P. Eléments pour l’action éducative dans les classes. MEN. 1975. 15p. 

122-LANDSHEERE (Gilbert de), Evaluation continue et examen précis de docimologie, Nathan-

Labor, Paris et Bruxelles, 1972. 

123-LANDSHEERE (Viviane de), LANDSHEERE (Gilbert de): Définir les objectifs de 

l’éducation. PUF 1989. 337p. 

124-LESOT (A.) ; La lecture méthodique. Hatier, Paris, Janv. 1995, 94p. 

125- GUISSANIE (Luigie), Le risque éducatif, nouvelle cité, Paris, PUF, 1986, 135p. 

126-LURCAT L. L’enfant et l’espace. PUF, Paris 1976.  207p. 

127-MACHARD (J). L’emploi du tableau noir. Livret Pédagogique. Librairie Armand. Colin. 

Paris 1963. 126p. 

128-MAGER Pour éveiller le désir d’apprendre. Bordas. 1ère édition. Gauthier Villars, Paris 1990. 

108p. 102-MARCOIN F. A l’école de la littérature, Les éditions Ouvriers, Paris 1992, 148p.  

129-MAREUIL, LEGRAND, CRUCHET. Nouveau guide pédagogique. Hachette 1981. 448p. 



53 

 

130-MARTINAND J.L. « Connaître et transformer la matière, questions actuelles de la 

didactique des sciences ». 1986 Berne, Peter Lang. 

131-MEIRIEU (Philipe). Le choix d’éduquer. 2è édition. Collection Pédagogique. Octobre 1991.  

198p. 

132-MEIRIEU (Philipe.). Apprendre. Oui, mais comment, Paris, ESF éditeur, 1990 (5ème éd., 1ère 

en 1987), 192p. 

133-MEIRIEU (Philipe), Apprendre oui, mais comment, Ed. ESF Paris 1987, 230p.  

134-MIALARET (Gaston) : Les sciences de l’éducation, Paris PUF, 1988, 128p. 

135-MOGNIOT.H : La pédagogie d’aujourd’hui, savoir enseigner, DUNOD, Paris, 1996 

136-MONCHABLON A : « Le Livre du citoyen » Edition La Découverte, Paris 1987. 

137-SILLANY (Norbert): Dictionnaire de la psychologie, Paris, Ed. Dexles de Brower 1995, 

275p.  

138-NOYE (D.) PIVETEAU J. : Guide pratique du formateur. Insep éditions. Collection 

« Pratiques en questions ». 283p. 

139-OLLIVIER (B). Communiquer pour enseigner. Hachette Education. Paris 1994, 303p. 

140-ONIMUS (Jean) : L’enseignement des lettres et la vie, Paris Ed. Dexles de  Brower 1965, 

144p. 

141-PECHEUX (Marie Germaine) : Développement des rapports des enfants à l’espace. Edition 

Nathan 1990. 330p. 

142-PIAGET (Jean.) : Le langage et la pensée chez l’enfant. Delachaux et Niestle Neuchâtel / 

Suisse. Mai 1996. 213p. 

143-PLATON, Menon, Paris, Ed. Les  belles lettres 1985, 280p. 

144-POPHAM (W.) BAKER (E.L.) : Comment organiser une séquence pédagogique, Bordas. 

Paris. Janv.1990, 124 p. 

145-POPHAM W.J., BAKER E.L : Comment organiser une séquence pédagogique? Bordas. Paris 

1990. 124p. 

146-PORCHER. L : Le français langue étrangère, Hachette Education, Paris, 1995, 105p.1 

147-POSTIC (M). La relation éducative. 3è édition. PUF ; Février 1996.  271p. 

 148-Programme International d’Education Relative à l’Environnement, UNESCO, PNUE, 

Série7,  

149-Education environnementale : module pour la formation initiale des professeurs et 

inspecteurs des sciences de l’enseignement secondaire, UNESCO, 1985. 

150-PUREN (C.) : Histoire des méthodologies de l’enseignement des langues. CLE International. 

Paris. 1995. 447p. 



54 

 

151-RASOLONDRAIBE (Charles), La place de la philosophie dans les idées pédagogiques de 

Montaigne, Mémoire de C.A.P.E N (Tuléar) 1991, 110p.  

152-RAYMOND Macaire, Notre beau métier, Ed. Seuil, Saint-Paul. 

153-RAZAFILAHY (née) et RAZAFINJATO (Aurélie). Impact de la gestion du temps 

d’enseignement sur le temps d’engagement des apprenants. Mémoire de DCPES. CER Sciences 

naturelles. E. N.S. 1997, 73p. 

154-RESWEBER J.P., Les pédagogies nouvelles, Collection Que sais-je ? Éd., PUF, Paris 1992. 

127p. 

155-RICHTEICH R : Besoins langagiers et objectifs d’apprentissage, Ed., Hachette, Paris, 1985. 

176p. 

156-ROEGIERS X. « Une pédagogie de l’intégration », Ed., De Boeck Université Bruxelles. 

157-ROGERS (G) Liberté pour apprendre : Ed., Dunod, Bordas, Paris, 1984.  364p. 



55 

 

CONCLUSION 

L’élaboration de ce projet de thèse est le fruit de sérieuses réflexions basée sur des 

entretiens combinés avec une recherche bibliographique. Sur ce sujet, il est à souligner que ce 

travail n’est pas à la mesure des efforts que nous avons déployés à cause de l’insuffisance des 

documents spécifiques liés à notre thème de recherche. S’il existe quantité de documents aux 

Comores sur l’enseignement, nous n’en disconviendrons  pas. Seulement, nous tenons à souligner 

que ces documents et études sur l’enseignement aux Comores en général ne traite pas directement 

ou même indirectement le thème de notre recherche. Mais le présent projet de thèse permet 

d’avoir un aperçu de ce qui pourrait être notre future thèse. Il sera en quelque sorte une balise, un 

repère pour nous afin de ne dévier sur ce qui a été convenu de faire. En le lisant, chacun devrait 

pouvoir imaginer le contenu de la thèse future et évaluer l’importance du sujet à traiter.  

Bien que les trois parties de notre future thèse traiterons chacun un domaine spécifique, 

elles forment un tout inséparable. Et si une partie est enlevée ou non traitée le résultat ne sera pas 

seulement incomplet, il sera invalide. On doit voir à travers ce projet en entier un système qui 

traite un sujet spécifique et dont les différents éléments analysés sont essentiels au bon 

fonctionnement du système.  

L’enseignement préoccupe aujourd’hui la société comorienne, mais son fonctionnement 

laisse à désirer dans la mesure où certaines disciplines ont plus de privilèges que d’autres. 

Autrement dit, il existe un système d’éducation qui nous apparaît comme asymétrique, du fait que 

certaines matières, entre autres le français, la mathématique et la science sont valorisées par 

rapport à la philosophie. Ce qui fait que la durée d’enseignement de la connaissance philosophique 

se trouve déséquilibrée et insuffisant à l’enseignement pour pouvoir transmettre ou initier les 

élèves ce savoir peut être nouveau.  

Par ailleurs, l’enseignement philosophique aux Comores est mal vu par la société 

comorienne, car il est conçu comme source de conflit et des troubles entre les tenants du pouvoir 

traditionnel et religieux et les nouveaux aboutissants de la philosophie. 

Malgré notre retard par rapport aux autres pays occidentaux dans le domaine de 

l’enseignement philosophique, notre présent projet de thèse et notre projet de thèse constituent un 

point de départ des recherches sur l’enseignement de la philosophie aux Comores. Ce terrain de 

recherche reste vierge. A cela, nous incitons les futurs chercheurs comoriens de continuer ces 

traces pour garder vivant la philosophie aux Comores, car elle constitue un point de départ voire le 

ciment pour le développement intellectuel de notre pays (social, politique et économique.). 



56 

 

Nombreux sont les travaux sur l’éducation ou l’enseignement universitaire ou anonyme, 

mais pour notre cas, mener des recherches sur ce domaine aux Comores c’est comme si nous 

doigtons l’enseignement philosophique et son système en entier depuis son intégration. Ce qui est 

vrai, car nous remarquons toujours qu’il y a un manque sur certains structures comme nous 

l’avons souligné précédemment (programme adapté qui ne tient pas compte de la situation de la 

classe etc., conséquence, des nombreux échecs sont enregistrés au cours de cette dernière 

décennie). Quant à notre projet de thèse, nous essayons de lancer un cri d’appel au gouvernement 

comorien de revoir son programme d’enseignement et de donner une formation suivie des 

enseignants philosophes. Nous voudrions aussi demander à l’Etat comorien d’intégrer la 

philosophie depuis les classes primaires si possible. Du fait que tout fondement de l’homme doit 

commencer depuis les profondeurs, les fondements ontologiques de cet homme. Autrement dit, 

faire en sorte qu’il accède ce savoir de plein pied et de plein droit à son héritage pour la possession 

de ce savoir qui le fait. C’est ce savoir qui le fait homme digne de raison. 

Nonobstant, les efforts que nous avons déployés par rapport aux résultats de notre 

recherche, nous affirmons honnêtement qu’ils n’équivalent pas à cette recherche dans la mesure 

où nous n’avons pas eu les documents nécessaires pouvant ressortir le problème depuis sa genèse. 

Du point de vue méthodologique l’approche que nous avons utilisée, a paru satisfaisante et nous 

tenons à souligner que si nous l’avons opté, c’est pour élargir celle-ci dans le domaine de 

recherches universitaire et scientifique. 

  



57 

 

Table des matières 

INTRODUCTION 2 

PREMIERE PARTIE : 8 

MOTIVATIONS A PROPOS DU SUJET ET PRESENTATION DU  THEME DE RECHERCHE8 

I.1 MOTIVATIONS A L’ENDROIT DU SUJET --------------------------------------- 9 

I.2 Eléments de la problématique du sujet------------------------------------------------ 12 

Dans ce projet de thèse, nous nous pencherons principalement sur l’examen des points 

suivants : il sera présenté une première définition de la philosophie, et puis une prise de vue de 

ce qui pourrait caractériser l’enseignement de la philosophie dans ses rapports avec les 

différentes sciences, par rapport aussi à la société comorienne et aux religions. Ces éléments 

sont interdépendants et se résorbent dans le même thème. Pour la définition, nous partons de la 

constatation que tout homme est. Tout homme – et on peut considérer que l’élève est un 

homme, une personne en puissance (et non pas, comme il l’a été dit, un adulte en miniature) - a 

des idées et porte des jugements sur la vie, sur le monde, et sur sa propre existence. Concernant 

l’enseignement de la philosophie en général et aux élèves des Terminales en particulier, le 

travail propre à l’enseignant de philosophie consiste à « identifier d’abord et à conceptualiser 

ensuite les objets d’apprentissage, en tenant compte du fait que la place relative accordée aux 

savoirs, savoir-faire et savoir-être varie selon la matière d’enseignement. »  Il consistera ensuite 

à « s’entendre pour organiser chronologiquement les apprentissages en un programme qui 

tienne compte de leur complexité intrinsèque (c’est-à-dire de leur degré d’abstraction), ainsi que 

de leur degré d’accessibilité pour les élèves concernés. Il pose donc à la fois le problème de la 

transposition didactique et celui de la gestion de la progression pédagogique. » Nous savons 

que, pour que l’élève puisse bien apprendre, l’enseignant doit savoir guider celui-ci tout au long 

de son apprentissage. C’est encore plus vrai en philosophie que dans les autres disciplines.13 

Mais, pour cela, l’enseignant doit être en mesure d’analyser l’état de l’enseignement de 

sa matière dans ses dimensions politiques, sociologiques, historiques et structurelles. Il a 

également à gérer les processus d’emprunt et d’adaptation de données scientifiques ayant trait 

aux contenus de son enseignement ainsi qu’aux processus du développement psychologique 

chez l’apprenant. C’est ce qui lui permet d’envisager, de réformer la méthodologie qu’il a 

utilisée jusqu’alors. Enfin il ne peut pas faire l’économie d’analyser les conditions sous 

lesquelles les méthodes et techniques d’enseignement sont susceptibles de favoriser les 

apprentissages attendus, dans le contexte concret de la structure d’une classe et des attentes 

sociales concernant le système scolaire. ------------------------------------------------------------ 13 



58 

 

Ces diverses problématiques aboutissent à l’énoncé d’une question générale, ainsi que 

de questions plus spécifiques ------------------------------------------------------------------------ 13 

Le problème général ------------------------------------------------------------------------- 13 

Il s’énonce ainsi : comment faire comprendre à la société comorienne d’aujourd’hui 

l’importance et la place que mériterait la philosophie qui a été méprisée auparavant dans une 

société qui a besoin de se développer ? ------------------------------------------------------------- 14 

Nous allons nous concentrer sur la concrétisation de ce problème général par des 

questions générales. Si l’enseignement de la philosophie implique une activité rationnelle 

consciente d’elle-même, quelle en est la valeur intrinsèque et quel est le rôle  que le professeur 

de philosophie doit jouer aux Comores ? ----------------------------------------------------------- 14 

Les problèmes spécifiques ------------------------------------------------------------------ 14 

Dans la mesure où tout individu qui réfléchit éprouve le besoin de le faire à partir 

d’idées ordonnées, justifiées à partir de sa propre existence, la réflexion philosophique sur 

l’éducation est une question permanente pour tout enseignant de philosophie. L’éducation aux 

Comores demeure une question cruciale pour l’avenir des jeunes Comoriens, comme pour tout 

citoyen Comorien conscient que l’éducation doit viser au développement de son pays. Une 

bonne éducation doit normalement viser en même temps au développement de l’éduqué. C’est 

en réfléchissant globalement que le bon pédagogue peut voir la réalité qui existe au sein de toute 

la structure éducative. Et c’est en pensant à cela qu’il est indispensable d’inviter les enseignants, 

en tant que premiers responsables de la réussite de l’enfant, à stimuler chez ce dernier le sens 

d’appréciation, lui conduisant à acquérir un esprit critique et de discernement. L’éducation à la 

philosophie et par la philosophie reste la médiation indispensable dans la mesure où elle cherche 

avant tout aussi à former l’être humain à la justice dans le but de bâtir une cité juste. ------ 14 

Nous constatons cependant qu’à l’activité intellectuelle semble s’opposer le caractère 

statistique des fins qui s’imposent, et puis aussi aux fins de nos pratiques vitales. On entend ici 

par fin, ce qui est à atteindre et à posséder. Alors pour atteindre cette finalité, la réflexion chez 

l’enseignant de philosophie se doit d’examiner les problèmes propres à l’élève, lequel sera 

progressivement appelé à devenir un individu capable de tracer son propre destin. Le 

développement naturel de son être découlera de l’enrichissement culturel de sa personnalité et 

de ses compétences. Ses « activités naturelles » se traduiront par des actes spontanés qui se 

développeront à la suite de l’éducation par la philosophie, celle qui contribuera à 

l’enrichissement personnel de l’élève. Pour cela, l’éducateur doit comprendre que son rôle est 

de veiller sur l’esprit de l’enfant, de le faire participer librement aux activités de réflexion 

communes, aux échanges que l’élève assume par ses propres moyens afin de devenir homme. 14 



59 

 

Il faut savoir que l’enseignement philosophique est une action qui consiste à la fois à 

faire acquérir une nouvelle connaissance et à faire découvrir un nouveau mode de penser. Par 

conséquent, toute éducation à la philosophie est alors commandée également par le souci de 

former des citoyens capables de s’informer, de suivre intelligemment les questions sociales et 

politiques, de rendre à l’homme la liberté de penser par lui-même. Nous avons constaté qu’aux 

Comores, la société traditionnelle ignorait généralement l’école moderne en privilégiant l’école 

coranique. Les  mœurs et traditions transmis par les arabes en matière d’éducation ont 

provoqué, sous certains aspects, une certaine pauvreté intellectuelle, celle qui a pu pousser de 

nombreux Comoriens à haïr ou à mépriser la philosophie. Ainsi, ne vaudrait-il pas mieux, pour 

une bonne réussite de l’action éducative globale et pour un développement intellectuel rapide 

des jeunes enfants, d’intégrer l’enseignement philosophique dès les classes de collèges et 

pourquoi pas dès l’école primaire ? ----------------------------------------------------------------- 15 

Questions spécifiques ----------------------------------------------------------------------- 15 

Quelle peut être, en conséquence, la valeur épistémologique de l’éducation à la 

philosophie aux Comores ? D’ailleurs, est-ce que l’enseignement de la philosophie ne doit pas 

intégrer chez l’élève une capacité d’analyse des sciences et techniques ? -------------------- 15 

Quels sont les critères qui définissent le véritable esprit d’une éducation à la 

philosophie ? ------------------------------------------------------------------------------------------- 15 

Hypothèse de recherche --------------------------------------------------------------------- 15 

I.2. L’utilité de la philosophie -------------------------------------------------------------- 16 

I.3. Spécifications verticales ---------------------------------------------------------------- 18 

Dans cette section, nous allons essayer de mettre en place les différents niveaux de la 

généralité de la recherche concernant l’enseignement de la philosophie, l’éducation à a 

philosophie et par la philosophie. Il est à bien noter d’abord que l’enseignement de la 

philosophie remonte aux origines de la culture occidentale. Dans l’antiquité, il n’y avait pas 

vraiment de nombreuses écoles comme on l’a remarqué. NON ! C’EST FAUX ! Dans 

l’antiquité, il peut y avoir souvent le cas de celui qui bénéficie de l’enseignement en étant le 

disciple du maître, le dialogue se nouant entre maître et élève. L’enseignement philosophique 

est perçu sur le fond du projet « connais-toi toi-même » à la manière de Socrate. Sa doctrine 

nous invite à prendre position sur nous même, en nous posant la question « qui suis-je ? », 

« Que dois-je faire envers les autres ? »  Dans cette perspective, nous pouvons dire ensuite que 

l’homme a toujours été au centre de la réflexion philosophique. Par ailleurs, sa connaissance de 

soi détermine son action. Et si on fait le mal, c’est parce que on ignore le bien. La conception 

nous invite à faire un déplacement au niveau du savoir apparent pour chercher la vérité. Donc, 



60 

 

la maïeutique de Socrate en tant qu’art du dialogue est bien ce chemin qui guide l’âme humaine 

vers la vérité. ------------------------------------------------------------------------------------------- 18 

Ainsi, l’initiation à la philosophie nous apparaît essentielle au sens où l’apprentissage 

exprimera la position personnelle de l’élève face à son désir de philosopher. A ce propos, Paul 

François de Torquat dit : ------------------------------------------------------------------------------ 18 

«(…) notre vie personnelle et intime nous déconcerte souvent : nous ressentons des 

désirs qui nous inquiètent, nous éprouvons des sentiments qui nous déconcertent, nous n’avons 

jamais terminé de nous connaître et de connaître les autres. » --------------------------------- 18 

L’homme est un être curieux qui cherche à découvrir la signification de tout. Autrement 

dit, il veut comprendre tout ce qui lui arrive dans ce monde pour viser à mieux vivre. En effet, 

l’éducation à la philosophie et par la philosophie s’avère l’outil adéquat pour aider l’élève à 

s’interroger sur ce qui existe et sur ce qui lui arrive. Il cherche à découvrir un sens à ce qui lui 

apparait d’abord comme chaos ou violence. L’homme ne peut vivre dans l’absurde, parce que sa 

raison refuse le non sens, l’incompréhensible. En effet, plus la réalité est complexe à saisir, plus 

le philosophe s’attelle à la tâche de chercher une signification. -------------------------------- 18 

Mais il est à souligner enfin que tout enseignement, quelle que soit la discipline 

enseignée, doit toujours s’orienter vers un ou des objectifs, qui sont des buts transformés en 

visées opératoires, dont les éléments composants et leur ajustement sont connus. Il comprend  

en outre les modalités selon lesquelles on évalue ou on mesure le degré d’acquisition par l’élève 

de ce qui lui est transmis. Chacun des objectifs, tous opérationnels donc, pourra se décomposer 

en sous-objectifs possédant sensiblement les mêmes caractéristiques, cherchant avant tout à 

faciliter l’accession aux différents savoirs (savoir, savoir-faire et savoir-être). Ces derniers sont 

finalement à considérer comme des connaissances réflexives sur soi. Car il s’agit pour nous de 

nous focaliser sur le contexte dans lequel l’enseignement de la philosophie est mené aux 

Comores. De ce fait, l’enseignement de la philosophie aux Comores est de la plus grande 

importance pour la formation intellectuelle des jeunes Comoriens. Car c’est lui qui les aidera à 

découvrir la réalité plurielle du monde, mais aussi à percevoir  la réalité sociale, économique et 

politique de leur pays, afin de se libérer des soucis qu’il se fait. Pour cela, la philosophie 

commence par l’analyse du réel. Le réel recouvre la totalité de ce qui existe en face des 

hommes : la nature et l’univers, les réalités de la vie, l’expérience collective des hommes. C’est 

là que le philosophe prend conscience de ce réel et se pose des questions. Il cherche à se situer 

par rapport à lui et fait ce qu’il faut pour se comprendre et le comprendre puis pour en dégager 

le sens. Ce qui fait que l’homme n’est pas « chose » comme les autres choses, il est une 



61 

 

personne autonome doué d’intelligence et libre de raison. Il refuse de subir passivement sa vie. 

Il veut comprendre sa destinée pour en devenir le maître, le pilote. --------------------------- 19 

I.4 Spécification en profondeur ------------------------------------------------------------ 19 

PRESENTATION ET JUSTIFICATION DE LA METHODE RETENUE -------------------------- 22 

II. 2 GRILLE D’ANALYSE --------------------------------------------------------------- 23 

II.3 Approche pédagogique de l’enseignement philosophique. ----------------------- 26 

II.4 LA STRATEGIE DES INSTRUMENTS DE RECHERCHE ET LEUR 

UTILISATION. ---------------------------------------------------------------------------------------- 28 

PLAN PROVISOIRE DE LA FUTURE THESE, CONCEPTS CLES -------------------------------- 30 

ET BIBLIOGRAPHIE EN PARTIE COMMENTEE. --------------------------------------------------- 30 

III.1 PLAN PROVISOIRE DE LA FUTURE THESE --------------------------------------------------- 31 

TITRE DE LA THESE ENVISAGEE : -------------------------------------------------------------------- 31 

L’ENSEIGNEMENT DE LA PHILOSOPHIE AUX COMORES ---------------------------------------- 31 

INTRODUCTION GENERALE ---------------------------------------------------------------------------- 31 

III.2 Définitions des concepts-clés ------------------------------------ 33 

III.3 BIBLIOGRAPHIE EN PARTIE COMMENTEE --------------------------------- 42 

OUVRAGES CONSULTES POUR LE PRESENT TRAVAIL. --------------------- 42 

CONCLUSION 55 

Table des matières 57 

 

  



62 

 

 
 
 
Merci Monsieur le Président, 

Monsieur le Président du jury,  

Madame l’Examinateur, 

 Monsieur le Rapporteur, 

 Honorable assistance, 

 Que la paix soit avec vous. 

C’est un honneur  et un plaisir pour nous de vous présenter les fruits de nos recherches de 

projet de thèse. C’est aussi parce que c’est l’aboutissement de notre cursus universitaire au sein du 

Département de philosophie de l’Université de Toliara. Malgré les nombreuses difficultés que 

nous avons rencontré, des difficultés d’ordre sanitaire, financier  et familial, en particulier au cours 

de notre phase de recherche (documentaire), nous sommes quand même parvenu à mener à bien ce 

travail jusqu’à son terme. Le projet dont il est question s’intitule « l’enseignement de la 

philosophie aux Comores ». cet enseignement remonte aux années 1966-67, assuré par des 

missionnaires ou des stagiaires Belges. Ce qui implique que les premiers enseignants de 

philosophie aux Comores ? Qu’ils soient étrangers ou nationaux, n’étaient des enseignants de 

philosophie de formation. Il a été difficile pour eux de forger une m méthodologie d’enseignement 

bien appropriée. Partant de cette constations, notre objectif consiste aussi à vouloir montrer 

comment les connaissances transmises par l’enseignant.  Que ce soit en philosophie ou dans 

d’autres disciplines peuvent être transformé en savoir assimiler. Un des mérites de l’enseignement 

de la philosophie réside dans l’apprentissage de l’ordre hiérarchique des sciences humaines, 

desquelles l’initiation à la réflexion philosophique rend possible une approche particulière de 

l’éducation. Car la philosophie par sa méthode critique, pourrait illustrer une vision critique du 

problème à son étude. Elle comporte d’abord la psychologie, qui est la morale qui est l’étude 

scientifique du comportement de l’homme, la morale qui est une réflexion sur les principes des 

conduites de la vie. L’enseignement de la philosophie implique une activité rationnelle consciente 

d’elle-même. Au niveau des premières et de terminales, elle a pour tâche de former les élèves 

capables d’assumer leur responsabilité dans la société. 

De ce fait, l’activité philosophique initie  les jeunes de terminales aux jugements : 

jugement de vérité et jugement de valeur. En ce sens, le rôle de professeur de philosophie réside 

dans son aptitude à stimuler le sens d’appréciation conduisant les élèves à avoir un esprit de 

synthèse, un raisonnement logique.  D’une façon générale, les enseignants de philosophie assurent 

une responsabilité très importante, lorsqu’ils veulent amener les élèves à réfléchir 



63 

 

philosophiquement. L’enseignant s’engage à montrer à l’élève l’apport nouveau pour l’acquisition 

des connaissances, par là, nous voyons ceci : « l’enseignant doit associer par les moyens du libre 

entretien, ou reliera l’apport sous des formes constamment renouvelés aux notions déjà 

acquises. » L’enseignant aide l’élève à apprendre à philosopher sur des travaux personnels 

demandés. En plus, un plan systématique du déroulement d’un cours est codifié par les 

enseignants.  Application, présentation, préparation, association pour justifier l’agent enseigné.  

Toutefois, on n’apprend pas la philosophie comme on apprend des connaissances 

scientifiques ou techniques. On apprend la philosophie en elle-même est une manière de réfléchir 

sur le réel et d’en chercher la vérité qui fait appel à la raison et nécessite une grande liberté dans la 

recherche. L’enseignant doit donner une méthode de réflexion, il peut témoigner de ses 

découvertes et justifier ses convictions.  Il ne demande pas à ses élèves de ressortir ces idées et ces 

démonstrations, mais il exigera de ceci qu’ils apprennent à réfléchir, à justifier leurs affirmations 

et à présenter une pensée organisée et logique.  Socrate par exemple dans son enseignement 

purement oral interroge ses disciples, il ne leur impose ces idées. Il fait en sorte que la réponse 

sorte de l’esprit même de disciple et leur apparaisse comme une évidence de leur raison. La 

philosophie dans son enseignement exige donc un dialogue entre maître et disciple. L’enseignant 

qui fait apprendre par cœur son système comme l’élève qui  ne fait appel qu’à sa mémoire font 

injure à la démarche philosophique qui fait essentiellement  appel à la réflexion dans un climat de 

liberté. La vérité se dévoile à l’esprit libre. 

Les raisons qui nous ont poussés à orienter notre projet de thèse sont multiples. 

Premièrement nous voulons montrer selon l’histoire que l’école étrangère était perçue comme 

moyen d’aliénation de la tradition et de la religion. La société comorienne privilégiait plutôt 

l’école coranique, c’est à à l’école coranique qu’on apprend le savoir religieux et peu de la langue 

arabe qui demeure incontournable pour prétendre à une meilleure connaissance de la religion 

musulmane. Cette nécessité de savoir lire l’arabe pour tout musulman reste révélatrice. 

Deuxièmement, nous voulons appliquer que l’enseignement de la philosophie était assuré par des 

Belges et ces derniers étaient considérés comme des chrétiens. Dans la conscience d’un comorien, 

le christianisme fait partie d’incrédule. A cela, s’ajoute également que les pratiquants de cette 

religion sont considérés comme des non- croyants. Enfin, nous constatons qu’au début cet 

enseignement a été mal interprété par les enseignants. C’est ce qui fait que les zélateurs de la 

tradition, les prêtres musulmans et nos aïeux avaient mal compris. Car en philosophie, on trouve 

quelques penseurs à l’instar de Nietzsche et  Sartre  qui ont parlé de la mort de Dieu. Cette idée a 

été mal interprétée par nos enseignants. Ils n’ont pas pu expliquer la mort de Dieu comme l’ont 

expliqué ces penseurs. Ils ont expliqué à leur manière. C’est la raison pour laquelle la philosophie 



64 

 

a été pointée du doigt par la société comorienne.  En religion musulmane, tout ce qui est de Dieu 

n’est pas à discuter. Dans ce cas, il convient de réaffirmer l’idée selon laquelle la philosophie ne 

s’oppose à l’islam, au contraire, elle intègre dans la voie de la raison, la voie de la discussion.  

Pour mieux cerner le thème de cette recherche, nous estimons plus que nécessaire d’adopter une 

méthode de type à la fois historique et analytique. Historique parce que, c’est celle qui nous 

permettra d’acquérir davantage des connaissances sur le passé et de le chercher à le reconstituer 

dans l’enseignement, des faits et leur évolution. Analytique parce que l’analyse de ces faits vise à 

expliquer et à éclaircir les conditions qui étaient présentes au moment où on a introduit 

l’enseignement philosophique dans le pays. L’objectif de l’étude est de concevoir ce que peut 

apporter l’enseignement philosophique dans une société où tout semble régit par des esprits 

dogmatiques.  

Le présent travail s’articule en trois grandes parties. La première partie de notre travail 

fera axée sur nos motivations à propos du thème de recherche et sur la présentation du thème. La 

deuxième partie consistera à indiquer et à justifier la méthodologie d’approche adoptée. Toutefois, 

il faut mentionner toute suite que nous avons rencontré des normes difficultés au niveau de la 

documentation, puisqu’aux Comores, il n’y a pas suffisamment des chercheurs qui se mobilisent 

dans ce domaine de réflexion. C’est la raison pour laquelle nous nous sommes trouvé dans 

l’obligation de faire recours à des entretiens avec des enseignants de philosophie, encore en 

activité ou à la retraite. Enfin, la troisième partie abordera le plan provisoire de la future thèse et 

les principaux concepts clés utilisés, avant de présenter une bibliographie en partie commentée. 

Madame, Messieurs les membres du jury avant de terminer notre première intervention, 

permettez nous de remercier tous ceux de prés ou de loin n’ont jamais cessé jusqu’alors de nous 

aider matériellement, financièrement et moralement. Nous remercions nos parents et tous les 

membres de ma famille qui n’ont cessé de s’évertuer pour que nous réussissions dans nos études.  

Notre profonde gratitude s’adresse aux membres du jury, à commencer par Monsieur XX qui a 

accepté de siéger à cette soutenance. Nous remercions également Madame RAVAOSOLO Jeanne, 

Maître de conférences à l’Université de Tuléar qui siège en tant qu’Examinateur. Nous comptons 

énormément sur vos remarques pour améliorer la valeur académique de ce projet de thèse. Nous 

tenons vivement et sincèrement à remercier Monsieur RAMANGASALAMA Ndrianja. Malgré 

ses charges et ses hautes responsabilités il nous a été toujours disponible, malgré nos faiblesses 

pour ne pas se perdre. Nous remercions aussi sincèrement tous les membres de l’association du 

centre pour leur soutien moral. Nos remerciements vont également droit à tous mes frères et 

sœurs, sans oublier Monsieur AHMED Ben Ali, SALIM Abdallah, DHOUNOURAYINI Abou et 

ma famille malgache qui m’ont aidé moralement. Messieurs, les membres du jury, Honorable 



65 

 

assistance c’est ici que se termine notre première intervention. Nous vous remercions de votre 

patience. 

 

 


