el

LLLLLLLLLLLLLLLLLLLLLLLLLLLLLLLLLLLIj

MINISTERE DE L'ENSEIGNEMENT SUP_ERIEUR

L@ UNIVERSITE DE TOAMA SINA
Université FACULTE DES LETTRES ET DES SCIENCES HUMAINES
Toamasimna

DEPARTEMENT DE PHILO SOPHIE

Fahaizaia sy Faiahy

kkkkkkkkkkkkkkkkkkkkkkkkkkkkkkkkhkkkkkkkkkkkkkkx

MEMOIRE DE MAITRISE

LA PHILOSOPHIE FACE A L’ESSOR
ACTUEL DE LA SCIENCE

Présenté par :
ANDRIANJANAKA Volatiana Myella

Sous la direction de
Madame RAHARINIAINA Marie Frédeline,
Docteur en Philosophie a I'Université de Toamasina
22 octobre 2010

Année Universitaire : 2008-2009

rrrrrrrrrrrrrrrrprrprprprprprprrrrrrrerrrrrrerrerrerrey

rrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrebn






REMERCIEMENTS

Des années d'études ont permis certaines connaissances des
connaissances que I'on a rassemblées pour former un tout, un tout qui représente
tout un effort, toute une volonté pour arriver a la constitution de ce présent

mémoire.

Ainsi, le présent rapport n'aurait jamais pu étre constitué sans l'aide et le
concours de certaines personnes pour lesquelles nous voudrions adresser nos

plus sinceres remerciements.

De ce fait, nous témoignons notre entiére reconnaissance envers notre
encadreur pédagogique, le Docteur Marie Frédeline RAHARINIAINA, Enseignant
au Département de Philosophie de I'Université de Toamasina, ainsi qu’au Docteur
Ignace RAKOTONIRAINY, pour leurs précieux conseils et aides a I'élaboration de

ce travail de mémoire.

Nous tenons aussi, spécialement, a remercier, un enseignant qui, depuis
la deuxieme année nous a offert son aide, surtout concernant I'emprunt des

livres : a Monsieur Odon RATOBISON, toute nos remerciements.
Toutes nos gratitudes a toute la famille surtout a ma meére et a nos tantes
qui nous ont soutenu financierement et moralement pour le mise au point de ce

mémoire.

Sans oublier de remercier, tous ceux, de prés ou de loin ont contribué a la

réalisation de ce travail.

Mile ANDRIANJANAKA Volatiana Myella



INTRODUCTION

La fille de son temps disait-on de la philosophie ! Cette phrase souligne le
fait qu’au fur et a mesure ou le monde progresse, la philosophie, elle aussi évolue
en suivant son rythme. Mais reprenant, cette phrase, serait-elle encore valable a
I'époque ou nous sommes, avec cet épanouissement considérable de la science
ainsi que de la place immense qu’elle occupe dans la société humaine actuelle ?
La philosophie n’est-elle pas seulement la préoccupation de I'Antiquité, de ces
gens antérieurs a notre ere qui s’étonnaient en voyant une chose nouvelle,
quelque chose de nouveau a leurs yeux et auquel ils n'ont pas encore eu

d’explications pour élucider le mystere du phénoméne qui venait de se produire ?

Nombre de gens de notre ére-ci pensent la méme chose de la philosophie
et prétendent qu’'en effet, elle n'est plus nécessaire, voire inutile & la vie de
’'homme moderne, surtout a partir de cette phrase de Freud sur la science ; selon
laquelle il pense que : « Ce serait une illusion de croire que nous puissions trouver

ailleurs ce qu’elle ne peut pas nous donner ».*®

Cela semble, en effet, se justifier vu les caractéres ambigus de la
philosophie : d'abord, la philosophie ne pourrait jamais, malgré [I'effort du
millénaire, se manifester qu’a travers des idées, et espérer qu’elle puisse un jour
se réaliser pour apparaitre aux yeux du monde comme quelque chose de concret,
de perceptible est vaine. Parce que des sa conception, elle a toujours été ce
gu’elle est aujourd’hui encore: une idée mais qui ne manque pas d’étre innovateur
pour autant. Ensuite, qui pourrait nier I'effort que la science et la technique ont
déployé pour s’harmoniser avec I'humaine culture afin de s'intégrer a la société
humaine elle-méme ; pour arriver a la place ou elle se trouve aujourd’hui : en plein
essor ? On peut voir cette progression de la science a travers toutes les activités
humaines de nos jours, a travers son quotidien et méme dans les domaines ou

'on s’y attend le moins. Par exemple, l'informatisation de I'enseignement est

!5 Freud SIGMUND L'Avenir d’une illusion,pris dans le dictionnaire des citations p274

2



devenue tres courante de nos jours, quand bien méme que ceux qui ne savent
pas l'informatique sont considérés comme des analphabétes, méme s'ils savent
tres bien lire et écrire. Méme les machines dactylographiques d’autrefois sont

remplacées par les ordinateurs et ne sont plus, comme on le dit : « d’actualité ».

Tout cela ne doit pas pour autant nous laisser indifférent sur ce qui se
passe et nous amene a nous poser les questions suivantes : « la science et la
technologie ont-elles pris le dessus face a la philosophie ? » Si c’est vrai, dira-t-on
alors que « la philosophie n’a-t-elle plus sa raison d’étre ? A-t-elle, au cours de ces
années, perdu son essence ? Et alors 'lhomme d’aujourd’hui n’a-t-il plus besoin de

la philosophie ? »

Des oui ou des non a ces questions ne seront pas de mise méme si on
pourrait y répondre de la sorte, mais il faut toujours tenir compte du contexte
auquel on se trouve, c’est-a-dire : Philosophie et Science. En philosophie, une
question nous procurera une réponse qui, par la suite deviendra une nouvelle
guestion, selon ce que Karl JASPERS, disait dans son livre intitulé Introduction a
la Philosophie : « Les questions en philosophie sont plus essentielles que les

réponses et chaque réponse devient une nouvelle question ».?

Serait-elle alors un questionnement sans cesse ? Si tel est le cas,
pourquoi tendre vers quelque chose qui ne peut pas nous apporter satisfaction sur

ce que nous voulons savoir ?

Certes, la philosophie apparait beaucoup moins, comme le tableau de
progres de la pensée a travers les ages, comme le récit de ses variations, la
prendre en ce sens risquerait de nous inciter au scepticisme et ce fut souvent le
cas. Mais elle apprendra a nous montrer prudents, tres prudents méme dans notre
démarche philosophique et a nous convaincre que notre raison ne peut atteindre
toute veérité. Elle nous évite de ce fait, la folie, 'un des grands problemes que la
philosophie, ainsi que ceux qui la pratiquent rencontre, face & une mauvaise

conception de la part de ces gens qui lui sont quasi extérieur (vu qu’'on ne peut

2 Karl JASPERSIntroduction & la philosophiep.8.



pas totalement s’en passer) en nous montrant que la capacité de la pensée
humaine est limitée, qu’on ne peut pas tout savoir. Et si comme le disait Maurice
BLONDEL dans la « pensée » : « l'attitude philosophique c’est non la saturation
intellectuelle mais l'ouverture de Iesprit»®, la pratique philosophique par
excellence consisterait a ouvrir 'esprit, a lui permettre de se poser des problemes
de plus en plus nuancés, de plus en plus fondamentaux. Comme elle apporte une
multiplicité sans fin de réponses, on pourrait s’apercevoir qu’il y a pour chaque
probleme un petit nombre d’attitudes mentales, de directions de pensées qui se
retrouvent dans un contexte différent. Et les réponses elles-mémes marquent un

véritable progrés a y regarder de preés.

« L’histoire de la pensée, nous dit BERGSON, a I'inconvénient de
maintenir notre attention fixée sur la complication extérieure du
systeme au lieu de nous inviter a toucher du doigt la nouveauté et
la simplicité du fond. Un philosophe digne de ce nom n’a jamais dit

qu’'une seule chose. »*

Et si I'on s’en tient a ces réponses de fond, on peut soutenir que :

« La pensée, ni en chacun de nous, ni dans son développement
phylogénétique, ne repasse deux fois par le méme chemin : elle
ne cesse de courir en une clarté accrue, avec une compréhension

élargie, vers le dénouement de son drame infini. »°

Tout cela prouve que la philosophie ne peut en aucun cas nous mener a
la folie parce qu’elle permet a tous ceux qui la pratiquent un élargissement
d’esprit, & mesure d’étre bien prudent. Mais le fait est que, quand quelqu’un a une
maniere de penser différente a toutes les autres, il sera aussitot taxé de malade
mental. Ce que les autres cherchent, c’est que tout le monde soit pareil, que tout
le monde fait la méme chose et ait une méme facon de voir le monde. Ce qui est

complétement impossible parce que, ce qui fait du monde ce qu'il est c’est la

¥ M. BLONDEL, Pensée 1p.200.
* Henri BERGSONLa pensée et le Mouvamt,141.
® Maurice BLONDEL,La pensée |Ip.482.



différence des points de vue, et si tout le monde était pareil, rien ne marchera
dans ce monde et on serait encore pareils & ces hommes primitifs a qui on doit
notre origine, parce qu’il n'y a pas évolution, et ni la science ni la technique
n'existeraient non plus. Le plus proche et concret exemple qui montre cette
importance de la différence sur les points de vue serait la découverte de I'avion.
Qui pourrait imaginer que quelgu’'un parmi les hommes puisse avoir une idée
d’observer les oiseaux en plein vol et essayer d’en construire un, pour permettre

aux hommes d’effectuer un vol sur les airs ?

Cependant, il faut aussi reconnaitre que ce n’est pas pour rien si on
n'enseigne pas la philosophie dés le jeune age, au tout début de I'enseignement
de I'enfant parce que cette discipline n’est pas a la portée de tous. Tout le monde
pense, certes, mais tout le monde n'a pas les mémes facons ou les mémes
capacités de penser, et on ne saurait philosopher si I'on n’a pas atteint un certain
niveau, acquis de l'expérience au cours de la vie. C'est ce qui expliquerait
I'ambiguité de la philosophie car il faut bien admettre qu’il faut un certain age, de
'expérience, un certain degré de connaissance pour pouvoir l'exercer avec

prudence.

C’est pour cela, entre autre, que le monde ou nous vivons veut mettre a
part la philosophie, parce que la science, elle, est a la portée de tous, depuis le
plus jeune age a l'age adulte, ne serait-ce qu'a partir de ce que nous
consommons, utilisons tous les jours, confirme cette opinion pour laquelle, tout le

monde peut exercer la science.

Il s’agirait alors, en cet intitulé : « La philosophie et I'actuel essor de la
science » de redonner a la philosophie son essence, sa valeur contre la parole de
tous ceux qui ont une mauvaise conception d’elle, et de prouver par la qu'elle
existe encore a I'’époque ou nous vivons, quoiqu’elle se dissimule dans les moeurs
tout en se rapprochant de 'humanité, en lui suggérant une regle de vie et de
conduite, et ce, malgré I'essor continuel et considérable de la science et de la
technique.



Ainsi, pour mieux cerner le contexte dans lequel on se trouve, on a jugé
nécessaire de diviser ce devoir en trois grandes parties, subdivisées en chapitres
et sous-parties. La premiére partie nous donnera une notion sur « L’homme et la
philosophie ». Et ce, en nous penchant sur les trois chapitres qu’elle comporte,
nous verrons que c’est ’lhomme qui est le principal acteur de la philosophie et que
c'est de la maniere de penser des hommes qu'elle dépend. Dans la partie
suivante, c'est-a-dire la seconde, on va essayer de mettre au clair ce qui a permis
a la science un développement aussi rapide et important, surtout a partir du XVllle
siecle. Alors, on mettra comme titre de la deuxieme partie. Cette partie s’intitule :
« La science et son essor dans le monde », qui se divisera également en trois
sous chapitres sans omettre de nous parler de cette chose qui a permis a la
science un développement et a laquelle elle le doit ,c’est-a-dire : la technique.
Enfin, dans la troisieme et derniére partie portant le titre de « Retour a la
philosophie » et qui se divisera en deux chapitres. On parlera de la mauvaise
conséquence de cette chose néfaste que la science a apporté au monde en raison
de son expansion ; et de la place ou se trouve la philosophie dans notre monde

moderne ainsi que de sa valeur inestimable.



Partie l :
L’HOMME ET LA PHILOSOPHIE




Chapitre | : L'HOMME DANS LA PHILOSOPHIE

Avant de pouvoir dire quelgue chose de sensé sur les débuts de la
philosophie, le mieux serait de partir de sa définition, méme si ce n’est que d’'une
maniére générale. En assimilant purement et simplement la philosophie a la
pensée, force est de constater qu’elle est aussi plus ancienne que I'humanité et
gu’alors, ce qui se passait, ce qui se passe et ce qui se passera n'appartient pas a

I'histoire de 'homme mais a I'évolution biologique.

La philosophie, dans tous les temps, a rassemblé en elle toutes formes de
pensée, qu’elle soit spéculative ou plus recherchée. Cependant, la philosophie
n'est pas seulement la pensée, qu'elle soit spéculative ou non, résultant des
maximes ou des découvertes pratiques, mais elle est aussi une réflexion sur la

pensée et la réalité, étant considérée comme le sujet de la pensée.

On dit que la philosophie est née a la suite d’'une maniére de penser
antérieure (a la philosophie) quand celle-ci devient un objet de critique et de
réflexion. En tant que fruit de I'histoire, la philosophie est plus jeune et son histoire
est d’autant plus récente qu’'une perte d’évidence pourrait bien étre sentie avec

des critiques, des prétentions et des affirmations des penseurs plus anciens.

Parler de cette origine signifie aussi qu’au moins un mode de pensée
antérieur a la philosophie, ayant un certain caractére sacré, contre laquelle la
philosophie vint s’opposer par sa critique et sa réflexion, existe.

En s’appuyant de ce fait sur Aristote, on pourrait tirer que c’est
I'étonnement qui est a l'origine de la philosophie. En ceci, il dit : «Ce fut, en effet,
'étonnement qui poussa comme aujourd’hui, les premiers penseurs aux
spéculations philosophiques ».°

L’étonnement a ensuite conduit I'homme a I'émerveillement (ces deux

choses peuvent nous paraitre étre les mémes, mais au fond elles ne sont pas du

® Aristote, Métaphysque Ipp. 8-9.



tout pareilles). Emerveillé, 'homme a eu envie de savoir davantage sur ce qui a

réveillé sa curiosité. Et plus loin, il ajoute :

«Au début, leur étonnement porta sur les difficultés qui se
présentaient les premiéres a I'esprit : qui S’avancant ainsi peu a
peu, ils étendirent leur exploration a des problemes plus important
[...]. Or, apercevoir une difficulté et s’étonner, c’est reconnaitre sa
propre ignorance (...). Ainsi donc, si ce fut bien pour échapper a
lignorance que les premiers philosophes se livrerent a la
philosophie, c’est qu’évidemment ils poursuivaient le savoir en vue

de la seule connaissance et non pour une fin utilitaire».”

Ainsi, venue de nulle part mais partie du simple fait résultant d'une
observation d’'un phénomeéne nouveau s’étant produit sous ses yeux a 'issu d'une
difficulté qui se présente a I'esprit, il s’est poussé en 'homme le désir de savoir. Et
comme le disait Aristote, I’'homme est naturellement désireux de savoir, c’est-a-
dire que le désir de savoir est inné chez 'homme, qu’il est curieux par nature et

non lors d’un quelconque apprentissage.

« Tous les hommes ont, par nature, le désir de connaitre ; le
plaisir causé par les sensations en est la preuve, car, en dehors
méme de ['utilité, elles nous plaisent par elles-mémes, et, plus que

toutes les autres, les sensations visuelles ».8

Et cette curiosité se manifeste déja chez I'enfant a travers « le pourquoi » et
le « comment » qu’il ne cesse de formuler ; c’est aussi le principe des sciences
ayant pour but ultime de ne pas fournir a ’homme des moyens d’agir sur sa nature

mais d’abord de satisfaire sa curiosité naturelle.

Il existe dés lors, diverses formes de savoir: il y a en effet, la

connaissance empirique, scientifique et la connaissance philosophique.

" Aristite, Métaphysique Ip.9.
8 Ibid, p.1.



On dit d’'une chose qu’elle est empirique si I'explication qui en émane a
été tiree uniquement de I'expérience ou de I'habitude. Empirique est, de ce falit,
synonyme de spontanéité si I'on peut dire. Quant a la connaissance empirique,
c’est le besoin de savoir qui I'a engendré et c’est le fruit du jeu spontané de
I'esprit, qui pour son compte, reste une connaissance imparfaite en ce qu'elle
manque souvent d’objectivité et se forme a l'aventure par généralisation hative,
sans ordre ni méthode. Mais, méme si elle parait spontanée, la connaissance
empirique est quelque chose d’'a ne pas négliger, parce qu'elle constitue le
premier échelon de la science, qui ne fait que perfectionner les procédures que

I'empirisme met en jeu pour acquérir ses connaissances.

Apres, I'empirisme survient la connaissance scientifique qui, pour sa part
vise a substituer a I'empirisme des connaissances certaines, générales et
méthodiques, c’est-a-dire a lui inculguer des vérités qui valent partout, a tout
moment et dans tous les cas possibles, des vérités reliées entre elles par leurs
causes et leurs principes. Si tel est le cas, la philosophie, elle aussi est une
science la plus haute méme des sciences humaines. Sauf que l'usage dont on fait
de ce mot « science » tend a la restreindre aux sciences de la nature et plus
précisément aux sciences qui aboutissent & formuler des lois nécessaires et

absolues, fondées sur le déterminisme.

A la fin, il y a la connaissance philosophique, qui, a ce qu'il parait est la
plus haute expression du besoin de savoir. C’est une science par le fait qu'elle
veut connaitre les choses par leurs causes. Mais contrairement a ces autres
sciences qui se bornent a découvrir les causes les plus immédiates, elle a pour
but de découvrir les causes premiéres de toutes choses.

Ainsi, bien avant d’apparaitre comme un effort de synthése de tous les
savoirs, la philosophie aurait puisé sa source d’'une inquiétude, d’'un étonnement
et d'une exigence morale méme élémentaire. Ce simple constat de la diversité
contradictoire des opinions conduit les stoiciens notamment a poser une norme de

Verité.

« Voici le point de départ de la philosophie : la conscience du

conflit qui met aux prises les hommes entre eux, la recherche de

10



'origine de ce conflit, condamnation de la simple opinion et la
défiance a son égard, une sorte de critique de l'opinion pour
déterminer si on a raison de la tenir, I'invention d’'une norme, de
méme que nous avons inventé la balance pour la détermination du
poids, ou le cordeau pour distinguer ce qui est droit et ce qui est
tordu.

Est-ce la le point de départ de la philosophie ? Est juste tout ce qui
parait tel a chacun ? Et comment est-il possible que les opinions
gui se contredisent soient justes ? Par conséquent non pas toutes.
Mais celles qui nous paraissent a nous justes ? [...]. Pas plus les
unes que les autres. Donc, l'opinion de chacun n’est pas
suffisante pour déterminer la vérité. [...]. Il y a donc une norme.
Alors, pourquoi ne pas la chercher et ne pas la trouver, et apres
avoir trouvé, pourquoi ne pas nous en servir par la suite
rigoureusement sans nous écarter d’une paire ? Car, voila, & mon
avis, une fois trouvé, délivrera de leur folie les gens qui ne servent
en tout d'une seule mesure, l'opinion, et nous permettra
désormais, partant des principes connus et clairement définis, de
nous servir, pour juger des cas particuliers, d'un systeme de

prénotions ».°

I.1-Domaines de la philosophie

Bien que les philosophes soient connus par leur mode de pensée qui

consiste pour la plupart des temps a s’interroger sur ce qui est hors du commun,
hors de ce que tout le monde peut percevoir facilement, c’est-a-dire hors de la

sensibilité, elle, embrasse deux domaines bien distincts : celui des sens et celui

de la métaphysique.

Le premier domaine auquel s’étend la philosophie est la physique. Celle-ci

lui permet de se ressembler aux autres sciences et de se mettre a leur niveau. En
effet, selon ce qu'on peut savoir, la physique est le seul domaine accessible a la

science, le seul gu’elle peut atteindre. En d’autres termes, la science ne connait

° Epictéte Entretiens tome llpp.43-44.

11



gu’'un seul domaine et ce domaine lui est similaire a la philosophie. Cependant, la
philosophie a encore un second domaine auquel elle se penche nécessairement.
Ce domaine que tout le monde ne peut pas connaitre. C’est la métaphysique ou
en terme plus simple : ce qui se trouve hors de la physique. A signaler que ce
domaine échappe aux moyens d’investigations de la science, d’ou la phrase de

Francis BACON® : « La science est une connaissance partiellement unifiée ».*°

Ce qui sous-entend par la que, bien que la philosophie partage avec la
science un des deux domaines auxquels elle peut avoir acces, c’est-a-dire la
physique, elle a encore un avantage sur celle-ci du c6té méthode, surtout qu’en
science, il y a des questions auxquelles elle ne peut pas répondre mais que la
philosophie peut. C’est a ces questions justement que la philosophie, a travers la
meétaphysique cherche a résoudre, de maniere a ce qu'elle puisse au moins
suggérer une réponse pouvant étre valable ou utile a 'homme et au monde ou il

se trouve.

En parlant de domaine, trois questions nous viennent en téte ; ce sont les
guestions que KANT a soulevé, Que puis-je connaitre ? Que dois-je faire ? Que
m’est-il permis d’espérer ? Pour préciser la facon dont on devrait se conduire, sur
ce que I'on peut connaitre et sur ce que I'on peut savoir de I'avenir en fonction de
ce gue nous faisons. On peut, apparemment ajouter a ces questions la question :
Qu'est-ce que 'homme ? Vu gu’elles concernent tous les hommes et non les

autres étres existants en ce monde.

Ainsi, la réponse a la premiere question: « Que puis-je connaitre ? »
concerne la métaphysique, du fait qu’il y a la recherche de sens profond de
I'Univers au-dela de la systématisation des apparences percées par la science. Si
on emprunte le terme des autres penseurs, la métaphysique est pour Platon, le

synonyme du monde intelligible qui, a ce qu’il parait est le modéle auquel le

'BACON(Frangis) : Philosophe anglais, baron Verulam, Londres 1561-1626. Il a lié de fagon
novatrice progres humain et avancée du savoir, proposant une classification des sciences d'ou le
Novum organum en 1620 tout en développant des conceptions empiristes d’ ou I'Instauration
magna en 1623. Il a été chancelier d’Angleterre sous Jacques ler.

9 BACON, Pris dans le dictionnaire des citations372.
12



monde sensible se référe. Quant a Descartes, c'est la racine méme de la

philosophie en faisant une illustration a partir d'un arbre, en disant que :

« Toute la philosophie est comme un arbre dont les racines sont la
meétaphysique, le tronc est la physique et les branches sont toutes
les autres sciences qui se réduisent a trois principales a savoir la

médecine, la mécanique et la morale ».**

En revenant a Kant cependant, la métaphysique est le domaine de
I'expérience impossible, la les procédures de vérifications sont inopérantes parce
gue c’est le monde, le domaine de I'esprit ou en terme kantien « nouméne » ou
«monde nouménal», par opposition au «phénomene» ou « monde

phénomeénal » qui est le monde de I'expérience.

En métaphysique, le probléme concerne surtout I'Existence de Dieu, le

probleme de son immatérialité, de I'immortalité de I'ame et de la liberté humaine.

En posant la deuxiéme question, on parle de morale et de politique
puisque simplement parce qu’il devrait y avoir a la base méme I'action que
'hnomme doit 13, il tourne autour de sa vie et celle de la société ou il se trouve.
Pourquoi morale ? Tout s’agit des actions que 'homme doit entreprendre le long
de sa vie, et d’entreprendre, une sorte de norme, de fagcon a ce qu'il puisse s’y
référer. Pourquoi politique ? Parce que d’abord, si I'on revient a I'étymologie du
mot politique, la « polis » qui est la base du mot signifie « cité » ou en terme
contemporain « société ». Alors, on parle de la politique pour démontrer a quel
point 'lhomme est incapable de vivre seul, qu’il a besoin de cohabiter avec
d’autres comme lui, c’est-a-dire avec ses semblables pour pouvoir s’épanouir, ne
serait-ce que dans son domaine, et cette cohabitation avec les autres est faite
dans le but de former une sociéte, la société humaine. Ce qui sous-entend de ce
fait, qu’il devrait prendre en considération tout son entourage et doit se conformer

avec les lois qui régissent cette société dans laquelle il se trouve.

! DESCARTES/es principes de la Philosophie,566.
13



La troisieme question suppose la religion qui n’est, apres tout, que le
prolongement de l'action humaine elle-méme. C'est dans cette partie que
'homme se demandera sur la destinée de I'ame aprés la mort, sur son
immortalité. La aussi, on s’interroge si I’'homme est vraiment maitre de sa vie, et

quelle serait la raison de son existence en ce monde.

La quatrieme question est destinée spécialement a 'homme et sur ce, on
passe a la suite de cet exposé, la ou on va parler du but et du centre principal de

la philosophie : 'homme.

[.2-L’homme

Pareil a toute autre chose existante en ce monde, 'homme peut aussi étre
un objet d’étude. Ainsi, il y a une discipline consacrée seulement a I'étude qui se
portera sur I'homme, cette discipline se nomme : anthropologie. Le mot
anthropologie est muni de deux mots issus du grec, a savoir «anthropos » et
«logos » :  ou en terme plus clair, « homme » et « étude ». Ainsi, si en biologie,
on étudie les étres vivants, en anthropologie, c’est 'hnomme que I'on étudie. A
remarquer que les deux mots porte le mot «logos ». Il est alors évident que I'étude
gue nous ferions sur I'anthropologie se portera, davantage, sur ’'homme et ses
activités, I’'homme et la société dans laquelle il vit, et se fera dans le temps et dans

I'espace.

Alors, gu’est-ce que 'lhomme ?

|.2.1-Tentative de définition

Nombre de philosophes et d’écrivains ont essayé d’apporter selon leur
maniére une définition sur I’'homme, mais la meilleure fagon et la plus courante
qu’ils ont trouvée pour Yy arriver était de le comparer a I'animal. Par rapport aux
animaux, le mot « Homme » désigne I'étre humain en général, a signaler que c’est
un mammifere primate, bipede plus ou moins seul dans son espéce

«homosapiens».

14



L’homme est a la fois juge et partie, et selon Eric WEIL dans le livre de
Huisman et de Vergez : la Connaissance, la définition que I'on fera de ’'homme ne
doit pas forcément se faire en fonction d’'une comparaison, en comparant 'homme

avec I'animal, parce que les définitions, c’est ’'hnomme lui-méme qui les établisse.

De ce fait, 'homme peut étre étudié sous une infinité d’aspects qui se
réduisent théoriguement a deux points de vue opposés : subjectifs et objectifs.
C’est pourquoi I'anthropologie et la philosophie sont en concurrence et chacune a

sa maniéere de définir ’lhomme.

Ainsi, quand la philosophie part de la subjectivit¢ (d’'une permanente
interrogation) vers I'objet universel de toute connaissance, I'anthropologie, elle, va

de I'observation indéfinie vers la connaissance d’un sujet universel.

Dans un second temps cependant, si le point de départ de la philosophie
est particulierement le sujet, un sujet défini pour parvenir a fonder dans un
systeme ou dans une doctrine, sa connaissance de tous les objets, 'anthropologie

part d'une infinité d’objets pour parvenir a la connaissance du sujet lui-méme.

[.2.1.1-Du point de vue philosophique

L&, on va essayer de voir ’homme de plus prés et plus en détail.

[.2.1.1.1-Définition par la pensée

La pensée est considérée comme cette chose qui fait la grandeur de
'homme, elle s’avére étre la preuve méme de son existence. Dans sa phrase :
« Je pense donc je suis »'? qui suppose et met I'accent sur la notion d’existence,
Descartes affirme I'importance et le r6le primordiale que joue la pensée. Cette
phrase affirme, en effet, le cogito ou plus exactement le cogito ergo sum, le « Je
suis le Moi qui pense » en terme plus courant et qui se caractérise par la premiere

certitude affirmant que ’'homme est un étre qui pense.

12 DESCARTESPiscours 1V,p.89.
15



Ici, pensée est synonyme de conscience. C’est tout ce qui se fait en nous
de telle sorte que I'on puisse s’en apercevoir immédiatement, afin d’étre conscient

de ce que I'on doit comprendre.

Si on se demande par ailleurs, sur ce qui différencie ’lhomme de I'animal,
la plus simple et générale des réponses que l'on pourrait avoir serait la
Conscience. A considérer gu'’il s'agit de la conscience stricte et non de celle qui
est entendue comme sentiment de soi, capacité de distinguer les objets sensibles,
de percevoir et méme de juger les choses extérieures d’aprés des caracteres
sensibles déterminés. Une telle conscience ne peut étre refusée a I'animal. Mais
la conscience stricte n’existe que pour un étre qui peut faire un retour sur soi, un
étre capable de se demander et de prendre conscience de son existence, un étre
qui peut avoir sa propre espece pour objet. Et puisque le mot conscience vient de

« science », la ou il y a conscience, il y a strictement possibilité de la science.

Mais si on revient a Descartes, ’lhomme est un étre ayant une double vie.
D’abord, il y a l'intérieure : celle que 'homme entretient avec son espéce, son
essence. Il pense, c’est-a-dire qu'il fait un mouvement de retour sur lui-méme, une
rétrospection, parce que non seulement il imagine mais il faut aussi qu'il parle a
lui-méme pour mieux voir et situer la chose a laquelle il pense. Car : « La pensée

est, selon Platon, un dialogue intérieur et silencieux de 'ame avec elle ».*3

Pourtant, Pascal disait de ’lhomme que ce qui fait sa grandeur par rapport
a tout ce qui existe, c’est sa pensée méme, en illustrant ’lhomme comme étant un

roseau, méme s'il est faible du c6té physique par rapport a I'animal.

« L’homme n’est qu'un roseau, le plus faible de la
nature ; mais c’'est un roseau pensant. Il ne faut pas que
'Univers entier s’arme pour I'écraser : une vapeur, une goutte
d’eau suffit pour le tuer. Mais quand l'univers [|'écraserait,

’lhomme serait encore plus noble que ce qui le tue, parce qu'il

13 PLATON, Gorgias, p .22.
16



sait qu’il meurt, et I'avantage que l'univers a sur lui, I'univers
n'en sait rien, ».**
Ce qui exprime sa grandeur par rapport a tout ce qui existe, du moment ou

cela se trouve dans son domaine.

1.2.1.1.2-Définition par la raison

Dire de 'homme qu’il est un étre raisonnable c’est affirmer qu’il est
capable de raisonner, qu’il a une ame et que par conséquent il peut prendre en
considération toutes ses actions, qu’il peut faire une chose tout en sachant
d’avance ce que peut étre la suite de ses actes et cela le pousse a agir en
conséquence. Cette formule selon laguelle « 'homme est un étre raisonnable » a
éte tirée de la philosophie d’Aristote qui soutient que 'homme a une ame comme
tout étre vivant. Pour ce dernier, en effet, tout étre vivant a une ame et 'ame est
un principe de vie. Il y a, de ce fait, une a&me végétative pour les végétaux, une
ame sensitive pour les animaux et une Raison en plus de I'dme sensitive pour les

hommes.

Une ame sensitive, parce que selon la conception commune et
morphologique de 'homme, on s’est mis a accepter que c’est un animal comme
tout autre, sauf que lui, il pense, il raisonne. Et chez lui, 'dme est a la fois principe
de la vie et de la pensée. On peut affirmer qu’il y a unité de 'homme, autrement

dit, lhomme est I'union substantielle du corps et de I'ame.

La raison est alors, la faculté qu’a ’'homme pour bien juger, pour discerner
le vrai du vraisemblable, le bien du mal et de déterminer ainsi sa conduite d’aprés
la connaissance qu’il acquiert. La raison peut étre synonyme de Conscience-
morale si I'on s’en tient a la pensée de Kant. Ainsi, en tant qu’animal raisonnable,
’'homme est un agent ou un sujet moral capable d’effectuer un rétrocontréle, une

malitrise de soi, de sorte de bien savoir se comporter vis-a-vis de ses proches.

14 PASCAL, Pensées.1157.

17



Autrement dit, la raison rend I’homme responsable de ses actes et le pousse a

assumer ses devoirs au sein de la communauté ou il vit.

Grace a la raison, ’lhomme n’est pas enfermé comme l'animal dans les
limites étroites du présent visible, il connait encore le passé infiniment plus
étendu, source du présent qui s’y rattache. Il peut donc avoir de la personnalité,
tout en étant conscient de son étre, de ses actes et du monde. Lalande disait que :

« La personne nécessite la maitrise des impulsions instinctives
c’est-a-dire des impulsions négatives pour adopter ce qui est
raisonnable et universel. Elle est un élan vers la réalité des

valeurs universelles par une métamorphose de l'individu. » *°

La personnalité est alors 'ensemble des caractéres spécifiques, de traits

distinctifs qui permettent de déterminer une personne et de distinguer les autres.

1.2.1.2- Du point de vue scientifique

Supposons, avec Aristote qui a défini 'homme comme « animal
politique », que : «C’est un animal bipede [...] on pourrait dire que « homme »
présente, non pas un sens, mais plusieurs dont un seul aurait comme définition

« animal bipéde ».*°

Cela semble, en effet, se justifier car a bien y penser, qui pourrait dire que
I’'hnomme ne peut et ne doit pas étre classé parmi les « animaux », or, si 'homme
n'est pas dans la catégorie animale, il sera classé parmi ce qui est végétale : une
chose particulierement fausse, car sinon, on aurait des racines et des feuilles. En
disant, de ce fait, de ’'homme qu’il est un animal politique sous entend par la qu’il
a été destiné a vivre en société, car si I'on s’en tient au sens étymologique du mot

polis, on aura le mot « cité ». Mais la cité dont parlait Aristote ici, s’est changé en

5 ALANDE, Vocabulaire Technique et Critique de la Philosoppie354.
8 ARISTOTE, Métaphysique, Tomeplp. 125-126.

18



société, surtout qu'a I'époque, il vivait dans la cité athénienne. Et il a précisé que

le tout est nécessairement antérieur a la partie.

Par conséquent, il est évident que la cité est a la fois naturelle et
antérieure a chacune de ses membres, car aucun étre humain, pris isolément ne
peut se suffire a lui-méme. De ce fait, I'idée d’'un homme naturel présocial ne
serait pas de mise car 'homme n’est lui-méme qu’en étant uni aux autres

individus.

Il faudrait alors que 'homme s’associe a ses semblables pour se définir.
Ainsi, la société humaine est I'expression la plus parfaite de cette association. En
un sens, chaque individu dépend et se définit a partir de la société au sein de
laquelle il vit mais cela ne signifie pas pour autant qu’il est entierement déterminé

par elle, méme si son développement vient d’'une grande partie de la société.

Ce qui nous améne a dire qu’en tant qu'étre sociable, 'lhomme est le seul
animal qui a une histoire (lhumanité se définit en fonction de I'histoire) : il y a

dedans une part d’héritage culturel auquel s’ajoute une hérédité biologique.

Sans oublier bien sar de définir que ce qui distingue 'homme de 'animal,
bien gu'il soit classé parmi eux, c’est sa culture, son histoire méme, ainsi disait E.
Kant : « 'lhomme n’est pas destiné a faire partie d’'un troupeau comme un animal
domestique mais d’une ruche comme les abeilles »*’ et ce, grace a sa culture et a

son histoire.

Bref, on peut dire que 'humanité est une réalité en devenir (au cours de
I'histoire), un étre qui ne cesse de se développer dans le temps et dans I'espace.
Son progres s’accomplit dans I'histoire par une succession de phases : allant de la
sauvagerie (état primitif) a la civilisation, d’états : théologique, métaphysique et

positif (Auguste COMTE)?, dont le but ultime serait I'unité de 'homme.

" Emmanuel KANT Doctrine de la vertu p.7.

! COMTE(Auguste)1798-1857, philosophe francais, @utke la « philosophie positive ».Licencié de la
Polytechnique pour des raisons de non respectsgégpliine, Comte ne pouvait pas faire carriere a
I'Université. Il fut le secrétaire d Saint-Simorlf18 a 1822. En 1844, la rencontre d'une jeune&euv
« Clotilde d Vaux » avec qui entretenait une relaplatonique a complétement bouleversé sa vie.

19



[.2.2- Les différentes capacités de I'homme

[.2.2.1. Abstraction

Nom dérivé du verbe « abstraire », qui, au sens courant du terme, signifie
ne pas tenir compte de quelque chose mais qui, scientifiquement parlant, signifie
considérer a part un élément qui ne se rencontre pas seul dans la réalité. Ce qui
nous montre une contradiction de ces deux conceptions, car ce dont on fait
abstraction c’est ce que I'on néglige alors qu’'une abstraction c’est ce que I'on

considere spécialement en négligeant ce qui 'accompagne.

C’est I'état primitif de la pensée qui doit s’efforcer de s’accommoder a la
réalité pour tenter de la saisir dans son état singulier a partir des purs concepts ou
catégories. On dit d’'une idée qu’elle est abstraite si on sait qu'elle existe sans
gu’elle puisse étre saisie comme une chose perceptible. Par exemple : I'idée du
temps, on ne peut pas saisir ni vérifier si 'heure, la minute, la seconde et tout ce
qui va avec pour former le temps existe vraiment, pourtant on y croit.

Ainsi, philosophiqguement parlant, arbitraire veut dire : tirer a partir du
particulier ce qui est universel et applicable a tous les objets du méme genre.
Alors, par abstraction, on parvient a des déterminations générales qui s’éloignent
des réalités livrées par l'expérience. Selon Bachelard « L’abstraction est, la
démarche normale et féconde de I'esprit scientifique ».'

Et en effet, la connaissance scientifique, pour étre rationnelle et sdre, doit
quitter les cas particuliers et formuler des lois générales.

Dans l'abstraction, il y a la notion de concept qui est une idée abstraite
représentant un aspect de la réalité que l'esprit a isolé. Un concept peut étre
caractérisé par un double point de vue : la compréhension et I'extension ou le
premier consiste dans la totalité des caractéres renfermés dans un concept et le
second affirme un champ, a l'intérieur duquel un langage, une théorie prend leur

références et signification.

'8 G. BACHELARD, La formation de I'esprit scientifiquep.5.
20



Le concept est, de ce fait, une idée générale qui réunit les caracteres
communs a une classe d'objets, elle peut s’appliquer a chaque élément de cette
classe : Quant il y a cependant, augmentation de la compréhension, il y aura

assurément diminution de I'extension et vice-versa.

1.2.2.2 L'imagination

On peut la définir comme le pouvoir de représenter dans l'intuition un objet

malgré son non existence, c’est-a-dire, méme si I'objet n’existe pas réellement.

1.2.2.3. Les formes de I'imagination

Il'y a d’abord, la faculté de reproduire des images qui nous viennent
directement des sens ou conservées dans la mémoire.

Il y a aussi la faculté d’assembler des images qui, quoiqu’elles soient
empruntées a la nature, forment un ensemble qui n’existait pas dans la réalité.

Dans la premiere forme, on ne fait que reproduire des images dont nous
avions déja eu connaissance c’est-a-dire que l'on essaie de se ressouvenir de
'image avec l'aspect auquel on I'a vu (il est alors question de mémorisation).
Pourtant, dans la seconde, on a un esprit inventeur et qu'a partir de plusieurs
choses que I'on a vu, on essaie de formuler un ensemble. On essaie d’assembler
le tout pour former une seule chose, une seule image : On parle des lors de

I'imagination créatrice.

1.2.2.4. Les reproches des moralistes

Les philosophes moralistes reprochent a limagination d’empécher la
raison d’arriver a la vérité, de nous conduire a des illusions, des fausses
croyances, des préventions, qu’elle est chimérique, utopique..., qu’elle ne fait que

nous inculquer des inquiétudes troublant la connaissance.

L'imagination est aussi a la base des erreurs sur les hommes parce que

premierement, elle nous incite a juger sur l'extérieur, sans pour autant tenir

21



compte du mérite personnel et ensuite, on peut la considérer comme source

d’'impostures sociales.

Si I'imagination est telle que les moralistes la percoivent, alors elle oriente
'homme vers des activités vaines c’est-a-dire sans résultats. Mais n’a-t-on pas

d’autres opinions de I'imagination ?

Il existe, en effet, des personnes qui ont pris la défense de I'imagination,
comme quoi, elle conserve en nous des souvenirs qui nous permet de mémoriser
les choses qui se passent sous nos yeux, a ne rien laisser au hasard, parce que
sinon, toutes choses vont nous paraitre étrangeres méme si on les a déja vu.
Mais, il 'y a pas que cela, en son caractére « créatrice », 'imagination permet, a
ceux qui en ont le talent, un esprit inventeur leur facilitant la recherche de ce qui
est meilleur par rapport a ce qui existe déja. Elle procure a tous les hommes le
moyen d’échapper aux tristesses de la vie, en nous présentant des images que
nous pouvons juger meilleures que ce que l'on percoit. Par exemple dans les
réves : quel homme en révant pense quelque chose dans lequel on se sent pas
bien dans sa peau ? On penserait plutdt a quelque chose dans lequel on se
sentira a l'aise. C’est ce qui prouverait qu’elle met en notre possession un bonheur
(méme si c'est seulement au niveau de la pensée, mais au moins on sent le
moindre bonheur en l'imaginant, ne serait-ce que par le fait de penser a ce qui
serait réellement si cela pouvait se réaliser), des plaisirs inaccessibles, en nous

conduisant a des mondes plus beaux que dans la réalité.

[.2.2.5. Le Jugement

Le Jugement est considéré comme l'une des capacités intellectuelles de
I’'hnomme se manifestant a partir des critiques visant a la connaissance de la chose
ou de la personne a juger. C’est un acte de I'esprit : « Une décision mentale par
laquelle nous arrétons de facon réfléchie au contact d’une croyance et nous le

posons en titre de vérité »'° disait Lalande.

9 LALANDE, Vocabulaire technique et critique de la philosoppi@98.
22



Il s’agirait alors, en jugement de former des critiques, de maniere a
atteindre la vérité. Pourtant, il ne devrait pas s’'agir d’'une critique pour critiquer
seulement, de critiquer pour faire en sorte de dénigrer ou de désavantager I'autre
ou la chose dont il est question, comme le cas chez les Juges, chez ceux qui ont
pour tache le Jugement. On peut certainement effectuer ce genre de Jugement
quand on veut arréter des criminels ou des malfaiteurs mais non pas en
philosophie. Le Jugement en philosophie est autre que ce que I'on entend parce
gu’on devrait déja avoir un esprit critique, une qualité d’esprit quelconque.

Alors qu’entend-on par esprit critique ?

[.2.3. L’esprit critique

C’est une disposition permanente de l'esprit qui permet de ne pas
accepter sans contrdle une proposition. Disons que c’'est la qualité d’esprit que
tout philosophe devrait avoir pour ne pas effectuer un jugement incorrect ou
injuste, dévalorisant la chose ou la personne a juger, parce qu’aucune chose, Si
mauvaise soit-elle ne dispose que seulement d’'un mauvais caractére mais aussi

forcément de bon. La chose devrait nécessairement avoir deux faces.

Pour que le mot « esprit critique » change de signification, il suffirait tout
simplement d’ajouter un « de » avant le mot critique. Note a manier avec prudence
parce qu’avec un « de » placé au milieu des deux mots, le mot exprimerait
aussitét un jugement négatif, un reproche. Il s'agirait alors d’un refus systématique

d’'un jugement, d’'une examination de I'objet.

Pourtant, on dit que quelgu’'un a un « esprit critique » s'il sait évaluer,
établir des critiques de discernement pour connaitre ce qui est valable de ce qui
ne l'est pas, s'il est capable de s’interroger pour réfléchir, capable d’effectuer une
rétrospection, c’est-a-dire de faire une réflexion critique se portant sur soi-méme.

La critique avec I'esprit qui lui convient est un moyen que 'homme a en sa

disposition pour trouver la vérité sans étre crédule.

23



Quand au Jugement, on peut dire que c’est la seule chose qui nous
appartient, qui nous est propre, celle qui est véritablement en notre possession,

pouvoir pour nous permettre un bon usage de représentation.

[.2.4. L'intelligence humaine

Défini jadis comme la fonction qui adapte des moyens a des fins,
I'intelligence apparaissait comme un effort d’opération subordonné a un but, visant
la solution d’'un probleme. Cette définition semble, en effet, insuffisante car et
l'instinct et I'habitude sont eux aussi des comportements finalisés, adaptés a un
but, visant a la résolution d’'un probleme.

L’instinct ou du moins le savoir-faire instinctif est une action étroitement
spécifique : une abeille habile aux travaux de la ruche est incapable de faire autre
chose a part fabriquer la cire et les miels avec car il est vrai qu’hors de la ruche,
I'abeille n’est rien d’autre, elle serait semblable a une mouche. Ce qui suppose par
la que lintelligence animale est quelque chose d'instinctif, propre a chaque
espéce et a chaque individu. Quant a celle de 'lhomme, elle lui permet une
adaptation a des situations nouvelles.

Quant a I'habitude qui n'est pas comme linstinct un savoir-inné, mais
acquise aprés quelques expériences de la vie, elle ne peut pas étre considérée
comme l'intelligence, méme si cela 'était a lI'origine, mais une fois continuée,
'habitude ressemble a [linstinct. Et comme [linstinct, elle peut résoudre
automatiqguement un probleme précis pour laquelle elle a été montée. C’est cette
automaticité qui fait qu’ils se distinguent de l'intelligence.

A la différence de l'intelligence animale, celle de I’'homme peut dominer le
temps en évoquant le passé qui n'est plus en se projetant vers lI'avenir. L’homme
forme des souvenirs et des projets. Ce qui veut dire que l'intelligence humaine est
capable de se détacher d’elle-méme, en pensant au passé en se détachant du
réel concret, de penser a des choses sans que ces choses réellement soient

présentes, elle peut représenter le monde intérieurement. D’ou cette phrase de

24



Marx : « La différence essentielle entre I'architecte le plus maladroit et I'abeille la
plus experte, était que I'architecte porte d’abord la maison dans sa téte ».%°

Au cours de [lhistoire, Tlintelligence pratique précede [Iintelligence
théorique, comme le font les enfants en résolvant des problemes pratiques avant
de résoudre des problemes théoriques, tout en sachant reconnaitre les rapports

entre les choses avant de découvrir les rapports entre des idées.

Mais c’est seulement en devenant une pensée notionnelle, abstraite,
c’est-a-dire raison, que l'intelligence peut s’achever. La pensée abstraite implique
'usage du langage et c'est la la grande différence entre I'animal et 'lhomme
(Descartes). Ce qui nous améne a I'étape suivante : les moyens et expressions de

la philosophie.

|.3- Les moyens et expressions de la philosophie

Cette partie du devoir nous porte sur ce qui permet a la philosophie d'étre
comprise par 'lhomme. Il s’agit, en effet, d’'un moyen de communication qui établit
un rapport entre ’lhomme et la philosophie. Ce moyen n’est rien d’autre que la

pensée et le langage.

[.3.1- La pensée et le langage

Il faut d’abord savoir que l'invention de l'art de communiquer nos idées
dépend moins des organes qui nous servent a cette communication que d’'une
faculté propre a I'homme, qui lui fait employer ses organes a cet usage, disait
ROUSSEAU au début de son Essai sur l'origine des langues, le langage articulé
est une fonction d'expression et de communication liée a la pensée
spécifiguement humaine.

Celui qui n'a pas réfléchi sur le langage n'a pas vraiment commencé a
philosopher disait Alain et cela semble, en effet, se justifier par le fait de

s’apercevoir que parmi tous les étres vivants, il n'y a que 'homme qui parle un

2 MARYX, in dictionnaire des citations p.28.

25



langage qui soit compréhensible ; et c’est déja quelque chose de particulier et
d’étonnant. Les animaux parlent et se communiguent entre eux mais seulement

en émettant des cris ou en faisant des gestes comme la danse pour les abeilles.

Lalande, pour son compte, a défini le langage comme : « Tout systeme de
signes pouvant servir de moyens de communication »**. Plus précisément, on

entend par langage l'aptitude & inventer ou a utiliser intentionnellement des

signes.

Mais le langage animal est une fonction purement biologique liée pour la
plupart des temps a des signes. Le langage animal est fixé par son hérédite,
propre a chaque espece a un certain stade de maturation. Par rapport a lui, celui
de 'homme est appris mais varie selon les personnes ainsi que le pays natal ; du
pays auquel il se trouve. Le langage humain est alors multiple, et cette multiplicité
souligne clairement une certaine liberté de la pensée signifiante qui s’incarnera
dans n'importe quel systeme de signes, un instrument universel qui peut servir en
toutes sortes de rencontre. Au contraire, le langage animal se trouve étroitement
limité a I'expression de quelques situations pour lesquelles la nature semble 'avoir
prévu. Pour le prouver, Von Frisch a suggéré de mettre au sommet d’un pilonne
au pied duquel se trouve une ruche, une table sur laquelle il y a de I'eau sucrée.
Quelgues abeilles qui viennent a le découvrir effectuent des rondes dans la ruche
mais ne peuvent indiquer clairement la direction aux ouvrieres qui partent en tous
sens et ne trouvent pas le butin qui les surplombe. «Il n'est pas prévu

d’expression signifiant : en haut dans le langage des abeilles ».??

Certes, I'animal a un langage mais soit il I'apprend par conditionnement (le
son de cloche pour le chien : expérience de Pavlov) ou par sensibilisation a des
signaux, mais c'est 'homme lui-méme qui choisit ces signaux et les impose a
'animal par dressage. Ce qui nos amene a dire que le langage humain est
inséparable de la pensée, vu que c’est la pensée elle-méme qui s’extériorise a

travers lui, lui qui n’est qu’un instrument.

L Lalande, Vocabulaire Technique et Critique deH#osophie, p. 554.
?2\/on FRISCH Vie et mceurs des abeillgs159.

26



La pensée existe donc avant le langage. Par exemple, celui du chimpanzé
qui effectue quelques problémes pratiques est alors considéré comme de
I'intelligence non accompagnée de langage. En fait, 'homme est I'étre vivant le
plus intelligent, parce que lui seul a inventé un véritable langage, le seul qui soit

vraiment compréhensible.

La pensée précede le langage et on a dit que si la pensée cherche les
mots, c’est qu'elle les précede. Et le fait que I'on puisse s’exprimer en plusieurs
langues souligne la contingence du langage par rapport a la pensée, la
transcendance de la pensée sur le langage. Mais le langage peut apparaitre
comme une fonction de la pensée et non pas un fait biologique, surtout que le
langage n’a pas de propres organes mais seulement des organes d’emprunt, et

que ces organes demeureront dans le temps ou la parole se constitue et s’exerce.

Mais la transcendance de la pensée par rapport au langage n’implique
pas pour autant que la pensée a existé bien avant le langage ; I'enfant lui, apprend
a parler et a penser en méme temps et il se met a reproduire les sons avant de se
mettre a comprendre les significations. Le sens communs suppose que d’abord

nous pensons et que nous habillons notre pensée par la suite.

Pourtant, « La pensée n’est rien d’extérieure, elle n’existe pas
hors du monde et des mots. Ce qui nous trompe la-dessus, ce qui
nous fait penser qui existerait pour soi avant I'expression, ce sont
les pensées déja constituées et déja exprimées que nous pouvons
nous rappeler a nous silencieusement et par lesquelles nous nous
donnons l'illusion d’'une vie intérieure. Mais en réalité, ce silence
est bruissant de paroles, cette vie intérieure est un langage

intérieur ».2

Puisque ce que nous appelons pensée pure n’est en realité que le

langage intérieur, et que la pensée ne se trouve ni avant ni hors de la parole.

% Merleau-PontyPhénoménologie de la Perceptiop.214.

27



Bref, la parole n'est pas extérieure a la pensée. Une union
particulierement a fournir entre I'ame et le corps constitue le rbéle du langage (ce
qui souléve la nécessité des gestes). Une pensée désincarnée n’existe pas et le
langage substitue aux choses des signes souples et |égers qui nous permettent de
nous mouvoir avec plus d’aisance parmi les objets du monde. Et plus encore, c’est
un moyen de communication entre les pensées, un moyen de penser le monde et

d’incarner la pensée propre.

28



Chapitre Il : EVOLUTION DU SENS DU MOT PHILOSOPHIE

Ne faisant pas partie de ces disciplines définitivement constituée et
établie, la philosophie, bien qu’elle se manifeste parmi les plus grandes doctrines
qui ne cessent de s’affronter, se présente dans tout systtme de pensée comme
étant une idée, sinon il N’y aurait pas les proverbes ni les conceptions politiques
ou religieuses.

Etant la plus ambitieuse des idées, la philosophie dans sa profondeur est
une connaissance nécessaire a ’lhomme parce gu’elle lui permet de trouver sa
place en ce monde et d'y assurer son salut. De ce fait, on la percoit sous la forme
d’'une exigence tout a fait hors du commun quand il s’agit de remplir des contrats.
Et on s’accorde a dire que implicitement, si la philosophie est possible, si elle n’est

pas quelgue chose de vain, elle doit faire du philosophe une sorte de dieu.

[1.1- L’nomme face a I'existence

En morale, le principe consiste a se connaitre soi-méme, disait Socrate.
En effet, il faut, pour étre capable d'agir efficacement sur soi, pour connaitre le
sens de son existence, pour corriger ses erreurs, commencer par s’observer
attentivement et méthodiqguement afin d’en tirer profit. Il faut alors passer par

I'étude du moi pour affirmer le « je » et connaitre le sens de son existence.

Il faut étudier le « moi », c’est-a-dire qu'il faut, par la conscience réfléchie,
prendre une notion claire et précise de ce que nous sommes. Les prétres, les
pasteurs ainsi que tout maitre spirituel ont recommandé et recommandent avec
insistance a ce que nous faisons un examen de conscience. Nos états intérieurs,
voila ce que nous renseigne la conscience spontanée qui ne nous accorde méme
pas une idée suffisamment nette de ce que nous sommes : elle coincide en effet,
avec ces états eux-mémes. Pour bien se connaitre, il faut prendre « soi-méme »
pour objet d’étude, utilisé a cet effet, par 'emploi intelligent de I'introspection, les
actes non contrélés que nous accomplissons vont se réduire. Il nous arrive de ce

fait de ne pas tenir compte de certains actes ou gestes sous prétexte qu'ils nous

29



ont échappé. Cependant, ces activités ont une grande importance pour avancer
notre connaissance de «soi», en nous révélant ce que nous sommes

profondément dans nos tendances et inclinations fondamentales.

Le mot « existence » qui définit en quelque sorte « le vécu » de 'homme
sera alors mis en jeu dans cette partie du devoir. Existence nous renvoie
nécessairement a parler de deux sortes de courants philosophiques qui sont
I'existentialisme et I'essentialisme.

Un courant philosophique accordant la primauté a I'essence, une
philosophie qui préne que « I'essence précede I'existence », voila I'essentialisme.
L’essence est définie comme : « Ce qui est nécessaire a la définition d’'une chose,
ce qu'est la chose par opposition & ce qui arrive »** ou d’une fagon précise : « La

nature d’'une chose, ce qui la constitue de facon profonde et invariable ».*

Considérée comme une doctrine qui se réfere a une norme,
I'existentialisme attribue a quelque chose qui se trouve hors de I'étre lui-méme son
essence. Généralement, cet étre c’est « Dieu » lui-méme, n’empéche que les
essentialistes croient aux forces extérieures, aux hasards comme quoi, ils croient
a la destinée humaine, que tout homme est destiné a une telle ou telle fin. On
pourrait classer les philosophes comme Platon, Aristote, Descartes, Kant ...
parmi les essentialistes parce que si 'on s’en tenait aux ceuvres de ces penseurs,
on pourrait facilement voir, a travers elles, une trace de ce qu’est I'essentialisme.
Parce que d’abord, tous affirment I'existence d’un monde supérieur au nétre et
s’accordent a dire que tout ce qui arrive se rapporte au destin de 'homme lui-
méme. lls se sont alors permis de diviser le monde en deux et auquel il y a le
monde des expériences qui n’est que le reflet de ce qui est réellement, c’est-a-dire

du monde métaphysique ou intelligible ou nouménal, etc.

Quant a l'existentialisme, qui est un courant philosophique qui refuse
I'idée que c’est I'essence qui doit étre au premier rang mais plutdt I'existence en

affirmant par la que « I'existence précéde I'essence », rien n'est fixé a I'avance et

4 Lexique de philosophi@.54.
% |bid, p.54.

30



les existants sont la seule réalité qui existe et par leur action, leur effort, se
déterminent et créent leur propre étre. Si on a appelé, ceux qui s'adhérent a
'essence, essentialistes on devrait aussi se permettre d’appeler ceux qui
s’adherent a I'existence des existentialistes. Et on peut y classer Heidegger, Karl
Jaspers, Gabriel Marcel, Merleau- Ponty, Jean-Paul Sartre... pour eux: « Chez
'hnomme et chez 'homme seul I'existence précede lI'essence, que nous existons
avant d’étre ceci ou cela, modeste ou orgueilleux. »?°

Ce qui sous entend par la l'idée de liberté, une liberté qui s’identifie a
I'existence humaine qui détermine ’lhomme que nous devenons. Cette conception
est dans une certaine mesure propre a Sartre mais elle nous permet en quelques

caractéristiques pres de fixer ce gu’est I'existentialisme sartrien :

Une philosophie centrée sur 'lhomme et non sur le monde matériel (en
I'occurrence celle que I'on a vu chez les présocratiques et méme dans une large
mesure celle de Descartes) ou encore sur Dieu fondement de toute réalité et

VErité.

Une philosophie qui considere 'homme ou « I'existant » dans sa réalité
concréte, en situation dans le monde, et non a partir de I'essence générale
d’homme ni de la nature humaine, qui ne sont que des abstractions et qui
s’opposerait a I'opinion d’Aristote sur la science qui, selon lui, n’a pour objet que le

général.

Enfin, une philosophie de la liberté tenue pour nier la caractéristique
fondamentale de 'homme posée par les essentialistes, selon lesquels chez les
étres vivants, la détermination de leur étre moyennant certaines conditions
extérieures, est prédéterminée dans leurs germes car, l'autodétermination de
'hnomme méme si elle se fait en fonction de son milieu dépend en grande partie

sur lui-méme et non sur son hérédité.

Mais le vrai probléeme que 'homme a, face a son existence c’est de savoir

si lui, il existe vraiment ; connaitre le « je » qui est le sujet auquel nous attribuons

% Sartre L 'existentialisme est un humanisnpe63

31



les modifications du « moi ». Des caracteres doivent étre notés soigneusement,
car nous verrons quelles conclusions nous aurons a en tirer au point de vue de la

nature de 'ame. Ces caractéristiques sont :

L'Unité : notre vie entiere peut étre et elle est, de fait, en perpétuel
mouvement et changement. Cependant tous ces états viennent s’unifier dans le
«je», qui est leur centre de convergence et le signe le plus clair de la

personnalité.

L’identité : quels que soient encore les changements constants de notre
vie intérieure, de notre « moi », nous nous connaissons toujours identiques a
nous-mémes, et I'enfance a la vieillesse, toujours « le méme », c’'est-a-dire que
c’est au méme « je », invariable en quelque sorte au milieu du flux mouvant de

notre vie psychique, que nous attribuons tous nos états de conscience.

L'activité : c’est du « je » qui nous apparait comme la source de tous nos
états intérieurs que nous sentons sourdre nNOs pensées, nos vouloirs et actions, si
bien que c’est sur cet invincible sentiment que nous fondons notre notion de
responsabilité.

Descartes a mis a notre disposition le « cogito » pour nous servir de
preuve sur la question d’existence. Par |a, il affrme que c’est la pensée elle-
méme, que le fait que nous pensons qui prouve gque I'on existe, mais la premiére
question qui résiste au doute c’est le « Je pense donc je suis ». Le Cogito de
Descartes consiste a rejeter comme absolument faux tout ce en quoi il soupgonne
le moindre doute afin de voir s’il ne resterait point aprés cela quelque chose qui fut
entierement indubitable.

« Ainsi, a cause que les sens nous trompent quelquefois, je voulus

supposer qu’il n'y avait aucune chose qui fat telle qu’ils nous la

font imaginer; et, pour ce quil y a des hommes qui se

meéprennent en raisonnant, méme touchant les plus simples

matiéres de géométrie, et y font des paralogisme, je rejetai
comme fausses toutes les raisons que j'avais prises auparavant

pour démonstrations ; et, enfin, considérant que toutes les mémes

pensées que nous avons étant éveillés nous peuvent aussi venir

32



guand nous dormons sans qu’il y en ait aucune pour lors vraie, je
me résolus de feindre que les choses qui y soit ne m’étaient
jamais entrées dans l'esprit n’étaient non plus vraies que les

illusions de mes songes. »*’

Descartes se mettait alors a douter de tout ce qui existe et expressément
des données de nos sens. Pourtant, il est au moins sOr de quelque chose, c'était

de sa pensée. En ceci il disait :

« |l fallait nécessairement que moi qui le pensais fusse quelque
chose et, remarquant que cette vérité : je pense donc je suis, était
si ferme et si assurée que toutes les extravagantes suppositions
des sceptigues ne pouvaient I'ébranler. [...] je ne pouvais pas

feindre pour cela que je n’étais point. »*®

Ainsi, la réflexion philosophique sur I'existence doit toujours jaillir de la
source originelle du « moi », un signe admirable qui prouve que c’est en soi que
se trouve la source de la réflexion philosophique qui, le plus souvent, se manifeste
a travers les questions que posent les enfants. L'une des premiéres
manifestations de ’humanité proprement dite, un des signes, les premiers en date,
par lesquels I'homme a prouvé quil se dégageait de l'animalité, a été
certainement l'effort qu’il a donné pour se rendre compte de ce qui existe
réellement. Et si on va plus loin encore, pour celui qui veut devenir philosophe,
une question se pose : par quel miracle le premier philosophe qui n’avait encore
rien lu, aurait-il vu le jour, aurait-il pu étre reconnu comme tel ? Le tout dépend du
genre d’homme que I'on veut devenir, si I'on s’appuie sur Epictéte en signalant par
la que la possibilité méme de la philosophie reste suspendue en chacun de nous

d’'une maniere décisive a un choix primordiale.

A part le «moi» qui constitue une forme, une preuve de l'existence
humaine, une autre question s'impose et réveille la curiosité de I’homme, c’est

celle de I'existence du monde.

*’ DESCARTES, Discours V] pp 31-32
2 |bid., p 32

33



Il s’agit alors de la recherche de I'élément primitif du monde lui-méme, et
c’était la tache des premiers philosophes grecs. Avec eux apparaissent pour la
premiere fois dans I’hnumaine histoire, le besoin d’expliquer le monde et ce, par la

pensée pure ou « spéculation ».

Il.2-La recherche des principes premiers du monde

[1.2.1-Les présocratiques

Le mot présocratique désigne une période. Une période qui existait avant
I'arrivée de Socrate sur le plan de la philosophie. Les présocratiques sont alors,
ceux qui, avant Socrate, étaient des penseurs, mais ce qui les marque c’est le fait
gu’ils se bornent a chercher de quels éléments est fait le monde. La recherche de
ce qu’Aristote appellera plus tard « la physique » c’est-a-dire le cosmos était la
préoccupation de ces loniens ou Physiciens ou Néo-physiciens. Quant aux
Italiques, ils entrevoient la nécessité d’'une explication métaphysique.

Deés la fin de cette période préparatoire, la diversité des solutions
proposeées risque d’engendrer le scepticisme. Il advient, en effet, sous une forme

spéciale, appelée sophistique.

I1.2.2-Les loniens (VI ¢ s. av. J.-C.)

[1.2.2.1-L’école de Milet

Connue, grace a Aristote qui affirmait que la préoccupation de ces sages
était de savoir de quelle maniéere sont faites les choses ? Il s’agissait de Thales

d’Anaximene et d’Anaximandre.
Pour le premier c’est-a-dire Thales, le tout a été crée par I'eau, pour le

second (Anaximene) I'élément premier c’est I'air et pour Anaximandre c’est I'infini

(apéiron), I'indéterminé.

34



[1.2.2.2-Héraclite d’Ephése

C'est celui qui a affirmé le perpétuel écoulement des choses, que le
monde est en devenir. Tout change : ainsi la mort succede a la vie, la nuit au jour,
etc. Il y a donc une série de contraires et c’est de leur conflit que naissent les
étres ; I'hnarmonie procede du frottement de l'archet contre la lyre, le vivant de
I'union du méale et de la femelle. Mais le tout est créé a partir du feu.

I1.2.3-Les ltaliques a travers les pythagoriciens et les Eléates (V ¢ s.
av. J.-C.)

Rejetant le devenir d’Héraclite au nom de la raison, les italiques fondés
par Xénophane et Pythagore, sont les premiers idéalistes. Ainsi, les italiques

comprenaient les pythagoriciens et les Eléates.

De ce fait, étant un mathématicien, Pythagore attribue toutes les choses a
des nombres réalisés. Mais si le nombre est I'essence des choses, c’est 'unité qui
est I'essence du nombre. Appliquée au monde, cette distinction signifie qu'il y a

une unité absolue ; Dieu supréme, et des unités définies, éléments du corps.

Pour les Eléates, fondé par Xénophane et ayant comme principal
organisateur Parménide qui affirme que tout ce qui est, est, en supposant par la
I'idée de 'immuabilité de I'étre, son unité, éternité, indivisibilité et absoluité. Tel est
le point de vue qu’il a de la vérité. La théese de Parménide sur I'immuabilité de
I'étre est le total contraire de la physique d’Héraclite qui affirme le mouvement

perpétuel de toutes choses.

C’est de la conception de ces deux philosophes sur le mouvement, le
devenir et 'immuabilité de I'étre que les socratiques, c’est-a-dire les philosophes
du temps de Socrate et notamment Platon a pris la notion selon laguelle le monde
se partage en deux : il y a le monde sensible et le monde intelligible. Le sensible
se baserait alors sur le perpétuel devenir d’Héraclite et le monde intelligible sur la

stabilité de I'étre de Parménide.

35



[1.2.4 -Les néo-physiciens

Arrétée un moment par I'idéalisme des Eléates, la spéculation physique a
été reprise avec vigueur vers la moitié du Ve siecle. Mais les nouveaux
philosophes n’admettent plus la génération ni la corruption. Les éléments du
monde sont éternels et immuables. Le changement ne réside que dans leurs
facons diverses de se combiner et de se dissocier. Les néo-physiciens
comprenant généralement Empédocle, Anaxagore, Leucippe, Démocrite se
différent les uns des autres dans leur maniére de définir ces éléments et de leur

mode d’union et de séparation.

Empédocle (d’Agrigente) attribue a la terre, a I'eau, a l'air et au feu la
constitution de la matiére. Le monde et son évolution sont le résultat de la lutte
que deux principes supérieurs se livrent: 'Amour et la Haine dont I'un unit et

l'autre sépare, avancant par la un essai de solution sur le probléme du mal.

Anaxagore de Clazomene : maitre de Péricles a Athenes. Pour lui, il n’y a
pas plusieurs éléments a l'origine du monde mais seulement une infinité de
semences de toutes choses, semences homogénes, appelées par Aristote :
homéomériens. Il y a des corpuscules inertes mais qu’il faut par la suite une
intelligence distincte et supérieure au monde mais agissant librement sur lui pour

les ordonner.

Leucippe et Démocrite

A l'opposé d'Anaxagore qui oriente la philosophie vers un sens
spiritualiste, dégagent un matérialisme latent du monde en disant que la matiere
est composée d'une infinité d'atomes de méme nature, se mouvant

nécessairement dans le vide.

[1.2.5 -Les Sophistes
(Vers 450 avant Jésus-Christ, Athenes, a la suite des guerres médiques,
devient le centre politique et intellectuel de la Grece. C’est la que la sophistique

apparait.

36



La sophistique a été créée pour la raison que l'univers, que la philosophie
cherche a expliquer, est si complexe que l'on puisse imaginer. Les premiers
philosophes s’entretenaient, en effet, a certains aspects plus simples seulement,
ce qui a causé la multiplicité de point de vue qui ne sont pas pour le moins

contradictoires.

Le sophiste est un professeur d’éloquence, il montre a son éléve comment
peut-on prouver tout ce que I'on veut. C’est en apparence, I'opposé du sceptique,
puisque pour celui-ci, l'intelligence ne peut rien démontrer avec certitude alors

gu’en réalité le sophiste est pratiquement un sceptique.

Il y a parmi les sophistes plusieurs philosophes dont les plus connus sont
Protagoras et Gorgias. Le premier est I'ancétre du relativisme. C’est lui qui a
affirmé la fameuse phrase sur ’'homme mesure en disant que :« L’homme est la
mesure de toutes choses »*° en prétendant par la que toutes les valeurs sont
subjectives, au méme titre, par exemple que le golt du miel, golt que les uns

trouvent agréables et les autres non.

II.3-La philosophie classique

Il s’agit des socratiques : Socrate et ses disciples, dont les principaux sont
Platon et Aristote. Cette philosophie marque I'apogée de I'antique philosophie et a
duré un siécle (de 430, date approximative ou Socrate a commencé a enseigner,
au 322, année de la mort d'Aristote).

Une époque comprise entre deux autres : les présocratiques et les post-
socratiques dont I'une étudie ’'homme en tant qu’étre supérieur en mettant avant
toutes choses une philosophie de 'esprit ; et dont l'autre se centre sur la question

morale, sur la métaphysique.

? Diogéne LAERCE, IX, p.51.
37



[1.3.1-Socrate, sa vie et sa conception philosophiq  ue

Socrate est né a Athenes en 470. Il était fils d’'un sculpteur et d’une sage-
femme, il était lui-méme sculpteur comme son pere. L'Oracle de Delphes I'ayant
proclamé le plus sage des hommes, il s’en étonne : « je ne sais rien de plus que
les autres hommes, si ce n’est qu’ils croient savoir quelque chose et que je sais
que je ne sais rien »*° disait-il. Dés lors, il entreprend d’enseigner aux sophistes
leur ignorance ; il se sent poussé a cette tache par une voix intérieure, son
« démon ». Par rapport a ces derniers, il va mal habiller, non chaussé, ne
cherchant nullement a corriger la laideur de ses traits, ne faisant pas payer ses
lecons. En 399, il a été accusé par le parti démocratique d’introduire de nouveaux
dieux et de corrompre la jeunesse, et a été condamné a boire la cigtie.

Il n’a rien écrit, mais ce sont ses disciples qui ont essayé de faire un éloge
de sa vie a partir de ses écrits, en continuant ses legons a travers leurs ceuvres.

Néanmoins, il y a un point ou Socrate n’a jamais refusé de reconnaitre sa
faiblesse, ce point fut I'ignorance. De cette ignorance ou il se proclame en faire

partie est née I'agnosticisme.

Le mot agnosticisme a été pris a partir du mot « agnostos », un mot grec
qui veut dire ignorant. Ce concept part de sa formule : « je ne sais qu'une chose,
c’est que je ne sais rien » ; la ou Socrate s’attachait a combattre I'enseignement
de ceux qui prétendaient tout savoir (les sophistes), il interrogeait ses
interlocuteurs de maniére a accoucher les esprits. D’ou la maieutique, qui veut
dire I'art d’accoucher les esprits, qu’'on trouve dans un dialogue intitulé Ironie-

socratique en parlant de la Vertu.

En effet, Socrate s’est avéré étre un apotre de la liberté de jugement. Il se
mettait a ébranler les traditions, auxquelles aucune évolution ne se marquait en
faisant une explication par des mythes, pour arriver a une interrogation critique.

C’est son rationalisme qui le pousse a avancer de la sorte. Ainsi, dans le
rationalisme Socrate partait du fait que la raison est en 'homme un pouvoir

indépendant de I'expérience et aucune autorité ne lui est supérieure.

%0 PLATON, Apologie de Socrat@1b, 23b.
38



Etre rationaliste, c’est se référer aux capacités de la raison, et pour la
plupart du temps, la raison entretient une liaison étroit avec la morale ou plus
précisément avec I'éthique. Ce qui a mis Socrate a une position moraliste.

Alors, en considérant les faits, I'Ethique était la question centrale dans la
philosophie de Socrate a part la vérité. En effet, I'éthique était la condition du
bonheur, selon Socrate. A remarquer que c’est une réflexion sur le choix moral,
sur la conduite. Alors, les questions auxquelles dépendent le choix du vrai
bonheur (devant étre liees a I'éthique), les réponses purement rationnelles, sans
recours a aucune autorité (afin de défendre ses convictions) et une réponse
explicitée et méme abstraite (de maniere a ne laisser installer aucun doute), sont

considérées comme philosophiques.

[1.3.2-Platon, sa vie et sa philosophie

Né a Athenes en 427 et issu d'une famille aristocratique, Platon était le
disciple des sophistes : Cratyle et Héraclite, avant d’étre celui de Socrate a 20
ans. A la mort de ce dernier, il s’est mis & voyager a Mégare, a Cyréne, ou il
étudiait les mathématiques, en Egypte, Italie (familiarisation avec le
Pythagorisme), en Sicile, aupres de Denys I'Ancien qui lui a vendu comme
esclave. Racheté par ses amis, il fonde en 387, au Gymnase de '’Academos son
école a Athénes. Il mourut en 348.

Ses écrits ont été, pour la plupart, faits par la remémoration de son maitre

Socrate.

Ainsi, l'idéalisme platonicien se caractérise par une réflexion basée sur
I'essence qui est un étre stable et universel, que quand on posseéde une chose,
c’est son essence méme que I'on détient. L’essence n’a pas le méme type que ce
qui se rencontre dans les sensations ; puisque le sensible est multiple et est
soumis perpétuellement au devenir.

L'ldée c’est I'essence et c’est pour l'avoir remarquée que Platon fut le
Pére de I'ldéalisme.

Mais quel rapport y-a-t-il entre le monde sensible et celui des Idées ?

Notre monde est le sensible et il est au monde des Idées ce qu’est I'image qui se

39



trouve sur le miroir. Il n’est que le reflet de la réalité et dont le réel c’est le monde
intelligible. Le sensible est alors I'imitation de l'intelligible du fait que les deux
mondes entretient un rapport de participation, sans méconnaitre, le fait qu’il s’agit
des deux sortes de monde que Platon a énuméré , afin de situer et de bien
asseoir sa théorie de la connaissance. Ainsi, la vraie connaissance ne se trouve
que dans le vrai monde, qui est, celui du monde des Idées (intelligible), et la
« Dialectique » est le seul moyen pour y accéder. La dialectique ou l'art de
s’élever du monde sensible au monde intelligible, de la connaissance sensible a la
connaissance rationnelle mais aussi un art de la discussion, du dialogue. Le mot
prend une signification selon l'auteur qui l'utilise et en suivant I'époque et la

situation du monde ou l'auteur en question se trouve.

Ainsi, si pour Kant, le mot dialectique prend un sens négatif qui est celui
d’'une logique de l'apparence, c’est-a-dire une tendance a batir des raisonnements
illusoires, pour Platon, le terme recoit une valeur positive en ce gu’elle est définie
comme « la démarche ascendante de I'esprit »**. Pour Karl Marx et ses disciples
cependant, la dialectique c’est le processus du mouvement historique qui résulte
des contradictions sociales, a savoir les contradictions entre les classes qui elles-
mémes découlent des contradictions entre la situation économique et la situation
politique. Bref, « C’est la méthode permettant de comprendre la totalité historique
dans sa complexité, dans les multiples relations qu’entretiennent les différents

niveaux de la vie sociale ».%?

Mais si on revient a Platon, la dialectique connait un double sens : d’'une
part, en remontant d’hypothése, elle permet d’arriver a I'anhypothétique, elle
permet de saisir ensemble I'unité de I'idée et la diversité du sensible.

En tout, on peut dire que l'idée du Bien est pour Platon, la fin supréme de
I’'hnomme et de ses activités.

Cette idée du Bien, Platon a cherché a l'appliquer dans la politique en se
posant les questions, que pourrait-étre un acte juste ? Quelle est la meilleure
forme de gouvernement ? Quelle science 'homme politique possede-t-il ? 1l en

résulte que l'idéalisme platonicien oriente les réponses possibles en disant que le

3L PLATON, La RépubliqueL.ivre VII p.137
32 Karl MARX, Euvres choisies p.69.

40



bien est une idée et il s’ensuit que la justice dépend de la connaissance : nul n’est
méchant volontairement, disait-il dans le Gorgias, le mal c’est I'ignorance et que
tout adviendra pour le mieux dans la cité et celui qui connait le bien doit diriger la
cité. Et au fond, il en trouverait personne d’autres qui soit mieux qualifiees que les
philosophes, d’ou sa théorie du « philosophe-roi ou roi philosophe ». Alors, voila,
dés que 'homme prend connaissance du « BIEN » il serait possible pour lui de

réaliser 'image dans sa vie individuelle et dans le gouvernement de sa cité.

11.3.3-Aristote, sa vie et sa philosophie

C’est de la philosophie qu’est apparue pour la premiére fois la notion
d’Epistémologie qui était définie comme réflexion sur les connaissances. Disciples
de Platon, Aristote est né en 385 a Stagire (Thrace), fils d’'un médecin de la Cour
de Macédonie, il y fut élevé et ou il devient lui-méme précepteur d’Alexandre le
Grand.

Il nous propose trois sortes des sciences : la premiere, théorique, ayant
pour but de connaitre pour connaitre ; la seconde, pratique, qui vise une
connaissance suivie d’'une action (connaitre pour agir) et la derniére, c’est la
science poeétique, qui a pour but I'expression, il s’agirait alors pour cette derniere

sorte de science qu’Aristote a mis en place, de connaitre pour s’exprimer.

Pour ce qui est de sa philosophie, Aristote n'a vraiment pas manqué
d’exprimer sa connaissance a la différence de Platon qui préconise que I'étre est
issu de I'Universel, Aristote pense que seul lindividu est véritablement et
proprement un étre, une substance.

En ce sens, gu'il s’est permis de divises sa philosophie en deux ou il y a la
meétaphysique qu’il considére comme la philosophie premiere, la philosophie de la
nature comme la philosophie seconde.

Pourtant, I'individu est changeant. Mais en tenant compte de l'idée du
mouvement, on arrivera peut-étre a avoir une idée claire sur I'étre. Or, I'étre qui
change réalise en lui-méme des qualités qui n'y étaient d’abord que possibles, par
exemple : en passant de lignorance a la connaissance, je réalise par ce

changement des connaissances qui n’étaient en soi que possibles. Il y a alors

41



entre |'étre et le non-étre un intermédiaire qui est la puissance, et qui n'est pas

pour le moins quelgue chose de réel.

Tout ce qui meut est donc fait de puissance et d’acte. La puissance est
ainsi nommeée Matiére par Aristote et I'acte : 'essence méme, et Aristote I'appelle
Forme. Ces deux choses sont interdépendantes et il faut bien remarquer que
puisque la puissance n’existe que par l'acte, la matiére premiére ne peut pas

exister telle quelle.

La matiére peut aussi s’appeler « cause matérielle » et la forme « cause
formelle » et elles constituent les deux causes internes constitutives des étres
corporels. Mais causes internes ne peuvent pas suffire, il nous faudrait encore
avoir la cause externe et il en existe deux a savoir : la cause efficiente et la cause
finale ; car c’est elles qui produisent en ces causes internes le passage de la

matiere indéterminée a la forme déterminée.

Cependant, tout mouvement suppose un moteur, et de tous les moteurs, il
y a le premier qui devrait posséder toutes les perfections ; c’est-a-dire qui soit acte
pur, sans aucun mélange de puissance ou de matiere, et immuable. Ce moteur
c’est Dieu et il se présente en tant qu'activité sous la forme la plus haute qui est la
pensée, une pensée qui ne peut penser qu’un objet infini, un objet infini qui est en

elle-méme.

Bref, la métaphysique d’Aristote est munie de quatre principales choses :
l'acte et la puissance ; la matiere et la forme, les quatre causes et Dieu. A

remarquer que ces choses sont interdépendantes les unes des autres.

Chaque chose possede une forme qui est 'ame méme de cette chose et
aura sa place suivant cette forme dont elle dispose. Il y a de ce fait une ame
végeétative pour les plates, une ame sensitive pour les animaux et un esprit pour

'hnomme.

42



De ce fait, pour Platon comme pour Aristote, I'objet de la science de la
connaissance se trouve dans lintelligible, mais le concept est réalisé dans la

chose, dans sa forme méme.

La doctrine d’Aristote concernant la survie semble manquer d’assurance.
Certes, il a enseigné la spiritualité et en cela il semble avoir professé sur
'immortalité sauf que tellement il a insisté sur I'importance du composé humain
que le mode d’agir d’'une ame séparée du corps lui échappe et il y a raison de se
demander si l'immortalité qu’il affirme n’est pas seulement substantielle que
personnelle.

Alors, la volonté tend nécessairement au bien mais c’est a chacun de
choisir ses moyens. Cette reconnaissance de la liberté va permettre a Aristote

d’édifier une puissance morale.

La morale aristotélicienne

L’homme est un étre fini, donc en puissance. Tout étre en tant qu’il est en
puissance tend vers son acte. Cette fin qui est 'achévement de sa nature c’est sa
perfection, son bien. Il s’agit en effet, de cette chose que tout le monde cherche et
veut avoir : le bonheur ou un plaisir qui n’est pas relatif et passager mais plein et
durable.

Comment atteindre ce bonheur? Puisque le plaisir est seulement
'ornement qui s’ajouter a I'activité normale de 'homme et puisque le bonheur est
un plaisir supérieur, le bonheur doit résulter de I'activité supérieure de 'homme.
Une activité qui n’est rien d’autre que celle de la raison et qui invite 'lhomme a
vivre intelligemment pour pouvoir obtenir un bonheur durable et plein comme il le
souhaite.

Si pour Socrate et Platon, la vertu était la science du bien, pour Aristote, c’est la
liberté de 'homme qui est la condition essentielle de I'ordre moral. La vertu serait
alors I'nabitude du bien. Mais il y a aussi chez Aristote ce qu'on appelle vertu
contemplative qui accorde a la pensée une action supérieure a la source du
bonheur. Sans oublier la vertu morale qui résulte de I'insatisfaction de la raison
quand elle cherche la vérité sans la trouver. Il s’agirait alors pour ce troisieme

stade de la vertu de diriger toute notre vie par la raison, c’est ce qu’Aristote

43



appelle vivre par l'intelligence. C'est ce stade de vie selon la raison qui est
proprement celui de la morale. Les vertus morales ou pratiques sont des vertus du
juste milieu : il ne faut pas étre ni téméraire, ni lache, ni sensuel ni insensible ; ni

avare ni prodigue ; mais courageux, tempérant et libéral.

Les vertus qu’Aristote préconise sont donc : le courage, la tempérance et
la Justice dominés par la prudence.

N’étant pas un étre fait de pure raison, mais un animal raisonnable, la vie
par la raison suppose normalement certaines conditions de santé, de fortune, de

réputation et d’amitié.

Ce qui fait que, la cité est un fait naturel puisque 'homme est un « animal
sociable ». Si d’'un c6té, Aristote s’accorde a dire avec Platon que I'Etat doit viser
la virtuosité des citoyens, de l'autre il le contredit en prouvant que la famille et la
propriété privée sont indispensables a la propriété publique et que I'esclavage ne
deviendra inutile que « lorsque les navettes marcheront toutes seules ».*3

Quant a la meilleure forme de gouvernement, Aristote dit qu’il n’y a pas de
solution unique mais que le tout dépend de I'étude qu’on portera sur chaque cas

de conditions de fait de la cité.

¥ ARISTOTE, Politique I,p.86.
44



Chapitre Ill : LA PHILOSOPHIE

[11.1- Essai de définition

De son étymologie, issue du grec, « Philein » qui veut dire « aimer » et
« Sophia » ou sagesse, la philosophie présente une premiere ambiguité due au
double sens de « sagesse » et de « savoir » de la Sophia : la philosophie est, en
premier lieu, 'amour de la sagesse ; mais c’'est aussi I'effort pour acquérir une
conception d’ensemble de I'Univers ou de l'universalité des choses. Son premier
aspect pratique n'est pas dissociable du second. Ainsi, tout effort pour élaborer
une regle de vie, pour adopter une attitude réfléchie et responsable, implique une
réflexion critigue et une interrogation sur les conditions de la sagesse dite
socratique indissociable de la personnalité, de I'esprit, voire de I'ironie socratique.
Science des premiers principes et des causes premieres, la philosophie est
eégalement pour Aristote la « science maitresse » ou « science de l'universel » .Or,
la connaissance de toutes les choses appartient nécessairement a celui qui
posseéde au plus haut degré la «science de l'universel ». La philosophie
aristotélicienne est alors « une science dominatrice ». Aprés tout ce n’est pas au

sage de recevoir des lois mais plutét d’en donner.

Le mot « science » est dorénavant réservé a un certain nombre de
disciplines qui n’ont plus grand-chose & avoir avec la philosophie. Le
contemporain distingue également la métaphysique, I'anthropologie et la
philosophie. La métaphysique, a pour objet I'étude de I'Etre en tant qu’étre ainsi
qgue la recherche des causes premieres et des principes de toutes choses, elle
n'est gu'une partie de la philosophie, longtemps également intitulée « philosophie
premiere » qui est 'opposé de la « philosophie seconde » ou science de la nature.
Et I'anthropologie, qui, dans son acception strictement philosophique (de Kant)
pose comme question cruciale la nature de 'homme, tend a coincider avec son
double : la philosophie au sens habituel du terme. Il ne faudrait cependant pas
oublier que c'est a la philosophie de développer une réflexion critique sur
I'anthropologie, d’expliciter ou de lever un certain nombre d’ambiguités et

éeventuellement, de remettre en question certaines prétentions de la discipline

45



scientifique. C’est également a la philosophie de déterminer et de délimiter le
domaine de la métaphysique. Une philosophie n’est jamais, en effet, un simple
savoir sur une certaine catégorie d’étres ou d’'idées ; elle est toujours un retour
réflexif de ce savoir sur lui-méme, c’est-a-dire sur ses origines, sa valeur ainsi que
de ses limites. Il serait alors impossible de confondre sagesse et omniscience.
Etant parfaits et omniscients, les dieux ne pensent pas a philosopher, comme le

disait Platon dans le Banquet :

« Aucun des dieux ne philosophe et ne désire devenir savant, car
il 'est ; et, en générale, si I'on est savant, on ne philosophe pas ;
les ignorants non plus ne philosophent pas et ne désirent pas
devenir savants ; car l'ignorance a précisément ceci de facheux,
gue n‘ayant ni beauté, ni bonté, ni science, on s’en croit
suffisamment pourvu. Or, quand on ne croit pas manquer d'une

chose, on ne la désire pas. »**

Pourtant, il se trouve qu’avant d’étre un effort de synthése de tous les
savoirs, la philosophie aurait été née d’'une inquiétude, d’'un étonnement et d’'une
moralité subjective, poussant de ce fait, les stoiciens a poser une norme de Vvérite,
par rapport , bien sdr, a l'opinion qu’on s’en fait de la philosophie. Mais si I'on
s’accorde davantage a ce que dit Alain dans les éléments de la philosophie, on

peut dire que la philosophie possede une dimension éthique considérable.

« Le mot philosophie, pris dans le sens le plus vulgaire, disait
Alain, enferme I'essentiel de la notion. C’est aux yeux de chacun,
une évaluation exacte des biens et des maux ayant pour effet de
régler les désirs, les ambitions, les craintes et regrets. Cette
évaluation enferme une connaissance des choses, par exemple,
s’il s'agit de vaincre une superstition ridicule ou un vain présage ;
elle enferme aussi une connaissance des passions elles-mémes
et un art de les modérer. Il ne manque rien a cette esquisse de la

connaissance philosophique. L'on voit qu’elle vise toujours a la

% PLATON, Le Banquet204a.
46



doctrine éthique, ou morale, et aussi qu'elle se fonde sur le
jugement de chacun, sans autre secours que les conseils des
sages. Cela n’enferme pas que le philosophe sache beaucoup,
car un juste sentiment de difficultés et de recensement exact de
ce que nous ignorons peut étre un moyen de sagesse ; mais cela
enferme que le philosophe sache bien ce qu’il sait, et par son
propre effort. Toute sa force est dans un ferme jugement, contre la
mort, contre la maladie, contre un réve, contre une déception.

Cette notion de la philosophie est familiére & tous et elle suffit. »*

Ici, deux conceptions du mot « philosophie » apparaissent: dans un
premier sens, elle est une conception générale de I'Univers, un ensemble
organisé de préceptes et d’opinions, une sagesse individuelle au collective. Dans
un second, la philosophie définie comme la recherche de la vérité n’est pas un
systeme clos, enfermé sur elle-méme ni sur une quelconque sagesse. Une
philosophie qui ne pense pas a elle-méme c’est-a-dire implicite, n’en est pas une,
car seul un débat de I'esprit a lui-méme, ou encore une histoire dans laquelle
chaque personnalité, chaque intervenant prend partie, peut étre tenu pour
« philosophique » au sens strict du terme.

Pourtant la question « qu’est-ce que la philosophie ? » ; bien qu’elle nous
parait assez simple nous renvoie nécessairement a une définition, a la définition
du mot « Philosophie ». Mais pour son propre compte, cette question ne peut pas
se contenter d’'une réponse globale mais plutét d’'un assemblage de réponses
diverses nécessairement partielles et donc partiales. L'’étonnante multiplicité des
philosophes et des doctrines philosophiques tout au long de I'histoire de la pensée
incline & concevoir la philosophie comme étant une activité de recherche
ininterrompue, une visée qui n'a jamais trouvé une pleine et entiére satisfaction.

Mais si I'on s’en tient au fait que tout homme sensé et raisonnable a une
philosophie, c’est que tout homme a des idées et porte en lui des jugements qui lui
permettra de se situer dans le monde, de se demander et prendre conscience de

son existence. Cette philosophie, qui s'avere étre a son premier étape est dite

% ALAIN, Eléments de Philosophipp.21-22.
47



spontanée, du fait qu’elle est plus ou moins consciente et élaborée, qu’elle
s’enrichit au cours de la vie aux rythmes de I'expérience et des relations, elle
permet une capacité d’adaptation au milieu et par rapport aux autres hommes.
Cette philosophie est encore instinctive que réfléchie parce qu'on les a recu,
contrairement a des réflexions personnellement opérées qui sont si I'on veut
« réfléchies ». On peut aussi dire qu’elle est implicite parce qu’elle est sentie et
vécue plus que pensée, elle oriente nos choix et nos actions sans que nous en

soyons vraiment conscients.

Il arrive qu’a un certain temps de la vie, nous éprouvons le besoin de
réfléchir, d’ordonner nos idées, de les justifier de maniere a ce qu’elles puissent
avoir une certaine valeur a nos yeux et a la vue de notre entourage. On sentira
alors le besoin d’établir une philosophie plus structurée et intellectuellement
fondée sur des principes clairs et rationnels. Ce passage d'un ensemble d’idées
plus ou moins spontanées et recues a une philosophie consciente, réfléchie

constitue une exigence intellectuelle qui se constitue en une nécessité vitale.

Face a la diversité des doctrines philosophiques et a cette contradiction
interne qui fait que chacun critique celui qui le précéde et sera ensuite critiqué par
son successeur, on a du mal a prendre la discipline au sérieux. Pourtant derriere
ces difféerents visages qu’elle revét, la philosophie manifeste ce qu’elle a d’'unique
et d'universel. Sans omettre de tenir compte de lhistoire ainsi que de la
connaissance que ces différents philosophes ont acquis, pour nous aider a éviter
deux erreurs principales : celle de croire que I'on peut trouver tout seul la vérité
dans sa complexité et sa totalité et aussi de penser qu’'un philosophe détenir
toutes les vérités que I'on cherche car « la philosophie n’est pas un magasin ou
I'on choisi un systtme comme une marque de lessive, c’est une route ardue ou
I'on chemine ».%°

De I'étymologie de la philosophie, trois cas fondamentales ont été tirées :
le travail philosophique est un travail de réflexion, qu’elle vise a conquérir la realité

dans la situation toujours particuliere ou I'on se trouve placé et enfin que c’est par

% Bourbon BUSSET!.a force des jourg.168.
48



sa realisation que la philosophie se définit et 'expérience personnelle seule nous

permet de concevoir ce qu’on peut trouver de philosophique dans le monde.

lll.2-Réflexion et sagesse

I11.2.1-Réflexion

Un mouvement de retour que la pensée effectue sur elle-méme et par elle-
méme en mettant en question la connaissance qu’on possede, voila ce qu'on
entend par réflexion.

En se donnant comme objet le monde a connaitre et I'action a accomplir,
la philosophie suppose apres un certain arrét marquant la prise de conscience, un
recul, un détachement vis-a-vis de ce monde, de cette action.

Réfléchir serait alors fermer ou éliminer certains aspects de ce monde afin
de concentrer la pensée sur elle-méme de fagon a ce qu’elle puisse se détacher
d’elle-méme pour la sérénité et I'objectivité de la réflexion philosophique.

Cependant, on peut aussi définir la réflexion en une rétrospection qui
suscite un retour dans le temps et dans I'espace, ce qui suppose un souvenir et
une projection vers l'avenir. Ce qui a poussé HUSSERL a dire qu'il importe pour
celui qui veut devenir philosophe de se replier sur soi-méme et au-dedans de soi,
en montrant par la que la philosophie est une réflexion critique ou si I'on préfere,
une critiqgue constructive.

Alors, si riche que soit notre expérience de la vie, si approfondies que
soient nos connaissances scientifiqgues, rien de tout cela ne peut tenir lieu de

philosophie.

Et « étre philosophe c’est réfléchir sur ce savoir, s'interroger sur
lui, le mettre en question. Définir la philosophie comme réflexion,
c’est voir en elle une connaissance non du premier degré mais du
second degré, une connaissance de la connaissance, un savoir du

savoir. »°>’

37 Vergez et Huisman ; la connaissance p.11.

49



[11.2.2-Notion de sagesse

Pour mieux asseoir et situer notre point de vue sur la sagesse qui est, ce
qgui constitue la philosophie elle-méme, analysons d’abord ce qu’est un esprit
philosophique.

[11.2.2.1-L’esprit philosophique

En partant du point de vue qu’Aristote a énuméré, selon lequel :

« La sagesse n'est pas un bien recu a titre de propriété ou de
possession, ce n’est pas quelque chose que I'on a ou que I'on n'a
pas, c’est un IDEAL, ou mieux un esprit ou attitude que I'on essaie

de réaliser »,*®

On va essayer de définir ce que c’est que cet esprit, cette attitude que I'on
devrait adopter. D’ou : la premiére disposition qu’il faut prendre c’est de quitter le
divertissement, qui, selon Pascal est la plus grande de nos miseres bien qu’il nous

parait étre un consolateur en cas de détresse :

« La seule chose qui nous console de nos miseres, disait Pascal
dans les Pensées, c’est le divertissement. Cependant, c’est la plus
grande de nos miseres car c'est cela qui nous empéche

principalement de songer & nous et qui nous fait perdre ».*°

L’important dans la philosophie serait alors de savoir regarder la réalité en
face vu que la possibilité de la philosophie dépend de notre lucidité envers nous-
mémes et notre entourage. En quittant le divertissement, I'étonnement et la
curiosité s’éveilleront nécessairement en 'homme. Et ces deux choses sont
essentiellement ce qui est a 'origine de la philosophie, comme nous l'avions déja

vu.

% ARISTOTE, Ethique & Nicomaque, p.86
%9 PASCAL, Penséesp.14

50



Il est bien évident que I'interrogation qui nous ouvre a la philosophie n’est
possible que si le cours de la vie nous laisse une marge de liberté, or 'lhomme

préoccupé par le quotidien ne connait pas cette liberté.

L’esprit philosophique suppose l'existence du doute et d’'un esprit qui se
veut étre critique. Il y a de ce fait, ce gu’on appelle : doute méthodique, une sorte
de doute que Descartes a mis en place pour prouver gu’il n’y a pas de vérité
absolue dans la philosophie, que méme ce qu’'on croit étre vrai est encore
discutable. Puisque le doute méthodique n’est pas le doute sceptique, mais un
doute qui refuse tout simplement de recevoir les vérités spontanées qui
encombrent I'esprit et qui se mettent sur la route qui méne a la vérité. Ce doute
n'est que le point de départ qui procure la liberté d’esprit et non le contraire, d’ou
'esprit critique qui caractérise lattitude de départ de toutes démarches

philosophiques.

La philosophie a travers toutes ces choses vise alors a découvrir et a
déterminer I'expérience personnelle de I'homme, de la situation ou il se trouve
dans le monde. Elle doit étre une conquéte, la conquéte par la pensée du
bonheur : les stoiciens ont cherché dans les souffrances de la vie, la paix de

'ame.

l11.2.2.2-Sagesse et morale

Moralement parlant, la philosophie doit dans I'exercice de son pouvoir,
proposer un art de vivre. Alors, il y a dans cet art de vivre une notion de sagesse
qui méne 'homme a agir correctement selon ce qui se passe ainsi qu’a modérer
ses désirs.

En parlant de sagesse, on fait appel a cette qualité d'esprit qui
'accompagne nécessairement, c'est-a-dire : «la vertu ». La vertu est, au sens
étymologique du mot, issu de « VIRTUS », cette facon de vivre qui suppose l'idée
d'une réalisation effective de l'idéal moral (le bien, le devoir), est donc une
puissance prét a agir. Bref, la vertu c’est la force avec laquelle 'ame s’attache au

devoir et le réalise dans la sérénité, la tempérance, la fidélité et I'abstinence.

51



Parce que les obstacles, les difficultés de la vie la réveillent et la poussent méme
parfois & des sacrifices car la vertu dans son authenticité apparait comme une
ceuvre de la raison qui nous apprend a ajuster certaines choses a leur place et a

la modération de nos désirs.

[11.2.2.3-Modérations des désirs

« Il vaut mieux changer ses désirs que I'ordre du monde et se vaincre soi-
méme plutdt que la fortune »*° disait Descartes dans le troisiéme discours et il le
disait en pensant que rien, a part notre pensée, ne nous appartient entierement,
qgu’il ne faut pas trop dépendre de la chance, du hasard si on veut atteindre le
bonheur.

Et il ajoute plus loin : « ne demande pas que les choses arrivent comme
tu le désires mais désire qu'elles arrivent comme elles arrivent et tu seras
heureux. »**

Puisque toutes les questions semblent tourner autour de ce mot
« bonheur », le désir comme le regret, le repentir nous empéche de I'atteindre. Ce
qui fait qu’il faut toujours suivre ce que nous dicte la raison afin de pouvoir se

maitriser. Ainsi, disait Descartes encore, dans les principes de la philosophie :

« La philosophie signifie étude de la sagesse et que par sagesse
on n’entend pas seulement prudence dans les affaires mais aussi
et surtout une connaissance parfaite de toutes les choses que
’lhomme peut savoir tant pour la conduite de sa vie que par la

conservation de sa santé et l'invention de tous les arts ».*?

Si la science et les techniques donnent aux hommes la possibilité
d’affronter la vie grace aux moyens qu’elles lui procurent, afin de soumettre la

nature a ses besoins et objectifs, la philosophie permet de voir clair en notre
vouloir et sagesse. Bref, la philosophie permet de voir clair en notre vouloir et

“C DESCARTESDiscours de la méthodey.143.
“I DESCARTES, Discours de la méthode p.144.
42 DESCARTESPrincipes de la philosophigréface, p.8.

52



sagesse afin de nous permettre de discerner I'utile, le nécessaire de ce qui ne I'est
pas : d’harmoniser le pouvoir et le vouloir.

Sur cette phrase se termine la premiére partie qui nous a servi a assimiler
d’'une maniere générale, I'étroite relation que ’'homme et la connaissance humaine
entretiennent en prouvant par la que le principal acteur dans toutes ces
connaissances c’est 'lhomme lui-méme.

Fort de cette idée, maintenant nous pouvons passer a la deuxiéme partie

de notre travail pour voir la science et son essor dans le monde.

53



Partie Il s
LA SCIENCE ET SON ESSOR DANS LE
MONDE

54



Introduction

Au cours de son histoire, ’'homme n’a jamais cessé de manifester sa nature
pensante et réflexive par la satisfaction de ses besoins dexpliquer et de
comprendre ce qui se passe autour de lui. Il est, de ce fait, un sujet qui agit, un
étre qui ne laisse plus d’étre le sujet passif qui se contente de subir son sort mais
celui qui veut agir sur son sort méme, pour devenir « maitre et possesseur de la
nature ». De la sorte, son rapport avec le monde a engendré en lui divers savoirs
et connaissances qui mettent en valeur un rapport du sujet connaissant et de

I'objet a connaitre.

Ces connaissances étant dans le temps, simples et rudimentaires, furent
précisées élaborees par la pensée humaine pour devenir des explications et des
théories plus ou moins abstraites de nos jours. Cette abstraction ne se fait
cependant pas directement sur des réalités matérielles mais sur ce qui a été noté

et conserveé au cours des ages.

Ainsi, progressivement, ’lhomme est arrivé a représenter rationnellement et
de maniére systématique son appréhension du monde. Dans le but d’entreprendre
des actions multiples s’opérant par des recherches approfondies sur la causalité
et la finalité des phénomenes, 'lhomme a réussi a amplifier ses savoirs, a les
rendre plus efficaces et ce, a partir du XVlle Siecle qui représente I'avenement
des sciences positives et objectives.

55



Chapitre | . NATURE DE LA SCIENCE

Il.1.1-De la perception a la science

En Science, parler de représentations inscrivant 'homme dans une
représentation préconcue du monde c’est revenir au « monde vécu» et au
« monde percu », c'est aussi réveiller une « expérience du monde » qui soit
préalable a toute vision seconde du monde qui puisse en découler. Ressaisir le
monde tel qu’il nous apparait primordialement avant une quelconque
reconstruction qui puisse en résulter, d’'ou la nécessité d'un « phénomene de la
perception », qui doit nous conduire aux choses mémes.

La perception telle que I'entend Merleau-Ponty ne consiste pas en une
science du « monde » qui nhous apprendrait & reconstituer le monde lui-méme
d’'une fagon plus ou moins synthétique. Et il ne s’agit ni de construire ni de
constituer mais de décrire, car :

« La perception n’est pas une science du monde, ce n’est méme
pas un acte, une prise de position délibérée, elle est le fond sur
lequel tous les actes se détachent et elle est présupposée par

eux ».*

[I.1.1.1-La perception

Issue du latin percipere, un mot formé de deux autres a savoir capere et per
dont le premier signifie prendre et le second a travers, la perception dans son
acception propre (vulgaire) consiste dans une collecte « percepteur » dont le sens
le plus proche serait « collecteur d’'imp6t ».

Mais philosophiguement parlant, « perception» est synonyme de
« connaissance » au sens figuré du terme, et percevoir consiste a prendre
possession des choses, non pas matériellement comme le percepteur ou le
collecteur, mais mentalement, par cet acte de l'esprit grace a quoi les choses

connues sont senties en soi ou soi en elles.

43 Merleau-PontyPhénoménologie de la PerceptighV.

56



Si on se préte a la définition de Lalande dans son vocabulaire, on obtient la

définition suivante :

« Acte par lequel in individu, organisant immédiatement ses
sensations présentes, les interprétant et les complétant par des
images et des souvenirs écartant autant que possible leur affectif
ou moteur, s'appose un objet gu'il juge spontanément distinct de

lui, réel et actuellement connu par lui ».*

Il s’agirait alors de prendre conscience d’'un quelconque objet, un objet qui
est distinct de ’'homme qui le percoit.

Percevoir c’est représenter quelque chose qui est déja la, c’est toujours en
relation avec les sensations. Il est a remarquer que généralement, il y a cing
sortes de sensations : celle de la peau appelée le « toucher », celle de la langue
Oou sensation « gustative », celle des oreilles sensation « auditives », celle des
yeux «visuelles» et celle du nez sensation « olfactives». Cependant, la
physiologie moderne a ajouté d’autres sens pourvus d’'un organe propre (le sens
thermique, le sens de I'équilibre et de I'orientation), de sens qui ont pour organes
les terminaisons du toucher interne (sens cinesthésique ou du mouvement, le
sens cénesthésique qui nous informe de I'état général de notre corps et le sens
musculaire), et un sens de la douleur qui a ses terminaisons propres, I'excitation
excessives des autres organes des sens ne produisant que des impressions

désagréables.

[1.1.1.2-Analyse objective de la perception

Le postulat d’origine cartésienne, de la nature purement subjective ou
intérieure de la sensation a longtemps inspiré la définition de la perception et cette
influence se prolonge encore et peut encore servir de nos jours. Il est peut-étre
vrai gu’il n'y a plus chez l'adulte de perceptions naturelles et la perception

comporte un travail interprétatif plus ou moins inconscient, mais linterprétation

“ LALANDE, Vocabulaire Technique et Critique de la philosophi@ume 2, p. 754.
57



porte sur les particularités physiques des bruits entendus et non sur les caracteres
physiques de la sensation auditive.

D’aprés les partisans de ce qu'on nomme un « atomisme mental », la
représentation du réel se construirait par additions successives de sensations
élémentaires. Pourtant, et selon Merleau-Ponty : « le réel est a décrire, et non pas
a construire ou a constituer »* ce qui veut dire que la perception ne peut-étre
assimilée aux synthéses qui sont de l'ordre du jugement, des actes ou de la
prédication, ce qui nous renvoie a Husserl et sa synthése passive qui est
antérieure a tout jugement explicite. Mais les premiers c’est-a-dire ceux qui sont
pour un atomisme mental, en appuyant leur idée disent que la construction du réel

est imaginée et non observée, car

« Psychologiqguement comme logiquement, I'esprit ne procede
jamais par addition de connaissances successives dans le vide
d’'une compléte ignorance initiale: mais, au contraire pas
progressif éclaircissement d'une énorme et riche confusion

originelle. ».%

Nous partons donc d’'une perception globale et confuse, dans laquelle nous
distinguons ensuite divers éléments : « ce qui est primitif, c’est le complexe ; le
simple, I'éléement, n'est qu’'un résultat d’analyse ». Alors, pourquoi, ne pas

admettre que :

« La perception extérieure peut se définir I'ensemble des
opérations grace auxquelles se construit peu a peu la notion trés
riche et trés complexe qu'un adulte possede du monde

extérieur ».4’

Mais en plus de ce qu’il a avancé, Merleau-Ponty soutient encore que :

4> Merleau-PontyPhénoménologie de la perceptign IV.
6 parodile sens et l'intelligencep.325.
4" RoustandPsychologiep.204

58



« Le réel est un tissu solide, il n'attend pas nos jugements pour
s’annexer les phénomenes les plus surprenants ni pour rejeter nos
imaginations les plus vraisemblables (...) et le monde n’est pas un
objet dont je ne posséde pas devers moi la loi de constitution, il est
le milieu naturel et les champs de toutes mes penseées et de toutes

mes perceptions explicites ».*®

Qu’allons-nous alors tirer de tout cela ? Pour les uns, la connaissance du
monde extérieur est aussi immeédiate que celle de la vie intérieure, car chacun se
saisit comme étre au monde et par suite, atteint le monde en méme temps que
soi. Toutefois, en récrivant le mot de «conscience» pour désigner la
connaissance des faits psychiques, nous pouvons déduire que la perception est la
connaissance du monde extérieur par I'intermédiaire des sens. Pour les autres, si
c’est bien la « perception » qui constitue le domaine ou le monde est la avant
toute analyse que I'on puisse faire, c’est au sens ou la « perception » n’est pas
assimilée a une « science du monde » qui nous apprendrait a reconstituer ce

monde-ci, en quelque sorte synthétiquement.

[I.1.2- L’Esprit scientifique

Comme le disait Gaston Bachelard dans la Formation de [I'Esprit
Scientifique, rien n’est donné en Science, tout est construit, et cela est valable
que ce soit concernant les faits, I'esprit que le savant doit avoir tout au long d’'une

recherche, etc.

Pourtant, il faut toujours regarder la réalité telle qu’elle s’offre a nous, et
pour cela, il faut tout un travail qu’'est celui de la Science. De ce fait, il faut un
changement d’esprit. D’ou la nécessité de l'esprit scientifigue, qui consiste a
écarter de la connaissance les connaissances non psychanalysées, les
sentiments personnels ainsi que tout ce qui peut-étre de I'ordre des superstitions.
Mais par contre, il faut de la part de I'esprit une curiosité insatiable, et de celle du

savant une qualité intellectuelle et morale. Un esprit qui doit mettre a part I'opinion

8 Merleau-Ponty, op.cit.p. 14.

59



parce que : « L’'opinion pense mal, elle ne pense pas : elle traduit des besoins en
connaissance, en désignant les objets par leur utilité, elle s'interdit de les
connaitre ».*°

Vu qu’'on ne peut rien fonder sur elle, il faudrait d’abord la détruire pour
gu’'apparaisse le vrai visage de I'esprit scientifique (éloigné de toutes préjugees).

L’esprit scientifique doit, dans ce cas, étre un esprit d’observation effectuant
une observation attentive et attentionnée en associant les organes des sens et les
instruments de mesure pour pouvoir détecter les détails insolites et inopinés

gu’un simple esprit ne peut remarquer.

Cet esprit doit aussi étre capable d’effectuer une critique de maniére a
dégager une preuve, c’est pour cela qu’il doit surmonter au premier abord
I'expérience premiére (I'expérience placée avant et au-dessus de la critique). Ce
qui veut-dire par la que tant que la critique n'a pas opéré explicitement,
I'expérience premiere ne peut en aucun cas nous servir d’appui. Le tout réside
alors dans la volonté de ne rien affirmer qui ne puisse étre prouvé et il s’agit de cet
esprit qui est l'envers d'une exigence trés constructive, de I'exigence de

I'objectivité.

Un esprit de démonstration, posé sur le postulat que tout a sa raison d’étre
et qu'il existe entre les faits des rapports nécessaires et intelligibles ; un esprit qui
exige une logique et qui invite a I'assimilation des esprits entre eux, de maniere a
ce que l'idée d’'universalité puisse se dégager. Et ce, en tenant compte des faits,

des qualités d’esprits qu’'un savant devrait avoir surtout lorsque :

« L’esprit scientifique nous interdit d’avoir une opinion sur des
guestions que nous ne comprenons pas, sur des questions que
nous ne savons pas formuler clairement. Avant tout, il faut savoir
poser des problémes. Et quoi qu’'on dise, dans la vie scientifique

les faits ne se posent pas d’eux-mémes ».*°

9 Gaston BACHELARDJa formation de I'esprip.14.
* Gaston Bachelard, Ibid, p.14.

60



Mais rappelons d’abord que la science a trois caractéristiques spécifiqgues a
savoir 'universalité, I'objectivité et le déterminisme un iversel .

L'Universalité consiste en un accord conventionnel de tous les esprits en
tout temps et lieu, dont la représentation mentale est le langage dont le plus connu
est celui des mathématiques imprégné de formule. Elle est ce qui fait que la
science soit un principe d’union, car elle unit toutes les pensées ne serait ce qu'a
partir d’une simple convention, une convention ou l'on ne peut démontrer
I'existence réelle parce que ce ne sont que des propositions mais ce qui les

différent des autres c’est qu’elles sont universellement reconnues.

L'objectivité par contre, est ce qui suppose toujours la possibilité de
contrble, de vérification, de justification ou de « Preuve », de maniere a ne rien
laisser au hasard. Elle se détermine dans la précision et dans la cohérence des

attributs, non pas dans la collection des objets plus ou moins analogues.

Quant au déterminisme, il exige de rendre compte de la réalité par I'idée de
causalité qui est toujours a rechercher a partir de I'objet a connaitre parce qu’il
s’agit de partir d’'un fait pour revenir dans le fait méme et ce, de maniere a
connaitre la cause de telle ou telle circonstance car un effet sans cause n’existe

pas et tout ce qui se passe est forcément 'effet d’'une cause.

Le déterminisme est le principe de la science et il part de la thése selon
laquelle mémes causes tout fait a une cause et dans les mémes conditions, les
mémes causes produisent les mémes effets. Il y a alors I'idée de loi pour
déterminer les relations de cause a effet, une loi qui doit étre nécessaire,
constante et invariable, d'u découlerait I'idée de prévisibilité dans les actions
scientifiques.

Ces trois choses a savoir I'Universalité, I'Objectivité et le déterminisme ont
éte placées selon leur ordre dimportance, alors, il faut d’abord considérer
l'universel avoir de pouvoir entamer I'objectif. Or, dans notre monde moderne, ce
n'est pas exactement ce qui se passe : la pensée scientifique moderne s’acharne
a préciser, a limiter, a purifier les substances et leurs phénoménes. Ce qui veut

dire guelle a placé l'objectivité au premier rang, c’est l'objectivité et non

61



I'universalisme car selon lui (le monde) la pensée doit étre objective, elle ne sera
universelle que si elle le peut, que si la réalité I'y autorise. Or, I'objectivité se
détermine dans la précision et dans la cohérence des attributs et non dans la
collection des objets plus ou moins analogues. Ce qui veut dire par la que, pour
les progres de la pensée, c’est ce qui limite une connaissance qui est souvent plus
importante que ce qui étend vaguement la connaissance.

Mais si on revient a I'esprit scientifique, il doit étre un esprit d'impartialité et
inventif, et le savant doit savoir prendre une neutre position, en ce sens qu’il doit
mettre a part ses convictions et prédilections. C’est alors le génie qui découvre,
cherche, spécule les causes et invente des explications et des hypothéses en

faisant usage de son intuition et imagination.

Pourtant, il ne faut pas oublier que la science n'est pas qu'une
connaissance, une théorie sur laquelle se repose et s'appuie toutes les autres
connaissances dont 'homme a besoin, c’est une éducation par le fait que le
savant doit acquérir certaines qualités et en neutraliser d’autres qui ne sont pas

compatibles a I'objectif scientifique et qui peuvent étre néfastes a 'homme.

Le savant doit aussi savoir faire preuve d’abnégation en faisant quelques
sacrifices pour le bien de I’humanité. De ce fait, il lui faut étre courageux, honnéte
avec lui-méme et avec les autres tout en marchant dans la veérité avec prudence et

humilité. Ne pas se résigner a se soumettre aux verdicts de I'expérience en

prétendant détenir la vérité concernant un fait.

II.1.3-Les pratiques épistémologiques

Rappelons d’abord que diverses connaissances constituent la Science, ce
qui implique une division au sein méme de la Science: il y a de ce fait, les

sciences mathématiques, I'astronomie, la biologie, etc.

Les sciences mathématiques sont hypothético-déductives. Tout au
contraire, celles de la matiére ou d’observation se portent sur des faits. Ainsi, dans
les sciences expérimentales, le savant doit savoir se soumettre au verdict de

I'expérience et toutes ses démarches aboutiront a la constatation de ce qui est.

62



[1.1.3.1-La démarche des Sciences expérimentales

On appelle du nom général de sciences de la nature, les sciences qui ont
pour objets les phénomenes de l'univers matériel. On les nomme encore sciences
expérimentales parce qu'elles se fondent sur I'expérience et sy réferent
constamment, comme un seul critere de la validité de leurs conclusions. Elles
recoivent encore le nom de sciences inductives en tant qu’elles partent des faits
singuliers pour remonter aux lois qui les régissent. On en distingue deux : les
sciences physico-chimiques qui se portent sur les phénoménes de la nature brute
ou organique pour en étudier les propriétés générales des corps (physique) et
pour étudier la constitution des différents corps (chimie) ; les sciences biologiques

qui traitent des phénomenes patrticuliers se rapportant a la vie organique.

I1.1.3.1.1-Les procédés de la science expérimentale

Il y a en général, trois phases dans I'élaboration de la science de la nature.
Il'y a I'observation, I'hypothese et I'expérimentation ou la vérification. Nous verrons
en quoi consiste chaque phase pour en bien saisir la finalité.

[1.1.3.1.1.1-L’observation

Observer c’est considérer attentivement un phénoméne afin de mieux le
connaitre. C’est de [l'observation que débutent alors toutes les sciences
expérimentales car il s’agit d’abord d’établir la réalité et la nature des
phénomenes. Pour cela, le savant ne se contente pas de simple perception des
sens, qui sont généralement insuffisantes en précision et en pénétration. Il recourt
a des instruments qui lui permettent de déceler d’'une maniére aussi minutieuse
que possible les éléments du corps et surtout de mesurer les phénomeénes, dans

une bonne condition intellectuelle, dans la patience et dans I'impatrtialité.

63



1.3.1.1.2-L’hypothése

Une fois les faits biens établis, il s'agit de découvrir les lois de leur
manifestation et de leur enchainement, c’est-a-dire de les expliquer. Or, cette
explication n’est pas évidente. Le savant, pour la trouver, est contraint de recourir
a une hypothése qui constitue une explication provisoire des phénomeénes
observés. L’hypothése n'est qu'une idée supposée, elle peut étre vraie comme
elle peut étre fausse ; c’est un guide, une lumiere, et non une autorité decisive.
Elle peut aussi étre considérée comme le fondement d’'une proposition. C’est ici
qgue le génie du savant est plus nécessaire, plus utile car il n'y a pas de régle de
I'invention. Celle-ci provient la plupart du temps d’une sorte d’illumination subite ou

d’intuition qui apporte au savant une lumiere inattendue.

Mais avant toute vérification, I'nypothése pour étre prise en considération
dot réaliser les conditions suivantes a savoir, le fait d’étre suggérée et vérifiable
par les faits. Il faut ainsi éviter d’étre absurde sans pour autant se garder de
contredire d’autres hypothéses précédemment admises si c’est nécessaire surtout
lorsqu’il s’agit de substituer de nouvelles hypothéses, plus explicatives aux
théories anciennes. Il faut également qu’elle soit simple suivant la simplicité des

lois de la nature.

L’hypothese doit alors avoir pour but de diriger le travail du savant en
l'aidant a imaginer les moyens a mettre en ceuvre, les méthodes a utiliser pendant
sa recherche ainsi qu’a I'aboutissement a la certitude. Ce qui constitue un principe
d’intervention et de progres. L’hypothese vise aussi a coordonner les faits déja

connus en mettant de I'ordre dans les matériaux accumulés par I'observation.

[1.1.3.2-L’expérimentation ou vérification de 'hyp  othese

D’abord, il faut signaler qu’il est nécessaire que l'on pratique sur
I'hypothése une vérification, ne serait-ce que pour donner une signification
scientifique. C’est pour cela gu’elle est différente de I'observation en ceci qu’elle
obéit a une idée directrice, et non simplement, comme on le dit parfois, en ce

gu’elle implique lintervention du savant en vue de modifier les phénoménes. A

64



remarquer que lI'observation peut, elle aussi, comporter une telle intervention, en
ce moment, on l'appelle « observation active ou provoquée ». Le processus de
vérification marque le retour de l'esprit a I'expérience. C'est précisément
I'hypothese qui provoque et dirige I'expérience. Il s’agit alors de confronter, de
superposer l'idée au fait, de maniere a varier I'expérience, I'étendre sur plusieurs

fait, la prolonger et de faire une contre preuve.

11.1.3.3-L’'induction

En un mot, I'induction consiste essentiellement a passer de la découverte
d’'un rapport constant entre deux phénomenes ou deux propriétés a l'affirmation
d’un rapport essentiel, et par conséquent universel et nécessaire, entre ces deux

phénomenes ou propriétés.

L’induction part du principe issu de la formule de Montesquieu concernant :
les rapports constants et nécessaires qui dérivent de la nature des choses, soit
des rapports d’existence ou de coexistence, soit des rapports de causalité ou de
succession, soit enfin des rapports de finalité.

Les hypothéses ayant pour tache d’unifier un grand nombre de lois sous
une loi générale sont appelées théories. Elle a une valeur mais une valeur qui
dépend de la mesure ou les théories scientifiques permettent d’unifier le savoir

positif d’'une facon rationnelle et de provoquer de nouvelles découvertes.

En fait, il s’agit de la recherche du principe du déterminisme, ce qui met la
question sur le plan philosophique. Car, étant donné que la science étend a tous
les cas du méme genre ce qui a été verifie d’un ou de plusieurs cas singulier
mais du point de vue scientifique ce n’est qu’un postulat. La science en tant que
telle croit en la constance des lois naturelles. Elle ne la démontre pas. La solution
a ce probléeme reléeve de ce fait, de la psychologie et de la critigue de la
connaissance, car le probleme se rameéene a celui de la formation et de la valeur

des idées générales.

65



Remarquons tout de méme que la biologie comporte des procédés qui lui
sont particuliers puisque les étres vivants ne devraient pas étre traités comme les
étres inorganiques. Observation et expérimentation comportent donc ici une
adaptation nécessaire et particulierement au recours constant a I'idée de finalité.
La découverte des fonctions, c’est-a-dire des fins, devient alors le but de la
science. Pourtant, méme si une finalité biologique existe, cela n’exclut pas le

déterminisme, au contraire, cela I'implique.

Qu’entend-on, dans ce cas par déterminisme ?

Commencons par cette phrase de Kant pris dans la critique de la raison
pure selon laquelle : « quand nous apprenons que quelque chose arrive, nous
présupposons toujours que quelque chose a précédé, qui I'a suivi selon une
régle ».>*

Cette phrase, en affirmant la régularité des phénomenes naturels, constitue

le déterminisme.

Le déterminisme constitue, en effet, le principe de la Science, un principe
qui fait que dans les mémes conditions, les mémes causes produisent toujours les
mémes effets, pour ne parler que des phénoménes naturels.

L’idée de déterminisme est celle d'un ordre immuable et constant dans les
relations entre les phénomenes. Par exemple, si je lache une pierre, elle tombera
a terre ; je postule le déterminisme quand je passe du cas particulier a la loi
universelle et éternelle de la chute des corps. On distingue deux conceptions du
déterminisme en fonction de la constance des lois qui régissent les phénomenes.
.Si cette constance se trouve dans la nature, le déterminisme est ontologique ;
mais au cas ou cette constance est un postulat de notre esprit, le déterminisme
est un principe méthodique. Dans I'un et l'autre cas, le déterminisme est prouvé
quand Il'esprit humain peut prévoir avec certitude. En microphysique, on parle
d’'indétermination (Heisenberg) quand la prévision ne peut pas s’exercer sur un
phénomene (un électron par exemple), mais sur un groupe des phénomenes (un
faisceau d’électron) : il s’agit en fait d’'un déterminisme statistique. « Heisenberg

exprime le plus I'impossibilité de connaitre a la fois la vitesse et la direction d’'un

*L Kant, Critique de la raison purep. 14.

66



électron. On le comprend dans la mesure ou le rayon lumineux qui nous permet
d’'observer et de déterminer le lieu d’'un électron constitue lui-méme un faisceau
d’électrons qui heurtent et déplacent I'électron observé. »°

C’est ce bien entre I'observateur et I'observé, cette perturbation qui
introduit I'observation dans le phénomene observé qui définit I'indéterminisme. |l
faut, cependant, signaler qu’il n’y a aucun rapport entre le probleme scientifique du
déterminisme et le probleme métaphysico-théologique de la liberté humaine (qui
est lié au probleme de la prédestination). Si nous supposons que la nature est
soumise au déterminisme, cette hypothese s’accordera aussi bien avec le
déterminisme qu’avec l'indéterminisme (dans la mesure ou nous ne connaissons
pas toute la nature et que nous verrons ainsi de la contingence la ou il n'y en a
pas) ; I'indéterminisme exprimera la limitation de notre connaissance. Il reste donc
absolument impossible de résoudre le probleme métaphysique du déterminisme a
partir de la physique moderne, et il est malhonnéte de s’appuyer sur la

microphysique pour tirer des conclusions pour ou contre la liberté humaine.

Pour couronner le tout, concluons avec Claude Bernard dans I'Introduction

a_I'’étude de la médecine expérimentale que :

« |l faut croire a la science, c'est-a-dire au déterminisme, au
rapport absolu et nécessaire des choses... Mais il faut en méme
temps étre bien convaincu que nous n'avons ce rapport que d’'une
maniére plus ou moins approximative, et que les théories que
nous possédons sont loin de représenter des verités immuables...
Si l'on croit trop, l'esprit se trouve lié et rétréci par les
conséquences de son propre raisonnement, il n’a plus de liberté
d’action et manque par suite de linitiative que possede celui qui
sait se degager de cette fois aveugle dans les théories, qui n'est

au fond qu’une superstition scientifique ».>

*2 Julia Didier,Dictionnaire de la philosophijg.103.
*3 Claude Bernardntroduction & I'étude de la médecine expérimentpla2.

67



En effet, selon Claude Bernard, bien que le déterminisme soit le principe
qui permet a la Science d’avoir une précision dans sa démarche, il s’en suit qu'il

ne peut pas toujours donner des références exactes sut tel ou tel fait.

Laissons-la le déterminisme et tout ce qui le concerne et passons a I'étape

suivante de notre exposeé : « I'objet de la science ».

68



Chapitre Il . L'OBJET DE LA SCIENCE

Une connaissance qui s’efforce de donner des lois afin d’expliquer les
phénomenes qui se produisent, en fonction de la réalité et du besoin humain, de
maniére a déterminer la vraie cause, la raison de l'apparition d’'un quelconque

phénomeéne, voila la Science si on résume.

Dans son introduction a la critique de I'économie politique, écrite par le
philosophe Karl Marx en 1957 et non publiée de son vivant, ou il caractérise la
« méthode de I'économie politique ». Une méthode pouvant étre généralisée a la
Science toute entiere. Alors, quel est le point de départ de cette méthode et
comment se présente-t-elle ? Devrait-on commencer par le réel et le concret en

matiére scientifique ?

Marx nous dit que non, que c’est une erreur, le concret pensé n’est pas au
début du mouvement de la science; il est au contraire a sa fin. La science
commence par isoler, par I'analyse des catégories abstraites, et c’'est seulement
en faisant la synthése et en hiérarchisant ces catégories que l'on retrouve le
concret, un concret qui n'est plus percu mais penseé, sinon la science serait inutile.
Le concret n'est concret que parce qu’il est la synthese de multiples
déterminations abstraites. Ce qui ne nous engage pas dans la voie de l'idéalisme,
car « aprés comme avant le sujet réel subsiste dans son indépendance hors de
I'esprit ».>*

Pourtant, il est & se demander si « La Science doit étre construite a partir

de concepts fondamentaux clairs et nettement définis »°>?

Telle est la question que se pose Sigmund Freud, le fondateur de la
Psychanalyse, au début de la Métapsychologie. Il y répond par la suite d’'une
facon négative.

« La science commence par des descriptions de phénomenes, qui

sont rassemblés, adonnés et insérés dans des relations. Dans la

> Karl MARX, Introduction a la critique de I'économie politique. 166.
* Freud ,Métapsychologiep.11.

69



description elle-méme interviennent des idées abstraites. Il y a donc
dans la science un certain degré d’'indéterminations et la question
est de cerner clairement leur contenu en le rapportant a
'expérience, ce qui veut en d'autres termes dire quelles ont, en
toute rigueur, le caractere des conventions, encore que tout dépend
du fait quelles ne soient pas choisies arbitrairement mais
déterminées par leurs importantes relations aux matériaux

empiriques.>®

Et la science est essentiellement une, telle est la thése défendue par
I'épistémologie Jean Cavailles et cette unité est mouvement, il ne s’agit pas ici
d’un idéal scientifique mais de la science realisée, I'incomplétude de I'exigence de
progres font partie de la définition. Seulement définie comme, progres autonome,
dynamisme fermé sur lui-méme, sans commencement absolu ni terme, la science

se meut hors du temps.

Ainsi, « La représentation d’une infinité absolument simple de tout le savoir
est une image sans autre relation avec la réalité de la science militante ».°’

L'expérience revét de ce fait, une trés grande importance dans la
constitution des théories scientifigues, mais I'expérience ne se présente pas
comme une insertion dans la nature, elle est incorporation du monde a l'univers
scientifique. La science est simultanément et autonomie et cléture, au sens ou rien
d’extérieur ne se heurte a elle, dans la mesure ou elle s’enrichit continuellement,
elle est expansion et cléture, cléture négative parce que qu’il y a refus d’emprunt

ou d’aboutissement extérieur.

La chose a mettre en exergue dans ce chapitre du devoir concerne I'objet
de la science. On sait pourtant, que la science est une connaissance ou un
assortiment de connaissance si I'on peut dire. Cependant, chaque connaissance
tend toujours vers une chose, une chose que I'on connait tous : la recherche de la
Vérité, une vérité qui constitue I'objet méme de la science. Pourtant, comment

pourrait-on parler d'un objet alors qu’on n'’a méme pas des notions claires et

%% Sigmund Freud,a Métapsychologiep.12.
®" Jean Cavaillésur la logique et la théorie de la scienpe22.

70



précises sur la science ? Il serait alors préférable de parler ou plutét de définir la

science avant de parler de son objet.

Alors, qu’entend-on par science ?

[1.1l.1-La science

Le mot « science » est un terme assez vaste. Il est de ce fait, difficile de la
définir. Mais cette difficulté n'a pas empéché l'existence de définitions, qui, méme
si elles ne sont pas authentiques, peuvent étre utilisées et peuvent vraiment servir
a quelque chose.

De son étymologie, issue du latin « scire » qui veut dire connaissance, la
science peut se définir comme une connaissance ou un assortiment de
connaissance visant un but quelconque tout en respectant une norme et en
énoncant des lois sur les phénomenes. En général, le mot science désigne une
connaissance qui se veut rationnelle c’est-a-dire une connaissance qui exige une
justification ou un principe de la raison suffisante, et non une simple affirmation

des faits.

« Une connaissance exacte d’'une chose et ensemble de connaissance
basé sur I'étude »*® dans le but d’acquérir la vérité et de proposer des lois nous
dira Lalande. Mais la science peut aussi désigner une connaissance théorique
(mathématique par exemple) aussi bien qu’'une habileté pratique, une technique.
Le terme peut signifier, plus généralement, 'ensemble des sciences (c’est-a-dire
pour suivre la classification d’Auguste COMTE : mathématique, astronomie,
physique, chimie, biologie et sciences humaines. L’histoire des sciences révele
qgue la mathématique fut la premiére a apparaitre et les sciences humaines les
dernieres, si 'on considére leur objet, la mathématique apparait comme la science
la plus simple, et la science humaine, la « sociologie » la plus complexe. L'étude
philosophique des sciences se nomme Epistémologie. On distingue par la les
sciences de la nature et les sciences de 'homme (fondée par Wilhelm Dilthey en

Allemagne, par Auguste Comte en France) : les premiéres sont analytiques et leur

°8 Lalande Vocabulaire Technique et Critique de la philosophie715.

71



but est de donner une expression mathématique des «lois» ou rapports
constants entre les phénoménes ; les secondes sont compréhensives et relevent
du sentiment et non de la mesure objective. Les sciences se distinguent de la
philosophie en ce que la vocation scientifique est de connaitre la matiere, tandis

que celle de la philosophie est de connaitre I'esprit.

Dans cette vocation de connaitre la matiére réside la quéte de la vérité que
la science devrait effectuer pour faire valoir sa raison d’étre, sans méconnaitre le
fait que quelque part, il y a toujours une limite, ce qui doit inciter les scientifiques a

étre prudents dans leurs démarches.

I1.11.2-Vérité

La vérité peut, dans une perspective rationaliste étre définie comme la
« non contradiction » d'un systéme de jugement. Cela peut s’appliquer a toutes
formes de vérité et on peut en distinguer deux, 'une formelle et consiste dans la
cohérence du discours avec lui-méme, et l'autre logique.et consiste a relier les

évenements les uns les autres selon leur enchainement dans la réalité.

La premiere ne doit pas présenter d’aspects contradictoires car une pensée

qui se contredit ne saurait étre vraie. Et comme le disait Leibniz :

« Le principe de contradiction est en général : une proposition est

vraie ou fausse ; ce qui renferme deux énonciations vraies, I'une

gue le vrai et le faux ne sont pas compatibles, dans une méme
proposition ou qu’une proposition ne saurait étre vraie et fausse a la

fois. L'autre que I'opposé ou la négation du vrai et du faux ne sont

pas compatibles, ou qu’il n’y a point de milieu entre le vrai et le

faux, ou bien : il ne se peut pas gqu'une proposition soit ni vraie ni

fausse ».*

Cette derniere condition, aussi nécessaire gu’elle soit n’est pas suffisante. Il

existe une autre vérité au-dela de la simple validité formelle et logique : une vérité

%9 Leibniz, Nouveaux essais sur I'entendement hummairg6.

72



matérielle qui consiste dans I'accord avec les phénoménes ou avec un donné. Ce
donné ne peut cependant par étre posé immédiatement’ car il n'est pas
susceptible de recevoir une définition univoque. La vérité bien gqu’elle varie suivant
le plan auquel elle s’applique, véhicule un aspect normatif extrémement puissant :
le vrai et la vérité sont des normes, c’est-a-dire des regles, des modeles, des
types idéaux indiquant ce qui doit étre. Le faux est alors, la déviation par rapport &
cette norme posée et la vérité est dorénavant considérée comme une valeur, voire
une exigence éthique qui se traduit par la morale et le droit. Ce qu’il faut
seulement éviter, c’est I'assimilation de la vérité a I'évidence sous le méme angle,
car I'évidence n’est pas la vérité mais un signe indiquant la possibilité, I'existence
méme d’une Vérité qui est encore a chercher. Ce qui nous fait penser a Spinoza
et a Descartes, parmi lesquels on va cerner celui de Descartes et sa théorie de
I'évidence. Avec Descartes, se produit une « subjectivation » de la vérité, devenue
la marque méme de I'esprit humain. La vérité cesse d'étre relative a I'Etre, cette
réalité ultime, absolue et stable (Parménide) ou a I'ldée (Platon), pour étre liée

désormais a la certitude de I'esprit pensant.

La doctrine moderne de la vérité commence ici a se faire jour. Descartes,
en poussant le doute jusqu’au bout, parvient a une certitude inébranlable. I
répudie comme fausses toutes les opinions admises jusqu’a ce jour et trouve la
vérité dans la certitude surgissant au sein méme du doute. Ainsi, dans le Discours
de la méthode, par exemple, c’est I'idée claire et distincte qui apparait comme le
critere du vrai. Les idées évidentes se divisent en idées claires (a un esprit attentif)
et en idées distinctes (quand on ne peut la confondre avec une autre idée). Le

critere de la vérité réside dans la connaissance claire et distincte, ainsi :

« Le premier précepte était de ne recevoir jamais aucune chose
pour vraie que je ne la connusse evidemment étre telle ; c’'est-a-dire
d’éviter soigneusement la précipitation et la prévention, et de ne
comprendre rien de plus en mes jugements que ce qui Sse
présenterait si clairement et a distinctement a mon esprit que je

n’eusse aucune occasion de le mettre en doute ».%°

¢ DescartesDiscours de la méthode, p. 18.

73



Mais la vérité scientifique a bien sa place dans le domaine de la
connaissance, elle est considérée comme une valeur. Définie, comme la « non
contradiction d’'un systeme de jugement comme on venait de le dire, la vérité n’est
donc ni la réalité ni I'évidence ni ce qui réussit. C'est une valeur, une valeur qui
concerne le jugement : la vérité apparait alors lorsqu’il ne s’agit plus de constater
mais de formuler un jugement. Une mise en relation qui suppose toute une
reconstruction de I'expérience tirée de la réalité extérieure en vue de répondre aux

guestions auxquelles le monde s’interroge.

Il'y a cependant deux principales choses que I'on doit éviter si 'on veut
chercher et acquérir une vérité, peut-étre pas indubitable mais une vérité
consistant a expliquer un fait et pouvant de ce fait, I'expliciter. Ces deux choses
constituent des connaissances, l'une dite « dogmatisme » et consistant dans
I'acceptation sans discussion d’'une chose (ce qui se doit d’étre dans le domaine
de la foi) et 'autre appelée « scepticisme » qui constitue tout a fait le contraire du
dogmatisme et qui consiste a mettre des doutes sur tout ce qui est, allant jusqu’a

ne rien accepter comme universellement vrai.

[1.11.2.1-Le dogmatisme

Le mot dogmatisme désigne une philosophie ; toute doctrine qui part d’'une
certitude préalable (le prendre en ce sens serait 'opposer au « criticisme » : une
philosophie critique qui commence par douter de tout tel Descartes dans les
Méditations Métaphysiques ou le Discours de la méthode, tel Kant dont la Critique
de la Raison pure laisse en suspens tous les problemes métaphysiques de
'immortalité de 'ame, de I'origine du monde et de I'existence de Dieu), ou méme
toute doctrine qui aboutit a une certitude (la philosophie de Spinoza est un
dogmatisme dans la mesure ou elle s’acheve dans un systeme de la
connaissance vraie). La philosophie « dogmatique » désigne particulierement la
philosophie du Moyen Age, fondée sur l'autorité du dogme religieux (doctrine que
'Eglise enseigne au nom de Dieu et de la Révélation). Le dogmatisme s’oppose
théoriguement au scepticisme, dans la pratique de la vie, il s'oppose a
I'empirisme, le politicien dogmatique est celui qui oriente son action en fonction

d’'une théorie, sans égard pour les réalités historiques du monde actuel.

74



hY

Celle de Descartes lorsqu’il étend son doute a toutes ses certitudes
spontanées est le plus remarquable : existence du monde extérieur, existence de
son corps, verité de démonstrations mathématiques, véracité de l'intelligence. 1l ne
s’est arrété que devant cette certitude inaccessible au doute le plus extravagant :
« je penses donc je suis » : certitude de I'existence saisie dans l'acte de penser.
Sur cette verité fondamentale, type de toute certitude, il s’efforce de reconstruire

tout I'édifice de la science.

Le dogmatisme bien qu’elle soit une connaissance, n'a pas eu la chance
d’entamer une vérification : on affirme et on admet ce qui a été affirmé, tout
simplement. Or, la vérification est une chose d’'une tres grande importance dans la
science pour éviter que des erreurs surgissent, car une erreur peut vraiment étre
fatale si on ny prend par garde. C’est cette impossibilité de vérification qui est la

raison selon laquelle il faut éviter de tomber la-dedans, en science.

[I.11.2.2-Le scepticisme

«L’attitude sceptique est la capacité a opposer de toutes les
manieres possibles les phénomenes et les pensées, ce qui, étant
donné TI'équivalence des affaires et des raisonnements ainsi
opposés, nous permet provisoirement d’ajourner tout jugement et
ainsi de nous libérer de tout désarroi »®*, telle cette phrase qui

illustre et met en valeur la doctrine sceptique.

Une doctrine ayant comme l'un des principaux fondateurs le philosophe
Sextus  Empiricus, le scepticisme et se présente comme un courant
philosophique indépendant et fondamental dans I’Académie avec Arcécilas, le
cinquieme successeur de Platon, et Carnéade, le fondateur de la Nouvelle

Académie.

®1 Cathérine GauHistoire Universelle de la philosophie et des philphesp.46.
75



Le scepticisme n’est alors pas seulement un état de celui qui doute mais
c’est aussi une doctrine qui refuse d’affirmer ou de nier, quelque chose c’est-a-dire

de se prononcer, surtout en matiere de Métaphysique.

Au sens courant, le sceptique est celui qui refuse son adhésion a des
croyances géneéralement admises ; il se contente de voir et refuse de « juger »,
c'est-a-dire d'affrmer ou de nier l'existence d’objets correspondants a ses
représentations. « Doctrine d’apres laquelle I'esprit humain ne peut atteindre avec
certitude aucune vérité d'ordre général et spéculatif »°* sera la réponse que

Lalande nous apportera dans son vocabulaire.

Il existe deux sortes de scepticisme: l'antique et le moderne, cette
distinction, Hegel I'a remarqué d’'une maniére brillante. D’abord, le scepticisme
antique (de Pyrrhon et d’Aenésideme), qui consiste a douter de la réalité du
monde extérieur et a croire en néanmoins en la réalité d’'un monde spirituel, en
I'existence de Dieu. Ensuite, le scepticisme moderne (positivisme, scientisme), qui
consiste a ne croire qu’en ses sens, a affirmer la seule réalité du monde matériel
et a douter de Dieu. Le philosophe Berkeley resterait dans cette premiéere
catégorie et Auguste Comte dans la seconde. Le scepticisme professe alors
universellement I'impossibilité de connaitre quoi que ce soit avec une pleine

certitude.

Dans la premiere forme de scepticisme, on déclare I'impossibilité de savoir
si vraiment les choses sont telles qu’elles apparaissent : « le baton qui apparait
brisé dans l'eau, la tour carrée qui parait ronde, le soleil qui semble tourner autour
de la terre, 'eau profonde qui parait bleue (...) ».%°

Il 'y a pas que les sens qui font des erreurs, lintelligence peut, elle aussi
en commettre. Ainsi, nous ne pouvons connaitre la valeur de notre intelligence,
puisque c’est par cette méme intelligence que nous devrions établir cette valeur

(de la vérité).

%2 | alande Vocabulaire Technique et Critique de la philosophie749.
83 Jolivet,Cours de philosophje.215.

76



Cependant, selon les nouveaux Académiciens, les arguments sceptiques
ne prouvent pas que Nous ne puissions rien savoir du tout, mais seulement que
nous ne puissions jamais dépasser la probabilité, que I'on ne peut pas atteindre

une certitude universellement incontestable.

Ce qui fait que la doctrine sceptique doit étre contestée en science , c’est le
fait qu'on ne peut rien fonder sur quelgue chose qui ne nous est pas certain,
identifiable ni perceptible, mais il y a aussi cette impossibilité de connaitre la vérité

en science étant donné qu’ on ne peut admettre aucune chose sans preuve.

Telles sont donc les deux sortes de connaissances auxquelles il faut
prendre soin de s’en garder s'’il faut chercher la vérité du fait gu’elles ne se posent
pas de solides fondements et peuvent dans tous les cas nous conduire a I'erreur.
Et sur ce, nous allons passer dans le chapitre suivant qui se constitue en la mise
en valeur de ce qui a permis a ’lhumanité de vraiment s’épanouir sur le réel grace

a son développement.

77



Chapitre Il . LETONNANTE ASCENSION DE LA SCIENCE

[I.11l.1-La technique

Si la science, congue comme une connaissance qui sert a expliquer des
phénomeénes qui se produisent et a formuler des lois pouvant expliquer I'apparition
de ces phénomeénes, est arrivée la ou elle est aujourd’hui, il est clair que sa
progression ne vient pas seulement de ses propres moyens. Il y a certainement
autre chose qui lui sert d’appui, et c’est cette chose que nous allons d’abord
cerner. En effet, il s’agit de la technique qui a pour tache de s’appliquer au réel et
de la transformer. Peut-elle alors se passer de la science qui est l'effort de
comprendre le réel, de l'expliquer et den prédire le comportement? Et

réciproguement, peut-on concevoir une science sans technique ?

Dans son exercice quotidien, la technique est laffaire des seuls
techniciens. Si le philosophe s’en occupe, c’est d’abord pour la pensée et pour
étudier ce qu’elle est, en tant que manifestation de Il'activit¢ humaine tout en
examinant les conséquences de son développement, actuellement envahissant

sur les hommes et sur les sociétés.

« Nous pouvons définir la technigue comme transformation que I’homme
impose & la nature en vue de la satisfaction de ses besoins ».°* Cette définition
peut s’appliqguer déja a un champ cultivé. Mais il serait bon d’ajouter que la
technique est un savoir faire spécialisé rationnellement élaboré, qui contribue a la

transformation du milieu ambiant.

De ces deux définitions, on peut tirer que la technique modifie la nature
pour répondre aux besoins de 'homme. Mais elle n’est pas que cela, il y a aussi
'idée de savoir-faire spécialisé, en ce sens que, la techniqgue n’implique pas
forcément un équipement industriel car il y a des techniques intellectuelles qui
interviennent dans la recherche, le raisonnement, des techniqgues manuelles qui

interviennent dans la couture ou la cuisine, comme dans la pratique de différents

% Mourral et Millet,Précis de philosophie pour le monde technjqpel05.

78



métiers, une technique dans l'art: musique, peinture, une technique dans le
sport. Dans tous ces cas, cependant, le recours a de bons outils, l'aide
d’auxiliaires matériels permet 'amélioration des résultats : les bibliothéques sont
plus utiles avec des ordinateurs, et tout peut étre amélioré grace au
perfectionnement de matériels utilisés. Et toute réalisation pratique, implique un
savoir-faire que seule I'expérience donne, peut se transmettre par I'enseignement
mais qui est toujours susceptible de se dépasser. On doit reconnaitre dans la
technique un phénomene culturel s’il y a intervention de 'lhomme qui imagine et
réalise des objets, puis des systemes que la nature n’a pas donné spontanément.
Alors, on peut dire que, non seulement, la technique pour satisfaire les besoins de
'homme, modifie la nature mais aussi qu’elle a modifié et développé ses besoins
tout en voulant assurer un confort et un bien-étre qui ne nécessite pas trop d’effort

a ’'homme, mais pour que cela puisse se faire, elle s’est associée a la science.

En principe, la connaissance scientifique et lactivité technique se
distinguent et a la limite s’opposent ; si la technique en se soumettant au service
des humains vise l'utile, la science cherche le vrai et par la récuse 'humaine
subjectivité comme illusoire. Leur collaboration consiste alors sur un effort pour
réaliser ce qu’'on souhaite mais qui, dans le cas présent n'est pas encore arrivé
ainsi gqu’en un effort pour connaitre et pour expliquer ce qui est, en fonction de ce
qui se passe et du besoin humain lui-méme. Il ne s’agit plus de se demander qui a
existé avant qui ou bien qui est le vrai moteur a la source de ce développement,
mais plutdt comment technique et science ont-elles fait pour arriver & une place si

élevée au sein de la société humaine ?

Avant l'existence de la science, la technique n’était qu’'une pratique
instinctive, routiniere souvent vouée a I'échec, des échecs qui lui ont permis de
prendre la science en considération. Cette considération portée a I'égard de la
science a soulevé de brusques changements qui se traduisent par de difficultés
d’adaptation, des obstacles et ce sont ces obstacles que la science a essayé de
traduire en probléme théoriques. Et depuis ce temps, leur relation a changé en un
rapport de compréhension et d’action et si d'une part, la science la plus
désintéressée contribue sans que lI'on s’y attende, au succes des techniques les

plus utilitaires, comme dans la technique de la cuisson du riz dans les «rice-

79



cookers » par exemple, la ou la science prévoit la durée de la cuisson, la quantité
d’eau gu'il faut, la chaleur qui peut suffire pour pouvoir cuir le riz, et ou la machine

(rice-cookers) représente I'activité technique et travaille en son nom.

D’autre part, la technique rend a la science des services indispensables qui
lui serviront a veérifier les hypothéses gu’elle avance par la mise en disposition
d’un dispositif ingénieusement adapté a I'égard de la science. Tout cela dégage
alors lidée dinséparabilité de la science et de la technique car [activité
scientifique la plus pure pourrait étre, en un sens plus étroit identifice a la

technique en ce qu’elle est opératoire.

La science s’identifie a la technique en ce qu’elle cherche beaucoup plus a
prévoir et a mesurer un résultat qu’a connaitre I'essence ou l'intérieur des choses.
Mais comment la technique congue comme elle est a pu avec la science,

apporter un fruit si perceptible au sein de 'humanité ?

[1.111.2-Le travail

Le seul et 'unique moyen que la technique a utilisé pour parvenir a se
rapprocher de 'humanité était d’ceuvrer en fonction de ses besoins et de tout faire
pour faciliter la tache de I’'homme quand il veut faire quelque chose et pour cela il

faut un travail.

Le mot travail congu deés sa genese prenait le sens de la servitude, la ou
’'hnomme ne parvient a survivre dans la nature que par un effort douloureux et que
pour subsister, il lui faut colte que colte s’adapter. Mais petit a petit, le travail va
lui-méme renverser le sens de la situation métaphysique dont il est issu, parce
que par lui, 'Thomme va prendre conscience de son intelligence, de I'atout qu’il a
face aux autres étres vivants grace a ce qu’il entreprend, de sorte que le travail va

lui rendre maitres et possesseurs de la nature.

Le travail est, de ce fait, devenu un moyen de libération et de connaissance
pour 'lhomme parce qu’il ne s’agit pas tout simplement d’hériter de quelque chose

que la génération nous a transmis mais aussi de créer autre chose pouvant

80



apporter plus d’'aisance et de facilité a soi et aux autres et le transmettre a notre
tour, a la génération qui viendra apres nous. L'idée de libération vient de la part de
la nature, parce qu’'a force d’agir en vue de la transformation de la nature elle-
méme, 'homme devient le maitre méme de cette nature, de maniére a lui donner

un nouveau visage, tel que nous voulons qu’elle soit.

Le philosophe Marx, a travers ses ceuvres a posé comme I'un des éléments
essentiels de la théorie, le travail, qui comme il le pensait, distingue 'lhomme de
I'animal. En expliquant le processus du travail, Marx préconise qu’il nécessite une
force de production. La force de travail la plus importante est celle de 'homme
avec ses capacités physiques et intellectuelles. A cette force s’ajoute celle des
outils et des machines, de la technique et de I'organisation de production. Ces
moyens permettent d’augmenter la productivité, et la, on parle de « moyens de
production ». Le travail est donc une transformation intelligente de la nature et
c’est son utilité et son pouvoir d’humaniser l'univers qui lui donne un sens. Le
travail humain faconne une nouvelle nature et aujourd’hui, ou que 'on aille, on voit
partout I'ceuvre de ’'homme ne serait-ce qu’a travers le papier sur lequel on écrit,
la route goudronné ou I'on marche, le téléphone avec lequel on se communique
avec nos proches. Tous ces objets qui nous entourent sont les résultats de ce
travail humain qui ne cesse de transfigurer la nature matérielle, et qui, participent

largement au développement que I'on peut percevoir de nos jours.

Tout cela suscite alors I'idée que c'est grace au travail que 'homme a
entrepris en utilisant comme moyen les instruments que la technique a mis a sa
disposition en collaboration avec la science, que I'essor que technique et science
sont en train de manifester a pu se faire sentir par 'lhomme. Le tout dépend des

lors et en grande partie de ’lhomme lui-méme par le biais de son travail.

En travaillant, 'lhomme s’est dévoué a la technique sans pour autant avoir
négligé le naturel, mais au cours des années et avec I'évolution de la technique
elle-méme, 'hnomme est devenu « incroyablement oublieux des conditions de vie

de ses ancétres et incroyablement ingrat envers le progrés technique ».%°

® Friedmannla grande aventure, sept études sur 'homme etdhriquep.122.

81



Cependant, non seulement l'organisation dichotomique de travail n'a pu
vraiment étre dépassée, malgré un besoin accru de techniciens tres qualifiés, non
seulement les taches répétitives et parcellaires subsistent mais le milieu technique
est devenu de plus en plus contraignant ; de maniére a laisser un vide dans la
mesure ou elle arrache 'homme a un milieu naturel qu'elle détruit pour le
précipiter dans un environnement artificiel qu’il maitrise mal. La considérer en ce
sens serait trop facilement condamner radicalement la technique. Car, notons tout
d’abord que la toute derniere révolution industrielle, celle de I'informatique et du
traitement de linformation, semble annoncer une profonde mutation. D’une
maniére générale, la condamnation radicale de la technique parait impossible.
Comment sous estimer son aspect positif, I'allegement du travail qu’elle apporte,
le support quelle représente sous le développement scientifique et, enfin
I'élimination grace a elle de certains phénomenes naturels catastrophiques, sans
oublier la maitrise et I'abolition de la civilisation technicienne, malgré tant de
miseres physiques et morales, d’échecs et de dangers terrifiants, conduit & dire

résolument « oui ! La technique, mais & la technique dominée par 'homme ».

[1.111.2.1-Autonomie possible de la science et de la technique

« Je ne crois pas que la naissance et le développement de la
science moderne puissent s’expliquer par le fait que I'esprit se soit

détourné de la théorie au profit de la praxis ».°’

C’est ce qu’ Alexandre Koyré en exposant sa conception de la science et
de la technique, selon lequel il pense que linteraction entre la théorie et la
pratique est un phénomeéne relativement moderne, que la théorie ne conduit pas
nécessairement a la pratique et, inversement, la pratique n’engendre pas la

théorie.

Il ne s’agit pas de nier que malgré son détachement supposé, le Moyen-age
se soit vivement intéressé a la technique ni qu’il a donné a 'humanité un certain

nombre d’infections d’'une haute importance, mais que tout cela n’a rien a voir

% Mourral et Millet,Précis de philosophie pour le monde technjqu#95.
67 Koyré Etudes d’histoire de la pensée scientifigiues origines de la science moderpes1.

82



avec le développement scientifique. Ceci peut nous paraitre curieux mais une
découverte aussi révolutionnaire que celle des armes a feu n'a pas eu plus

d’incidence scientifiqgue qu’elle n'avait eue de base scientifique.

« |l est certain(...) que le réle de la science dans la société
moderne s’est considérablement accru au cours de ces derniers
siécles et qu’elle y occupe aujourd’hui une place énorme, et qui
est en train de devenir prépondérante. [...] Tout cela sans doute,
n'est pas un phénoméne entierement nouveau mais
l'aboutissement d'un développement. D'un développement

toujours accéléré dont les débuts sont loin derriére nous ».°®

Tout cela pour souligner que linteraction entre théorie (science) et pratique
(technique) n’est pas quelque chose de contingent ? Mais une chose érigée par
un phénoméne essentiellement moderne. Et Koyré disait méme que la science
n'est pas nécessaire a la vie d'une société, au développement d’'une culture, a
I'édification d’'un Etat et méme d’'un Empire. Mais pour que la science naisse et se
développe, il faut, ainsi que nous I'a déja expliqué Aristote, gu'’il y ait des hommes
disposant de loisirs et des hommes trouvant leur satisfaction dans la
compréhension, la théorie, et il faut aussi que l'activité scientifique ait une valeur

aux yeux de la sociéte.

[1.111.2.2-Technologie et cybernétique

Pourquoi I’'homme tente t-il toujours d’opposer technique et culture alors

gue cela ne fait qu'amplifier son ignorance sur le monde de la pratique ?

« La culture s’est constituée en systeme de défense contre les
techniques, or, cette défense ne se présente pas comme une
défense de I'homme, supposant que les objets techniques ne
contiennent pas de réalité humaine. Nous voudrions montrer que

la culture ignore dans la réalité technique une réalité humaine, et

% Koyré, Etudes d'histoire de la pensée scientifiqp857.

83



qgue, pour jouer son réle complet, culture doit incorporer les étres
techniques sous-forme de connaissance et de sens de valeurs ».%°
C'est ce qui suppose que « l'opposition dressée entre la culture et la
technique, entre ’lhomme et la machine, est fausse et sans fondement ; elle ne

recouvre qu’ignorance et ressentiment »."

Pourquoi cela ? Parce qu'elle cache derriere un facile humanisme, une
réalité pleine d’efforts humains et de forces naturelles, et qui constitue le monde
des objets techniques, médiateurs entre la nature et ’'homme. Ce que Gilbert
Simondon essaie de faire ici, c’est d sensibiliser tout le monde pour qu’il puisse
prendre conscience du sens des objets techniques, en sachant que la plus forte
cause daliénation dans le monde contemporain réside dans cette
méconnaissance de la machine. En soulignant par la que s’il y a aliénation, ce
n'est pas a cause de la machine, mais par le non connaissance de sa nature et de
son essence, « par son absence du monde des significations, et par son omission

dans la table des valeurs et de concepts faisant partie de la culture ».”*

[1.111.2.3-La nature face au progrés

La technigue porte la marque du génie humain. Pourtant, la pensée
contemporaine a souvent vu, dans l'idée de nature, et en particulier dans celle de
nature humaine, un obstacle au progrés. Mais que faut-il entendre par progres ?
C’est certainement 'objectif des étres que nous sommes, soumis au temps et au
changement. Mais « progres » ne signifie pas simplement « nouveauté », ce mot
signifie « mouvement en avant » en se concevant en fonction d’'un objectif bien
connu. Un pas en avant vers davantage de savoir, davantage de raison et de
sagesse, davantage de liberté, davantage d’entente entre les hommes. Ce sont de
vrais progres. On peut ajouter que davantage de bien — étre, davantage de
moyens techniques pour simplifier le travail sont aussi de vrais progrés dans la
mesure ou ils sont libérateurs. Dans tous les cas, c’est 'lhomme qui est le seul

juge et si ce n'est pas par rapport a la perfection de la nature humaine que nous

% SimondonDu mode d’existence des objets technigpes.
7 |bid, p.9.
™ Ibid, p.10.

84



jugeons les choses, nous dirons, de chaque changement, qu’il apporte autre

chose, mais nous ne pourrons pas dire qu’il apporte un progres.

A ce point de vue, la technique est bien utile, elle implique I'intelligence des
lois de la nature et de la matiére, et de grandes capacités inventives. En tant
gu’expression de la puissance de 'esprit humain, elle est bonne et suscite souvent
I'admiration. Elle procure a ceux qui la pratiquent plus d’exactitude, de précision
sur ce gu’ils font et permet de ce fait un développement de nombreuses qualités
intellectuelles. Elle est a la base de tout progres matériel, de toute production
réussie et c'est grace a elle si le génie scientifique a pu se faire sentir par le
monde, car c’est elle qui lui a permis un essor aussi incontestable que rapide.
Sans cette combinaison du savoir et du savoir-faire, il n’y aurait eu, depuis les
temps primitifs, aucune amélioration de la condition humaine, aucune libération de
I'esprit. On est tous convaincu que la technique a soulagé la peine des hommes
qui s’ceuvrent et leur a donné plus de liberté pour que tout le monde puisse en
profiter et on est méme a tout moment bénéficiaire de la technique, en ce qu’elle
nous procure d’excellentes conditions: de logement, de transport, de
communication, de précieux instruments de travail aisé et rapide, et d’'information,
bref, une meilleure condition de vie. Alors, que demander de plus puisque tout ce
gue nous voulons, nous pouvons I'obtenir avec ce que la technique nous apporte.
Plus besoin d’aller plus loin pour connaitre les nouveautés, pour marchander ou
commercialiser quelque chose, pour communiquer, lInternet et quelques

manipulations de I'ordinateur suffisent pour tout régler.

Alors, face a tout cela, ou est la Philosophie ? Est-ce qu’elle est encore
nécessaire a cette épogue ou science et technique ont un si grand emprise sur le
monde ? C’est la réponse a ces questions que nous allons apporter dans la

troisieme partie du devoir.

85



Partie Il :
LE RETOUR A LA PHILOSOPHIE

86



Chapitre | : LES EXPLOITS SCIENTIFIQUES ET SES LIMITES VIS-A- VIS
DE LA PHILOSOPHIE

[1l.1.1-Situation actuelle de la philosophie

Les axes de la philosophie contemporaine que nous allons étudier sont
constitués de la phénoménologie présupposée par Husserl et qui a eu une tres
grande influence sur les philosophies qui I'ont suivi, telles que la philosophie de
'Etre de Martin Heidegger, I'existentialisme de Jean Paul Sartre, la philosophie
des sciences et les Sciences Humaines congues par Bachelard et les autres.
Phénoménologie, philosophie de I'étre, existentialisme et philosophie des sciences
en y incluant celle des Sciences Humaines, constituent en effet, le point principal

sur lequel se base la philosophie contemporaine.

[11.1.1.1-La phénoménologie

Le premier axe de la philosophie que nous allons étudier, en ce qui
concerne la contemporanéité concerne alors la phénoménologie, fondée par le
philosophe Edmond Husserl (1859-1988). L'aceuvre de Husserl a exercé une tres
grande influence, comme on venait de le dire sur les philosophies qui l'ont
succédé. Dans son intitulé Méditations cartésiennes, Husserl s'efforce de
démontrer la nécessité d'un recommencement radical en philosophie. Ce
recommencement s'effectue a partir dune réflexion sur les Méditations
métaphysiques de Descartes ou Husserl dit que Descartes inaugure un type
nouveau de philosophie, une philosophie qui s’appuie sur le « subjectivisme
transcendantal », sur l'intuition d’'un « égo cogito » pur. C'est a partir de cet égo
cogito que va alors se constituer la phénoménologie transcendantale.

Franz Brentano (1838-1917) est considéré comme le précurseur du
mouvement phénomeénologique, mais Husserl était le fondateur. Cette
dénomination n’était pas sans ironie, car Brentano lui-méme l'aurait réfuté avec
indignation. Il soutenait que la véritable méthode de la philosophie est celle des
sciences naturelles. Et la psychologie, en tant que science naturelle peut, a son
avis, s’épanouir seulement si on fait d’abord une description précise du domaine

amorphe de notre « psyche ». Cette psychologie descriptive, Brentano I'appelle

87



« phénoménologie », et celle-ci a fait irruption, les ceuvres principales de Husserl

en sont un approfondissement.

Le travail de Husserl était si efficace qu’il a réussi a discréditer pour le bon
la confusion entre Psychologie et Logique. Il montre par la sagacité et I'élaboration
des raisonnements, que I'on ne peut jamais fonder des normes logiques sur la
Psychologie. Celle-ci s’occupe des processus psychiques tels qu'il se passe dans
la réalité et essaie d’'une facon causale de les expliquer. La Logique, en revanche,
pose la question de savoir comment on est censé penser. Elle s’occupe de la

validité des raisonnements.

La loi logique affirme que deux assertions contradictoires ne peuvent pas
étre vraies en méme temps. Elle forme un point de départ pour juger de la
cohérence de la pensée. La psychologie, qui étudie tous les mouvements de la
pensée ne peut jamais trouver de position pour juger ses contenus d’une fagon
critique. Ce qui est pourtant étonnant sur le plan psychologique, c’est gu’en réalité,
des idées contradictoires peuvent trés bien coexister simultanément dans une
méme conscience. Ce qui amene Husserl a tirer la conclusion selon laquelle la

psychologie et la logique ont un objet complétement différent.

La virtuosité de Husserl devient de plus en plus évidente dans cette analyse
de la conscience. Le theme principal de la psychologie descriptive est celui de
I'intentionnalité, qui est interprétée comme une « orientation », vers I'objet, comme
une rupture avec la théorie, dominante depuis Descartes, que I'homme est

enfermé dans ma conscience.

« Descartes, disait-il, inaugure un type nouveau de philosophie.
Avec lui, la philosophie change totalement d'allure et passe
radicalement de I'objectivisme naif au  subjectivisme
transcendantal, subjectivisme qui, en dépit d’essais sans cesse
renouvelés toujours insuffisants, parait tendre pourtant a une

forme définitive »."?

"2 Husserl Méditations cartésiennep.3.

88



Descartes prétendait que nous connaissons notre propre conscience telle
gu’elle est réellement. En ce qui concerne le monde extérieur, nous ne savons
jamais s'il est tel qu’il nous apparait, mais puisqu’on accepte que le monde de la
science soit le monde réel, les phénomeénes sensoriels doivent étre considérés

comme apparents.

Mais méme si on a apporté un changement radical au theme de
l'intentionnalité, tel qu’il nous a été proposé, cela ne signifie pas que 'homme
sortirait de sa propre conscience et ferait tout d'un coup connaissance avec les

objets mémes.

Cependant, le premier grand changement que Husserl apporte a cette
théorie est la distinction entre la perception et son interprétation, une idée qui
domine toute la phénoménologie, a savoir que la perception est une production de
sens, ou elle sera interprétée comme les propriétés de quelque chose. Or, quoi
que nous pensions de la relation entre le monde apparent et le monde
scientifique, une chose est slire, nous voyons ce qui nous apparait comme
guelgue chose qui nous transcende. Alors, en voulant se limiter dans la
description, a ce qui se manifeste dans I'expérience, ce qui constitue le principe
de la phénoménologie, nous sommes obligés de dire que nous voyons une

propriété transcendante.

Pourtant, il reste encore quelque chose, a cette phénoménologie, et cette
chose, Husserl I'appelle la réduction phénoménologique, ol nous nous limitons au
phénomene, ce qui se trouve éventuellement derriere, nous le mettons entre
parenthése, nous suspendons notre jugement sur la réalité. Ce qui sous-entend
I'idée que, parmi plusieurs choses que I'on peut voir, on met entre parentheses
c’est-a-dire qu’'on élimine d’'une facon symbolique ce qui ne correspond pas a ce

que I'on cherche.

89



[11.1.1.2-La philosophie de I'étre

Encore dans la philosophie contemporaine, mais constitué par un retour a
la question de la philosophie grecque présocratique, en particulier celle de
Parménide, la question de I'Etre ayant comme l'un de ses représentants les plus
éminents, le philosophe allemand Martin Heidegger, pose au centre de ses
recherches « la pensée » elle-méme. La pensée est revendiquée par I'Etre ; elle
est liée a la venue de I'Etre. Il n'en découle pas qu’il faille surestimer la

philosophie comme la seule discipline qui parle de I'Etre.
La phrase de Heidegger dans la Lettre sur 'humanisme en est la preuve :

« La pensée est, dans son essence, en tant que pensée de I'Etre
revendiquée par I'Etre [...] La pensée est en tant que pensée liée

a la venue de I'Etre, et & I'Etre en tant qu'il est la venue ».”

Heidegger va méme jusqu'a demander moins de philosophie et plus
d’attention a la pensée et il est méme persuadé que ce serait trop lui demander de
faire quelgue chose qui se trouve au-dessus de ses possibilités, ce qui dégage

I'idée que : la pensée et la philosophie ne sont pas identiques.

«ll est temps que nous perdions I'habitude de surestimer la
philosophie et par le fait méme de trop lui demander. Tel est bien
ce qu’il nous faut dans la détresse actuelle du monde : moins de
philosophie et plus d’attention a la pensée ; moins de littérature et

plus de soin donné & la lettre comme telle ».”

Il se peut que la pensée a venir ne soit plus philosophie parce que, écrit

5

Heidegger, «elle pensera plus originellement que la métaphysique »™ et il a

réfuté la théorie de Hegel qui consistait a abandonner le nom d’amour de la

3 Martin Heideggerl_ettre sur I'humanismep.163.
" Ibid, p.165.
> Ibid, p.167.

90



sagesse » et devenir elle-méme sagesse sous forme de savoir absolu, car ce

serait faire redescendre la pensée dans la pauvreté de son essence préalable.

Heidegger retourne en effet, a une période pré moderne, mais, en cela, il
approfondit radicalement la philosophie moderne en soumettant les principes de
la philosophie sous la forme la plus impressionnante de maniére a vérifier une
pensée moderne a la critique. Etre et temps est une fois de plus une tentative
impressionnante pour vérifier les notions fondamentales les plus évidentes de la
philosophie. Il s’avere que I'on ne peut pas vaincre le point de vue de 'immanence
en se placant a I'extérieur de la conscience, mais en se demandant a nouveau ou
plutdt pour la premiere fois ce qu’est en réalité la conscience. En cela Heidegger
constate que, dans la philosophie de Husserl, nous ne trouvons en fait que des
définitions négatives de la conscience car elle n’est pas un objet ; ni une chose et
elle n’est pas percue de I'extérieur. Mais observer en fixant du regard n’est pas la
fagon originelle d’étre dans le monde.

Si pourtant, nous partons de la perception comme phénomene de base, et
de la chose comme son corrélation, il y a selon Heidegger, deux choses que nous
n'arrivons pas a bien repérer : I'étre et le temps. Le primat de la perception fait que
I'on donne la priorité au présent, comme c’est le cas chez Husserl. Percevoir se dit

d’ailleurs aussi « se représenter ».

Selon Husserl, la perception est bordée de « retentions » et de « pro
tensions », c’est-a-dire qu’on s’attache a ce qui vient d’étre percu et qu’on anticipe
sur la perception future, mais cela n’enléve rien au primat de la perception. Chez
Heidegger cependant, les fagons d’étre d'antériorité et de postériorité sont d’une

toute autre nature :
« Mon antériorité, n’est pas le souvenir des événements mais une

ouverture au passé. Je suis mon passé, je ne l'ai pas été. De

méme, mon futur n'est pas quelque chose qui m’attend aussi

91



longtemps que je vois, mais quelque chose je suis maintenant.

Autrement dit, je suis mes possibilités ».”®

L'analyse de I'étre dans le monde montre que la division entre intérieur et
extérieur, ou la question principale est de savoir comment on peut atteindre I'objet
transcendant a partir de la sphére immanente, n’est pas en accord avec
I'expérience si nous consultons celle-ci sans parti pris. L’'ouverture du soi et de ce
qui n’est pas le soi a lieu simultanément et en un seul mouvement. A ce stade,
tout I'étant est déja « dedans », c’est-a-dire a l'intérieur du « cercle lumineux » de

'ouverture a I'étre.

Le sujet, tout comme la vision du monde scientifique qu’il produit, est une
déduction, un produit dérivé qui doit étre replacé dans I'ensemble de I'exception

concreéte.

Husserl avait Heidegger comme successeur et ce dernier a tiré une partie
de sa théorie de I'Etre a partir de la phénoménologie husserlienne, Heidegger lui
aussi aura une influence sur ceux qui vont venir apres lui, car c’'est a partir de lui
gue l'existentialisme a été tiré. Ce qui nous amene a aborder une autre face de la
philosophie contemporaine « I'existentialisme » dont Sartre a été le plus célebre
représentant, bien que ce soit Kierkegaard qui I'a fondé. Alors concluons avec
Merleau-Ponty que : « le rapport du philosophe avec I'étre n’est pas le rapport
frontal du spectateur et du spectacle, c’est comme une complicité, un rapport
oblique et clandestin ».”’

Puis passons a cette autre face de la philosophie contemporaine :

111.1.1.3-L’existentialisme

Inspiré par la phénoménologie de Husserl et par I'étre et le temps de
Heidegger, I'existentialisme contemporain s’en distingue, son accent porté sur le
vécu et I'existence au détriment de I'abstraction et de I'essence. L’existentialisme

contemporain trouve d’ailleurs une lointaine origine dans la philosophie du

® Martin HeideggerEtre et Tempsp.349.
""Merleau — PontyEloge de la philosophje. 22.

92



penseur danois, Sgren Kierkegaard (1813 — 1855) qui a édifié son ceuvre en
réaction contre le systeme hégélien. Ce courant a I'époque actuelle, se scinde en
plusieurs branches, que l'on peut réduire a deux principales : I'existentialisme
athée, dont le plus important représentant est Jean Paul Sartre, et I'existentialisme
chrétien avec le philosophe allemand Karl Jaspers et le philosophe francais
Gabriel Marcel.

L'existentialisme est cette doctrine, qui, par rapport a I'essentialisme,
accorder le primat a I'existence qui se définit comme l'instant de la vie dans son
éclatement vertigineux, I'explosion de notre vécu. Elle ne saurait s'intégrer dans
un systéme bien fait comme le pensait Hegel. Il y a méme une lutte farouche entre
I'existence et la pensée. Ainsi, quand la pensée s’empare de lI'existence, elle la

tue.

« Penser l'existence abstraitement (...) signifie la supprimer
essentiellement. Il en est de I'existence comme du mouvement : il
est trés difficile d’avoir affaire a elle. Si je les pense, je les aboli, et
je ne les pense donc pas. Ainsi, il pourrait sembler correct de dire
guil y a, quelque chose qui ne se laisse pas penser:

I'existence ».”® Tel est le propos de Kierkegaard.

A I'époque moderne, c’est certainement Sartre qui a contribué a donner a
I'existentialisme sa figure originale, la ou il avance comme propos de base:
I'existence précede l'essence et ou il soutient qu’il n’y a nul constructeur de
'homme, car ’homme n’est pas comparable a un coupe- papier qui a besoin de

I'artisan pour le concevoir suivant une définition et une technique.

Ainsi, concevoir un Dieu créateur, c’'est assimiler Dieu a un artisan
supérieur et dés lors, 'essence humaine précede I'existence, ce qui est contraire

au contexte que I'on a posé dés le début.

"8 KierkegaardPost Scriptum aux Miettes philosophique12.
93



Alors, « Si Dieu n’existe pas, il y a au moins un étre chez qui
I'existence précéde I'essence, un étre qui existe avant de pouvoir
étre défini par aucun concept et que et étre c’est 'homme [...]
’lhomme existe d’abord, se rencontre, surgit dans le monde, et [...]

il se définit aprés ».”®

De la découle l'idée que I'hnomme est ce qu'il se fait. Il existe et se jette
vers un avenir qu’il modéle entierement. Il est donc responsable, car c’est lui qui
réalise son essence. L’homme se choisit puisque aucune essence ne le
prédétermine et ne le conduit. L’existentialisme athée tel que Sartre le représente
est alors une philosophe de la pleine responsabilité humaine et de la totale liberté.
Une liberté concgue par I'existence d’'un choix qu’il faut assumer, un choix qui exige

une prise de responsabilité, un engagement envers ’lhumanité entiere.

Ainsi, si pour Sartre, la nature humaine n’existe pas, le sociologue marxiste

Pierre Naville n’est pas de cet avis car :

« L’homme se présente comme un choix a faire, disait-il. (...) Il est
avant tout son existence au moment présent et il est hors du
déterminisme naturel, il ne se définit pas préalablement a lui-
méme mais en fonction de son présent individuel. Il n’y a pas une
nature humaine supérieur a lui-méme, mais une philosophie

spécifique lui est donnée & un moment donné ».%°

En effet, il essaie de conduire la notion d’existence, ci-aprés de la nature
humaine sur le plan scientifique et un peu plus loin méme, il ajoute que la
conception de la condition humaine, « c’est un substitut pour la nature humaine,
comme substituer I'expérience vécue a l'expérience vulgaire ou a I'expérience

scientifique ».5*

" Sartre L 'existentialisme est un humanisnpp. 21-22.
8 Naville, L’existentialisme est un humanisnpe 109.
8. Naville, Ibid, p.110.

94



Ce qui souligne que la nature humaine existe bien et n plus elle sert de
substitut a la condition humaine ce qui nhous ameéne a voir une autre face de la
philosophie contemporaine, celle qui est la plus percue a I'époque actuelle. La

philosophie des sciences :

[11.1.1.4-La philosophie des sciences

La philosophie des sciences, ou épistémologie, est un secteur trés
développé des recherches philosophiques, surtout en France. Emile Meyerson
(1859-1933) et Léon Brunschvicg (1869-1944) en furent les deux grands
initiateurs au début du XXe siécle mais Gaston Bachelard (1884-1962) en est
aujourd’hui I'élément le plus représentatif. La réflexion sur les concepts et les
meéthodes de la science s’exerce dans toutes les directions du savoir : logique,

mathématique, physique, biologie, économie politique, psychologie, sociologie,...

Dans un texte tiré de son livre intitulé L’activité rationaliste de la physique
contemporaine, Gaston Bachelard essaie de caractériser les taches de la
philosophie des sciences, en mettant I'accent sur la dialectique du rationalisme et

du réalisme, de I'abstrait et du concret a I'ceuvre de la science contemporaine.

Dans son propos, Bachelard parle d’'un double chemin auquel doit faire face
le philosophe qui médite sur les problémes actuels de la pensée scientifiqgue. L'un
des chemins fut de savoir si I'effort de réflexion doit servir a lintégration des
sciences dans une philosophie tandis que I'autre consiste a savoir si I'effort de
réflexion doit servir a l'intégration de la philosophie a une pensée scientifique
approfondie. Dans cette alternative, Bachelard choisit le second terme : celui de
l'intégration de la philosophie dans une pensée scientifique approfondie. Le
philosophe est attentif au développement de la science et il s’efforce den

caractériser la philosophie.

« Si I'on prétend méler les théoremes et les philosophémes,
dirait-il, on se voit devant la nécessité d’appliquer une philosophie

95



nécessairement finaliste et fermée, sur une penseée scientifique

ouverte ».%2

La philosophie a recu des critiques de toute part ; plus de précision exigeait
le technicien, exactitude et rigueur pour le mathématicien, transformation de la
mathématique en langage usuel pour le psychologue; compréhension de
I'essence de la relativité, de la mécanique pour I'empiriste de la vie... Face a tout
cela, le philosophe de la valeur a voulu illustrer les valeurs et aller voir les fonds

des choses avec la Science. Ce qu’il faut seulement retenir de tout cela c’est que :

« L'essentielle actualisation de la pensée scientifique va de pair
avec la recherche d’une nouvelle base. Cette relativité du sommet
sur la base est, pour la pensée scientifique, un caractére

philosophique éminent ».%®

Sur ce, nous allons passer a une autre catégorie dans laquelle se trouve la
philosophie contemporaine, une catégorie qui manifeste le rapprochement de la

Philosophie et de 'Homme et qui se traduit par une Science.

Il .1.1.5-L’avenement des sciences humaines

A partir du XIXe siecle, les Sciences Humaines se constituent
progressivement. La fondation de la Sociologie revient a Auguste Comte, auteur
de ce terme (1867). Cette discipline se définit comme la science positive des faits
sociaux et des institutions. Dans la seconde moitié du XIXe siecle, la Psychologie,
auparavant confondue avec I'étude de I'ame ou de la vie intérieure, accede au
statut scientifique, avec les travaux de Fechner (psychologie expérimentale).
L’anthropologie (science de 'homme) tend, elle aussi, a acquérir le statut de la
science a la fin du XlXe siecle. Citons enfin, la Psychanalyse fondée en 1900,
avec linterprétation des réves avec Freud, que décrit l'inconscient comme
structure fondamentale de I'étre humain et donne a la sexualité une place

primordiale.

82 Bachelard|a philosophie du norpp.1-2.
8 Bachelard|"activité rationaliste de la physique contempomip.2.

96



Mais remarquons tout d’abord que si les sciences humaines n’ont pas pu
trouver leur acte de naissance avant le début du XIXe S, c’est parce que 'homme
est une invention récente dans le champ du savoir, comme Michel Foucault I'a

montré dans Les mots et les choses.

« C’est alors un évenement scientifique a I'égal d’'un événement
philosophique, puisque les sciences humaines sont apparues au
jour ou 'homme s’est constitué dans la culture occidentale a la

fois comme ce qu'il faut penser et ce qu'il y a & savoir ».3*

Les sciences s’adressent a I’'homme pour ainsi dire dans la mesure ou il vit
ou il parle, ou il produit. Prenons par exemple, le cas de la sociologie, fondée par
Auguste Comte qui veut faire d’elle « la science des sciences, mais auquel son
discours reste d’'abord une justification de certaines idées générales, tirées de
'observation de faits sociaux du passé et encore trés imprégnées de

meétaphysique.
[11.1.2-La science et ses exploits

La connaissance commune et la connaissance scientifique ont un méme
objet et une méme méthode : celui de connaitre le monde et la perception. Celle
de la science, releve de la méthode inductive. Toutefois, la science a une valeur
que la connaissance commune n'a pas, ce qui s'explique par la plus grande
précision avec laquelle elle détermine son objet, par la plus grande rigueur dont le
savant dans I'emploi de la méthode inductive, fait preuve et enfin par un effort de

systématisation étranger a la connaissance commune.

Pour donner satisfaction a ses besoins vitaux, 'homme est conduit a
élaborer certaines techniques empiriques, c’est-a-dire certaines activités pratiques
découvertes par la méthode des essais et des erreurs. C'est en réfléchissant sur
ces techniques que l'on serait, selon certains auteurs, parvenu a la connaissance

scientifique. L’homme agit d’abord et il explique ensuite les résultats de son

8 Foucault Les mots et les chosgs356.

97



action. Ainsi le rythme du progrés consisterait en un perpétuel passage de la
pratique a la théorie et de la théorie a la pratique.

De nos jours, il y a un lien trés étroit entre la Science et la Technique soit
que la recherche scientifique ait pour but la solution des problemes techniques,
Soit que certaines découvertes techniques permettent des progres scientifiques.
Cependant, des personnes comprennent mal comment la pensée scientifique qui
est désintéressée et attentive aux moyens plutot qu’aux résultats aurait pu résulter
des activités techniques qui ne visent qu’au succes et se désintéressent des

moyens.

En effet, le XIXe siécle avait fondé de grands espoirs sur la Science que

I'on croyait de résoudre tous les problemes tant pratiques que théoriques.

I11.1.2.1-La valeur de la science

Qui pourrait nier qu’aujourd’hui, la science apparait sous sa plus puissante
forme ? Qu’elle connait vraiment du succés ? Maintenant comme jamais, la
Science procure a 'humanité, grace a ses recherches et a son essor conditionné
par I'existence de la technigue, les moyens pour satisfaire sa curiosité naturelle
ainsi que les moyens qui lui donnent plus de facilité a résoudre tel ou tel probleme

d’ordre pratique.

[11.1.2.1.1-Les caractéres généraux de la science

Poursuivant un triple effort d’assimilation qui consiste en des choses entre
elle, des choses a I'esprit et des esprits entre eux, comme le pensait Lalande, la
science vise a nous donner un monde, une représentation rationnelle en
soumettant les apparences aux exigences de la raison. Cet effort, suppose chez le
savant de qualités correspondantes aux difféerents moments de la méthode

expérimentale : esprit d’'observation, d’invention, esprit de finesse et esprit critique.

En effet, le savant cherche a découvrir I'unité et I'identité sous la multiplicité
et la diversité des apparences car I'explication est toujours une identification car

la, il s’agit de montrer que tel phénomene est lié a un autre qui est sa cause ainsi

98



que de retrouver le rapport de cause a effet. La science s’efforce aussi d’assimiler
les choses a I'esprit de maniere a les rendre intelligibles (I'intelligible est me ce en
quoi la raison se retrouve, se reconnait, ou en dautres termes ce qu'elle
comprenne). La compréhension des phénomenes exige que le savant cherche a
donner une représentation intelligible et rationnelle du monde. Or, seule une telle
représentation est susceptible de réaliser I'accord des esprits, leur assimilation.
Les esprits n'auront conscience de leur communauté que dans la mesure ou ils se
retrouvent dans une représentation commune de |'Univers. En définitive, la
connaissance scientifigue vise a nous donner une représentation rationnelle du
monde. Elle ne peut, d'une fagcon évidente, y parvenir qu'en saisissant les
phénomeénes a travers les principes méme de la raison, en soumettant les

apparences aux exigences de la raison.

[11.1.2.1.2-Les principes de la connaissance scient ifique

En s’inspirant des grands philosophes de la science du XIXe S, comme
Auguste Comte, Claude Bernard ou Henri Poincaré, on pourrait considérer que le
principe de la connaissance scientifique se constitue par le déterminisme, le

relativisme et le matérialisme.

Le déterminisme qui consiste a poser que tout phénomene a une cause et
que les mémes causes produisent toujours les mémes effets, ou d’'une autre fagon
encore que rien ne peut se produire dans le monde sans que les conditions
nécessaires a son déclenchement ne soient remplies. Ce fut pour Claude Bernard

« le principe absolu des sciences expérimentales »°° en ajoutant I'idée que

« Si un phénomeéne se présentait dans une expérience et avec
une apparence tellement contradictoire, qu’il ne se rattache d’'une
maniére nécessaire a des conditions d’existence déterminées, la

raison devrait repousser le fait comme un fait non scientifique »%°

8 Claude Bernardntroduction & la philosophie expérimentgile36.
% Claude Bernard, Ibid, p.24.

99



Ce qui veut, en d’autres termes, dire qu’'un phénomene sans cause serait
inadmissible et inintelligible.

Par opposition a la métaphysique, le principe du relativisme caractérise,
selon Comte, la science. Ce qui signifie qu’il ne s’agit pas pour le savant de
prétendre atteindre l'absolu mais seulement de chercher a établir entre les
phénomeénes des relations constantes. De la sort la notion selon laquelle tous les
phénoménes de la nature sont reliés entre eux et que par suite, toute

connaissance est relative a d’autres connaissances.

Enfin, la science est matérialiste en ceci qu’elle s’efforce d’expliquer les
phénomenes naturels sans que I'dme ou d'autre puissances cachées vy
interviennent. Le matérialisme de la science se constitue par la suivante forme :

« tout est extérieur a tout, il N’y a point d’intérieur dans les choses ».

[11.1.2.1.3-La science et le réel

La science est I'ceuvre de I’'homme moderne disait-on mais si I'on prend
compte de quelques faits historiques, on verra bien que cette théorie ne tient pas
débout.

Car il y a plus de 5000 ans en Mésopotamie, des comptables inventent
I'écriture et établissent les premieres bases de l'arithmétique. Vers la méme
époque, en divers lieux, on travaille les métaux et on trouve le moyen d’abaisser le
point de fusion des minerais compte tenu, du fait que le bois ne peut pas donner

plus de 700 degrés en brulant.

Il y a encore eu a la méme ére, la fabrication de la roue, congue en prenant
comme base le cercle lui-méme et sa propriété fondamentale. Ce fut la plus
considérable invention de toute I'histoire car il permet un transport plus facile en

réduisant les frottements, elle permet aussi la fabrication de poteries au four.

Toujours a cette époque, la premiere pharmacopée découverte en
Mésopotamie encore, puis en Egypte, l'arpentage et la construction des

pyramides, grace a la géométrie et selon des connaissances astronomiques.

100



En Grece, il y a 27siecle, Thalés célébre par son théoréme, montre que la
lune est éclairée par le soleil, il prédit la date exacte d’'une éclipse. Aristote, il ya
plus de 2300 ans, crée des Université scientifiques, découvre des faits biologiques
qui, ne seront précisés qu’'en notre siécle, peu apres, Archimede établit la
mécanique ‘le levier, le plan incliné, la poulie), il découvre le principe de
I'hydrostatique qui porte son nom, il fabrique la vis sans fin et dégage le concept

de poids spécifique.

Ce sont tous des découvertes scientifiques si I'on peut dire, mais le tout est
conditionné par I'évolution de la technique elle-méme. La science nait donc sur le
terrain de la technique, comme une rationalisation de celle-ci qui amplifie son
efficacité. Les sciences biologiques son par exemple, constituées pour répondre a

des problemes médicaux, pour guérir. Alors gu’en —est —il de la technique ?

[1l.1.3-La valeur positive de la technique

La technigue porte la marque du génie humain. Elle est ce qui a permis a
I'humanité de jouir avec aisance le progres bien senti qui a subsisté depuis son
existence. « L’époque contemporaine est souvent appelée la « société post
industrielle ». Elle a été caractérisée par les découvertes et des inventions
révolutionnaires : la fusion de I'atome, qui a donné de nouvelles et considérables
sources d’énergie, I'informatique qui constituent d’immenses moyens de calcul et
de communication. En appuyant sur un bouton de son minitel, 'homme
d’aujourd’hui connait immédiatement la situation de son compte en banque méme
s'il est a des kilométres loin de son banquier. Derriére la révolution technique de
notre temps : la maitrise de I'espace. Les satellites sont des sources d’information
considérables et instantanées. Nous sommes constamment reli€és au monde

entier ».

Dans les usines et mémes a la maison, les robots font la totalité du travail.
lls savent monter des voitures, on a réussi a réduire les mains d’ceuvres. Tout ceci
montre [lartificialité du monde prédominé par la technique, car il s’agit

d’appréhender le monde en fonction de besoins et de projets précis.

101



Elle implique, de ce fait, l'intelligence des lois de la nature et de la matiere
ainsi que de grandes capacités inventives. Nous sommes tous et a tout moment,
bénéficiaires de la technique, ne serait- ce qu’a partir de nos vétements, de la
route sur laquelle nous marchons, du transport. L’homme qui, par son ingéniosité
et ses efforts a acquis une maitrise sur les forces de la nature, éprouve une fierté

et une joie légitime a son égard.

L’enseignement technique est extrémement utile et estimable. Il procure a
certains types d’intelligence les conditions de leur épanouissement. Il est
formateur par les qualités qu’il développe et donne accés a de nhombreux emplois

dont certains sont de haut niveau.

Cependant, bien que la Science et la Technique soient les conditions ayant
permis un progrés et une aisance a I'égard du monde et de ses activités. Il ne
mangue pas moins gu’elles soient limitées. Et faire saisir cette limite est tout ce

gu'il y a de plus importante dans la réflexion sur la Science.

[11.1.3.1-Limite de la science et de la technique

En voyant, I'essor considérable que la technique et la science vivent
aujourd’hui, et a quel point ce progrés semble si envahissant, une interrogation a

I'égard de cet essor est nécessaire.

Ainsi, la premiére question consiste a savoir si les conditions du travail
technique permettent a tout homme de se développer. Du c6té produit, la
production en série s’est traduite par une perte de qualité. Opposer le « fait main »
au « fait machine » n’est méme plus nécessaire parce qu’on utilise de moins en
moins la main. La production industrielle a remis l'art en question dans le travalil
quotidien et a éliminé le savoir — faire. La technique est alors a la source de
I'oisiveté que I'homme vit parce qu’elle a réduit les efforts que 'homme doit

déployer pour faire valoir ses créations, ses ceuvres.

Mais le plus grave dans I'histoire c’est que la technique s’est étendue a des

domaines ou elles n‘auraient jamais du pénétrer. Elle a suivi I'évolution des

102



sciences, tout naturellement, puisque la techniqgue est une application des
connaissances scientifiques. Et maintenant, elle s’applique a la vie, a la production
agricole, a la production du bétail et, peu a peu, elle s’applique a 'homme.
Aujourd’hui méme, « le génie génétique » existe. C'est a cette intrusion illégitime
(parce qu’elle revient a traiter ’homme comme un objet, comme une chose), que
nous devons la légalisation de l'avortement, la contraception, la procréation
médicalement assistée.

On a méme parlé de machines a penser » et il fut méme un temps ou, aux
Etats-Unis, on admettait qu'un pays serait mieux gouverné par un ordinateur que
par un homme ou un groupe d’hommes. En réalité, une machine ne pourra jamais
penser, elle ne renferme, comme intelligence, que celle de 'homme qui I'a mise
au point, programmeée et celle de ’homme qui I'interroge correctement.

L'intronisation de la technique s’est aussi appliguée a l'art avec les
synthétiseurs et un certain type d’image ; dans la vie sociale ainsi que dans les
services ou nous ferons passer par des contribuables, des consommateurs, des
voyageurs, des électeurs, des clients, des assurés, des vacanciers, des malades,
des cadres de lindustrie ou du commerce, des employés, des travailleurs
indépendants, des membres des professions libérales, des inactifs etc.

Il ne faut pas non plus négliger les effets néfastes de la technique liés a
'armement, celui qui a permis a la guerre de perdurer, imaginons seulement le
cas de I'lrak et des Etats-Unis de nos jours, ces attentats souvent pergus par I'acte
des Kamikazes qui osent méme, si I'on peut dire risquer leur vie, sous prétexte
gu’ils peuvent apporter libération a leur pays. Ou sinon, souvenons-nous de
I'attentat du 11 septembre 2001, ou des avions, portant des armes congues par le
progrés de la technique lui-méme, se sont crashés sur deux gratte-ciels des Etats-
Unis et qui a provoqué cette guerre incessante entre I'lrak et le Etats — Unis. Enfin,
parlons des cas extrémes : ceux dans lesquels la technique est employée pour la
manipulation des esprits et ceux dans lesquels elle asservit les personnes au
moyen des drogues qui les privent de lucidité ou de volonté. On a pu, dans ces

cas, parler de « techniques d’avertissement ».

103



Telles sont alors touts les risques que I'homme court avec le progres
scientifique mais ce qu'’il faut retenir de tout cela, c’est que c’est sGrement de

'usage que 'homme a fait de la technique que tout cela se produise.

104



Chapitre Il : LE RETOUR A LA PHILOSOPHIE

[11.11.1-Critique nominaliste de la science

L’intelligence est née de nos besoin d’actions, des nécessités, vitales et par
suite, elle ne saisit du monde que l'aspect par lequel il se prét mieux a notre
action, et par le fait précisément que, la connaissance scientifique st son ceuvre,
elle n’atteint pas selon Bergson, la réalité. Voila le point clé du nominalisme.

On a déja fait remarquer que le déterminisme, le relativisme et le
matérialisme sont les principes de la science qui consistent, a déterminer les
causes du déclenchement d’'un phénomeéene déterminé, a établir des relations
constantes entre les phénomeénes, ainsi qu’a expliquer les phénomeénes naturels
sans lintervention des ames ou des puissances cachées, mais seulement de la
raison. En fait, on se demande si ces caractéres et principes que nous venons
d’énoncer ne la condamnent pas a laisser échapper toujours quelques aspects
essentiels de la réalité. Le réel tel qu'on peut le percevoir a travers nos
expériences sensibles est contingence, diversité et multiplicité. Pourtant ce
multiple doit, en Science étre réduit pour ne faire qu’ « Un » et cette réduction ne
peut se faire qu’en négligeant certains aspects de la réalité donnée et notamment
son aspect qualitatif. Ce qui suppose, de la part de la connaissance scientifique,
un appauvrissement continu du réel auquel on ne retiendrait que ce qui est, de
'ordre de la quantité. Et d’'une certaine maniere, ce que la science cherche a
découvrir dans la chose est a la fois artificielle parce qu’elle répond a une
exigence de notre pensée plutbt qu'a la nature profonde des choses, et
insuffisante parce gu’elle nous fait connaitre non le « pourquoi » des phénoménes

mais le « comment ».

[11.11.2-Le rationalisme et la science

Il semble difficile de refuser a la science toute valeur théorigque bien qu’elle
ne permette de prévoir que d’'une maniere imparfaite les choses auxquelles elle
tend on lui reconnait une valeur pratique. Ce qui semble vrai, en effet, c’est le fait

que la connaissance scientifique n’a pas de valeur absolue, a moins d’admettre

105



avec Hegel qu’il y a identité parfaite entre le réel et le rationnel et par la, avouer
que la réalité telle que la science la saisit n’est pas la réalité en soi, mais la réalité
pour nous ou pour étre plus précis, n'est pas la réalité liée a l'intelligible mais au
sensible.

Le probleme sur la conception que I'on fait de la connaissance scientifique

vient du fait que :

« L’on croyait parler au nom de la raison. Et la raison se
confondait avec la connaissance des conditions ou des causes :
partout ou un conditionnement était dévoilé, on pensait avoir fait
taire toute question, résolu le probléme de I'essence avec celui de
l'origine, ramené le fait sous I'obédience de sa cause »*', disait

Merleau-Ponty.

Il en résulte gu’il ne faut pas tout soumettre a une question de cause parce
que définir la connaissance d’'une maniere telle c’est parler d’'un déterminisme
méme or, chaque conquéte d'un déterminisme était une défaite du sens
métaphysique, dont la victoire exigeait la « faillite de la science »*®

Il ne faut pas de ce fait, définir la vérité par la réalité mais au contraire, la
réalité par la vérité. Il ne saurait y avoir adéquation de I'esprit et de la chose parce

que la chose n’est pas donnée mais construite par I'esprit.

Cependant, « comment comprendre que l'esprit agisse sur le
corps et le corps sur l'esprit ; et méme le corps sur le corps, ou
lesprit sur l'autre esprit ou sur lui-méme, puisque enfin, si
rigoureuse soit la connexion des choses particulieres en nous et
hors de nous, aucune d’elles n'est jamais a tous égards cause

suffisante de ce qui sort d’elle ? »*°

Le réel c’est ce que découvre une connaissance conforme aux exigences

de l'esprit. En ce sens, on peut dire que c’est la connaissance scientifique qui

87 Merleau — PontyEloge de la philosophje.217.
% Ibid, pp. 217 - 218.
8 Ibid, p. 219.

106



deéfinit la realite. Ce qui caractérise la connaissance, ce qui la distingue de la
connaissance vulgaire c’est qu’elle respecte mieux les exigences de l'esprit. Il est
étonnant de constater que le sens commun fait confiance a la science concernant

la définition du réel.

Cette confiance se fonde sur la maniere dont le savant s’emploi pour
satisfaire au mieux la volonté de compréhension qui caractérise I'esprit humain a
travers la représentation du monde. Toutefois, la représentation scientifique du
monde ne suffit pas a ’lhomme, c’est pourquoi il a voulu faire appel a I'art pour lui
faire découvrir un autre aspect de la réalité et a la stupéfaction de tous, il a
découvert un univers moins impersonnel, moins froid, moins décoloré que celui
de la Science. Sur l'aspect qualitatif d’'une chose, I'art surpasse la science ; la
vision du monde gu’il exprime est plus conforme a ce que Bergson appelle « les
données immédiates de la conscience » : en ce sens, Bergson avait raison de dire

que

« L’art n’a d’autre objet que d’écarter les symboles pratiguement
utiles, les généralités conventionnellement et socialement
acceptées, enfin tout ce qui masque la réalité, pour nous mettre

face a face avec la réalité méme ».%°

Il faut alors désormais distinguer deux sens du mot réalité : si 'on entend
par réalité ce qui est immédiatement donné a notre conscience, c’est I'art qui nous
fait découvrir cette réalité, mais si I'on considere au contraire que le réel est ce qui
donne un sens a ces données immédiates, c’est la science seule qui peut nous le
faire connaitre.

Toutefois, « la philosophie n’est ni étouffée par eux, ni restreinte, pour se

faire place, a contester leur solidité »**

, et 'accord extraordinaire qu’il y a entre
I'extérieur et lintérieur n'est possible que par l'intermédiaire d’un infini positif, un
infini positif qui constitue la philosophie elle-méme. Tout cela nous conduit sur le
plan philosophique, a reconsidérer la Philosophie, qui, depuis quelques temps et

avec I'entrée impressionnante de la science et des nouvelles technologies, semble

% Georges Pasca¥]émento de philosophi®.137.
1 Merleau-PontyEloge de la philosophig 20.

107



avoir perdu son essence, de fait que par rapport a ces deux disciplines, elle ne
pourra se solidifier pour permettre a ceux qui la pratiquent de la percevoir. Mais
avant d’entrer dans les détails insolites sur la valeur de la Philosophie, allons-voir
pourquoi le monde s’obstine a penser qu’elle n’existe plus, en établissant d’abord

ses limites.

[1.11.3-Limites de la philosophie posées parlasc ience

Pour le monde d’aujourd’hui, il est plus facile d’accéder a la science parce
gu’elle est tout ce qui permet a I'homme d’avoir prise sur la réalité, elle est plus
proche de 'homme que la philosophie a ce qu’il parait. Ainsi, ceux qui ont pris
connaissance de l'efficacité que la science manifeste a travers son essor depuis
son existence a nos jours, ne voient aucune évolution dans le domaine de la

philosophie, et ce, a cause du fait que :

- la philosophie ne peut pas parvenir a l'existence, elle restera a
jamais une essence, c’est-a-dire qu’elle sera toujours une idée non une chose que
nos sens peut directement percevoir parce qu’elle se matérialise ou se concrétise.
Elle est donc incapable de s’extérioriser, devenir une matiére et nous fournir des
outils pour améliorer notre condition de vie est au-dessus de ses moyens, c’est
pourquoi, elle ne peut jamais étre considérée comme une science méme si on
admet que c’est bien un savoir et dans une certaine mesure elle se rapproche de
la science. Et a ce propos justement, on va apporter quelques clarifications sur
cette confusion qui commence a prendre place concernant la philosophie et la
science et ou certains assimilent la philosophie a la science. Alors, est-ce que la
philosophie est une science ? Dans quelle mesure elle peut étre considérée

comme telle et quels sont ses rapports avec les autres sciences ?

- Un systéme de connaissance ayant un ordre spécial suivant le cours
de I'histoire, voila la science. Elle a un double objet : celui de satisfaire la curiosité
d I'esprit et celui de faciliter et améliorer la pratique. L’atténuation de ces buts se
constitue en un seul moyen : celui de I'explication, de maniere a satisfaire au
maximum l'instinct de curiosité de I’'homme et lui donner une connaissance que Si

elle n'est pas certaine, elle serait plus proche de la certitude.

108



Pour étre considérée comme une science, toute connaissance doit avoir un
objet propre a expliquer, un objet qui ne doit, en aucune fagcon se confondre avec
celui d’aucune autre science, voila le premier propos. Quand au second, il faut
soumettre cet objet a une loi d’'identité ou a une loi de causalité pour permettre

I'explication.

Et pour affermir tout, il faut que la connaissance, en plus d’avoir un objet,
qui, lui est propre, et soumis a une loi , ait une méthode pour étudier I'objet, et en
effet, la philosophie peut tres bien remplir ces trois conditions citées ci — dessus
parce que comme objet propre elle a: la conscience , or, la conscience ne peut
échapper a la loi de causalité pour ce qui est du second objet et enfin, elle a la
meéthode expérimentale pour remplir la troisieme condition. Elle peut alors étre

considérée comme une science.

Mais, du point de vue, rapport avec les autres sciences, ou au tout début
des spéculations, on croyait que la philosophie regroupant en elles toutes les
autres sciences et les sciences n’étaient rien d’autres que des parties de la
philosophie, la philosophie par sa définition ainsi que par les preuves de ses

droits au titre de science distincte prouve tout a fait le contraire.

Aujourd’hui, on soutient une autre idée en disant de la philosophie qu’elle
n'a pas d'existence propre et qu’elle constitue le dernier chapitre des sciences
positives. Or, une autre définition de la philosophie réfuterait aussi cette théorie et
préconisera qu’elle est indépendante et méme si en ce qui concerne I'explication
de son objet elle peut faire appel a la science, il n’y a vraiment aucune chance
gu’elle puisse se confondre avec elles. Il y a aussi probleme parce que depuis
gu'on a pris conscience de l'existence de doctrines philosophiques , on a pris
aussi conscience du fait que chacun des philosophes s’emploient a réfuter
I'opinion soutenue par celui qui le précéde et sera réfuté par celui qui viendra
apres lui .il y a probleme parce que I'on ne peut jamais avoir une certitude
absolue sur telle ou telle opinion d’'un penseur sur ce qui se passe, mais que la
réponse est toujours pour la plupart du temps et dans tous les cas

« approximatives ».

109



bY

D’'une maniére général, et si l'on revient a ce qui peut limiter la
philosophie ; on verra que la philosophie, bien qu’au début elle était la seule qui
devrait porter des jugements sur ’homme, sa vie et son origine, ne parvient pas a
tout expliquer. C’est pour cette raison qu’elle ne peut pas encore nous clarifier
I'idée de causalité et du premier élément formant le monde, car selon ce qu’on
avait vu a la toute premiere partie de notre travail, on a vu que chacun des
philosophes antiques ont eu leur premier élément constitutif du monde. On a vu
par la Thalés, Anaximandre, Anaximene et tous les autres que I'on ne va plus citer

ici mais qui ont attribué au feu, a I'air, a I'eau, a l'infini, l'origine de toute chose.

La philosophie se constitue en une trés profonde réflexion sur ce qui doit
étre, or, a force de réfléchir, les philosophes accedent a une sorte de
connaissance que tout le monde ne peut prévoir. Il s’en va et s’en vient d'un
monde treés lointain de ce que le commun des mortels ne peut pas encore
percevoir. De ce monde, il arrivera a tirer une legcon ou plus exactement une
morale qu’il tentera ensuite d’enseigner a tous les autres sans prendre en
considération I'inégalité qui existe entre lui et les autres hommes. A cet instant, il
sera considéré comme une personne plus antiqgue que ceux avec qui il vit, parce
que lui il voit une chose que les autres ne peuvent pas voir. C'est précisément
pour cette raison que la philosophie n’arrive plus, comme le pense le monde
moderne, a occuper une place aussi importante que ce gu’elle a tenue jusqu'’ici,

parce que le monde moderne pense que ce n’est qu’'une baliverne de I'antiquité.

Cependant, cette longue réflexion que le philosophe entame constitue une
grande force pour la philosophie parce qu’elle va lui servir a établir une régle de
conduite, tout ce qui peut étre nécessaire pour permettre un comportement digne
de I homme, cette chose c’est la morale, qui selon ce qu’on sait fait la plus grande
force de la philosophie par le fait qu’elle dicte une ou des lois touchant 'lhumanité
entiere, de maniere a lui prédire et dicter une regle d’action sur le monde et
I'hnumanité elle-méme.

Puisqu’on parle déja de valeur et que I'on sait que dans la philosophie, il y a
toujours des imprévus, allons voir comment ce que I'on pense étre une limite de la

philosophie constitue, a la plus grande stupéfaction de tous, sa valeur.

110



[11.11.4-Valeur de la philosophie

[11.11.4.1- son ambiguité

Le monde que la science et la technique offre a ’'homme est un monde que
I’'hnomme lui-méme a crée. Vivre dans le monde régi par la science et les nouvelles
technologies n’est alors plus vivre dans un monde naturel mais artificiel, car pour
étre naturel il faut que le monde soit tel qu'il était auparavant, ce qui n’est plus le
cas d'ailleurs. En effet, 'lhomme a saisi la seule occasion qui puisse le placer sur
une position de supériorité face a la nature en transformant cette nature méme, en
essayant du mieux qu’il peut, de la dominer. Cependant, la domination qu’il
impose a la nature lui a permis de se rapprocher encore plus de I'humanité, en se
mélangeant avec la culture humaine, allant méme jusqu’a associer technique et
science au quotidien de 'homme ainsi qu’a sa tradition. Ce qu'’il ne faut surtout
pas oublier c’est que science et technique sont dépendantes I'une de l'autre et
collaborent ensemble, c’est ce qui leur permet un développement aussi

considérable.

Quant a la philosophie, depuis toujours elle s’est proposée pour objet la
recherche d’un statut de I'étre humain naturel et social. L’apparition de I'industrie
au XlIXe siecle correspondant au siecle ou apparait également la philosophie
marxiste qui se donnait pour but, notamment dans Le Capital, d’interpréter cette
naissance de I'industrie a modifié le sens des rapports entre production et force de
travail et on dirait presque gu’elle a disparue. Pourtant, elle ne peut pas disparaitre
et faire comme si de rien n était, ce qui suppose l'existence du doute sur son
existence serait- elle menacée par le progres incessant de la science ? Non
certes, mais admettons quand méme que la philosophie présente vraiment
beaucoup d’ambigtité et déchirement : déchirement entre I'action et la réflexion

sur I'action, entre la pratique et la réflexion sur la pratique.
Et sur ce point, Merleau Ponty dans I'Eloge de la philosophie affirme que le

philosophe n’est pas tout a fait un étre réel mais un étranger au monde ce qui

parait constituer un défaut mais qui, en réalité est, un fait qui tourne en sa faveur.

111



Car il est inutile de contester que la philosophie boite. Elle habite I'histoire
et la vie, mais elle voudrait s’installer en leur centre, au point elles sont
avenement, sens naissant. Pour ce qui est de l'ordre de la non extériorisation de
la philosophie, de son incapacité a se matérialiser pour devenir une chose
perceptible pouvant résoudre d'une fagcon immédiate les problemes liés a son
existence, Merleau-Ponty prend la défense de la philosophie méme si d’'une
certaine maniére, il taxe la philosophie de ne pas étre une occupation sérieuse

que :

« Elle s’ennuie dans le constitué. Etant expression, elle ne
s’accomplit qu’'en renoncant a coincider avec l'exprimé et
I'éloignant pour en voir le sens. Elle peut donc étre tragique
puisqu’elle a son contraire en soi, elle n’est jamais une occupation

sérieuse »2.

De toute facon, pourquoi voudrait-elle étre sérieuse alors que le

philosophe lui-méme.

« Se reconnait a ce qu’il a inséparablement le gout de I'évidence
et le sens de I'ambigiité. Toujours est-il que méme ceux qui ont
voulu faire une philosophie toute positive n'ont été philosophes
gu'autant que, dans le méme moment, ils se refusaient le droit de

s'installer dans le savoir absolu »>.

C’est a force de chercher ce qui manque a son savoir, ce qui lui échappe
encore, qu’il pourra trouver un moyen de conduire son raisonnement pour aller
petit a petit vers la certitude. En plus pourquoi vouloir s’extérioriser, alors que le
fait de se trouver dans le constaté constitue une faiblesse pour la science elle-
méme, car on sait tres bien que la science avec le déterminisme comme principe
se cantonne dans le constaté et le constatable, et méme si on ne l'avait pas

précisé dans les limites de la science, cela en est une.

%2 Merleau — PontyEloge de la philosophje. 68.
% Ibid., p. 37.

112



« La philosophie ne peut donc consister a reporter notre attention
de la matiere sur l'esprit, ni s’épuiser dans la constatation

intemporelle d’une intériorité intemporelle »*,

Certes, les objets que les différentes sciences positives étudient n’existent
pour nous que lorsque nous le connaissons. Or, la science qui étudie les lois de la
connaissance c’est la philosophie. Elle se trouve donc ainsi placée au centre
duquel toutes les sciences viennent converger parce que l'esprit lui-méme est
placé au centre du monde de la connaissance. La philosophie emprunte, peut
étre, aux autres sciences un bon nombre de faits sur lesquels elle réfléchit de
maniéere a faciliter I'explication de 'objet dont elle se propose pour se fonder et se
construire. Les différentes sciences emploient difféerents moyens suivant ce
gu’elles ont a expliguer mais c’est la philosophie elle-méme qui étudiera ces
procédés. Elle élabore la théorie, entrevoit a quelles conditions ces procédés
doivent étre soumis pour donner de juste résultats. C'est elle qui définit alors la
meilleure méthode pour chaque science particuliere.

Elle est alors certainement quelque part, elle ne peut pas disparaitre alors
gue les sciences ont encore et auront toujours besoin d’elle. Mais ce qui arrive
vient du fait qu'a force de suivre le cours du temps avec la science et la
technologie, la philosophie doit se conformer, s’adapter au mode de vie que la
modernité exige, elle devrait alors mettre de cote tout ce qui a rapport avec
I'antiquité, avec tout ce qui peut étre considéré comme déja usé et les traditions
en font partie. Cependant, il ne s’agit pas de faire table rase des traditions qui
existent mais d’utiliser ces traditions méme sous une autre forme, pour faire en

sorte qu’elle puisse toujours subsister.

« En finir avec les problemes traditionnels ce n'est pas (...)
éliminer la problématique de la philosophie, ¢ est (...) I'y faire
revivre. (...) toute philosophie doit étre (...) une philosophie
nouvelle, la philosophie est si peu (...) la découverte d une

solution inscrite dans [I'étre et qui obture notre curiosité, qu'il

% Ibid., p. 42.
113



exige d’elle non seulement qu’elle invente des solutions, mais
encore qu’elle invente ses problémes ».%
Poussée par une civilisation conditionnée par I'apparition de l'industrie, au
XIXe siecle, la philosophie et les philosophes qui avaient pour objet la recherche
d'un statut et de I'étre humain naturel et social, ont modifié leur réle. Cette
modification nous a laissé croire que la philosophie a disparu ou presque. A cet
incertitude, Henri Lefebvre a répondu que peut-étre qu’elle a vraiment disparu ou
sinon elle doit s’étre transformée completement. La confrontation de la théorie et
de la pratique, de I'image et du concept d’'un c6té, et de la réalité de l'autre, doit
devenir la tache supréme de la philosophie revivifiée. Pour illustrer cette
transformation sentie au niveau de la philosophie, prenons une partie du texte de

Lefebvre pris dans La vie quotidienne dans le monde moderne.

«La pensée philosophique présentait la création de I'étre humain
par ses efforts, elle résumait pratique et connaissances éparses
dans les activités différenciées. L’apparition de l'industrie modifia
de fond en comble le statut de la philosophie et la situation du
philosophe. L’industrie produit du sens, introduit un sens
nouveau : la domination sur la nature matérielle (en lui et place de
la connaissance « désintéressée » des phénomenes et des lois).
A une connaissance transformée revient donc le rbéle que la

philosophie tenait ».%°

Alors a la question : la philosophie meurt-elle ? Lefebvre répondait que
non, mais qu’elle entre dans une vie nouvelle, qui ne consiste plus en I'élaboration
de systémes mais en une incessante confrontation entre I'image, le concept, le
projet de I'étre humain élaboré par les philosophes d'un c6té, et de l'autre la
« réalité », « la pratique ».°" La connaissance philosophique est alors une totalité,
un trajet et un projet. Faire une nouvelle interprétation des philosophies qui

interprétent le monde, en tirer les instruments théoriques de changement, mener a

% Merleau - PontyEloge de la philosophje.215.
% Henri LefebvreLa vie quotidienne dans le monge364-365.
7 Ibid., p.366.

114



bien la révolution théorique, c’est la un renouvellement de la pensée

révolutionnaire.

Ainsi, « quand donc il dit que les problemes bien posés sont tout
prés d'étre résolus, cela ne signifie pas que I'on a déja trouve
qguand on cherche, mais que I'on a déja inventé. Et il n’y a pas une
guestion qui serait en nous et une réponse qui serait dans les
choses, un étre extérieur a deécouvrir et une conscience
observation : la solution est en nous aussi, et I'étre lui-méme est
problématique. Quelque chose de la nature de linterrogation

passe dans la réponse ».%

Tout cela pour dire que dans sa démarche, la philosophie ne fait pas
seulement que chercher, il y a bien des moments ou il faut qu’elle invente parce
que son devoir a elle, c’est de trouver des solutions liées aux problemes de I'étre
dans le genre humain. C’est pour cette raison qu'elle essaie d’entamer une
nouvelle méthode consistant a renverser celle qui a été posée dés le début c’est-
a-dire « la recherche théorique d’un statut de I'étre humain naturel et social, dans
le monde et dans I'environnement naturel »*°, pour en adopter une autre : celle de
la praxis, en vue de donner un nouveau décor, une nouvelle forme dans la pensée

philosophique ou pour étre plus précis : une philosophie modernisée.

Pourtant, « pour que la philosophie naisse ou renaisse, il faut que des

sciences soient »*%

, telle est le propos du philosophe marxiste Louis Althusser en
définissant un double rapport qui unit la philosophie a la science et a la politique.
La naissance de la philosophie est conditionnée par I'antérieure existence des
sciences, quelles qu’elles soient. Althusser se montre lui, assez dur avec la
philosophie et il était méme en accord avec Hegel sur le fait de dire que la
philosophie se Iéve le soir tombé : lorsque la science, né a I'aube, a déja parcouru
le temps d’'une longue journée »'**. Sur la science qui la provoque & naitre en sa

premiere forme, ou a renaitre en ses révolutions, la philosophie a donc toujours le

% Merleau-PontyEloge de la philosophje.20.

% Henri LefebvreLa vie quotidienne dans le monge364.
190 Althusser Lénine et la philosophiquep.27.

11 bid., p.28.

115



retard d’'une longue journée. Mais heureusement qu’il a su se rattraper lorsqu’il a
soutenu l'idée que la philosophie sert de laboratoire ou sont mis au point les
concepts nouveaux requis par le développement des sciences. Et que dans un
second sens, il y a un lien qui rapproche la philosophie de la politique et méme
que c’est la philosophie elle-méme qui représente la politique sous forme de

théorie.

« La philosophie serait la politigue continuée d'une certaine
maniére, dans un certain domaine, a propos d’'une certaine réalite.
La représenterait la politique dans le domaine de la théorie, pour
étre plus précis : auprés des sciences vice versa, la philosophie

représenterait la scientificité dans la politique ».'%

Mais abordons un autre point de vue, celui de Merleau-Ponty dans I'Eloge
de la philosophie, I'ouvrage que I'on a choisi pour étre la base de ce travail qui
consistera a prendre la défense de la philosophie face aux mauvaises conceptions
que le monde d’aujourd’hui se fait d’elle ; en manifestant par la I'idée que : «le
rapport du philosophe avec I'étre n'est pas le rapport frontal du spectateur et du

spectacle, c’est comme une complicité, un rapport oblique et clandestin ».*%

Ce qui nécessite un effort d’adaptation de la part des hommes et plus
d’explication, de simplicité venant de la philosophie car il est clair gu’ « on ne
philosophe pas en quittant la situation humaine : il faut au contraire, Iy
enfoncer ».2%* De ce fait, « nous aurions tort de croire (...) que le philosophe parle
toute sa vie faute d’avoir pu dire cette chose infiniment simple » depuis toujours
ramassée » en un point unigue « de lui-méme : il parle aussi pur la dire, parce
gu’elle-méme demande a étre dite, parce gu’elle n’est pas tout a fait avant d’avoir
été dite ».'%° La science, au temps d’Auguste Comte s’apprétait & dominer
théoriqguement et pratiquement I'existence. Qu’il s’agisse de l'action technique ou
de I'action politique, on pensait accéder aux lois selon lesquelles nature et société

sont faites, et les gouverner suivant leurs principes. Pourtant, tout cela constituait

192 Althusser Lénine et la philosophiquep. 54.
193 Merleau - PontyEloge de la philosophije. 22.
1% bid., p.22.

19 bid., p.23.

116



la tAche de la philosophie qui, a ce qu’il parait, semble désespérer d’elle — méme.
Mais avant d’entrer dans les détails sur cette défense que Merleau-Ponty effectue
pour rendre hommage a la philosophie, voyons d’abord qui est Merleau-Ponty.

« Maurice Merleau-Ponty est né en 1908 a Roche fort sur Mer. Il étudia a
'Ecole normale supérieure avec Sartre. Ensuite, il enseigna la philosophie et
devint professeur a I'Université de Lyon en 1948. Quatre ans plus tard, il fut
nommé au College de France a Paris. (Il intitula son discours inaugural Eloge de
la philosophie, en 1953). Sa phénoménologie de la perception, une étude sur
I'ambigtité de la perception, considérée comme son ceuvre principale, était parue
en 1945. En 1952, il rompit avec Sartre, lorsque la terreur de Staline éclata au
grand jour. Déja en 1947, dans Humanisme et Terreur, Merleau-Ponty avait,
malgré son accord théorique avec le marxisme violemment critiqué la terreur qui
'accompagne. Les aventures de la dialectique de 1955 contiennent une attaque
sur l'ultra bolchévisme de Sartre. Le recueil Signes parut en 1960. Un an plus tard,

Merleau-Ponty mourut »%

Dans I'Eloge de la philosophie, le philosophe Merleau-Ponty, répondant au
Théétete de Platon esquisse un portrait du philosophe et analyse la nature de la
philosophie. Il ne nie pas le fait que le philosophe boite, et ce, il le dit dans la
phrase que l'on a déja cité auparavant, qu’il est inutile de contester que la
philosophie boite car elle est fondamentalement ambiguité et déchirement,
déchirement entre I'action et la réflexion sur I'action. Ce qui fait qu’elle se présente
toujours d'une maniere qui nous parait incompréhensible, car « l'absolu
philosophique ne siege nulle part, il n’est donc jamais ailleurs, il est a défendre en

chaque événement »*%’

, en foi de quoi, Merleau-Ponty lui-méme disait que les
philosophes les plus résolus veulent toujours les contraires : réaliser mais en

détruisant, supprimer mais en conservant.

Le philosophe, en agissant ainsi, effectue une sorte d’engagement auquel il

s’engage dans la vérité, mais la encore « il faut étre capable de prendre recul pour

196 cf — Cathérine Gawistoire Universelle de la philosophie et des philphesp. 354.
197 Merleau-PontyEloge de la philosophje.72.

117



étre capable d’'un vrai engagement dans la vérité »*°®. La vérité qui, & ce qu'on
sait, constitue le but de toutes recherches, de tous les savoirs, pour pouvoir
apporter un fruit déterminable et vérifiable pouvant résoudre le probleme de
’humanité. A travers toutes les limites que nous venons d’énoncer, on ne peut pas
nier que la philosophie a des défauts mais son défaut, a elle, manifeste bien l'idée
que c'est I'ceuvre méme des hommes et non d’'un Dieu ou d’'un Etre supérieur,
donc, limité. Quant au fait qu’elle se dissimule et fait comme si elle n’existait pas
tout en restant dans le silence, elle prépare bien son coup et ne sort, ne s’exprime
gu’au moment ot I'homme en a le plus besoin, pour donner un sens, une valeur a

son existence.

« La claudication du philosophe est sa vertu »**° disait encore
Merleau-Ponty dans I'Eloge de la philosophie, en énoncant par la
que les limites de la philosophie elles-mémes témoignent sa
grande importance, en ajoutant par la que « l'ironie vraie n’est pas
un alibi, c’est une tache et c’est le détachement qui lui assigne un

certain genre d’action parmi les hommes »'*°.

Le philosophe s’éloigne donc du monde au bout d’'une réflexion mais cet
élan, il le fait pour pouvoir faire un retour vraiment précieux et considérable aux
yeux du monde ; cet élan qu’il prend ne signifie donc nullement qu’il va s’abimer
mais va lui permettre de trouver « une image renouvelée du monde et lui-méme

planté en-elle, parmi les autres ».**

La philosophie préfere alors laisser a la science tout ce qui est de I'ordre de
la pratique et de la théorie pour gu’elles puissent mieux s’épanouir ainsi que pour
faire prendre conscience a 'homme de ses erreurs quand il est face a une action
irréussite de la part de la science. Un exemple perceptible : celui des effets
secondaires de la médecine. Qui aurait-pu imaginer que les médicaments que I'on
a utilisés pour guérir, a une double face ? lls peuvent guérir une maladie mais en

fera surgir une autre! Face a cela, tout ce que 'homme peut faire c’est ce

198 |hid., p.70.
199 bid., p.70.
1101bid., p.70.
M bid., p.71.

118



consoler par des mots, par des prieres ou par autre chose encore, et c’est
sirement la que la philosophie entre en scéne a travers les mots de consolations
que 'homme, décu de ce qu'il croit étre la meilleure chose qui soit arrivée au
monde, cherchera ; tout en lui donnant en douce une morale qui surgira de sa
prise de conscience. Ainsi, disons avec Merleau-Ponty que méme si la philosophie

reste un savoir ambigu qui ne peut s’extérioriser.

Et « sa dialectique ou son ambigtité n'est qu’'une maniere de
mettre en mots ce que chaque homme sait bien : la valeur des
moments ou, en effet, sa vie se renouvelle en se continuant, se
ressaisit et se comprend en passant outre, ou son monde privé

devient monde commun » .12

Sur ce, passons a cette chose qui fait que la philosophie existe encore de
nos jours et existera a jamais, cette chose qui constitue la vraie valeur de la
philosophie : la morale qui met en valeur la conscience, qui touche le fer intérieur

méme de 'hnomme, méme le plus cruel.

111.11.4.2-La morale

Le monde d'aujourd’hui n’a-t-il plus de moralité ? N'y a-t-il plus parmi les
hommes quelqu’un qui souffre en voyant ses prochains souffrir ?

A part lillustration de Merleau-Ponty sur la valeur de la philosophie, il y a
une chose qui montre la force de la philosophie, cette chose c’est la morale elle-
méme, et les deux questions que I'on a posé juste au-dessus annoncent un retour
de la philosophie morale et éthique. Morale et éthique tendent de nos jours, a se
confondre avec les significations que les hommes leur attribuent. Or, le mot
éthique désigne la recherche d’'un systeme de principes visant une existence
heureuse alors que la morale se définit comme une théorie de I'obligation, de la loi
et du devoir ; mais ce gu’il faut surtout souligner c’est que cela doit toujours avoir

un lien étroit avec la conscience et avec autrui.

12 bid., p.71.
119



La morale doit, répondre a la nature de I'homme : la fin de lactivité
raisonnable et I'équilibre, I'harmonie, 'accomplissement de notre nature, et avoir
pour but d’'amener 'homme tel gu’il est vers 'homme tel qu’il devrait étre. Elle
apparait de ce fait comme un ensemble de regles de conduites imposées a
'homme et fondées elles-mémes sur le double critere de Bien et du Mal et elle
constitue la plus grande force de la philosophie ou 'lhomme ne serait plus qu’'un
simple spectateur mais juge de ses états, de ses actes et de celui des autres.

Nous admettons tous que la générosité, la Loyauté sont des valeurs, qu'il
faut aimer son prochain comme soi-méme, gqu’il ne faut pas tuer ni dérober le bien
d’autrui... mais sur quoi se fondent ces obligations et ces interdits et pourquoi le

bien est-il considéré comme tel ?

Il y a deux facons pour la morale de se manifester ; d'une part, elle parait
désirable, et il semble souhaitable & notre conscience de réaliser le bien ainsi, les
valeurs morales nous semblent intérieures a notre conscience, désirées par elle,
immanentes a la volonté humaine. Mais d’autre part, elle s'impose a nous avec
une autorité souveraine. Elle se présente comme une obligation d’'un devoir qui
parait 'imposer a nous d’en haut, avec lequel il n’est pas question de discuter. Il
s’agit la d’'une morale transcendante, c’est-a-dire extérieure et supérieure a notre

conscience.

Les morales de la nature se fondent sur I'intérét et le sentiment c’est-a-dire
qu’il s’agit 1a, de fonder un idéal, une valeur qui n’existe pas mais qui doit exister
sur quelque chose qui existe : il s’agit de la fonder sur I'étre. Fonder la morale sur
la nature c’est alors nier la spécificité de la vie morale car ce ne sont pas des
morales de « contrainte ». C'est ce qui a poussé Rochefoucauld a dire que les

vertus se perdent dans I'intérét comme les fleuves dans la mer.

Pour ce qui est du cas du sentiment, bien gu’ils aient un grand role a jouer
dans la pédagogie morale, ceux qui sont spontanés ne sont pas nécessairement
accordés aux valeurs de la vie morale. Les sentiments sont aussi variables selon
les moments ainsi, les conduites spontanées qui y suscitent sont souvent

dangereuses.

120



La morale est alors ce qui fait la valeur de la philosophie, surtout lorsqu’elle
est liée au devoir et met a part certains sentiments pouvant porter de grand
danger pour I'humanité. Alors, seulement pour préciser, le devoir est une
obligation : un engagement, un impératif émanant, soit de la morale soit du droit
positif. C’est alors un commandement, un ordre, une pression qui exige
obéissance sans étre en rapport a une fin égoiste. La seule fin de I'obéissance
aux lois sociales ou aux impératifs catégoriques de la raison constitue le seul

sentiment moral selon la conception de Kant.

121



CONCLUSION

Ce travail d’'investigation touche a sa fin. On pourrait encore ouvrir une
autre porte et conduire le theme vers un autre domaine, ou bien ajouter encore
guelque chose a ce qui y est déja, mais pour éviter de sortir du contexte que I'on a

poseé deés le début, le mieux serait de clore le sujet.

En fin de compte, 'hnomme est le principal acteur de toutes connaissances,
car considérer la philosophie comme réflexion, c’est déja affirmer que le seul qui
puisse la pratiquer doit étre quelqu’un doté d’'une capacité de penser, de réfléchir,
de faire un recul sur lui-méme et connaitre son état d’ame. Or, qui parmi les étres
vivants peut effectuer un tel acte a part 'homme ? Les végétaux ne peuvent pas
réfléchir, tout ce qu’ils peuvent faire c’est se nourrir pour vivre et émettre, grace a
la lumiére, de l'oxygéne qui permet aux hommes encore de vivre. Quant aux
animaux, certes, ils sont dotés d’une intelligence que méme I’homme peut ne pas
disposer, mais qui, pour ce qui est de leur compte, est instinctive. C’est-a-dire que
cette intelligence gu’ils ont, c’est le seul moyen que la nature a trouvé pour leur

assurer une meilleure protection, une meilleure survie.

La philosophie qui, étymologiquement, signifie « amour de la sagesse », ou
la sagesse représente a la fois la connaissance parfaite, la science de la vérité et
une régle pratique d'action, n’est pas quelque chose que I'on apprend mais que
I'on vit. Le mot signifie avant tout, penser par soi-méme et rompre le cercle des
évidences établies. En fait, la chaine du quotidien est essentiellement un
mouvement de I'esprit qui questionne et s’interroge librement devant le spectacle

du monde pour tenter d’en comprendre le sens et, peut-étre méme, les raisons.

« Jusqu’ici, disait Kant, on ne peut apprendre aucune philosophie ;
car ai est-elle, qui la posséde et a quoi peut-on la reconnaitre ? On
ne peut qu'apprendre a philosopher, c’est-a-dire exercer le talent
de la raison dans lapplication de ses principes généraux a

certaines tentatives qui se présentent, mais toujours avec le

122



réserve du droit qu'a la raison de chercher ses principes eux-

mémes a leurs sources et de les confirmer ou de les rejeter ». 2

Mais souvent, on a tendance a ramener la philosophie a la science, alors
que par rapport a la science ; la philosophie est un effort personnel qui tentera de
donner un sens au monde a partir de soi-méme, elle apparait comme une
démarche d’'un autre type que la Science ; connaissance discursive établissant
des rapports nécessaires et objectifs entre les phénomeénes. Cela n’exclit
pourtant pas le fait que Science et Philosophie entretiennent une liaison pour
tenter de coordonner, de synthétiser, d’organiser, les faits. Cependant, la
Philosophie ne doit pas 'étre confondue avec la Science, car, le scientisme conduit
a abandonner les grandes questions essentielles a I'humanité et des lors,
'humanité se trouve en proie a une crise du sens, que le philosophe doit prendre
en compte parce qu’'il ceuvre pour 'humanité et pour ce faire, il lui faut de
I'humilité. C’est pour cette raison que Husserl, dans les Méditations cartésiennes

disait que :

«Quelgu'un veut vraiment devenir philosophie devra « une fois
dans sa vie se replier sur soi-méme [. . .]. la philosophie, la
sagesse est en quelgue sorte une affaire personnelle du

philosophe. Elle doit se constituer en tant que sienne. »**

La philosophie est un art de vivre, elle nous signale comment nous
pouvons agir et vivre, ce qui implique le fait que ce n’est pas une simple
connaissance mais un exercice par lequel nous transformons notre vie. Elle est
indissolublement connaissance et action et a comme moyen d’expression le
langage et la pensée. Cette phase ou nous affirmons que la philosophie s’affirme
par le langage et la pensée prouve encore l'idée que c’est 'homme qui est le
principal acteur de la philosophie. Or, pensée et langage sont indissolublement
liés c’est-a-dire que I'un ne peut fonctionner correctement si l'autre n’y est pas,
c’est pour cette raison que 'on dit de I'animal qu’il ne pense pas avant d’agir mais

tout ce gu'il entreprend, il le fait d’'une maniere instinctive, parce qu'’il ne parle pas.

113 Kant, Critique de la raison purep.36.
114 Husserl Méditation cartésienne®.58.

123



Tout ce qu'il peut c’est émettre des cris signifiant ce qu'’il percoit ou ressent. A des
cris de peur signifie 'aboiement du chien lorsqu’il pergoit quelqu’un de suspecte
surtout quand il fait nuit. Tout cela confirme l'idée soutenue par Merleau-Ponty
selon laquelle : « la pensée sans langage ne serait pas une penseée plus pure, ce
ne serait plus qu’une intention de penser ».**®

Le seul étre étant capable de penser est alors 'homme, parce qu'il est, non
seulement doté d'une raison qui a amené Aristote a dire que c’est un étre
raisonnable, mais aussi d’'une capacité a s’exprimer et a exprimer ce qui lui passe
par la téte.

C’est cette raison méme qui a amené les premiers philosophes a parler
d’'une origine, d'un premier substance ayant formé le monde, ou Thalés
attribuait le tout a I'eau, Anaximéne a I'air, Héraclite au feu . . . C’est aussi ce qui a
permis ; a Socrate de pratiquer I'lrone-socratique ou il mettait la VERTU comme
norme ; a Platon de mettre au point I'ldéalisme ou il mettait I'essence a la base de
toute réflexion philosophique, et parlait de I'existence des deux mondes
(intelligible et sensible) ; et a Aristote de mettre au point la connaissance

meétaphysique.

La rationalité, qui fait de la philosophie un travail de réflexion ayant pour
tache de conqueérir la réalité dans la situation toujours particuliére ou 'hnomme se
trouve placé, est ce qui permet de concevoir ce qui peut étre philosophique dans
le monde. Le monde qui, parait délaisser la philosophie, avec I'arrivée en masse
de la Science et des nouvelles technologies dans le quotidien de 'lhomme, mais
qui ne pourra jamais remplacer cette philosophie, malgré de tels progrés que
science et technologies apportent

Ainsi, on a défini 'homme comme sujet actif et agent de connaissance pour
ce qui est du domaine de la connaissance scientifique et de cette facon, son
rapport avec le monde a engendré en lui divers savoirs et connaissances reflétant
un rapport de sujet connaissant et de I'objet a connaitre.

De ce fait, en ayant abordé la question de connaissance on a vu d’'une part
'empirisme qui traduit la connaissance courante et quotidienne (celle de tout le

monde) auquel il n'y a pas de mesure précise ni une procédure de vérification et

115 Merleau - PontyEloge de la philosophje.14.
124



qui, en fin de compte ne permet pas la connaissance rigoureuse. Ainsi pas de
connaissance rigoureuse, pas de Science, non plus. Mais méme si elle ne
constitue pas une Science, elle ne manque pas pour autant d’étre utile surtout

dans les sociétés encore basées sur la tradition.

L’empirisme introduit, sur le plan de la connaissance, une référence aux
sens, et par la méme, a l'idée de la perception, congue comme expérience initiale
du surgissement du monde lui-méme. La perception qui, au prix d'une rigoureuse
critique des « préjugés classiques » qui la concernent, aux prix du retour aux
phénomenes que l'exigence de la description phénoménologique impligue,
n'apparait plus comme une science du monde construite a son propos au terme
de quelques improbables opérations de connaissances: «elle est le fond sur
lequel tous les actes se détachent et elle est présupposée par eux ».*

C’est a partir d’elle, congue comme premiere réalité objective que nous
distinguons le réel et I'imaginaire, et c’est d’elle-méme que dépendent toutes les
sciences qui veulent transformer les qualités en quantité, 'empirisme au rationnel
tout en exigeant le dépassement de l'apparence, en allant du complexe, du
particulier et du contingent vers le simple, le général et le nécessaire.

Mais la science a un esprit qui I'anime. Cet esprit constitue une référence a
tout travail scientifique, on le homme « esprit scientifique » et elle est le moteur
méme de la recherche scientifique qui exige curiosité, observation, critique (dans
le sens d’esprit critique), invention, etc. dans le domaine intellectuel, et éducation,

vertu, abnégation, humilité, etc. dans un point de vue morale.

Dans sa méthode, la science expérimentale avance en suivant des étapes,
en passant dabord, par [I'observation, puis par I'hypothése, aprés par
I'expérimentation.

Observer une chose ne signifie nullement jeter un simple regard au fait
empirique, c’est percer au-dela des apparences et interpréter ce qui se passe de
la maniéere telle qu’'on I'a concu pour lui donner une signification scientifique.
L’hypothése, cependant, est le résultat méme d’'une observation, elle est ce qui,
d'apres Claude Bernard, constitue la découverte. Mais pour ce qui est de sa

118 Merleau - PontyPhénoménologie de la perceptignv

125



véracité, elle reste encore incertaine, car elle est encore un effort de comprendre
les faits afin de les systématiser. Alors, vu qu’elle est encore incertaine : c’est-a-
dire gu’elle peut étre vraie ou fausse, il est nécessaire de le faire soumettre a une
vérification. L’expérimentation est la phase ou la science effectue une vérification
sur I'hypothese, de maniére a I'étendre sur plusieurs faits, I'examiner, la prolonger
et faire une contre preuve méme, en cas de nécessité. Pour ce qui est de
I'induction, elle consiste essentiellement a passer de la découverte d’'un rapport
essentiel, et par conséquent universel et nécessaire entre ces deux phénomenes

ou propriétes.

Mais revenons-en a notre contexte, car qu'est-ce que nous devons mettre
en exergue si ce n'est pas la science dans son épanouissement et dans
l'actualité ? Son développement est, aujourd’hui le fait le plus constaté dans le
monde entier.

Le monde auquel nous vivons est un monde, totalement et pratiquement
dominé par la science, surtout avec I'appui de la technique, I'essor que la science
est en train de vivre, se fait vraiment sentir. A considérer seulement l'efficacité des
méthodes de pédagogie avec l'informatique sur le domaine de I'enseignement,
dans le quotidien ainsi que dans la communication. L’installation des satellites
pour permettre I'obtention des nouvelles d’'un tel pays a un autre, des pays qui

sont loin d’étre voisins méme.

Tout cela marque vraiment le génie scientifique et montre par la I'efficacité
de la technique, a I'égard des problémes que le monde actuel rencontrent, tout en
tentant de les résoudre et de faciliter du mieux qu’elle peut la tache de 'homme
qui en prend usage, sans méconnaitre I'efficacité méme de la médecine méme si
parfois elle suscite des effets secondaires quelquefois liés a un emploi abusif.
Mais si I'on précise pourquoi la Science a eu une si grande emprise sur le monde,
comment elle a réussi a dépasser son aspect abstrait pour s’extérioriser et aider
les hommes a avoir une meilleure prise sur le réel ?

Il est d’abord nécessaire de préciser que la science est un savoir, et un
savoir ne s’extériorise pas parce que sinon elle trahit son principe : celui de
I'abstraction. Mais si c’est le fait de dire « qu’elle a dépassé son aspect abstrait »

qui nous dérange, il est a souligner que c’est seulement une métaphore pour dire

126



gu’elle est, bien gu’elle soit abstraite, perceptible et les fruits de ses recherches
sont bien utiles a I’'homme. Quant a I'emprise qu’elle a sur le monde, cela vient de
son efficacité, une efficacité qu'elle a su manifester en ayant les pratiques
technologique a ses cotés. L'idée c’est alors de dégager l'interdépendance de la
science et de la technique sur les moyens de faciliter, d’alléger le travail que
’lhomme entreprendre, et une facilitation qui lui assurera une longue survie, parce
gue non seulement elles alléegent la tache de I'homme, mais moins I'homme

travaille, moins il est assujetti a la fatigue et plus il vivra longtemps.

Certes, la Science et la Technique ceuvrent ensemble pour ce qui est
d’apporter de l'aide a I'homme, néanmoins, elles se reconnaissent étre, l'une
comme l'autre, autonome. Parce que méme au tout début de leur conception, la
technique a d’abord existé puis la science, la preuve : il n'y avait pas encore eu de
précision dans les toutes premiéres technigues et la science n’était encore rien
d’autre gu’une théorie. Leur collaboration n’a été mise au point que plus tard.
Ainsi, si la Science élabore des lois et détermine les risques et dangers que le
monde entier court avec l'arrivée d’une nouvelle technologie et 'humaine activité,
la Technique par le biais des engins, essaie de s’étaler sur le domaine de la
pratique. Il n'est dans ce cas, pas question d’'une extériorisation de la Science,
mais plutét une soumission qu’elle fait volontairement a I'égard des nouvelles

idées auxquelles la Technique veut mettre au point pour le bien de 'homme.

« Mais n’était-ce la que la chance d’'un homme bien né, la force
d’'une bonne tradition de culture ? Et quand cette tradition sera
épuisée, la nouvelle science ne pourra-t-elle étre (. . .) qu'une

lecon d'irrationalisme ».**’

La technique et la civilisation qu’'elle commande sont devenues un
important sujet de réflexion. Depuis quelques années, les sections techniques de
I'enseignement du second degré et des études supérieures ont a leur programme,
qguelques notions de philosophie, car la philosophie répond a une nécessité

culturelle et plus encore, elle satisfait un besoin et un droit des jeunes techniciens.

117 Merleau - PontyEloge de la philosophig.315.
127



Nul n’échappe aux grandes interrogations concernant la vérité et la certitude, la
valeur et le bien, le droit et la justice, ’lhomme et sa destinée, que la philosophie

pose et éclaire.

Et « méme si les philosophes faiblissaient, les autres seraient la
pour les rappeler & la philosophie. A moins que cette inquiétude
ne se dévore, et que le monde ne se détruise en faisant
'expérience de lui-méme, on peut attendre beaucoup d’un temps
qui ne croit plus a la philosophie triomphante, mais qui, par ses
difficultés, est un appel permanent a la rigueur, a la critique, a
I'universalité, a la philosophie militante ».*®
Avec cette phrase, assez longue si I'on peut dire, nous justifions le choix de
ce livre de Merleau-Ponty comme ouvrage de base pour montrer jusqu’a quel
point la philosophie reste la premiére connaissance qui se préoccupe réellement,

méme si ce n'est pas d’'une maniére ingénieuse, de I'étre humain, car,

« Une science qui brouilles les évidences du sens, et capable du
méme moment de changer le monde, suscite inévitablement une
sorte de superstition, méme chez les témoins les plus
cultivés ».**°
Mais la force méme de I'ouvrage, pour ce qui est de notre devoir, se trouve
dans cette impuissance méme de la philosophie, de sa faiblesse, une faiblesse qui
jouera en sa faveur et témoignera sa plus grande valeur : celle qui se trouve dans

la conscience, la conscience qui est une chose abstraite. De ce fait,

« Le philosophe ne peut plus, en conscience, se prévaloir d’'une
pensée absolument radicale, ni S’arroger la possession
intellectuelle du monde et la rigueur du concept. Le contrdle de soi
et de toute chose reste sa tache, mais il n’en a jamais fini avec

elle, puisqu’il doit désormais la poursuivre a travers les champs

118 bid., p.239.
119bid., p.312.

128



des phénomenes dont aucun a priori formel ne lui assure par

avance la maitrise ».1%°

Ainsi, oui, la philosophie boite, mais, ce faits la constitue pour elle une
vertu car elle est « partout, méme dans les faits et elle n’a nulle part de domaine
ou elle soit préservée de la contagion de la vie »*#*

Alors, la ou il y a forme de vie humaine, il y a toujours philosophie. Elle est
donc implacable parce gu’elle est plus que n’importe quelle connaissance, une
aide non seulement psychologique mais surtout morale.

Dés lors, les premiéres parties de l'ouvrage, avec quelques notes de
l'auteur lui-méme constituent la force méme du livre et de ce présent travail en ce
sens que c'est une partie qui traite de I'éloge a la philosophie. A souligner que le
livre comporte des essais philosophiques ou l'auteur prend et fait exemple sur
certains auteurs tel que Bergson, Lavelle, Husserl sur la phénoménologie,
Einstein, Machiavel, . . . et sur quelques disciplines comme le Christianisme, la
Sociologie, la Politique ou autres.

En plus de son affirmation selon laquelle la philosophie s’ennuie dans le
constitué puisque c’est la source méme de toutes ces mascarades que le monde
s’emploie pour dire et proclamer la disparition de la philosophie, Merleau-Ponty
ajoute qu’

« Une philosophie concréte (bien qu’elle ne peut exister) n'est pas
une philosophie heureuse. Il faudrait qu’elle se tienne pres de
'expérience, et, pourtant, qu’elle ne se limite pas a I'empirique,
gu’elle resitue dans chaque expérience le chiffre anthologique
dont elle est intérieurement marquée ».*??

Alors, méme s'il est difficile d’imaginer dans ces conditions, 'avenir de la
Philosophie, il n’en reste pas moins qu’

« Elle ne retrouvera jamais la conviction de détenir, avec ses

concepts, les clefs de la nature et de l'histoire, et c’est qu’elle ne

renoncera pas a son radicalisme, a cette recherche des

1201bid., p.197.
121bid., p.179.
122 Merleau - PontyEloge de la philosophje.238.

129



présupposés et des fondements qui a produits les grandes

philosophies. »*?3

Alors, pour répondre a toutes ces questions que l'on s’est posé dans
I'Introduction concernant la disparition de la Philosophie, on dira seulement que
guoiqgue Science et Technique soient efficaces pour ce qui est du domaine de la
pratique, il en reste que personne ne peut cacher ses états d’ames ni fuir sa
conscience et c'est surtout dans les moments ou I'on se sentira le plus, avoir

besoin d’aide que la philosophie apparaitra avec la morale en mains.

123 bid., p.238.
130



BIBLIOGRAPHIE
OUVRAGES SE RAPPORTANT A LA PHILOSOPHIE

1. ALAIN, Eléments de Philosophie, collection Idées, Edition Gallimard, Paris
1985, 255 p.

2. ALTHUSSER (Louis), Lénine et la Philosophie, Maspero, Paris 1974, 194p.

3. ARISTOTE, Ethigue a Nicomaque, Traduction de R.A. Gauthier et J.Y. Jelif,
Paris 1958, 310 p.

4. Métaphysique, Traduction de J. Tricot, VRIN, Paris 1953, 250 p.
5. Politiques, Traduction de P. Pellegrin, Garnier Flammarion, Paris
1990, 595 p.

6. BERGSON (Henri), La pensée et le mouvant, PUF, Paris 1934, 308p.
7. BLONDEL (Maurice), Pensée Il, Flammarion, Nathan, Paris 1968, 195p.
8. BUSSET (Bourbon), La force des jours, Collection Idées, Gallimard, Paris

1962, 137p.

9. DESCARTES (René), Discours de la méthode, Gallimard, la pléiade, Paris
1953, 287 p.

10. Les principes de la philosophie, Bibliotheque de la Pléiade, Ed

Gallimard, Paris 1970, 245p.
11. EPICTETE, Entretiens, Traduction de R. Létoquard, Hatier, Paris 1988, 308

12. FOUCAULT (Michel), Les mots et les choses, Gallimard, Paris 1966, 182 p.

13. FREUD (Sigmund), Métapsychologie, Collection Idées, Gallimard, Paris
1968, 197 p.

14. FRISCH (Von), Vie et meceurs des Abeilles, Traduction Dalcq chez Albin
Michel, Paris 1946, 107p.

15. HEIDEGGER (Martin), Etre et Temps, Traduction de César Guest, Gallimard,
Paris 1927, 232p.

16. JASPERS (Karl), Introduction a la Philosophie, PLON, Paris 1962, 190 p.

17. KANT (Emmanuel), Critique de la raison pure, Traduction de Tremesaygues
et B. Pacaud, PUF, Paris 1995, 584 p.

18. KIERKEGAARD (Soren), Post scriptum aux Miettes philosophiques, NRF,
Gallimard, Paris 1942, 219 p.

131



19. LEIBNIZ (Gottfried Wilhelm), Nouveaux Essais sur I'entendement humain,
Garnier Flammarion, Paris 1690, 285 p.

20. NAVILLE (Pierre), L’existentialisme est un Humanisme Discussion, Nagel,
Paris 1960, 117p.

21. PASCAL (Blaise), Pensées, Gallimard, La Pléiade, Paris 1969, 1445 p.

22. PLATON, Apologie de Socrate, Flammarion, Paris 1958, 187 p

23. La République, Traduction d’E. Chambry, Les Belles Lettres, Paris
1949, 510 p.

24. Le Banquet, Traduction d’E des Places, Les Belles Lettres, Paris
1952, 187 p.

25. SARTRE (Jean Paul), L’Existentialisme est un Humanisme, Nagel, Paris
1946, 144 p.

OUVRAGES SE RAPPORTANT A LA SCIENCE

26. BACHELARD (Gaston), L’activité rationaliste de la physique contemporaine,
VRIN, Paris 1942, 207 p.
27. BACHELARD (Gaston), La formation de I'Esprit Scientifique, VRIN, Paris

1977, 288p.

28. La philosophie du Non, VRIN, Paris 1949, 212 p.

29. CAVAILLES (Jean), Sur la logique et la théorie de la science, PUF, Paris
1947, 152 p.

30. CLAUDE BERNARD, Introduction a la Médecine Expérimentale, Gallimard,
Paris 1968, 209 p.

31. FRIEDMANN, «La grande aventure », sept Etudes sur I'homme et la
technique, Denoél Gonthier, Paris 1965, 232 p.

32. HUSSERL (Edmond), Méditations cartésiennes, Vrin, Paris 1966, 188 p.

33. KOYRE (Alexandre), Etudes d'histoire de la pensée scientifique, PUF, Paris
1947, 307 p.

34. LEFEBVRE (Henri), La vie quotidienne dans le monde, Collection ldée,
Gallimard, Paris 1968, 147 p.

35. MARX (Karl), Introduction & la Critique de I'Economie Politique, Editions

sociales, Traduction Husson et Badia, Paris 1966, 235 p.

132



36. MERLEAU - PONTY (Maurice), Phénoménologie de la perception,
Gallimard, Paris 1945, 495 p.

37. SIMONDON (Gilbert), Du monde d’existence des objets techniques, Aubier,
Paris 1958, 212 p.

OUVRAGES SE RAPPORTANT A LA PROBLEMATIQUE

38. MERLEAU — PONTY (Maurice), Eloge de la philosophie, NRF, Gallimard,
Paris 1965, 384 p.

39. MOURRAL (Isabelle) et MILLET (Louis), Précis de philosophie pour un
monde technique, Nathan, Paris 1997, 364 p.

AUTRES ARTICLES

40. GAU (Catherine), Histoire Universelle des Philosophies et des Philosophes,
Flammarion, Paris 1945, 400 p.

41. LALANDE (André), Vocabulaire Technique et Critique de la Philosophie,
PUF, Paris 1926, 675 p.

42. MARX (Karl) et ENGELS (Friedrich), Euvres Choisies I, Ed. du Progres
1974, 623 p.

43. PETIT (Karl), Dictionnaire des citations du monde entier, Marabout, Paris
1978, 480 p.

133



TABLE DE$ MATIERES

REMERCIEMENTS

INTRODUCTION ...ttt et e et e e et e e et e e et e e et e e e e eaaeeeanns 2

PARTIE I: 'HOMME ET LA PHILOSOPHIE
Chapitre | : LHOMME DANS LA PHILOSOPHIE ........coooiiiiiiicecieeeee e, 8
[.1-Domaines de la philoSOphie ... 11
[L.2-L'NOMIME . 14
[.2.1-Tentative de definition .............oeeeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieiieeeeeeeeeeeee e 14
[.2.1.1-Du point de vue philosophique.............oiiiiiiiiiiiiii e, 15
[.2.1.1.1-Définition par [a PENSEE.......cccoeeeiiiiiiiiiiieici e 15
[.2.1.1.2-Définition par [a raiSoN..........coevvviiiiiiie e 17
[.2.1.2- Du point de vue sCientifique ............ouueiiiiii e 18
[.2.2- Les différentes capacités de 'NOMmMe ............oevvvvivveviiiiieiiiiiiiiiiieeeeeeeee 20
02220 AN o 153 1 = T 1[0 IR 20
27720 I 1 g =T [ = U1 o o PSSR 21
[.2.2.3. Les formes de I'imagination...............ccceeveieeeeiiveeiiiiiie e eeeeeeviin 21
[.2.2.4. Les reproches des moralistes ............cceeeeeieiiviieiiiiiiiie e 21
[.2.2.5. L& JUQEIMENL ....oeiiii et e e e e e eea e 22
[.2.3. L’@SPIIt CHIQUE. ...ttt e e e e eeeeennes 23
[.2.4. L'intelligence NUMAINE ..........oooviiiiiiii e e e 24
[.3- Les moyens et expressions de la philosophie..............cccovviiiiiiiiiieieee, 25
[.3.1- La pensée et 1€ lanQgage ........cuuevieiiiiiiiiiiiiiiiiieeiiieeeeeeeeeeeeee e eeeees 25
Chapitre 1l : EVOLUTION DU SENS DU MOT PHILOSOPHIE ........ccccooeeeeviiinnnnnn. 29
[I.1- L'homme face & 'eXISteNCE.........cooeiiiiiiiiii 29
[I.2-La recherche des principes premiers du monde ...........ccccevvvvvviiiieeeeeeeeeennnns 34
[1.2.1-L.€S PreESOCTALIQUES ...eevvvveeeieeieieeieeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenees 34
11.2.2-Les 10niens (VI S. V. J.-C.) oo, 34
[1.2.2.1-L’€CO0lE d& MIlBL......uuuiiiiiiiiiiiiii s 34
[1.2.2.2-Héraclite A'EPNESE........evveeiiie i 35
I1.2.3-Les ltaliques a travers les pythagoriciens t les léates (V°® s. av. J.-C.)...35
[1.2.4-L€S NEO-PNYSICIENS ....evviiiieiiiiiiiiiiteeieeieeeeeeeeeeeeeee et ee e eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeees 36
[1.2.5-1L€S SOPNISIES ...ceeeeiiieiie ettt e e e et e e e e e e e e ananee 36
[1.3-La philoSophie ClaSSIQUE ........ccceiiieeeiiee e e e e e 37



[1.3.1-Socrate, sa vie et sa conception philosophique............ccccceeeeiiiieiiieeinnns 38

[1.3.2-Platon, sa vie et sa philoSOPNIE .......ccoooiiiiiiiii s 39
[1.3.3-Aristote, sa vie et sa philoSOPNIE ........coooiiiiiiiiii e, 41
Chapitre Il : LA PHILOSOPHIE........cooi et 45
[1.1-Essai de definition ........coooeiiiiiiii 45
[11.2-REFIEXION €1 SAGESSE.. .o i i 49
B2 R =3 = [ ] PSSP 49
[11.2.2-NOtION 08 SAQESSE .. .. e i eeeeeeeeiiiii i e e e e e e e e ettt e s e e e e e e e e eaatr e s e e eeaeeenennns 50
[11.2.2.1-L’esprit philoSOPNIQUE .......uiiieeieeeeeee e 50
[11.2.2.2-SagesSe €t MOTaAle .........uuuiiiiiieiee e 51
[11.2.2.3-MOdérations deS JESIrS.........uuuuuummrmmmmniiiiiiiinniieinnnneennnnnennnnnnne 52

PARTIE II: LA SCIENCE ET SON ESSOR DANS LE MONDE

Chapitre I. NATURE DE LA SCIENCE .......cooiiiiiiecee e 56
[.1-De la perception @ 12 SCIENCE ..........cuuuuiiiee et e e e e e eaennes 56
0 = W 0T o = o 1o o S USRPRRTR 56
[.1.2-Analyse objective de la perception ............o.uuuuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiee e 57

[.2- L’ESPIt SCIENTIFIQUE ..ceeeeeiiieee ettt e e e eeeenees 59
[.3-Les pratiques ePIStEMOIOGIQUES.........uuuiieeeeeeeeeeeiiiee e e e e e e e e e e e e e eeeeenes 62
[.3.1-La démarche des Sciences expérimentales...........ccccevvvvvviiiiieeeeenreennnnns 63
[.3.1.1-Les procédés de la science expéerimentale ............ccccceeeieiiiinnnnnns 63
[.3.1.1.1-L'0DSEIVAtiON .. ..ot 63
[.3.1.1.2-L'NYPOtNESE ... e 64
[.3.2-L’expérimentation ou veérification de I'hypothése ...........ccccceeeeiieiiiiiiennns 64
[.3.3-LINAUCTION ...t e e et e e e e e e eeeenne 65
Chapitre Il. LOBJET DE LA SCIENCE........ccoiiii i 69
[1.1-La SCIBNCE ... 71
LAY | (= PRSP 72
[1.2.1-L& dOgMALISIME .....eviiiiiei ettt e e et e e e e e e e eennees 74
[1.2.2-1& SCEPLICISIME ...ttt e e e e e et e e e e e e e e e eeannes 75
Chapitre 1ll. LETONNANTE ASCENSION DE LA SCIENCE .......coooovvviiiiiiviii, 78
1 e = U (=Yoo ] ([T PSR 78
1.2-L& traVall ....cooeeeeeeeeeeee e 80
[11.2.1-Autonomie possible de la science et de la technique .......................... 82

135



[11.2.2-Technologie et CyDernNétique ..........ccooevvvveeiiiiiiie e 83
[11.2.3-La nature face au PrOgreS ..........uweeereeeeeeeeeeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeereeeeeeereeeeeeeeeees 84

PARTIE Ill: LE RETOUR A LA PHILOSOPHIE
Chapitre | : LES EXPLOITS SCIENTIFIQUES ET SES LIMITES VIS-A-VIS DE

LA PHILOSOPHIE ...ttt et e et e et et eeaa s 87
[.1-Situation actuelle de la philoSOphie..........ccoooviviiiiiiiii e 87
[.1.1-La PhENOMENOIOGIE .. .. it e e e e e e e eeenen 87
[.1.2-La philosophie de Petre........oooeeeiiiiiie e 90
[.1.3-L'eXIStentialiSIMe ......uueiie e 92
[.1.4-La philoSophie deS SCIENCES.........uciiiiieieieieiiiiiee e e e e e eeaaenns 95
[.1.5-L’avénement des SCiences NUMAINES...........evvvvviiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeees 96
[.2-La SCIENCE €1 SES EXPIOILS ...ttt 97
[.2.1-La valeur de 1a SCIBNCE........cooeiiiiiiie e eeeeees 98
[.2.1.1-Les caracteres généraux de la SCIENCE...........ccevvvvviiiieeeeeeeeeeiiiinnn, 98
[.2.1.2-Les principes de la connaissance scientifique ..............ccccevvvvvvvnnnnnn. 99
[.2.1.3-La SCIENCE €118 Il ......uuuiiiiiiiiiiii e 100

[.3-La valeur positive de la teChNIQUE .........cooeiiiiiiiiiiiee e 101
[.3.1-Limite de la science et de la technique...........cccooeeeiriiiiiiiiiiiiie e, 102
Chapitre Il : LE RETOUR A LA PHILOSOPHIE..........cccciiiiiiiiee e 105
[1.1-Critique nominaliste de la SCIENCE........coeeiiiiiiiiiiiiie e 105
[1.2-Le rationalisme et la SCIENCE ..........uuuuiiiiiii e 105
[1.3-Limites de la philosophie posées par la Science ..........ccccevvvvvveiiiiieeeeveeennns 108
[I.4-Valeur de 1a philoSOPNIE.......cccciiiieee e 111
1 Yo =g ] o [0 141 (PP 111
[1.4.2-L@ MOTAIE ...t e e e e eneeee 119
CONGCLUSION ...ttt et e e e e e e e e st e e e e e e e e e st e e e e e e e e e e s annnssnaneeeeas 122
BIBLIOGRAPHIE .....cooiiiiiiiiieitee ettt ettt e e e e e e e e eeeeaee e e e 131

136



