
                                                                      

DOMAINE ARTS, LETTRES ET SCIENCES HUMAINES 

              MENTION : ANTHROPOLOGIE 

              Parcours : Anthropologie fondamentale 

 

 

 

 

 

MEMOIRE DE MASTER EN ANTHROPOLOGIE 

 

Présenté par : BENANTENAINA Joelin 

Encadreur: Dr RAZAFIMAHEFA, maître de conférences 

 

                                                                                        Antananarivo 

                                                                                                 2018 

Date de soutenance : Lundi le 04 mars 2019, à 10h- S.231 

FADY ET MODERNITE A 

MADAGASCAR : UNE COEXISTENCE 

PACIFIQUE OU CONFLICTUELLE ? 

Cas des Sakalava Njoaty de Vohémar, région SAVA 



TABLE DES MATIERES 

 

Table des matières…………………………………………………………....2-4 

Remerciements…………………………………………………………………..5 

Glossaire……………………………………………………………………...….6 

Résumé…………………………………………………………………………..7 

Fintina…………………………………………………………………………....8 

Abstract………………………………………………………………………….9

Avant-propos……..…………………………………………………..……..10-12 

PARTIE I : INTRODUCTION……………………..……...….……………..13 

1.1. GENERALITE………………………………………..…….…………………......14 

1.1.1. DESCRIPTION ET PRESENTATION DU PROJET DE RECHERCHE………..16 

1.1.1.1. Contexte et justification………….….………………………………….................16 

1.1.1.2. Cas général……....……….………………………………………………………..16 

1.2.1.3.1. Les fady à Madagascar…..…..……………..……..…….…………………….……21 

1.2. HYPOTHESES…………...……………………...…………………….…..30 

1.2.1. HYPOTHESES  DES PREDECESSEURS……...………………………………...…..33 

1.2.1.1. Origines des fady ou interdits ……………….……………………………………....33 

1.2.1.2. Typologie des fady malgaches…………………………...……………………….….35 

1.2.1.3. Classification des fady malgaches………………...………………………………....35 

1.2.2. HYPOTHESE PERSONNELLE………………………...………………….…………35 

1.3. OBJECTIFS DE CE THEME………………………..……………….…...36 

1.4. RESULTATS ATTENDUS…………………………….………………....36 

PARTIE II : MATERIEL ET METHODE……………….………………....38 

2.1. MATERIEL…………………………………………………………...…...39 

2.1.1. Choix du thème………………………………………………………………………...39 

2.1.2. Choix du lieu d‟étude……………………………………………………………….….39 

2 



2.1.3. Description de District du Vohémar …………………………………………………..40 

2.1.3.1. Situation géographique……………………………………………………………....40 

2.1.3.2. Description sur l‟origine du Foko Sakalava ……………………………………..….42 

2.1.3.3. Les Sakalava Njoaty de Vohémar sont d‟origine arabe……………….……………..45 

2.2. METHODE………………………………………...……………...……….47 

2.2.1. Méthode de collecte de données…………………………………………………….....47 

2.2.1.1. Recherche documentaire…………………………………………………….....….…47 

2.2.1.2. Travail sur terrain………………………………………………………………….…47 

2.2.1.3. A l‟assemblé général de l‟association (FISANI) de Njoaty de Vohémar……..……..48 

2.2.1.4. Difficultés rencontrées…………………………………………………………..…...52 

2.2.2. Méthodes de traitement des donnés……………………………………………………52 

2.2.2.1. La méthode des échelles……………………………………………………..………52 

2.2.2.2. Le dynamisme……………………………………………………………………..…53 

PARTIE III : LES RESULTATS……………………………………….........55 

3.1. LES FONCTIONS DES FADY ET LES DOMAINES D‟APPLICATIION……….…...56 

3.1.1. LES FONCTIIONS DES FADY MALGACHES……….……………….…….……...56 

3.1.2. LES DOMAINES D‟APPLICATION………………………..…………….……..…...57 

3.1.2.1. La loi…………………………………………………………………………………57 

3.1.2.2. L‟éducation………………………………………………………………………..…57 

3.1.2.3. La santé……………………………………………………………………………....59 

3.1.2.4. La sécurité sociale……………………………………………………………….…...61 

 3.2. LES CAUSES ET LES FACTEURS DE CHAGEMENTS OU LA   

 TRANSFORMATION DES FADY…………………………….…………….…...61 

3.2.1. LES FACTEURS EXOGENES OU EXTERNES………………………………...…..63 

3.2.1.1. Le christianisme……………………………………………………………………...63 

3.2.1.2. La colonisation…………………………………………………………….………....64 

3.2.1.3. L‟interculturalité par la globalisation ou la mondialisation…………………….……65 

3 



3.2.1.4. La diffusion des nouvelles technologies……………………………………………..66 

3.2.2. LES  FACTEURS  ENDOGENES OU INTERNES …………………………………66 

3.2.2.1. Le temps…………………………………………………………………………...…66 

3.2.2.2. Le changement issu de l‟influence de la société elle-même…………………………67 

3.2.2.3. La modernité…………………………………………………………………...….…68 

PAERTIE IV: DISCUSSION…………………………………………...….71 

4.1. LA FORME DE LA COEXISTENCE ET LA CONFLICTUALITE ENTRE 

FADYET MODERNITE…………………………………………………………………72 

4.1.1 L'ACCULTURATION : LE PROCESSUS DE LA TRANSMISSION CULTURELL..73 

4.1.2. AVANTAGE ET INCOVENIENTS DE LA TRANSGRESSION OU « MANOTA 

FADY »…………………….…………………………………………………………………74 

4.1.2.1. L‟avantage du manota fady………………………………………………..……………..…74 

4.1.2.2. Les inconvénients du manota fady…………………………………………….……………75 

4.2. LES FADY FACE AU DEVELOPPEMENT ECONOMIQUE………..…76 

CONCLUSION…………………………………………………….………81-82 

BIBLIOGRAPHIE……………………………………………………..…83- 85 

WEBOGRAPHIE………………………………………………...……….86- 87 

ANNEXE………………………………………………….………..…….88-1O1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

4 



REMERCIEMENTS 

Nous ne sommes pas arrivés qu‟au terme de ce travail que grâce de Dieu, de nous 

avoir donné le courage, la patience, et surtout nous a soufflé les idées. Ensuite, nous 

tenons à adresser nos grands remerciements et nos sincères reconnaissances, à toutes les 

personnes qui ont accordé leur soutien:  

 RAMANOELINA Panja, Professeur titulaire, Président de l‟université d‟Antananarivo 

qui  nous a accueilli dans cet établissement. 

 RALALAOHERIVONY Baholisoa Simone, Professeur titulaire, Doyen de la Faculté 

des Lettres et sciences Humaines, qui a donné l‟autorisation pour la soutenance, afin 

d‟obtenir le Diplôme Master.  

 RABOTOVAO Samoelson, maître de conférences, Chef de la « Mention 

Anthropologie » qui nous a permis l‟accomplissement de ce travail.  

 A tous les enseignants  de la Mention ANTHROPOLOGIE, pour les connaissances et 

les techniques de recherche qu‟ils ont transmises durant notre cursus universitaire.  

 RAZAFIMAHEFA, maître de conférence, qui nous avoir guidé et orienté en tant 

qu‟encadreur pédagogique. Si nous avons pu  terminer ce travail, c‟est grâce à ses 

multiples encouragements, tout au long de ce travail. 

 Mes parents pour leur soutien inconditionnel, dont ils ont fait preuve depuis mon 

enfance, jusqu'à ce jour. Merci pour les conseils, et le soutien financier, moral, 

psychologique et matériel. 

 BENITSIAFANTOKA Joseph, Directeur du CURSA d‟Antalaha, grâce à son 

organisation et sa collaboration avec NJARAMANANA Edmond, Président de 

l‟association  de Foko Sakalava  Njoaty et ses collègues, si nous avons pu effectuer notre 

descente sur terrain, auprès de la communauté Njoaty. 

 Aux trois Notables qui sont en tête de l‟Association de Sakalava Njoaty: JAORAVO 

Andriampisora, MAHATSARA, ANDRIANASONDOTRO, qui nous ont accepté et 

accueilli et donné tout ce que nous avons voulu savoir à propos de notre thème, 

concernant leurs tabous.  

 A toutes les personnes qui nous ont aidées, de près ou de loin à la réalisation de cette 

étude, à nos amis, pour leur conseil, leur suggestion et leur critique.  

Un ultime hommage à mon père qui vient de nous quitter cette année pour un monde 

meilleur. Papa, merci !                                                                      

                                                                                                  Antananarivo, décembre 2018 

5 



GLOSSAIRE 

 Cousins patrilatéraux : du côté du père. 

 Cousins matrilatéraux : du côté de la mère. 

 Cousins parallèles : sont les enfants du frère du père et de la sœur de la mère. 

 Cousins croisées : sont les enfants du frère de la mère et de la sœur du père. 

 Endogamie : est l‟obligation pour les membres d‟un groupe de se marier à l‟intérieur 

de celui-ci 

 Endogamie de classe sociale : qui consiste à se marier avec des personnes du même 

rang social que le nôtre. 

 Endogamie de religion : qui consiste à se marier avec des personnes de la même 

religion que la nôtre. 

 Endogamie géographique : certaines régions de même pays  sont endogames et 

d‟autres ne le sont pas. 

 Exogamie : est l‟obligation pour les membres d‟un groupe de choisir un conjoint en 

dehors de celui-ci. 

 Fady malagasy: est une transmission des traditions orales. Le Malgache transmis 

d'une génération à une autre à travers de l'éducation, une chose  est ce qui ne se fait pas. 

Ce qui est contraire à la voie de la société. L'effraction de cela apporte le malheur pour 

celui qui l'a faite et peut entraîner la mort.   

 Interdit : défendu par la loi, ou par la morale, (syn. prohibé, tabou,  cont. autorisé, 

permis). 

 Le fihavanana : union de cœurs et de volontés  entre des personnes ayant de règles et 

de normes qui définissent un code de bonne conduite dans une société. 

 Lignage : ensemble des personnes de la même lignée.  

 Parenté : Chez nous, la parenté désigne essentiellement nos parents par le sang et 

dans une moindre mesure nos parent par alliance. Elle réside dans les liens qui unissent 

les enfants à leur père et mère, qui sont les parents par excellence. 

 Société : une société est l‟ensemble d‟individus vivant en groupe organisé, il y a un 

milieu humain caractérisé par ses institutions, ses lois et ses règles qui gèrent leur vie 

quotidienne. 

 Tabou : se dit d‟une chose,  ou d‟un être qui n‟est pas permis de toucher, ou un sujet 

qu‟il n‟est pas permis d‟aborder. Tout simplement une chose qui n‟est pas permise.  

 

6 



RESUME 

Ce fruit de recherche constitue en premier lieu, quelques significations des 

« fady » ou tabous, ensuite le domaine de l‟anthropologie concerné à ce thème, en outre 

évolution de fady à travers les âges  qui a donné naissance (à la culture, la morale et au 

droit). Nous avons fait l‟analyse et l‟étude comparative sur le cas général et national, puis 

la distinction d‟une région ou d‟une communauté par rapport aux autres. En l‟occurrence 

les Sakalava Njoaty de Vohémar, qui se trouve au Nord-Est de Madagascar. D‟après ces 

études, nous avons connu qu‟il y a une cohérence d‟idée entre le fady et le culte des 

ancêtres, la société  et hasina malagasy. Par ailleurs, la présentation des hypothèses des 

prédécesseurs se concentre sur l‟origine et les histoires des fady à travers les mythes, la 

sainte bible, les œuvres littéraires. Ainsi nous pouvons classifier les fady selon les idées 

des chercheurs. En deuxième lieu, ce fruit de recherche contient les méthodes que nous 

avons utilisées durant le recueil  des données. Nous avons mentionné les matériels qui 

sont primordiales pour la recherche et par lesquelles l‟observateur peut avoir plus 

d‟information. Les données recueillies contiennent des différents éléments, parmi 

lesquelles les données documentaires, à savoir : la description de district du Vohémar, la 

situation géographique des Foko Sakalava. Ensuite, il y a les données d‟observations qui 

sont obtenues lors de l‟interview et la vérification empirique. Elles comprennent la 

spécificité des coutumes Njoaty,  les fonctions des fady et les domaines d‟application, 

puis les causes et les facteurs de changements, depuis l‟intégration des étrangers. En 

outre, on a parlé aussi les conséquences des changements au niveau national et au niveau 

de ménages, après la colonisation. Au cours de la descente sur terrain, nous avons 

appliqué l‟observation passive et active, qui sont des méthodes de recherche empirique 

pour l‟étude anthropologique. Finalement, nous avons enquêté 20 personnes en pratiquant 

une technique d‟enquête, comme l‟échantillon « boule de neige ». Les données recueillies 

dans toutes ces recherches sont traitées par la méthode des échelles, englobant la 

multidisciplinarité et la comparaison, ainsi la méthodologie de dynamisme. On peut dire 

que les fady ayant une importance dans la vie de l‟humanité, notamment les Malgaches. 

En tant que créations ancestrales, ils jouent le rôle de cohésion relationnelle entre les 

vivants et les morts. De nos jours, cette pensée et cette croyance ne sont pas toujours bien 

tenues, à cause des cultures étrangères qui dominent peu à peu notre ce pays, depuis la 

colonisation. Mais il nous semble que les fady détiennent encore les fonctions 

importantes, pour contrôler le monde et le comportement des nouvelles générations. 

7 



FINTINA 

Ity voka-pikarohana ity dia miresaka, eo ampiandohana ny famaritana aminn‟ny 

ankapobeny ny atao hoe « Fady », ny antony niforonany ary ny sehatra voakasika izany 

eo amin‟ny lafiny haiolona sy ny endrika ny fady maneran-tany. Ao ihany koa ny 

fivoarany izay niteraka ny fiforonan‟ireo kolontsaina, ny moraly, ary ny lalàna sy fitsipika 

mifehy ny zo fototra maha olombelona. Manaraka izany, fampitahana manerantan-tany, 

no natao mba hahafantarana ny mampiavaka ny firenena maromaro, indrindra ny isam-

paritra ka voakasika amin‟izany ny faritra SAVA. Araka ny hita ao Vohémar, ireo 

Sakalava Njoaty, any amin‟ny tapany Avaratra-Antsinanan‟i Madagasikara. Vokatry ny 

fikarohana no nahalalana fa misy rindran-kevitra mampifandray ny Fady amin‟ireo 

fomban-drazana sy ny firahamonina ary ny Hasina malagasy. Ny fady moa mazava ho 

azy fa misy loharano nipoirana araka ny tantara izay hita amin‟ireny raki-tsoratra sy ny 

Baiboly, ary heno amin‟ny alalan‟ireny angano na koa lovan-tsofina. Fantatsika 

arak‟izany fa misy fizarana maromaro ny fady ary azo ho sokajina araka ny fandinihana 

sy fandaharan‟ireo mpikaroka izany. Ny faharoa, resahina ato koa ny fomba fiasa 

tamin‟ny fanangonana ireo akora fototra izay heverina fa manan-danja sy mifanaraka 

amin‟ny lohahevitra, mba hanamorana ny fandrafetana ny asa. Izany dia fitambaran‟ny 

sigan-javatra maromaro, ahitana ireo akora azo tamin‟ny alalan‟ny fikarohana ara-

tsiantifika sy vaky boky ary ny firotsahana an-tsehatra. Ireo rehetra ireo no niaingana ka 

nahalalana ny fiforonan‟ny teny hoe « Vohémar », sy ny hoe « Njoaty ». Anisan‟izany 

koa ny fomba nahatongavan‟ireo Sakalava Anjoaty teto Madagasikara. Fantatra fa maro 

ireo sehatra azo ampiharana ny fady eo amin‟ny fiainana andavan‟andron‟ny olombelona. 

Nefa araka ny hita dia miova sy mihavery maindalana ny fady, vokatry ny fivoarana sy ny 

fanjanahantany izay nampiditra ireo kolontsaina sy fomba amam-panao vahiny. Na izany 

anefa misy koa ny fiovana ateraky ny fiovam-pijery isam-batan‟olona na isan-tokantrano 

eny anivon‟ny fiarahamonina. Marihina eto fa olona miisa 20  amin‟ireo mponina miisa 

20.000 no nanaovana fanadihadiana nandritra ny firotsahana an-tsehatra, izay 

nampiharana ny fomba fiasa manaraka ny lojika amin‟izao vanim-potoana izao. Ny fady 

moa dia razam-be tany aloha no namorona azy, ka azo lazaina hoe rohim-pifandraisana eo 

amin‟ny velona sy ny maty. Noho izany dia nomena lanja sy voninahitra ambony ireo 

razana, amin‟ny maha solontenan‟Andriamanitra azy ireo, ary fandikana ny tenin‟izy ireo 

dia matetika miteraka loza hoan‟izay minia manao izany. Fa ankehitriny kosa tsy 

voatazona izany finoana sy fiheverana izany, satria lasa natao tsirambina ny fady noho 

ireo antony efa voalaza etsy ambony.  

 

 

 

 

8 



ABSTRACT 

This result of research firstly talks about general concept of fady (taboo),   the 

domain of fady in anthropological concept and the features of fady in the world. Besides, 

it talks about the evolution which creates some culture, the morality as well as the law and 

disciplines which are in charge of human principle right. In addition, to have better 

understood the differences of fady between each country and especially between each 

region, we have done universal and regional analysis and the comparative study. Among 

the region, we took the case of the SAVA (in the North-East part of Madagascar) where 

we can find tribe of Sakalava Njoaty of Vohemar who still respect the value of fady. 

According to the research that we have done, we noticed that there is coherence or an 

approximate relation between the fady and the ancestor‟s culture, the society and the 

Hasina Malagasy. It is worth to note that fady has its own origin according to the history 

found in literature books, the bilbe, and it is told in the tales. Thus, we can differentiate 

and classify the concept of fady according to researchers‟ point of views. Secondly, this 

research project consists of the methods that we used while collecting data and important 

information which are appropriate for the topic in order to facilitate the accomplishment 

of the work. They comprise the different elements, such as scientifically data research, 

documentations (book readings) and surveys. Due to these methods, we comprehended 

the origin of the word “Vohémar” and the derivation of the word “Njoaty” in accordance 

with Sakava Anjoaty‟s arrival in Madagascar. We also observed that fady can be applied 

in several sectors in humans‟ daily lives. However, owing to the globalization and the 

colonization which entered foreign cultures and customs, people do not respect fady 

anymore, and it is nowadays in danger.  It is also due to the influence of individual‟s point 

of view and household in the society. It is essential to understand that we interviewed 20 

people of 20.000 populations following the survey technics which is currently popular. It 

is said that our ancestors who created fady in which it relates the living people to the dead 

one. Therefore, the Razana were given great respect and honor as they substitute God, and 

disregarding their message causes dangers to those who do it on purpose. Yet, nowadays 

this belief and thought are not maintained and on the way to be disappeared since we 

disregard it due to the reasons we have stated above.  

 

 

9 



Avant-propos 

Après avoir créé la planète terre, Dieu a mis au monde de l‟espèce humaine. 

L‟homme est créé d‟être différent des autres, il  possède l‟esprit et l‟intelligence qui 

peuvent s‟évoluer et se développer dans son cerveau. C‟est la raison pour laquelle, il 

puisse changer et améliorer sa mode de vie. Il est le seul à pouvoir étudier et comprendre 

les mécanismes de la création, le seul à avoir développé sa conscience.  

Quand on étudie l'homme et ses œuvres, il est nécessaire de distinguer le concept 

de « culture » et celui de « société » pour éviter toute confusion. « Une culture est le 

mode de vie d'un peuple, alors qu'une société est l'ensemble organisé d'individus qui 

suivent un mode de vie donné. Plus simplement, une société se compose d'individus, la 

manière dont ils se comportent constitue leur culture » ( Melville J.HERSCOVITS, 

1950 : p. 20-23). Nous avons ici deux concepts différents : l'homme, en tant qu‟animal 

social, et l'homme en tant que créateur de la culture. Une question peut se poser: le 

comportement social n'est-il pas en fait le comportement culturel?  Ce que nous avons vu 

dans cette étude, l'homme est toujours l'homme lui-même, mais des idées nous prouvent 

qu‟il y a les institutions qui fournissent un cadre pour toutes sortes de comportement, à la 

fois social et individuel. L'homme est un animal social qui vit dans une organisation 

normée. Selon M. J. Herskovits, l'homme est aussi le seul être qui ait créé une culture, 

parce qu‟il peut s'adapter à la vie plus variée que celles des autres espèces. Une fois le 

problème ainsi posé  l'homme cherche de solution pour  le résoudre. Cette solution est à la 

fois temporaire ou permanent.  La création de la culture comme le fady ou tabou ayant 

pour but de résoudre les problèmes socioculturels et pour concrétiser le comportement 

individuel, que la société humaine soit harmonie. Nous devons expliquer non seulement 

les institutions que l'homme a créées pour permettre le fonctionnement des sociétés 

humaines, mais aussi les disciplines et les tendances qui le poussent à établir ces sociétés 

d‟une manière assez convenable. L‟homme est conscient qu‟il est interdit de refaire des 

bêtises ou des erreurs qui ont pu provoquer le malheur ou le danger. 

 Dans son article « Madagascar: les fady, les tabous, les interdits », Jaomalaza 

souligne, depuis que le monde est monde, dès qu‟un groupe social s‟est formé (tribus, 

village, ville, communauté…), la question de ce qui est permis ou pas permis s‟est posé 

afin de pouvoir gérer la vie social du groupe. Cette règle agit sur le domaine: la morale, le 

droit et le coutumier. L‟apparition des interdits (tabou, morale, lois, le coutumier), 

représente donc une des infrastructures de l'humanité. Cela nous dit que l‟interdit humain 

10 



n'est pas une invention tombée du ciel, ou encore des « prohibitions » existent déjà dans la 

nature, mais il existe à l'état d'instincts. Il vient des premiers hommes, car ce sont eux qui 

l‟ont énoncé.  

Concernant la création des genres des fady malgaches, leur source aurait une bonne raison 

justifiable: 

 - les fady ont été par la société pour valoriser le fihavanana (concorde), et accorder le 

fifanajana (respect) qui étaient les plus précieux  et sacrés pour les Ntaolo malagasy ; 

 - comme disciplines sociales ou éducatives qui gouvernent la communauté ; 

 - garantir la santé ( ne pas traverser la rivière qui forme un virage « ranomody 

mihodina » ou « rano mody », pour éviter le bilharziose), c‟est la lutte contre la morbidité, 

- en tant qu‟être cohésion sociale et la protection de la nature ou de l‟environnement où 

il vit l‟homme. « Tsy azo atao ny mandoro zava-maitso fa mahafaty tanora » (ne faut pas 

bruler l‟herbe verte, au risque de mourir jeune). Il ne faut pas oublier que selon les 

Ntaolo, le fady était une interdiction d‟une chose qui ne doit pas se faire, mais ce n‟était 

pas une punition. Autrement dit, une fuite par avance de la maléfique qui va peut-être se 

produire. C‟était aussi un moyen pour fonder la loi communautaire d‟une société, pour 

mettre en bonne fonctionnement l‟amabilité, preuve d‟amour et la solidarité. Mais il a y a 

aussi quelques fady ont été fondé sans/aucune  une raison concrète, dit-on « le finoanoam-

poana ». 

Le fady est une interdiction d‟origine sociale qui frappe un être, un objet, un acte 

considérés comme sacrés ou impurs (Larousse Maxipoche, 2014 : p.1352). Beaucoup de  

« fady » (tabous) ont pu traverser les âges, puis demeurent de nos jours à Madagascar. 

Pour nous dire qu‟ils se transmettent de génération en génération, c‟est ainsi que les 

«fombafomba » (usages) et les traditions se perpétuent. Et pour ainsi dire qu‟il existe 

encore des ethnies qui prennent en sérieux ces traditions, en l‟occurrence les Sakalava 

Anjoaty de Vohémar. Certains fady sont nés à l‟aide d‟une expérience vécue par 

quelqu‟un. Exemple : quelqu‟un a mangé le porc est tombé malade et finit par mourir, 

désormais il est interdit pour ses descendants d‟en consommer. Un individu a mangé de la 

rate de bœuf, elle est devenue lépreuse. Puis, un individu a mangé le rognon de poulet et 

cela l‟a fait mourir en plein de force. Beaucoup d‟ethnies malgaches qui ne consomment 

pas la viande porc, dont ceux qui ont osé le consommé ont rencontré des expériences 

malheureuses. Certains affirment avoir eu des pustules (petite cloque contenant  du pus ou 

petite vésicule sur la peau),  sur toutes les parties du corps, tandis que d‟autres racontent 

de mauvais esprits les ont harcelé durant leur sommeil plusieurs nuits de suite. 

11 



Notons que les individus qui ont subi un dommage en consommant des animaux 

impurs et qui ont subi de toutes sortes des maléfiques ont recommandé à leurs 

descendants de ne plus manger ces animaux ou autres produits considérés comme impurs. 

Chez les Sakalava Njoaty, il y a de divers rites qui demandent souvent le respect des 

tabous à savoir : la femme enceinte, la femme qui vient d‟accoucher (malemy ou mifana), 

la circoncision (famorana), le coupage de cheveux d‟un bébé (ala volon-jaza), la noce, les 

funérailles et en fin, le Joro.  

D‟ailleurs, on peut dire que les fady ne sont pas destinés seulement pour les 

individus, mais au il y a aussi des autres espèces des éléments naturels ou surnaturels: une 

petite Ile, lac sacré, arbre sacré, un fleuve, un Parc National, un cimetière.  

Les fady  tiennent une place et jouent le rôle  important dans la vie traditionnelle 

des Malgaches. C‟est pour cela que nous avons choisi un sujet qui s‟intitule : « Fady et 

modernité à Madagascar : Une coexistence pacifique ou conflictuelle ? Cas des 

Sakalava Njoaty de Vohémar, région SAVA ». Les questions se posent : En quoi 

servent-ils, les fady,  selon les Malgaches ? Pourquoi les  Sakalava Njoaty mettent en 

prioritaire cette tradition dans leur vie quotidienne? Pour quelle raison, les fady et le 

système socio-culturel sont-ils changés, puis quelles sont les conséquences? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

12 



 

 

 

 

 

 

 

 

PARTIE I 

INTRODUCTION 

 

 

 

 

 

 

 

 

13 



1.1. GENERALITE 

 

 Domaine de l’anthropologie 

L‟anthropologie consiste à étudier les comportements de l‟homme dans son 

environnement, en se basant sur la culture et la civilisation. En d‟autre terme, elle étudie 

tous les éléments dans différents domaines, qui forment, influent et modifient des êtres 

humains tels que leurs religions, leurs histoires, leurs cultures, leurs modes de vie, leurs 

situations politique, économique et sociale. D‟après Jean-Marie Tremblay, 

l‟anthropologie est : « l'étude comparative des cultures passées et contemporaines, 

mettant l'accent sur les modes de vie et les coutumes de tous les peuples du monde. »
1
 

Cette science vise selon lui à décrire, comprendre et expliquer les origines, la diversité et 

les buts des coutumes, croyances, langues, institutions et modes de vie de l'humanité. 

Ce présent projet de mémoire concernant les tabous, s‟inscrit dans l‟anthropologie 

sociale et culturelle, puis anthropologie religieuse. La culture qui est selon François 

Laplantine, « l‟ensemble des comportements, savoirs et savoir-faire caractéristique d‟un 

groupe humain ou d‟une société donnée, ces activités étant acquises  par un apprentissage 

et transmises à l‟ensemble de ces membres » (1987 : 22). D‟après Encarta 2009 la société 

quant à elle est un « ensemble de personne vivant d‟une façon organisée et structurée par 

des institutions et des conventions. Selon Eugène Régis Mangalaza et Christian Mariot, 

l‟anthropologie sociale serait l‟étude des aspects institutionnels et anthropologie 

culturelle, celle des comportements (http : // www. Anthropomada.com/ ours php).   

En effet, l‟anthropologie sociale culturelle est entre autre l‟étude de la culture, des 

mœurs des comportements, des évolutions de l‟homme et de la société. Le fady fait partie 

du phénomène culturel, il est un passage de la nature à la culture. D‟après notre étude le 

tabou de l‟inceste était le premier fady et la première création culturelle de l‟humanité. En 

tant que norme, il est aussi un passage de l‟animalité vers l‟humanité. En général, c‟est 

une interdiction relative à la tradition ancestrale, qui a pour but à éviter le danger et de 

chercher le bien. Alors, Roger Bastide souligne que l‟anthropologie religieuse essaie de 

comprendre des faits religieux, l'homme qui crée et manipule tout un symbolisme, celui 

du « surnaturel » ou du « sacré ». Naturellement, la première tâche de l'anthropologie 

religieuse est de définir ce qui distingue les symboles du sacré des autres espèces de 

                                                           
1 Jean-Marie Tremblay, bénévole, professeur de sociologie au Cégep de 

Chicoutimi à partir de : Marc-Adélard Tremblay (1922 - ) et R. J. Preston 

“Anthropologie”. 

14 

https://www.universalis.fr/encyclopedie/sacre/


symbolismes(http://www.universalis.fr/encyclopedie/religion-l-anthropologie-

religieuse)
2
. 

Pour les Sakalava Njoaty, leur quotidien religieux est plein de symbole, à chaque 

fois qu‟il y a une transgression volontaire ou involontaire  d‟un fady ; ils font un rite, en 

utilisant de quelques symboliques à la fois matériels ou espèce d‟animaux pour neutraliser 

le mauvais sort ou la malédiction. Par exemple en cas d‟insulte des ancêtres dit 

« manasaha ou manompa razana », le suspect est obligé d‟offrir un bidon de boisson 

alcoolique, dit Toaka gasy et, puis un sac du sel et un zébu. Chaque offrande a son 

symbole  spécifique, que le toaka gasy signifie la pureté ou propreté « fahadiovana », le 

sel est la sacralité ou sainteté « fahamasinana » et le zébu marque  le respect 

« fanajana ».Ici le fady et le sacré restent souvent en compagnie pour la même raison 

surtout en parlant d‟un lieu sacré, d‟arbre sacré, de lac sacré, etc…,  le fady est toujours là 

pour assurer le pouvoir du sacré. A Madagascar le fady est la base de la croyance, comme 

le « permis » et le « non permis », puis le « bien » et le « mal » qui forment une institution 

religieuse qui est aussi indissociable à la richesse culturelle malgache. Nous avons déjà 

parlé que les Fady malgaches ou tabous ce sont des règles traditionnelles qui ont été 

édictés par nos ancêtres. Nous étudions ici le cas général, cas de Madagascar et la 

distinction d‟une région ou plus précisément une communauté donnée, « La communauté 

Sakalava Njoaty de Vohémar » par rapport aux autres régions à Madagascar.  

Cette étude se concentre en premier temps, sur l‟origine, l‟histoire, et l‟évolution à 

travers les âges. Dans ce travail, nous pouvons faire une étude diachronique, car les fady 

malgaches qui ont des histoires à travers des mythes ou des légendes empiriques qui 

marquent l‟histoire de chaque ethnie malgache. C‟est indispensable l‟effort des 

anthropologues et les sociologues étrangers, avaient une tendance à étudier la spécificité 

de mode de vie dans  nombreux pays du monde, dont les plus connus, Lévi-Strauss, Emile 

Durkheim, Malinowski, J. Middleton, Marc Abélès, Georges Balandier, Morgan. 

L‟anthropologie devient un champ de recherche indépendant, vers le milieu du 

XXe siècle, une science qui étudie la vie des sociétés humaines : passé et présente, aussi 

l‟évolution des langues, croyances et pratiques sociales. 

 

                                                           

2
 Roger Bastide, « Religion - L'anthropologie religieuse », consulté le 05 octobre 2018. URL: 

http://www.universalis.fr/encyclopedie/religion-l-anthropologie-religieuse. 

 

15 

http://www.universalis.fr/encyclopedie/religion-l-anthropologie-religieuse)1
http://www.universalis.fr/encyclopedie/religion-l-anthropologie-religieuse)1


1.1.1. DESCRIPTION ET PRESENTATION DU PROJET DE 

REHERCHE 

1.1.1.1.  Contexte et justification  

Le « Fady »  signifie ce qu‟il ne faut pas faire, ou ce qui est interdit de faire. 

Alors, ce qui est fady est tabou, puis ce qui est tabou est interdit. Au sens large, le tabou 

se dit d‟une chose qui n‟est pas permise de toucher, ou d‟un sujet qu‟il n‟est pas permis 

d‟aborder. C‟est tout ce qui est absolument impossible d‟envisager dans un groupe social, 

tandis que l‟interdit signifie à la fois une condamnation qui met quelqu‟un à l‟écart d‟un 

groupe. Autrement dit, c‟est une règle sociale qui prohibe un acte, ou le mal 

comportement. L'adjectif « Interdit » vient du verbe « interdire » qui a donné 

"interdiction" dans le sens de « prohibition ». (Dico : Larousse Maxipoche, 2014 : 745). 

En anthropologie, la notion de tabou est devenue synonyme d‟interdit social, 

moral ou religieux, pesant sur le langage ou le comportement. Elle renvoie  une règle à 

une norme en prohibant toute association avec certains mots, personnes ou choses. Les 

interdits sont les éléments médiateurs entre  « sacré » et « profane ». Ils expriment ce qu'il 

ne faut pas faire, mais pas ce qu'il faut faire. La transgression d'un interdit déclenche des 

conséquences néfastes dans la vie d‟un être humain. Ils visent aussi à éviter des 

conséquences néfastes temporaires ou permanentes. Si une « conséquence néfaste » se 

produit, cela veut dire que l'interdit a été transgressé. Les interdits s'affectent  dans des 

cycles individuels, par exemple : interdits pendant les menstruations des femmes,  ou dans 

ils touchent en ce concerne de nombreux alimentaires. La viande de porc, chèvre, mouton, 

caprins, etc. Pour les fonctionnalistes, les interdits agissent comme un contrôle social : ils 

consistent de maintenir la cohésion du groupe et les valeurs de la société. 

 

1.1.1.2.  Cas général  

 Le tabou de l’inceste 

La prohibition ou l‟interdiction de « l‟inceste », comme union sexuelle entre les 

proches parents. C‟était une des premières règles constitutive de l‟organisation de 

l‟humanité. Cette circonstance a provoqué la rupture entre les mondes humain et animal, 

parce que nombreuses espèces ne connaissent pas de stratégies de dispersions entre 

consanguins.  

16 

https://www.dictionnaire-juridique.com/definition/prohibe-prohibition.php


Etymologiquement, le mot « inceste » vient du latin incestus, qui signifie 

« impur ». La prohibition de l‟inceste défende les relations sexuelles entre les individus 

apparentés dans toutes les sociétés humaines. Depuis plusieurs années, les ethnologues 

ont découvert un type d‟évitement de l‟inceste, chez les primates. C‟est un passage de 

l‟animalité à l‟humanité, de l‟endogamie et l‟exogamie, puis de la nature à la culture. 

L‟inceste est souvent considéré comme une règle culturelle par excellence, voir comme la 

« règle » qui marque le passage de la nature à la culture (Robert Deliège, 1996: p. 33). 

L‟homme aurait cessé de dépendre complètement de la nature pour instaurer un ordre 

nouveau. 

L‟interdit de l‟inceste a donc influencé de nombreux débats sur les  chercheurs, 

dont ils posent les questions suivant : Y a-t-il une aversion naturelle pour l‟inceste ? Un 

tel interdit est-il universel ? Cet interdit n‟est pas toujours formulé d‟une manière précise, 

mais il reste  que toutes les sociétés qui prohibent les rapports sexuelles entre parents. On 

peut dire que les relations sexuelles entre membres de la famille élémentaire sont 

considérés comme bestiales et la prohibition de l‟inceste vise  l‟amélioration et à la 

protection de l‟espèce humaine. 

Une recherche s‟est réalisée sur le cas de dix-huit (18) enfants de relations 

consanguines, douze (12) d‟un frère et sœur et six (O6) d‟une relation père et fille : seuls 

sept (O7) enfants pouvaient être considérés comme normaux. Trois (03) décédèrent 

rapidement et les huit (O8) autres souffraient de déficiences physiques et mentales graves. 

(Robert Deliège, 1996: p. 34-35). D‟autres études confirment ces résultats, Sumanova 

travailla aussi sur un échantillon de 161 enfants. Ses résultats ne montraient aucun doute 

qu‟aux effets désastreux des unions consanguines sur la mortalité infantile, les 

malformations congénitales et le niveau d‟intelligence. Ainsi,  la société aurait choisi le 

tabou de l‟inceste pour assurer la chance de survie (Robert Deliège, 1996 : p. 36). 

Selon la sociologie cet interdit est universel, car c‟est un phénomène naturel, en 

tout cas, une espèce d‟instinct naturel qui nous pousse à éviter de nous accoupler avec nos 

proches.  

D‟après les chercheurs, les conséquences génétiques néfastes de l‟union 

consanguine qui expliquerait l‟interdit.  Durkheim dit qu‟on ne marie pas le semblable 

avec le semblable. Malinowski, lui-même reprit cette idée en associant la prohibition de 

l‟inceste à la division clanique de la société. Radcliff-Bron, lui aussi insista sur la nature 

sociologique de la prohibition, parce que la relation sexuelle entre certaines personnes 

mêmes parentés sont jugées mauvaises et la prohibition est énoncée. Dans son magistral  

17 



ouvrage, intitulé : « Structures élémentaires de la parenté », paru en 1949, Lévi-Strauss 

considère que le système de mariage fait partie des systèmes d‟échanges, en parlant les 

règles d‟exogamie avaient pour but d‟instituer un échange des femmes et de biens. Il 

reprend l‟idée de Mauss selon laquelle des dons réciproques dans les sociétés 

traditionnelles sont des « faits sociaux totaux ». D‟après lui, l‟interdit  de l‟inceste a 

permis la formation de la société dans le sens, où les individus ont été forcés d‟élargir 

leurs relations à des groupes sociaux. Cela aussi signifie que la prohibition de l‟inceste 

définit la nature de l'échange matrimonial, qui est «le passage du fait naturel de la 

consanguinité au fait culturel de l'alliance». Lévi-Strauss souligne que la prohibition de 

l‟inceste constitue une règle, car dans toutes les règles sociales, elle est la seule qui 

possède un caractère d‟universalité, et celui qui a des tendances et le caractère correctif 

des lois et des institutions. Comme a conclu Lévi-Strauss, la prohibition de l‟inceste est la 

démarche fondamentale par laquelle s‟accomplit le passage de la nature à la culture. On 

dirait,  les structures élémentaires de la parenté  ont pour but de déterminer quels 

conjoints sont interdits pour les hommes et de distinguer la catégorie d‟individus qui 

peuvent s‟épouser selon les trois types de relations de parenté données  dans la société 

humaine. On souligne que l‟idée majeure de la théorie de l‟alliance de Lévi-Strauss se 

résume dans la citation suivante : « l’humanité a compris très tôt que, pour se libérer 

d’une lutte sauvage pour l’existence, elle était acculée à un choix très simple : soit se 

marie en dehors, soit être exterminée aussi par le dehors » (Christian Ghasarian, 1996 : p. 

135).  

Bref, l‟établissement de la société passe par l‟échange, la réciprocité, l‟alliance et 

la coopération. Le lien d‟alliance avec famille différente assure la prise du social su le 

biologique du culturel sur naturel (Lévi-Strauss, 1949 : p. 549). L‟alliance, l‟échange et la 

réciprocité constituent un véritable « fait social total ». Il faut que la société pratique un 

échange lié à la notion de réciprocité est l‟une des  structures fondamentales de l‟esprit 

humain. 

- La prohibition de l’inceste en Egypte  

Dans l‟Egypte Pharaonique, il était d‟usage que les rois épousent leurs sœurs. Il y 

avait deux Egyptiens Isis et Orisis, deux jumeaux avaient éprouvé eux-mêmes un amour 

précoce puisqu‟ils étaient connus sexuellement dans l‟utérus de leur mère (Hpopkinsk., 

« Le mariage frère-sœur en Egypte….. », p. 48)  

En 278 av J.C, Ptolémée, un roi grec d‟Egypte divorça avec sa première femme 

pour épouser sa sœur germaine. Ce mariage était exceptionnel car Ptolémée était 

18 



macédonien mais non pas Egyptien. Il voulait manifester une appartenance de la tradition 

pharaonique, ou peut-être une autre raison, à cette époque les colons grecs et les 

Egyptiens s‟étaient hellénisés. Dans ce cas, les conquérants gréco-macédoniens évitèrent 

de se mêler et de se marier aux indigènes. Un mariage incestueux se rencontre dans l‟Iran 

ancien : le roi Arta Xérés donna deux enfants à sa propre mère, garçon et fille. Dans le cas 

général, les Grecs eux-mêmes autorisaient toutes sortes de mariages. Pour une cause, que 

le mariage incestueux avec une sœur ou une mère était un des premiers devoirs d‟un roi, 

pour but de préserver la pureté aristocratique du sang. (Luc de Heusch, « Essai sur le 

symbolisme de l’inceste royal », p. 95). 

 

- En Afrique Noire 

Un autre cas aussi extraordinaire, il y avait une fois en Afrique Noire, une 

acceptation que l‟on trouve dans un royaume africain, concernant uniquement au roi. 

Chez les Shilluk et les Grande, un roi et sa mère sont appelés « les rois » (ab-ami), le 

jeune prince accède à la fonction royale à la faveur d‟un meurtre rituel de son propre père, 

pour épouser sa mère. C‟est ce qu‟on dit, « le complexe d‟Œdipe », en tuant son père pour 

épouser sa mère. Celui-ci c‟était comme le cas des Grecs en Egypte, que l‟inceste royal 

africain s‟est fait pour marquer la différenciation entre le monarque et son peuple. Il 

prouve le lien étroit qui unit un homme à sa mère et la triade royale idéale (Ego-mère-

sœur), et aussi la base du système matrilinéaire. Mais on a remarqué, cependant les sœurs 

de roi ne pouvaient pas concevoir d‟enfants, car le mariage royal n‟était pas un mariage 

vulgaire, conduisant à la naissance d‟enfants. Mais il assurait seulement la fécondité 

générale de la société, d‟un point de vue symbolique. Hélène Many dit dans son résumé 

du cours « Anthropologie générale », qu‟un chinois n‟épousera jamais de quelqu‟un qui a 

le même nom qu‟eux, même s‟ils n‟ont aucun lien de parenté.  

Chez l‟homme, la présence de règles qui marque la différence entre le monde 

animal et le monde humain, puis la différence entre la nature et la culture. Il y a partout la 

règle se manifeste avec certitude d‟être à l‟étage de la culture (Robert  Deliège, 1996 : 

p.43-44) 

 

 L’évolution des fady ou interdits, à la culture, à la morale et au droit  

Selon les recherches effectuées par Freud, Emile Durkheim, Marcel Mauss et 

Lévi-Strauss, il existe trois interdits fondamentaux, considérés comme conditions 

absolues de la naissance de la culture : cannibalisme, inceste  et meurtre. Freud, dans 

19 



Totem et tabou, a effectué une tentative mythologique pour expliquer la naissance de 

l'interdit à partir du meurtre du père primitif, cannibalisé par ses fils réunis en horde : la 

mort du père entraînant un grand désordre au niveau de leur communauté. A cause de 

cette situation, les fils décidaient en commun de s'interdire ces pratiques archaïques. C'est 

là le fondement de l'ordre civil.  

Les interdits passent de la nature à la culture, de l'animalité sans règle à l'humanité 

normée, du monde indiscipliné vers le monde discipliné. C'est l'interdit et lui seul, qui 

fonde la société humaine, puis les autres inventions  culturelles viennent après, comme : 

le langage, la religion, les mythes, les rites sacrificiels, puis la poésie. On peut dire que la 

culture permet à l'homme de s'adapter à son milieu naturel et qu'elle se manifeste dans des 

institutions, des formes de pensée et des objets matériels. E. B. Tylor, la définit comme « 

un tout complexe qui inclut les connaissances, les croyances, l'art, la morale, les lois, les 

coutumes et toutes autres dispositions et habitudes acquises par l'homme en tant que 

membre d'une société ». Les synonymes de culture sont : la tradition, la civilisation et 

l‟usage qui s‟impliquent dans différentes sortes et de différentes qualités de 

comportement humain (Melville J. Herskovits, 1950 : p.9)
3
. 

En interdisant les pratiques sexuelles entre parents et l'union entre consanguins 

veut dire une  obligation à l'échange des femmes, qu‟on favorise une exogamie 

généralisée, dont  la condition de relations suivies entre les groupes humains. De ce fait, 

l'échange se fera à trois niveaux : économique (échange des biens et des services), 

matrimonial (échange des femmes retirées à la consommation endogamique) et 

symbolique (échange de paroles, de prestations culturelles). Les aspects universels de la 

culture fournissent un cadre dans lequel les expériences propres à un peuple s'expriment 

dans les formes particulières prises par l'ensemble de ses coutumes. 

Dans le millénaire avant Jésus-Christ, sont apparues  « les grandes civilisations » 

de l'écriture (hindoue, égyptienne, chinoise, hébraïque, grecque). Avec eux, deux 

nouvelles formes de compressions des instincts qui ont vu le jour, ce sont de la morale 

religieuse et le droit. Le système d'interdits est alors passé de « l‟oral » à « l‟écrit ». Deux 

nouveaux outils de compression s'ajoutaient aux tabous pour obliger l'homme à maîtriser 

toujours plus ses instincts. Premièrement, les grandes religions offraient la morale à 

l'humanité. Autrement dit, la distinction entre le « bien » et le « mal ». Deuxièmes, le 

                                                           
3
 Melville J.HERSKOVITS, 1950 : Les bases de l’anthropologie culturelle .Une collection développée en 

collaboration avec la Bibliothèque Paul-Émile-Boulet de l'Université du Québec à Chicoutimi 

Site web: http://bibliotheque.uqac.uquebec.ca/index.htm 

20 



droit civil séparant le légal de l'illégal, il transformait en codes sociaux, enfin ces codes 

s‟appliquaient dans les premiers administrations et qu‟ils se soient les bases de la 

législation. En quelques siècles plus tard, les tabous, la morale le droit et l'éducation, se 

sont unis pour humaniser un minimum l'homme. Ainsi, ils ont fait ce que nous sommes. A 

cette époque, est apparu un dicton : « Mon pays est le monde, et ma religion »(Aronson 

M.& Carl Smith J.M, 1974 : p.102-108). En effet, les prohibitions et les morales 

religieuses jouaient ensembles sur les mêmes rôles. On dit que, depuis sa création, le 

système des interdits s'est évidemment s‟amélioré. À l'origine, il était constitué de tabous 

à respecter sous peine de malédictions ou de calamités. Ensuite, il s'est enrichi d'interdits 

religieux et philosophiques, et enfin d'interdits laïques (la loi, le droit). 

 L'évolution du système des interdits, engage de nombreuses corporations, comme: 

des moralistes, des législateurs, des juges, des gardiens de la paix etc.... Mais cette 

évolution bénéficie également le bon fonctionnement du « travail » (des délinquants). Ils 

évoluent en permanence, en effet le droit s'améliore, s'enrichit et s'universalise dans le 

monde entier.  Cette évolution progressive, permet de prouver lentement  notre humanité. 

En tout cas, nous avons des lois gérant aujourd'hui dans notre société, puis un grand 

nombre d'étapes ont devenus nécessaires. Cela veut dire qu‟à l‟époque actuelle, il existe 

plusieurs lois qui gèrent et qui gouvernent la vie des individus, comme : la loi morale, la 

loi politique, la loi juridique, la loi biblique (dans les dix commandements). Mais il ne 

faut oublier pas que leurs sources historiques étaient probablement les fady ou tabous. 

1.1.1.3. Les fady à Madagascar  

La culture malgache comporte une myriade d'us et coutumes. Ceux-ci peuvent 

prendre des formes très diverses. Parmi eux, on trouve les « fady » qui restent encore très 

ancrés dans l'esprit des Malgaches. Cette tradition très connue, voire crainte, s'avère être 

très compliquée. Comme tous les autres peuples du monde, les Malgaches ont aussi leur 

propre fady, ayant des histoires à travers : les mythes, les légendes traditionnelles venant 

aux grands ancêtres et transmis aux générations successives. Le fady malgache peut se 

définir en plusieurs termes.  

En premier lieu, le fady malgache est une façon ou une voie que la société a mise 

en place et qui est devenue une règle ou une discipline, pour diriger cette société, et cela 

se transmet de générations en génération. L'effraction de cela apporte le malheur pour 

celui qui l'a faite et peut entraîner la mort. Nous avons dit, ce qui est « fady » est « tabou » 

et aussi « interdit ». Donc on peut donner en deuxième lieu, une définition globale que le 

21 



fady comme l‟ensemble des choses interdites par les lois, les coutumes d‟un pays, des 

ethnies ou de la région. 

 

 Tabou de l’inceste « lôza » et « ala fady » à Madagascar 

Pour les Malgaches, on dit qu‟il y a « lôza » chaque fois qu‟une personne de l‟un 

ou de l‟autre sexe contracte de rapport sexuel avec un de ses plus proches parents. Lala 

Raharinjanahary est aussi l‟un des chercheurs qui ont découvert que les premiers lieux des  

fady malgaches  étaient l‟alliance du mariage et la relation sexuelle des individus qui ont 

les mêmes lignages ou parenté. C‟est ce qu‟on  disait, le « tabou de l‟inceste » ou 

l‟interdit de très proche, par exemple pères et filles, mères et fils, frères et sœurs, les 

cousins de descendants de deux sœurs. En plus, il y avait les noirs et les blancs qui chacun 

leurs propres ancêtres, aussi ne peuvent pas, ni se marier, ni se s‟unir. C‟est un interdit du 

royaume. 

A Madagascar les groupes ethniques exigent qu‟ il est interdit pour un homme 

d‟épouser toute jeune fille appartenant au même lignage, ou au contraire, il est seulement 

interdit d‟épouser certaines cousines germains, car il existait auparavant certains groupes 

de la population acceptaient le mariage entre  les cousins parallèles (descendants de deux 

frères ou deux sœurs),  et les cousines croisées (descendants de frère et sœur). Mais on 

faisait obligatoirement un rite spécial, dit « ala fady » ou fafy en l‟aide de sacrifice d‟un 

zébu. 

Pour les Tanala du Nord, ala fady  est pratiqué lorsqu‟on se trouve devant un 

homme et une femme qui n‟ont pas le droit de se marier à la fois volontaire ou 

involontaire. Ces deux personnes doivent être purifiées par le fafy ou fady exécuté par le 

un roi, au niveau de la tranobe (maison clanique). Cette coutume est appliquée dans deux 

cas différents :  

 - soit elle est pratiquée pour séparer définitivement les deux personnes. Dans ce 

cas, l‟homme se charge du zébu à immoler dont les intestins serviront à lier l‟ensemble de 

couple qui se tient débout dos à dos à l‟est du tranobe. Le Mpanjaka également reste 

débout prononce une malédiction à l‟endroit des deux personnes, comme quoi à partir de 

cet instant elles seront maudites et échoueront dans la vie, si on les voit encore ensemble. 

L‟assistance leur jette tout en huant les déchets conservés dans la panse du zébu. Le 

couple se sépare et prend la fuite : l‟homme vers le Nord  et la femme vers le sud ou 

chacun prend un bain.  

22 



-soit elle confirme l‟union de couple qui se tient débout face à face devant la porte 

du tranobe. Toujours liées par les intestins du zébu qu‟elles ont acheté ensemble. Les 

deux personnes reçoivent la bénédiction du Mpanjaka. Ce dernier demande le pardon du 

Zanahary (Dieu Créateur) et des Razana (ancêtres). Comme dans le cas précédant, les 

deux intéressés sont aspergés des mêmes déchets et subissent la huée de l‟assistance. L‟un 

fuit vers le Nord et l‟autre vers le Sud pour le bain. Ainsi purifiés, tous deux reviennent à 

la tranobe où se tient le repas, à la fin duquel ils se retournent chez eux en tant que mari et 

femme (UNESCO, 2010 : p. 98).              

 Toutefois, il y avait aussi le mariage entre cousins descendants de deux sœurs 

(c‟est-à-dire le mariage entre ego la cousine parallèle matrilatérale). L‟importance 

particulière de cette coutume est accordée autrefois à l‟oncle maternel le « zama » ou 

tonton, montrait que dans l‟ancienne société malgache, il existait des modèles 

matrilinéaires qui organisaient la parenté en ligne féminine. Ces coutumes n‟étaient pas 

de cultures autochtones pour les Malgaches, mais ils étaient les structures dominantes des 

cultures indonésiennes, d‟où procède pour l‟essentiel dans la civilisation malgache.  

Malgré tout, l‟union des cousins germains (de même père et de mère) n‟a jamais 

accordée, parce qu‟elle pouvait avoir de conséquences très regrettables sur le plan 

biologique. Par exemple : les enfants risquaient de naître avec diverses infirmités, de plus, 

le taux de stérilité augmente quand la proportion de mariages consanguins augmente. 

Voilà pourquoi, actuellement les règles sociales entre frère et sœur (mpianadahy) 

restent toujours respectés. Les Mpianadahy (frère et sœur) doivent observer les règles 

suivantes : en chemin, la fille se met obligatoirement derrière son frère. Ils ne doivent pas 

se tenir la main. La sœur ne doit pas être en compagnie ou parler avec un jeune homme 

devant son frère. Il n‟est pas décent pour la sœur de courtiser au vu et au su de son frère. 

Au foyer, chaque membre de la famille a sa propre place à la maison. Le frère et la sœur 

ne doivent ni s‟assoir l‟un à côté de l‟autre ni se toucher. Si la fille a un prétendant, elle 

doit en parler uniquement à sa mère, car c‟est un sujet de tabou, ou resa-pady, dans les 

relations fille- père et frère-sœur. De même, le garçon s‟entretient d‟un tel sujet 

uniquement avec son père  

Concernant les vêtements, chacun a ses propres vêtements qui ne doivent ni être mélangés 

ni être échangés. La sœur ne doit ni porter ni utiliser les vêtements de son frère, puis la 

couverture ou la natte de son frère, sauf en cas de séjour dans un lieu de passage. Mais 

aucun cas, le frère ne doit utiliser la natte de sa sœur lui serve de lit. La transgression peut 

aller jusqu‟à l‟exclusion du tombeau familial (UNESCO, 2010 : p. 112). D‟autre part, à 

23 



l‟époque ancienne de Malgache, il existait systématiquement une double endogamie 

(union ou mariage avec un membre du même groupe) : de groupe ethnique et de « caste », 

comme un homme ne pouvait pas épouser une fille qui n‟était pas de la même ethnie et de 

la même caste. Ces interdits traditionnels n‟ont pas encore disparu complètement à 

Madagascar. Mais actuellement la majorité des Malgaches pratiquent le système 

d‟exogamie, l‟union ou un mariage avec l‟extérieur de son propre groupe appartenance), 

afin de créer des types anthropologiques spécifiques. Cela signifie une  considération de 

grand mélange existe à l‟intérieur de chaque groupe ethnique malgache et c‟est une 

excellent preuve du caractère récent de la mise en place de ces groupes. 

Pour les Sakalava Anjoaty deVohémar, auparavant, leurs ancêtres pratiquaient aussi le 

mariage préférentiel entre cousins croisés et cousins parallèles ce qu‟on l‟appelait le 

« vady mihavana » ou le « Lova tsy mifindra », pour éviter le contact et la relation 

sexuelle avec les autres ethnies. Une autre raison, ils voulaient  respecter et perpétuer leur 

Hasina, car c‟est une chose plus importante dans leur vie. Ils croient que l‟union avec les 

autres ethnies peut diminuer le pouvoir du « Hasina ». En conséquent, ils  accordaient le 

mariage entre les cousins, mais cette coutume pouvait empêcher  l‟accroissement de 

génération, car certains ne pouvaient pas avoir beaucoup d‟enfants,  puis les autres 

devenues stériles. C‟est pour cela que cette coutume est anéantie actuellement, dans cette 

communauté. 

 

 Les fady et les cultes des ancêtres   

Les traditions désignent l‟ensemble de pratiques ou de savoirs hérités du passé et 

répétés de génération en génération ( Lenclud, 1994 ; Hobsbawm, 1995). Ayant une 

origine ancestrale, elles ont une certaine stabilité de contenu. La société malgache est 

particulièrement marquée par des traditions qui trouvent leurs origines dans le culte des 

ancêtres. Avant l‟arrivée du christianisme, les Malgaches croyaient profondément en 

l‟âme des morts, appelé Razana ou ancêtres, comme étant l‟intermédiaire entre Dieu 

« Zanahary » et les vivants. Ce sont les causes majeures qui ont influencé certaines 

ethnies à honorer fortement les traditions ancestrales. 

Andrianasy Angelo Djistera a remarqué dans un article écrit en 2001, que le 

respect d‟un culte en l‟honneur des ancêtres par les descendants est l‟un des pratiques 

anciennes que l‟on retrouve encore aujourd‟hui en Asie, Afrique et Amérique du Sud. Le 

culte des ancêtres permet aux vivants de s‟inscrire dans la continuité de ceux qu‟ils 

vénèrent et de montrer l‟appartenance à un même clan. Il est ainsi transmis de génération 

24 



en génération. Il a également souligné que ce culte est basé sur la conviction que l‟âme du 

défunt survit après la mort et protège sa descendance
4
. Certains Malgaches croient que 

dans la Grande Île, les ancêtres ne sont pas vraiment déconnectés des vivants, puis ils 

croient que les ancêtres continuent à agir sur leur vie de tous les jours. Ils croient aussi au  

pouvoir des ancêtres, considérés comme la « source de la vie » et qui effectuent une 

intercession entre les vivants et leur Créateur (Ramasindraibe, 1975). Il existe dans 

beaucoup de régions, les gens entretiennent des relations avec les ancêtres par des cultes, 

comme des sorona (sacrifice) et des saotra (demandes de bénédiction) pour tout 

évènement dans la vie.  

 Le culte des ancêtres fournit un environnement social dans lequel les ancêtres 

représentent une certaine continuité, le respect des règles, l‟attachement à la famille, au 

groupe, au village (fokonoona) et au pays. Dans leur fonction sociale, le vieux sage garant 

des traditions pour susciter un mélange de respect et de crainte. Voilà pourquoi, dans 

l‟esprit malgache, une catastrophe naturelle ou une maladie ont souvent pour cause de 

quelque ancêtre offensé par la transgression d‟un fady ou le non-respect d‟une fomba 

(tradition). 

 

 Les fady, facteurs de cohésion et d’harmonie sociale 

On dit que le respect des tabous peut être considéré comme un service en échange 

de bénédictions des ancêtres. Razafimpahanana  représente une analyse intéressante des 

fady qui peut se traduire par tabous. Il remarque, dans un pays la religion exerce à la fois 

une influence significative,  de la « cohésion sociale». Il dit que dans les sociétés 

malgaches où toute la vie sociale est sous le contrôle de la religion, puis tous les éléments 

de la vie sociale sont encore empreints d‟un esprit religieux. Le rôle des coutumes 

religieuses traditionnelles est important en tant que contrôle social. La distinction entre ce 

qui est permis et ce qui ne l‟est pas est souvent défini en fonction de critères religieux. 

Ensuite, le respect des tabous limite un certain nombre d‟actes négatifs, assure les 

respects entre les hommes mais aussi d‟assurer la pérennité du caractère sacré d‟un objet 

déterminé. Les descendants sont tenues d‟obéir plusieurs tabous ancestraux qui leur 

interdisent d‟utiliser certains objets dans les endroits précis, de tuer et consommer certains 

animaux (porcs, chèvres, lémuriens, etc.), de faire leurs besoins dans des lieux précis, etc. 

Il existe ainsi plusieurs prescriptions qui tendent à interdire certaines personnes à exercer 

                                                           
4
 Voir Rabemananjara (2001, p. 19); Adele (2015). 

25 



des actes pour protéger ce qui est sacré. Selon les Sakalava Njoaty, l‟attachement de la 

population au culte des ancêtres a des effets positifs sur le plan des relations entre les 

hommes, mais aussi au niveau de leurs liens avec la nature. Il joue particulièrement un 

rôle important dans une société qui ne dispose pas encore des institutions chargées, afin  

d‟établir et d‟appliquer les règles de bonnes conduites nécessaires à la stabilité de la vie 

économique et sociale. 

  Les coutumes religieuses assurent une certaine cohésion au sein des familles et 

des communautés. En inscrivant les vivants dans la continuité avec les ancêtres favorisant 

le respect entre les générations. Exemple : la réalisation de quelques coutumes comme le 

famadihana , le joro vangitanimanintsy (chez les Sakalava Njoaty), constituent l‟occasion 

d‟unir des personnes de différentes origines sociales. Enfin, le respect des ancêtres, par 

l‟intermédiaire des fady, contribue également à la protection de la nature. Il permet 

d‟assurer la pérennité d‟un certain nombre de biens publics (la forêt, l‟eau, etc.) et de 

préserver la biodiversité. (Cinner ,2008) a mis en évidence le rôle des tabous dans la 

conservation des ressources côtières de la Grande Île. L‟auteur a souligné notamment 

l‟existence de lieux sacrés, où la pêche est interdite. 

   Les Malgaches évitent de transgresser un fady, ils considèrent que cette action 

est un manque de respect aux ancêtres, et quiconque faisant cela s‟exposerait alors à une 

punition pouvant conduire dans certains cas à la mort du transgresseur. Beaucoup de « 

fady » (tabous) ont pu traverser les âges, puis demeurent de nos jours à Madagascar. Pour 

nous dire qu‟ils se transmettent de génération en génération, c‟est ainsi que les 

«fombafomba » (usages) et les traditions se perpétuent. 

 

 Fady et Hasina malagasy, « sacré » 

Dans la pensée religieuse malgache le concept et l‟importance du hasina peut se 

manifester à travers les attitudes matérielles ou immatérielles. Le« Hasina », mot racine 

qui a donné le qualificatif « masina » et le terme «fahamasinana ». Yvette Sylla, 2006: p. 

100) dit que le Dictionnaire de WEBBER paru en 1853, définit le « Hasina » comme une 

vertu intrinsèque surnaturelle, qui rend une chose bonne ou efficace dans son genre. Le 

Hasina est l‟élément porteur de la sacralité et de la sainteté d‟une chose et par extension 

la chose elle-même. De l‟autre côté, L’express de Madagascar a publié une série 

d‟articles de Pietro Lupo, sur la pensée malgache traditionnelle. Il définit le Hasina 

comme une qualité particulière et immanente, présente dans certaines réalités 

(Madagascar fenêtre, volume 2,2006 : p.46). 

26 



Il existe de multiples exemples qui permettent de mieux comprendre le concept du 

Hasina. Le Hasina peut résider dans les éléments de la vie humaine et associé notamment 

dans les éléments naturels ou surnaturels. Pour les Chrétiens il y a les livres sacrés comme 

la bible et le livre de chanson, il y a aussi la maison sacrée : le temple ou l‟église. Ils la 

considèrent comme de demeure ou « tranomasin’Andriamanitra ». C‟est un  lieu  où les 

vivants se rencontrent avec Lui. A chaque fois qu‟on entre dans cette maison, personne ne 

bavarde, parce que la tranquillité est exigée, puis le Dieu mérité du respect absolu. 

 

                             Photo 1: Eglise ou maison de Dieu à Madagascar                

Source:http://voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/eglise-a-madagascar.jpg 

Dans la croyance ancestrale malgache on parle aussi des lieux sacrés, comme les 

tombeaux ancestraux et les lieux de communications avec les ancêtres. Les Malgaches 

croient à l'existence d'un Dieu créateur, qui s‟appelle «Andriamanitra, ce Dieu est seul et 

lointain, alors ils s'adressent plutôt aux ancêtres « Razana » qui sont de véritables 

médiateurs entre les hommes et le monde surnaturel. On les invoque à toutes les 

occasions rituelles afin qu'ils protègent leurs descendants. 

 

Photo 2 : Chutes dans la montagne d'Ambre 

Source: http://static.skynetblogs.be/media/41642/dyn002_original_360_480_jpeg 

27 

http://voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/eglise-a-madagascar.jpg
http://voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/eglise-a-madagascar.jpg
http://voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/eglise-a-madagascar.jpg


On peut parler ici un lieu de pèlerinage qui est destiné aux cérémonies de 

fijoroana (prières, offrandes) ont lieu régulièrement sur les rives pour demander la 

protection ou le pardon des ancêtres. Quotidiennement, les ancêtres ne sont pas les seuls 

qui demeurent dans les lieux sacrés, car il y a aussi le Tsinin-tany ou âmes surnaturels et 

le Lolo rano, considérés comme des gardiens de la forêt et de la rivière, ils sont plus 

méchants que les ancêtres surtout en cas d‟erreur d‟une personne.  

A Madagascar  la notion de permis et pas permis est transposé par la relation entre 

le profane et le sacrée. Ce qui est « sacrée » est donc « interdit » ou tabou pour la plupart 

des membres de la communauté, et ce qui est profane est accessible à l‟ensemble du 

groupe social. Ces règles sociales ont étés édictées par les esprits surnaturels, les ancêtres 

et les Ombiasy afin de protéger ce qui est « sacré ». Donc la transgression des interdits 

prévus  aura pour conséquence de diminution de la valeur du sacré et le pouvoir des 

esprits  ancestraux, dans leur rôle de protection et de conseil. Ainsi que le déclenchement 

de leur colère qui provoquera des maladies, des pertes de richesse, des catastrophes 

naturelles et voire même la mort du profanateur. Cela veut dire que le Hasina et le Fady 

sont deux choses indissociables, car à chaque fois qu‟on parle du hasina, le fady est 

toujours là pour assurer le fonctinemment du hasina. 

Autres lieux sacrées, il y a les grottes sacrés et l‟arbre sacré, nous avons  

Ambavaniharana de Vohémar, a` l‟Est de la ville on y trouve un grand cimetière qui est 

vraiment sacré pour les Sakalava Njoaty, car c‟est là-bas où ils inhument leurs grands 

ancêtres. Auprès de ca cimetière, il y a  un arbre sacré, personne ne profane ces lieux. 

 

 

 

Photo 3 : Arbre sacré d’Ambavaniharana du Vohémar (voir couverture) 

Source : auteur 

  

28 



Chaque fois qu‟une personne, sans y faire attention, met les pieds ou satisfait ses 

besoins dans ces lieux, les indigènes veulent qu‟il tombe malade. Pour s‟en sortir, il doit 

adresser par l‟intermédiaire d‟un vieux du village, pour demander et prier à l‟esprit 

offensé en lui offrant des sacrifices dont les plus usités sont le bœuf et le rhum. Si la 

situation du malade s‟améliore, on organise à cette occasion une grande cérémonie par 

lesquels les habitants des villages environnants sont tous invités. Le devin fait fixer le jour 

favorable à la cérémonie ; celle-ci a toujours lieu à l‟endroit ou de sacrilège a été commis.  

Le jour fixé, un homme le plus âgé parmi les Zafintany du village, adresse à haute 

voix devant les personnes, pour présenter l‟hommage aux ancêtres et leur expose le but du 

sacrifice et leur demande d‟apaiser leur colère. Le bœuf est ensuite sacrifié, son sang ainsi 

qu‟un peu de rhum est rependu sur l‟endroit sacré. Le nombre de bœufs sacrifiés est 

naturellement variable suivant le l‟importance de convives : une partie de la viande est 

servie dans un grand repas en commun en même temps que du riz et du rhum, le reste de 

la viande cuite est partagé pour être emporter aux villages ( Jean Poirier, 1964 : p. 25)
5
.     

D‟ailleurs, on peut dire aussi que le Hasina se trouve dans l‟eau, dans les fleuves, 

ou dans les lacs. 

Le lac vert appelé Andranotsara ce qui veut dire « eau sacrée », situé à 5 Km au 

sud de la ville de Vohemar, il est séparé de la mer par une longue sablonneuse et constitue 

un agréable but de promenade. D„après les légendes, la place actuelle du lac fut occupée 

par une grande ville dont les habitants vivaient en mésentente avec un monstre a sept têtes 

qui habitait de la mer non loin de là. Un beau jour, la colère de la bête se déchaina, elle 

monta au village qui s‟affaissa bientôt en même temps qu‟une pluie diluvienne qui ne 

cesse pas de tomber pendant sept jours, remplit la dépression créée par l‟affaissement du 

village. Seule deux ou trois personnes absentes ont pu échapper au cataclysme. Depuis ce 

jour, dit-on le lac vert existe et  les habitants continuent à vivre, mais dans l‟eau, sous 

forme de crocodiles. Les habitants des villages environnants, descendants de personnes 

ménagées par l‟inondation, reconnaissent en eux leurs ancêtres. Ils  gardent de ne pas les 

tuer. Ils donnent aux uns et aux autres des noms de marque tels que : Mboty, Kalo, 

Bakary, Jao, etc. (Geoffroy Morhain, 1993 : p.98). Chaque fois une personne ayant 

obtenu des récoltes abondantes, guérie d‟une maladie, vient faire un bon voyage ou vient 

d‟avoir d‟un nouveau bébé, elle s‟adresse des prières à ses ancêtres, comme elle croit 

avoir ce qu‟elle demande et surtout la bénédiction.  

                                                           
5
 Jean Poirier,1964 : La relation de l’homme au sol à Madagascar, in Annales de l‟U.M, Série Lettres (n°2). 

29 



On trouve là-bas, une place réservée entre la mer et lac vert sert au rassemblement 

de toutes personnes qui désirent assister aux cérémonies. Dans les temps anciens, les 

étrangers n‟y étaient pas admis, c‟est-à-dire ceux qui ont quelque raison de se réclamer les 

descendants des caïmans du lac vert, ont droit d‟y assister. Les prières prononcés en cette 

occasion sont du genre de celle-ci : « O! Ancêtres d’Andranotsara, que vous me procuriez 

de bonnes récoltes ou qui vous me protégiez dans mon voyage et je vous offrirai en 

sacrifice un bouf » (Louis, 1952 : p. 32)
6
. Quelques interdits reconnus dans ce lac, les 

caïmans ne doivent pas nommer des caïmans par l‟appellation habituelle, mais se servir 

d‟un nom d‟emprunts cités ci-dessus. On ne doit pas  se promener, sans motif au bord du 

lac, encore à traverser en pirogue, ne jamais y boire du l‟eau dans le creux de la main, 

enfin  avant d‟y aller, on ne peut pas toucher de la viande de porc.  

Un autre lac sacré Antanavo, à l‟est  du village d’Anivorano ŔNord, 75 Km au Sud 

d‟Antsiranana RN6, un lac sacré au nom évocateur « tanàna avo » signifie village 

surélevé. Il occupe selon la légende, le site d‟un village maudit parce que ses habitants 

auraient un jour refusé de donner de l‟eau à un visiteur. C‟était un vieux sorcier du clan 

Zafitsimaito qui effectuait ses tournées dans les environs, il passa par le village Antanavo 

pour demander à boire tant il avait soif. Les habitants refusaient de lui donner à boire, 

donc ils devraient peu de temps après, payer cher leur méchanceté. Une vielle femme eut 

enfin pitié de lui, et elle lui donna de l‟eau, le sorcier en but à sa soif la prit à part, lui 

conseilla de quitter sans attendre le village. Cette vieille femme prend son départ en 

comportant ses biens et ses enfants, d‟aller s‟installer plus loin. Peu de temps après son 

départ, le sorcier monta sur la place du village, adressa aux habitants des malédictions en 

ces termes : « Vous habitants de ce village ! Je vous maudis et pour vous apprendre à 

mieux disposer d’un élément que la providence (Zanahary) vous a donné à profusion, 

votre village sera submergé par l’eau et vous-mêmes vous vivrez désormais comme des 

animaux aquatiques » Louis, 1952 : p. 29). Pui partit, ce village s‟affaissait aussitôt, il se 

produisit une forte inondation ; Les maisons furent englouties et les villageois ont changé 

en crocodiles. La vielle et ses enfants auraient seul échappé à ce cataclysme. Depuis, les 

descendants vénèrent en leur rendant le culte des ancêtres en leur offrant régulièrement 

des bœufs en sacrifice, afin qu‟ils les protègent  et exaucent leur vœux de richesse, de 

santé.  Il est fady d‟y pêcher, de consommer du porc, de porter un chapeau, ou un 

                                                           
6
 Louis, 1952 : « Mœurs et coutumes de tribus du Nord de Madagascar » in B.11 (n° 56 et 57).  

30 



pantalon sur leur rive. Il est peuplé de poissons et de caïmans  comme l‟autre lac de la 

région.  

Nous pouvons aussi parler de Nosy Lonjo du Diego Suarez, une petite de l‟Ile en 

forme de pain de sucre. Cet endroit est inhabité, culminant à 120m d‟altitude dans la rade 

de Diego-Suarez de la ville d‟Antsiranana. C‟est un lieu sacré de culte traditionnel pour 

les Antakarana habitants de la région. Il a auparavant servi de sépulture pour les ancêtres 

des Anjoaty. 

Les fady : le port de chapeau, de chaussures, de slip, de pantalons ou des robes.               

 

            Photo 4 : Nosy Lonjo du Diégo-Suarez 

Source : Site-web de Ministère de la Culture et du Patrimoine 

 

Ensuite, de nombreuses cavités ou de grottes ont pour la population locale un 

caractère sacré, par exemple les grottes de l‟Ankarana, Ambilobe. L‟Ankarana signifie 

« là où des roches pointus » situé à l‟intérieur de la réserve spéciale de l‟Ankarana. Ces 

grottes renferment les sépultures royales Antakarana, avec les trésors de guère des 

souverains. Durand  la conquête du pays par Radama Ier au début du XIX siècle, les 

populations Antakarana avec le roi Tsimiharo à leur tête se refugièrent dans ces grottes. 

Le siège dura près de trois ans avant de gagner le Nosy Matsio. Les morts qui se 

transforment et crocodile, ils peuplent les rivières souterraines et qui sont appelés les 

Antandrano (Ceux qui vivent dans l‟eau).  

Ces sites ont beaucoup de fady :  

- Les Ambaniandro (Merina) n‟ont pas accès aux grottes, 

- Il interdit de porter de vêtement qui s‟enfile par les jambes (silip, pantalon) 

- Il faut se munir d‟un pagne « lamba » 

- Il est interdit de fumer  

- Le guide doit être obligatoirement de porter le sang royal 

31 



- Il est conseillé d‟aller rendre une visite préalable au « Roi » local qui habite Ambilobe 

pour avoir son accord et de son assistance. 

Les grottes d‟Ankarana,  au nombre de 9, représentent un des sites naturels les plus 

curieux du Nord de Madagascar. (Direction du patrimoine, 2008 : p. 15)   

 

                   

Photo 5 : Les grottes d’Ankarana 

                           Source : Site-web du Ministère de la culture et du patrimoine 

D‟un côté, le Hasina peut aussi trouver place dans les éléments invisibles, 

exemple : les zavatra (choses) ou encore dans des Génies (Lolo ou fantôme). De l‟autre 

côté, il existe les objets de confections d‟origines végétales qui sont parfois porteurs du 

hasina, ils peuvent être sanctifiés dit « voahasina »  par un devin guérisseur, devenant 

alors des objets de culte, c‟est ce qu‟on appelle dans la culture ancienne « les idoles » ou 

« sampy ».  

Par la suite, il y a les forêts protégées ou les Parcs Nationaux, qui ont souvent 

beaucoup de tabous et considérés comme étant sacrés, parce qu‟ils conservent les âmes 

des surnaturelles ou des choses survivantes. En cas d‟erreur, on se fait attaquer par des 

terribles choses. 

 

Photo 6 : Parc National d’Ankarana, les fady sont nombreux 

Source : Site-web du Ministère de la culture et du patrimoine 

32 

http://img.over-blog-kiwi.com/1/76/26/60/20150804/ob_aab6ac_parc-ankarana.jpg
http://img.over-blog-kiwi.com/1/76/26/60/20150804/ob_aab6ac_parc-ankarana.jpg
http://img.over-blog-kiwi.com/1/76/26/60/20150804/ob_aab6ac_parc-ankarana.jpg
http://img.over-blog-kiwi.com/1/76/26/60/20150804/ob_aab6ac_parc-ankarana.jpg


La deuxième forme de hasina se trouve dans l‟autorité elle-même ou dans les 

personnes qui incarnent cette autorité. On dit alors « masin-teny » ce qui veut dire que 

leur parole est sacrée ou « masim-bava », traduit littéralement par leur bouche est sacrée. 

Ici le hasina  ayant l‟origine ancestrale. Ce sont eux qui disposent du hasina et qui en font 

bénéficier les vivants en particulier les chefs de famille, les chefs du clan, surtout les 

détenteurs d‟autorité, comme les rois ou les souverains. Ceux qui jouent à Madagascar un 

rôle primordial.  

1.2. HYPOTHESES 

1.2.1. HYPOTHESES DES PREDECESSEURS 

Plusieurs chercheurs  ont déjà fait des études et émis des hypothèses sur ce thème. 

Comme résultats, nous avons des mythes, des œuvres littéraires et la sainte bible qui 

relatent l‟histoire des fady, tels que l‟origine, la typologie et la classification. 

1.2.1.1. Origine des fady ou interdits  

 Selon la sainte bible 

Le commencement des fady ou interdits est marqué dans la bible, comme Dieu a 

déjà recommandé  à Adam et Eve de ne pas manger le fruit d‟un arbre, auprès d‟un Jardin 

Eden. Voilà ce qu‟il a leur dit : (Genèse 2 : 16-17) : « Tu peux manger  les fruits de 

n’importe quel arbre du jardin, sauf de l’arbre qui donne la connaissance de ce qui est 

bon ou mauvais. Le jour où tu en mangeras, tu mourras ». Cela signifie que, depuis 

toujours, il y avait déjà une première recommandation envers l‟homme, comme une 

interdiction qui empêche de faire et prendre quelque chose qui cause le malheur. La 

question de ce qui est permis ou non permis s‟est posée, afin de gérer la vie sociale de 

l‟humanité. C‟est la même cause que les chrétiens ADVENTISTES ne consomment pas 

beaucoup d‟animaux terrestres et aquatiques, qui sont considérés comme impurs. D‟après 

eux, depuis l‟époque où l‟Israël était encore esclave en Egypte, Dieu a déjà distingué les 

nourritures consommables et celles qui sont incomestibles. Parmi ces animaux, il y a le 

porc, la crevette, l‟anguille, langouste, le lièvre, le daman, etc. Pour plus d‟explications, 

nous pouvons consulter la Bible, et voir les paragraphes suivants: (DEUTORONOMIE 

14 : 2 – 21) ; (LEVITIQUE 11 : 1-20) ; (ISA 66 :17)
7
 

                                                           
7
 « La Bible en français courant », Société  biblique francophone de Belgique, nouvelle édition révisée en 1997. 

33 



 D’après : Freud, Emile Durkheim, Marcel Mauss, Descartes, Lévi-Strauss: il y a 

trois sources fondamentales des fady : le cannibalisme, l‟inceste, le meurtre 

 Leurs études nous font connaitre qu‟à partir de moment où ces fady ont été créés, 

l‟homme a pu rétablir la société bien organisée, puis il a trouvé un moyen pour 

contraindre le mal et de chercher le bien. En effet, l‟homme est devenu  contrôlable, car il 

sait à ce qu‟il faut faire et à ce qu‟il ne faut pas faire. Le système des tabous peut être 

considéré comme le père du droit et de la morale actuelle. C‟est parce que,  il est l'un des 

premiers à avoir séparé les actes humains en actions « bonnes » ou « mauvaises », « 

permis » ou « non permis », « autorisées » et « interdites ». Et ce problème du permis et 

du non permis peut relever, soit du domaine de la morale soit du domaine du droit, et soit 

du domaine des coutumes. 

 SelonLala Raharinjanahary, les ady malgaches ayant de l‟origine mythique, origine 

ancestrale, l‟origine juridique, l‟origine éthique et l‟origine prescrite.  

- Les fady d‟origine ancestrale, sont donc des fady en reconnaissance d‟un service rendu 

par un animal à un ancêtre d‟un clan, d‟une famille ou d‟un individu déterminé. 

- Les fady d‟origine mythique, il y a un grand mythe qui raconte les causes qui 

interdisent la consommation de ces animaux. 

- Les fady d‟origine juridique, nous avons le « Dinam-pokonolona », car c‟est le 

Fokonolona qui établit ses propres règles pour lui-même, par exemple : il est interdit 

d‟entrer dans les champs des autres, sans demander la permission au propriétaire. 

- Les fady d‟origine éthique, ce sont les tabous qui sont liés à une région ou un lieu 

sacré, appelés « Fadin-tany » (interdit de la terre), par exemple interdit de montrer de 

l‟index ou pointer du doigt à un lieu sacré. Il existe aussi de certains champs de cultures 

ou Tanim-boly qui n‟acceptent pas le travail du jour de Mardi et le jour de Jeudi. 

- Les fady d‟origine prescrite, ce sont les fady adoptés par les Ombiasy (devins 

guérisseurs), pendant un temps donné. 

 Chez les Sakalava Njoaty:  

- Origine d‟association d‟idée, lié à l‟ensemble des idées ou par convention des idées. 

- Origine magico-religieuse, lié en considération de la magie et il consiste à une 

observation de la vie des animales ou autres choses.  

Enfin, le fady malagasy peut aussi résider dans l‟opposition entre humain et les 

règne animale, par exemple : les chiens, les chats sauvages, les porcs, l‟anguille, les 

moutons, les chèvres, etc. 

 

34 



1.2.1.2. Typologie des fady:  

 Razafimpahanana souligne qu‟il y a deux types des fady : les fady de groupe ou 

collectifs et les fady individuels. Les fady de groupe  sont les tabous adoptés sur la 

recommandation des ancêtres à leurs descendants, tandis que les tabous individuels sont  

les tabous prescrits par le mpimasy ou ombiasy, ils peuvent être temporaires ou 

permanents.  

1.1.1.3. Classification des fady malgaches 

 Robert Jaovelo-Djao, affirme qu‟il existe plusieurs modes de classifications des fady, 

à savoir : la classification analogique, la classification logique, la classification 

étiologique et enfin la classification topologique8.Dans la classification analogique : les 

interdits d‟expérience, à la fois positif ou négatif ; exemple si quelqu‟un a mangé de la 

viande de chèvre est mort, un oiseau a sauvé quelqu‟un qui essaie d‟échapper  à ses 

ennemis. Dans la classification logique, le mécanisme de la sanction malgache repose 

entre autre sur les croyances, exemple les trois ordres suivants : sanction du péché contre 

le roi dit « Tsiny », sanction du péché cotre les animaux dit «bisa»  punition du péché 

contre les divinités dit « hifogno », ce sont des interdits qui établissent souvent un rapport 

d‟identité pendant la grossesse d‟une femme. En outre, dans la classification topologique, 

on a le fadin-tany (interdit de la terre), dont le fait interdire de montrer l‟index à un lieu 

sacré. Enfin, la classification étiologique, consiste à appréhender et les regroupes en 

fonction de leurs origines mythique par exemple : (interdit de porc, mouton), puis  

juridique (exemple : le Dinam-pokonolona). 

 

1.2.2. Hypothèse personnelle 

Cette étude nous permet de dire que la culture traditionnelle constitue un facteur 

favorable à l‟amélioration du niveau de vie de l‟ensemble de la population, à l‟origine de 

la culture malgache se trouve dans l‟importance accordée aux ancêtres. Tout le monde 

connait, s‟il n‟y a pas d‟évolution, ni de changement, on ne peut pas intégrer dans le 

monde de progrès.  Mais les changements trop, ayant aussi des conséquences négatives, 

comme l‟instabilité de la vie sociale et politique des gens. Nous pouvons parler ici de 

l‟injustice, l‟insécurité et la contradiction dans toute sa formalité. Si ces problèmes 

continuent, notre pays serait pauvre plus qu‟on l‟imagine. Nous pouvons être des êtres de 

paix, nous pouvons être aussi des êtres violents, mal attentifs. Donc, les fady  jouent le 

                                                           
8
 Jaovelo-Dzao,R. 1996 : Mythes, rites et transes à Madagascar, Antananarivo, Ed. Ambozontany et Paris, Ed. 

Karthala. 

35 



rôle de frein aux désirs et à la violence, ce sont des bornes et c‟est une barrière. Cette 

situation nous permet de dire que si le fady sera bien respecté, nous aurions l‟occasion ou 

possibilité de bien tenir éternellement l‟éthique ou « soatoavina malalagasy », tels que le 

Fihavanana, (la concorde), le Firaisankina (la solidarité) et le Fifanajana (le respect 

mutuel). Ce sont des slogans  qui particularisent les peuples malgaches, pour aboutir à la 

progression sociale. Par contre, si le fady sera mal fonctionné ou même disparu, la vie des 

malgaches serait en danger. La vie sans règle, sans tabou, c‟est une vie injuste et n‟a pas 

de sens, dit-on système de sauvagerie.  

1.2.  OBECTIFS DE CE THEME 

Ce thème a pour objectif de réveiller et de sensibiliser le citoyen malgache de 

remettre encore le bon fonctionnement des fady, tout comme auparavant. Les fady sont 

parmi les cultures traditionnelles qui distinguent l‟homme des animaux sauvages. Ils 

définirent l‟homme en tant qu‟être humain. De plus, ils font partie du  patrimoine culturel 

immatériel malgache. C‟est ainsi qu‟ils méritent de sauvegarder et de valoriser d‟une 

manière très sérieuse, afin de les transmettre d‟une génération en génération. Voyons, à 

l‟époque actuelle, les fady sont en voie de disparition à cause de l‟accélération de 

changement culturel. La disparition des fady provoque la diminution de Hasina, et la 

négligence de Soatovina malgache. Ces problèmes suscitent de divers conflits, du point 

de vue familial, social et politique (coup d‟Etat, vindicte populaire). Cela nous prouve que 

les générations d‟aujourd‟hui sont devenues, incontrôlables, maladroites, agressives des 

uns avec les autres. Voilà pourquoi les malgaches doivent revenir au respect de la valeur 

traditionnelle des fady, afin de stabiliser la vie quotidienne et surtout contrôler notre 

monde. 

1.3. RESULTATS ATTENDUS  

Disons que le fady nous fait connaitre de distinguer le « permis » et « non permis » 

le « bon » et le « mal », ce qui est « autorisé » et « non autorisé ». Ensuite, il nous suggère 

de se comporter bien, de conduire avec sagesse, la politesse et surtout d‟accepter les 

recommandations de nos ancêtres. Ensuite, il donne des exemples de bon sens aux 

ignorants, des connaissances et des sujets de réflexion aux jeunes gens. Par conséquent le 

fady assure le bon fonctionnement du comportement de l‟humanité, dont le respect et  

l‟acceptation de sa valeur pourrait nous conduire à la :  

- modélisation de la conduite humaine 

36 



- amélioration de la condition de vie en société 

- sécurité sociale, en tant que discipline traditionnelle. 

- valorisation de l‟éthique malgache, dit « soatoavina malagasy ». 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

37 



 

 

 

 

 

 

 

 

PARTIE II 

MATERILS ET METHODE 

 

 

 

 

 

 

 

 

38 



2.1. MATERIEL 

2.1.1. Choix du thème  

Avant de commencer un projet de recherche, l‟étudiant doit choisir d‟abord son 

thème qui lui semble intéressant. Chacun est libre de choisir son thème, mais il y a 

toujours des conditions requises  proposées par les enseignants, surtout les encadreurs 

pédagogiques. La première condition, le thème doit correspondre au sujet de la tradition 

et à la réalité l‟actuelle. La deuxième condition, que le contexte soit mondial, ainsi que la 

méthode de recherche sur terrain ne soit pas sur unique population comme un isolat 

culturel. Mais, il est préférable de mener l‟étude conjoint de plusieurs terrains, liés aux 

diverses cultures. On parle ici de l‟anthropologie « multi-site ». Cela peut être utile pour 

reconstruire un réseau international des migrants. L‟efficacité  de la méthode demeure sur 

l‟enquête, l‟ethnologue qui a l‟avantage de pouvoir jouer de l‟écart de la dialectique du 

dedans et du dehors. Ensuite, il est essentiel si on choisit un thème qui a des apports 

économiques au niveau de développement d‟un pays ou une société déterminée. Après 

avoir vu la situation actuelle nous avons décidé de choisir un thème, intitulé : « Fady ou 

Tabous, Chez les Malgaches. Coexistence pacifique ou conflictuelle entre fady et la 

modernité, Chez les Sakalava Njoaty de Vohémar ».  

 

2.1.2. Choix du lieu d’étude 

Après avoir choisi le thème,  il faut connaitre le lieu d‟étude, puis une 

communauté concernée à ce thème, ainsi que la culture dominante. Ce projet de recherche 

s‟effectuait auprès de la commune urbaine de Vohémar, District de Vohémar, région 

SAVA. C‟est une zone considérée comme sacrée et beaucoup de fady. On trouve là-bas 

de diverses coutumes, des sites culturels qui ont de valeurs historiques. Les Sakalava 

Njoaty sont connus sous le respect des valeurs traditionnelles malgaches. Ils sont très 

remarquables dans la région de SAVA, sur la pratique des fady, comme ils veulent 

transmettre aux générations successives. La communauté Njoaty  observe toujours la 

mémoire de leurs ancêtres, pour prouver qu‟ils jouent le rôle important dans leur vie 

quotidienne. Selon sa croyance, les ancêtres sont des dieux sur Terre qui puissent les aider 

de résoudre le problème. 

 

 

 

39 



2.1.3. Description de district du Vohémar  

La zone d‟étude mérite de décrire en identifiant les informations clés sur l‟objet 

d‟étude. Cette description renferme entre autres la situation géographique, la vie 

sociodémographique, les cultures de la communauté ou les citoyens de district. 

2.1.3.1.  Situation géographique 

 Le district de Vohémar  ou « IHARANA »  

Le district de Vohémar connue aussi sous le nom  d‟ « Iharana »fait partie de la 

région SAVA. La SAVA est l'une des vingt-deux régions de Madagascar, dont le nom est 

un acronyme formé à partir des initiations des quatre districts : Sambava(S), 

Antalaha(A), Vohémar (V) et Andapa(A). Située dans la partie Nord-est de l'île, elle 

appartient à la province de Diego-Suarez. Sa chef-lieu de région est Sambava. La région 

de la SAVA est connue sur sa vive production de la vanille de bonne qualité appelée : 

« Vanille bourbon ». 

   
9
                 

Photo 7 : Emplacement de la ville de Vohémar (Madagascar). 

Renfermant entre quinze mille et vingt mille habitants, la ville de Vohémar abrite 

avant tout une tribu appelée  Sakalava Njoaty. À vrai dire, la commune est considérée 

comme le point de rencontre de tous les Sakalava Njoaty de la région de Vohémar car la 

plupart des villages de la région ne se composent que de « Sakalava Njoaty ». Les 

habitants de la ville de Vohémar, et surtout les  Sakalava Njoaty, sont connus dans la 

région SAVA pour leurs abondantes richesses en zébus. A cet effet, la région de Vohémar 

                                                           
9
http://www.petitfute.com/p.147-madagascar/guide-touristique/photos.html; photo sur la localisation 

de la ville de Vohémar. 

40 

https://fr.wikipedia.org/wiki/R%C3%A9gions_de_Madagascar
https://fr.wikipedia.org/wiki/Madagascar
https://fr.wikipedia.org/wiki/Acronyme
https://fr.wikipedia.org/wiki/District_de_Sambava
https://fr.wikipedia.org/wiki/District_d%27Antalaha
https://fr.wikipedia.org/wiki/District_de_Vohemar
https://fr.wikipedia.org/wiki/District_d%27Andapa
https://fr.wikipedia.org/wiki/Province_de_Diego-Suarez
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sambava
http://www.petitfute.com/p.147-madagascar/guide-touristique/photos.html


est le centre de vente et d‟achat de zébus pour la région SAVA. Voire même pour 

certains. Les Sakalava Njoaty de Vohémar ont une association appelé « FISANI » 

(Fikambanamben‟ny Sakalava Njoaty eto Iharana) et le lieu où les Njoaty se réunissent se 

trouve dans le quartier d‟« Andranomasibe I ». 

 

Photos 8: « LE PALAIS DE SAKALAVA NJOATY IHARANA », quartier 

Andranomasibe I, Vohémar (Madagascar). 

Source: auteur 

Le territoire des Sakalava Njoaty est délimité de Bobaomby, dans la région 

DIANA, jusqu‟à Ampagnobe, qui se situe près de Fanambana, dans le district de 

Vohémar.  Plusieurs théories expliquent concernant l‟origine étymologique de la ville de 

Vohémar. Les deux noms actuels de la ville proviennent d‟un fait historique de 

Madagascar et de la richesse que possède la ville elle-même. 

- Sens étymologique du terme « IHARANA » : 

La dénomination « Iharana » vient du nom d‟un grand cimetière 

« AMBAVAN’IHARANA » traduit littéralement par « à la bouche de corail » ; mais, ce 

terme « AMBAVAN’IHARANA » fait référence à la baie que les bateaux doivent 

emprunter pour pouvoir accoster au port de Vohémar. Ainsi, leur cimetière fait face à 

cette baie, et les côtes ne sont que des coraux. Le terme « Harana » veut dire « Corail ». 

La vive présence de corail dans les côtes de Vohémar prend part à la dénomination de la 

ville en « Iharana ». Ainsi Suzanne Reutt, dans son article
10

 évoque : « Mayeur, au XVII 

siècle parle de « Heharang »(Iharana) ou Tsierangbazaha, ce qui signifie « le port des 

blancs ». Plus tard, en 1867, Guinet déclare : « Vohémar, appelé par les indigènes 

                                                           
10

http://www.latribune-cyber-diego.com ; « La longue histoire de Vohémar » 

41 

http://www.latribune-cyber-diego.com/


Vohimarina ou Hiara, prend son premier nom d’une montagne plate au fond de la baie et 

son deuxième nom du grand banc de corail qui forme la baie à l’est » ». 

- Sens étymologique du terme « VOHÉMAR » : 

Bien que des navigateurs aient évoqué différents termes pour désigner l‟actuel 

« Vohémar », le terme « Vohémar » possède une étymologie de fait historique. Il est issu 

des Merina avec leur tentative d‟unification de Madagascar entreprise, d‟abord par 

Andrianampoinimerina, puis poursuivie par son fils Radama I
er

. Un article publié dans un 

site montre cela en déclarant qu‟en: «1823 : Radama I
er

 prend le contrôle de Tamatave, 

soumet le pays Betsimisaraka, fait arracher à Foulpointe la pierre de possession jadis 

érigée par les français et pousse jusqu’à la baie d’Antongil avant d’occuper Vohémar ». 

(http://www.clio.fr; « Madagascar : Une histoire originale », p. 7)
 11

. 

Au cours de ses conquêtes à travers différents tribus ou clans ou village existants 

dans l‟île, Radama I
er

 se voyait recourir à la force. Cependant, en arrivant dans la région 

de Vohémar, il a été reçu amicalement, bien que ses intentions fussent péjoratives. Le cas 

de Vohémar en fait partie car il a baptisé le village en incluant toute la région en 

« Vohitra marina ». Après quelques discussions avec Radama I
er

, un des locaux, appelé 

Andrianatoro fut désigné vassales du roi dans la région de Vohémar et au fil du temps, les 

villageois ont commencé à changer le terme « Vohitra marina » en « Vohimarina ». Le 

terme « Vohimarina » est dû à la composition des deux mots : « Vohitra » et « Marina » ; 

comme la règle grammaticale malgache l‟accepte, on peut fusionner deux mots pour avoir 

un nouveau mot, comme dans le cas du terme « Vohitra » qui subit l‟effacement du terme 

« tra ». La fusion se fait entre le terme « Vohi » et « Marina ». C‟est après l‟arrivée des 

Français dans le lieu que le nom a été changé en « Vohémar ». Ainsi provient le nom de 

la ville en « Vohémar ».Actuellement, très peu de native de la région connu l‟appellation 

« Vohimarina » (AINGA Cléffort de l‟Or, 2016 : p. 08). 

2.1.3.2. Descriptions sur l’origine du Foko Sakalava  

L‟histoire du peuplement de Madagascar se présente actuellement comme une aire 

de recherche particulièrement difficile mais intéressante. Le peuplement de l‟île se 

compose de divers immigrants venus de différents coins du monde. Cependant, bien 

                                                           
11

 Site internet : http://www.clio.fr; « Madagascar : Une histoire originale », p. 7 ; Chronologie de l‟histoire de 

Madagascar, 2011. 

42 



qu‟on peut remarquer différent hypothèse sur le premier peuplement de l‟île
12

, on évoque 

aussi l‟arrivée des premiers immigrants bantous et austronésiens à Madagascar
13

, suivie 

d‟autres vagues d‟immigrations Arabes, Européens et d‟autres encore. Actuellement, la 

Grande île se compose de 18 ethnies qui occupent le territoire malgache. Chacune des 

différentes tribus existant à Madagascar possède des caractéristiques qui la différencient 

des autres ethnies. Cela nous montre qu‟il est difficile de définir l‟origine des peuples 

malgaches en général. Nous savons en outre que des recherches multidisciplinaires ont 

conclu que des gens appelés Vahoaka Ntaolo ou Vazimba  sont les premiers habitants de 

la grande île. Ainsi, l‟ensemble des histoires sur l‟origine du peuplement malgache relate 

l‟histoire depuis le début de notre ère. Cette partie de notre travail va se consacrer surtout 

sur l‟origine des ethnies Sakalava 

Le mot Sakalava est traduit par « les gens des longues plaines » (de sakany = 

largeur et lava = longueur) signifie en réalité, « les gens de Saka qui se sont étendus sur 

une longue surface de pays » (Art. visité le 14 octobre 2007 22:17).  

D‟une manière générale, les royautés sakalava se sont édifiées en suivant un tracé 

migratoire du sud au nord de la côte ouest de Madagascar,  du XVII
e
 à la première moitié 

du XIX
e
 siècle. Ce sont des royautés que l‟on peut qualifier de sacrées. Leur roi est au 

centre de la construction politique et il est le médiateur principal entre le cosmos et le 

monde terrestre. Il règne par le biais des reliques de ses ancêtres comme le symbole du 

pouvoir monarchique (Marie-Pierre Ballarin, 1988).La marginalisation et la sacralisation 

de la lignée royale fonctionnent sous la domination politique. Ainsi, on trouve dans leurs 

royaumes, un grand rituel dynastique, le bain des reliques, qui sont destinés pour 

actualiser le pouvoir sacré du roi et légitimer son autorité avec la participation du peuple. 

De ce fait, l‟obtention du pouvoir dépend de la possession des reliques royales. 

Selon l‟histoire, les fondateurs du royaume sakalava étaient les princes maroseraña 

ou maroseranana (ceux possédant de nombreux ports) de la région de Fiherenana, actuel 

Toliara. Ces derniers sont issus des clans zafiraminia du sud-est de l'île qui ont été 

beaucoup considérés comme des Blancs.  Ils étaient en contact avec les traitants 

européens dont ils obtiennent des armes, en échange avant tout des esclaves.  

                                                           
12

Site internet : http//www.clio.fr ; « Madagascar : Une histoire originale », p 4 ; « Chronologie de l‟histoire de 

Madagascar », 2016. 
13

Site internet : http//www.clio.fr; « Madagascar : Une histoire originale », p. 7 ; « Chronologie de l‟histoire de 

Madagascar », 2011. 

 

43 



Les Sakalava ne constituent pas un peuple homogène mais un rassemblement 

d'ethnies diverses. Autrement dit, ils sont un groupe culturel mais constitué de plusieurs 

ethnies vers le XVIIe siècle, car il y a eu des migrations successives de familles de 

l‟Isaka, dans le Sud-Est de Madagascar, jusqu‟à ce qu‟ils soient définitivement installés 

de l‟Ouest de cette Grande Ile. 

Dans son article, Gaël Rakotovao souligne qu‟il existe deux tribus Sakalava à 

Madagascar : la tribu Sakalava du Boina et la tribu Sakalava du Menabe. Les Sakalava du 

Boina sont les peuples du nord de Madagascar, plus précisément de Diego, de Nosy be, 

d‟Ambanja, de Vohemar et d‟Ambatoboeny (dans la province de Majunga), tandis que les 

Sakalava du Menabe ceux qui sont originaires du Sud et du sud-ouest de Madagascar, en 

particulier à Morondava (province de Tuléar). Le Menabe abrite l‟une des plus grandes 

communautés ethniques de Madagascar. Ces deux tribus ayant des coutumes et des 

traditions assez différentes, vivant dans des différentes régions de l‟Ile
14

.  

Comme la plupart des ethnies, les Sakalava pratiquent le culte des ancêtres, l‟art 

funéraire est important pour eux. Les tombeaux sont principalement en bois, parfois 

décorés de statues érotiques symbolisant la procréation, la continuité de la vie après la 

mort. Ils respectent les souverains de défunts comme l‟intermédiaire de « mpitaiza » pour 

intervenir dans leur vie quotidienne, mais aussi lors de cérémonies rituels, en transmettant 

de conseil et de messages. En parlant des cérémonies rituelles, ces deux tribus ayant tous 

leur propre cérémonie. Pour les Sakalava du Menabe, il y a le Fitampoha (se pratique tous 

les cinq ans à Belo sur Tsiribihina), pour ceux du Boina, il y a ce qu‟on appelle le 

Fanonompoambe a lieu tous les ans à Majunga dans le Boina, au mois de juillet et août. 

Le Savatse : ou circoncision pour tous les Sakalava, pendant la période fraiche de l‟année 

(juin-septembre).
15

 

  Les Sakalava ont leur propre façon de se vêtir: leurs femmes qui s‟habillent le 

kisaly et le salôvagna ou lambahoany, chez les hommes c‟est le kitamby. Ces vêtements 

sont le signe à la fois de l‟honneur, à la fois de la tristesse. Par exemple, pour les femmes, 

elles mettent le « salovagna » ou le « Kisaly » lors d‟une fête ou pendant les funérailles. 

Leur dialecte est le dialecte Sakalava, dont la plupart des mots sont originaires d‟Afrique. 

Cependant, à Diego, la langue est fortement mélangée avec des langues étrangères, 

influencées par les touristes et les visiteurs français et américains. 

                                                           
14

Article: «Origine et situation géographique ». Jacaranda de Madagascar, réalisation: Homo futuris. 
15

 Marie Pierre Ballarin : Le royaume du Sakalava Menabe. Essai d‟analyse d‟un système politique à 

Madagascar du XVII au Xe siècles. Source : in Lombard J., 1988, Paris, ORSTOM. 

URL :http://journals.openedition.org/jda/docannexe/image/509/img-1.png 

44 

https://voyage-madagascar.org/decouvrir-le-nord-de-madagascar/
https://voyage-madagascar.org/nosy-be-madagascar/
https://voyage-madagascar.org/decouvrir-majunga/
https://voyage-madagascar.org/morondava-madagascar/
https://voyage-madagascar.org/decouvrir-tulear/
https://www.jacaranda.fr/guide-madagascar/lieux-villes-regions-madagascar/belo-sur-tsiribihina/
https://www.jacaranda.fr/guide-madagascar/lieux-villes-regions-madagascar/majunga-vacances-au-soleil/
https://voyage-madagascar.org/decouvrir-diego-suarez/
https://journals.openedition.org/jda/docannexe/image/509/img-1.png


Photo 9 : les Femmes Sakalava 

 

 

Source: Art. de Gaël Rakotovao (rakotovao gael at g mail.com) 

Les Sakalava du Boina sont célèbres pour leurs musiques traditionnelles dont le 

salegy, le Trotrobe, le Kaoitry, tandis que ceux du Menabe pour la Musique Kilalaky. 

Dans la majorité de leur chanson, leur objectif est de faire savoir aux autres qu‟ils sont de 

descendants d‟Africains. 

D‟après notre enquête, les Sakalava Njoaty de Vohémar sont des descendants 

d‟Arabes venant de la Mecque du côté maternelle et du Sakalava du côté paternel. Les 

Njoaty ne se localisent pas seulement à Vohémar, mais ils se sont également éparpillés 

dans le Nord-Ouest comme le cas de Babaomby, et le Sud de la ville de Vohémar dans la 

limite où se trouve dans le fleuve d‟Ampagnobe. Soulignons que les Sakalava Njoaty est 

différent de Sakalava de « Boina » et du « Menabe », car  ils n‟ont pas ni de reine, ni de 

roi. Mais seulement le « Mpijoro » ou prêtre, qui a pour fonction d‟un roi. Ils ont ainsi 

leur propre cérémonie rituelle, le « JORO VANGITANIMANINTSY, traduit par visite de 

terre froide, signifie rendre visite le cimetière et les défunts ou « Razana », dans chaque 

trois ans. (Ralaitava Maurizio, 2016 : p. 06). En tant que coutume, elle est aussi une 

occasion pour demander un vœu issu des ancêtres ou les remercier les bienfaits qu‟ils ont 

apportés à leurs descendants. 

2.1.3.2.  Les Sakalava Anjoaty du Vohémar sont d’origine arabe 

 L’immigration des Arabes à l’origine du Foko Njoaty 

L‟histoire de l‟Arabe préislamique se compose dans des différents conflits. Ainsi, 

selon les Njoaty  de Vohémar, leur « foko » est issus  de la longue lignée d‟ABRAHAM 

père d‟Ismaël SMAËL. ISMAËL est selon la Bible, le fils d‟ABRAHAM et AGARA 

(1939 : p.4141)
16

. En raison de fuite face aux évènements existants dans leur pays, 

                                                           
16

Dictionnaire dans la Bible, 1939 : Notion sur ISMAËL, Édition L.M.S 1092p. 

45 

https://i0.wp.com/voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/Coutume-sakalava-Madagascar.jpg
https://i0.wp.com/voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/Coutume-sakalava-Madagascar.jpg
https://i0.wp.com/voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/Coutume-sakalava-Madagascar.jpg


plusieurs arabes quittent l‟Arabie pour s‟installer dans des pays plus en paix. Il faut savoir 

que dans ce temps, selon le Njoaty de Vohémar, il y a eu deux groupes d‟immigrations 

effectués par ces Arabes. La plupart des descendants d‟Ismaël habitaient, selon eux, dans 

les villages appelés « MAKA » et « DJOATI » qui se trouvent près de La Mecque. Dans 

le village « MAKA » habitait les groupes de « RASIKAJY» ou les RAIS HADJ. Ces 

« RASIKAJY » étaient connus et considérés comme des personnes saintes et intelligentes. 

Le village  de « DJOATI », par contre était habité par des commerçants et des navigateurs 

(AINGA Cléffort de l‟Or, 2016 : p. 10). 

 Les différents parcours entrepris par les Arabes avant d’arriver à 

Madagascar : 

L‟histoire de Madagascar évoque l‟arrivée d‟une nouvelle vague d‟immigration 

vers la fin du premier millénaire après l‟arrivée des proto malgaches et les Arabes qui ont 

formés le Foko Njoaty de Vohémar en font partie. Les peuples Arabes qui ont composés 

le  foko Njoaty  de Vohémar ont entrepris un long parcours et de nombreuses escales 

avant de s‟installer à Madagascar. 

- Les parcours des « RASIKAJY » : 

 Les RAIS HADJ, s‟installèrent dans l‟île MUZOMBI. Ils y demeurèrent avec les 

« Djoatiens » pendant longtemps pour la quitter ensuite parce que cette île allait être 

engloutie par l‟océan. Après l‟engloutissement de l‟île MUZOMBI, ils se voient séparer 

en deux groupes, celui des « RASIKAJY » et celui des villageois de « DJOATI ». Les 

« RASIKAJY » sont retournés dans leur pays natal pendant certains temps pour repartir 

ensuite, directement dans la direction de Madagascar. Arrivés dans la Grande île, ils 

s‟installèrent dans la partie Nord-est (Vohémar). 

- Les parcours des « DJOATIENS » :  

Les immigrés qui ont mis le plus de temps à arriver dans la grande île sont les 

peuples du village de Djoati parce qu‟ils se sont installés dans différents pays pendant 

certains temps avant d‟arriver. A cause de différents faits existant dans leur pays, ils sont 

partis pour explorer d‟autres territoires. Ils quittent leur pays d‟origine pour s‟installer 

d‟abord, dans le continent Afrique et côtoyer les Égyptiens pendant des années. Ensuite, 

ils quittent l‟Égypte pour vivre pendant certains temps dans l‟île « MUZOMBI », une île 

qui s‟est trouvée englouti par l‟océan après le départ des arabes pour l‟île 

Socotra(Socotora) qui se situe au nord de l‟Afrique. Après, ils sont partis dans différents 

46 



autres pays comme l‟Érythrée, l‟Éthiopie, le Yémen, la Somalie, le Kenya, la Tanzanie et 

les Comores. Enfin, ils arrivent à Madagascar et plus précisément dans la partie Nord-est 

de l‟île (Vohémar).  Il faut préciser qu‟au cours des immigrations dans différents pays 

entreprises par ceux de Djoati, ils ont déjà fait des allers et retours entre Madagascar et les 

pays africains pour des raisons commerciales. Les peuples commerçants et navigateurs 

partaient prendre des coraux dans la partie nord-est de Madagascar ; c'est-à-dire sur les 

côtes de Vohémar. Selon les Njoaty, l‟immigration de ces deux groupes d‟Arabes a 

débuté vers 1500 avant Jésus Christ et s‟est terminé vers le XV
ème

 siècle après Jésus 

Christ. Les théories établies par différents chercheurs de différentes disciplines montrent 

en effet plusieurs vagues d‟immigration venant de différents pays de différentes cultures 

qui a pour but d‟exploiter une nouvelle terre existant dans le monde. Dans ce cas, on peut 

dire, certes, que, les proto malgaches ont été les premiers habitants de Madagascar, mais, 

ils ne sont pas les premiers à avoir découvert Madagascar. 

2.2. METHODE 

2.2.1. Méthode de collecte de données 

2.2.1.1.  Recherche documentaire 

Avant la descente sur terrain, if faut d‟abord lire et de consulter les documents  ou 

des ouvrages et de rechercher des articles, pour qu‟on puisse avoir des idées complètes ou 

des informations vérifiables. Ce sont des bases de données primordiales, et aussi le départ 

de travail, pour faciliter la collecte de données. Autrement dit, les résultats de recherches 

bibliographiques, webographies et médiagraphies sont aussi indispensables pour dire que 

l‟auteur de ce projet a bien passé beaucoup de temps sur les travaux de recherches..  

2.2.1.2. Travail sur terrain 

L‟existence des Fady n‟est pas par hasard à Madagascar, donc nous pouvons faire 

une enquête sur terrain, auprès d‟un groupe communauté, soit l‟ensemble de la population 

dans la zone d‟étude, pour avoir plus d‟information. Ici, la communauté Anjoaty est notre 

cible, comme elle est la plus concernée dans ce thème. Cette enquête est à la fois comme 

génératrice de résultats, mais aussi comme base de sondage et d‟hypothèses pour les 

études plus détaillés. La technique que nous avons utilisée est le ciblage et l‟entretien avec 

les personnes ayant de vrais connaissances sur leurs coutumes : les adultes, les âgés et 

47 



surtout les notables qui sont en tête de l‟association Njoaty. Les questions posées sont 

ouvertes à travers quelques questionnaires. Nous avons enquêté 20 personnes, parmi les 

20.000 habitants, en utilisant la technique d‟échantillonnage non probabiliste, c‟est-à-dire 

l‟échantillon « boule de neige ». Cette technique est très pratiquée lorsqu‟on procède par 

choix raisonné. On ne dispose pas d‟une liste des unités de la population mais un 

rapprochement aux individus qui correspondent aux variables ou aux critères retenus. Il 

s‟agit de constituer l‟échantillon en demandant à quelques informateurs de départ de 

fournir des noms d‟individus pouvant faire partie de l‟échantillon. En général, nous avons 

obtenu des réponses presque identiques et correspondent à la situation de leur vie 

quotidienne. Nous avons effectué ce travail en passant les trois phases suivants: 

• Pré-terrain: utilise des moyens ou des matériaux pour récolter les informations (bloc-

notes, stylos, le dictaphone, appareil photos, etc.) comme des techniques d‟observations 

pour pouvoir recueillir les données. On faisait l‟enquête à l‟aide de descente sur terrain, 

en vue d‟entretenir des études ethnographiques, puis ethnologiques et anthropologiques. 

On a pu appréhender dans ce cas une société dont on voudrait exploiter.  

• Recherche des hypothèses de prédécesseurs et proposer des hypothèses personnelles: 

ces hypothèses seraient des idées principales ou centrales  pour le mémoire. 

• Maitrise des techniques de rédaction scientifique selon les plans convenables à la 

rédaction du mémoire. (Exemple : utilisation du plan ImmReD). 

 

2.2.1.3. A l’assemblée générale de l’association (FISANI) des   

 Njoaty 

Au premier jour de notre enquête, les membres représentants de l‟Association 

Njoaty organisaient extraordinairement un assemblé général dans leur Lap, pour nous 

avoir accueillis et nous donné par avance de quelques informations globales à propos de 

leur coutume. Cet assemblé était sous l‟organisation du président de l‟Association, 

Monsieur NJARAMANANA Edmond, puis il nous a donné les informations suivantes : 

 Termes spécifiques utilisant à la salutation 

 A-Akory arô oooo!  

        (Bonjour à tous!                       

B- Mèva akory arô! 

         (Bonjour!) 

48 



A-Manahoana zahay mbola tsara éééé    

(Nous sommes tous en forme, mais on veut vous demander comment vous vous 

   portez)      

B- Mbola tsara éééé  

(Nous allons très bien) 

B- Kay ino vaovao sy ny maresaka? 

(Quoi de neuf/ Quel nouvelle?) 

A-Tsisy vaovao éééé, tonga mitsidiky sy mamangy anarô jiaby 

(Pas de nouvelle, nous sommes venus pour vous rendre visite) 

B-Misaotra éééé, ravoravo zahay navianarô ôô  

(Merci beaucoup, nous sommes très contents pour votre visite) 

 A la maison:  

Les femmes assises toujours à droite des hommes, pour dire qu‟elles sont leur force pour 

le bien et du mal. Tout le monde doit respecter le règle de ne pas sortir, ni entrer sur la 

porte du côté Est de la maison, car c‟est une partie sacrée. A chaque fois qu‟ils font le 

joro, ils se tournent toujours vers l‟Est. Ils croient que les ancêtres viennent de là où se 

lève le soleil. Quand on dort, éviter de montrer les pieds vers l‟Est. Quotidiennement, 

beaucoup des Malgaches considèrent que le nord-est est réservé aux ancêtres (zoro 

firarazana). C‟est pourquoi, les ouvertures de la maison ne sont jamais orientées au sud. 

La porte principale se trouve à l‟ouest et les fenêtres au nord et à l‟est. La tête du lit est 

toujours orientée au nord ou à l‟est, pour ne pas donner de coups de pied au soleil. 

 Concernant le joro: 

Les Njoaty ont déjà fixé les périodes propices pour faire le joro, comme le Mois 

de (Septembre, octobre, novembre), puis on ne le fait pas que Lundi, au moment du 

« bory volana ». On prépare par avance un genre de boisson alcoolique pour sanctifier ce 

rite. On choisit un jeune garçon pour le surveiller avant le jour prévu, puis une jeune 

femme l‟emportera auprès d‟un lieu choisi. 

- Les rites spéciales qui ont besoins obligatoirement le joro pour les Njoaty: 

Le joro se fait en deux grandes catégories, lesquels le « joro tsotra » et le « joro 

be ». Pour le joro tsotra touche une femme enceinte, un nouveau-né,  le coupage de 

cheveux, la circoncision, la construction de bâtiment, l‟inauguration d‟une maison, la 

noce. Mais le joro be, il est spécial à une grande cérémonie rituelle, c‟est ce qu‟on appelle 

le Joro « Vangitanimanintsy », signifie rendre visite aux défunts. Ce culte se fait  chaque 

trois ou quatre an. C‟est une occasion pour eux en profitant la demande bénédiction et de 

49 



faire un vœu « Tsakafara » issus des ancêtres. Enfin, on offre un cadeau en échange des 

bienfaits qu‟ils ont apporté aux descendants. 

- Lors du “joro” 

Avant d‟entrer au cimetière, il faut respecter quelques fady suivant: les hommes ne 

peuvent pas faire le style de coiffe, que les femmes ne sont pas en période de la 

menstruation, puis il est interdit pour tout le monde de porter de chapeau, de chaussures, 

de slip, de pantalons ou des robes. Les tenues exigées sont les « Lambaoany » ou 

« salovagna » pour les femmes et le « Kitamby » pour les hommes. Les enfants mineurs 

moins de 15ans ne peuvent pas venir. Ensuite, pour que le Joro ait lieu,  le Mpijoro doit se 

rendre avec quatre personnes pour prier au large dans une pirogue, muni d‟une assiette 

blanche ou « Lekaleka » et d‟une pièce de monnaie en argent. Cette prière consiste à laver 

le fady commis par les habitants. Ce Joro s‟appelle « Joro vavarano». C‟est après ce petit 

rituel que le Joro vangitanimanintsy a lieu. Le Mpijoro reste assis et regarde vers l‟Est et 

voici les mots ce qu‟il dit, en terme de «Mangataka varavaragna » ou demande de la 

permission: « Magnambara anaro zahay Zagnary sy ny Razagna fa ho avy zahay ity 

handeha hamafa, hagnadio ato amin’ny fasagna kay mangataka lalagna aminaro 

razagna mba tsy hisy olagna havoa amin’ny fagnatanteragna ny asa… » (Ralaitava 

Maurizio, 2016 : p.09). 

 Les rites liés aux  funérailles 

- Pendant le deuil ou « fisaonana » 

Lors d‟un deuil, le corps est toujours veillé et pleuré dans une maison de deuil, 

appelé « tragno masigny ». Les femmes enceintes ne peuvent pas entrer dans la maison de 

deuil, sinon le mauvais sort du défunt va peut-être  tourmenter le futur bébé. Il est interdit 

de faire une demande en mariage tant que le corps se trouve encore dans le tragno 

masigny. Les Sakalava Njoaty sont très sérieux pour la question de rite funérailles, voici 

quelque fady à respecter pendant le deuil ou le fisaonana: 

- Ne pas parler trop fort ; 

- Ne pas bavarder ; 

- Ne pas chanter ; 

- Ne pas danser ; 

- Ne pas brancher la musique ; 

- Ne pas regarder le miroir ; 

50 



- Les femmes crient en signe de deuil, elles ne doivent pas se peigner, ni se tresser leurs 

cheveux, dans la même intention les hommes ne doivent pas couper leurs cheveux ; 

- Les mariés ne dorment pas ensemble pendant la nuit, dit-on « midobo » ; 

- Ne pas assister aux autres cérémonies rituelles…etc. Le deuil dure seulement pendant 

la durée de la veillée mortuaire. 

          Ces interdits qui prouvent que  le rite funérailles a besoin d‟une tranquillité, car 

c‟est le moment où la famille passe une circonstance très difficile et triste. Donc, il faut 

éviter de ne pas faire des bêtises ou autres choses choquants qui pourront aussi provoquer 

un autre problème. Les Njoaty croient, dès qu‟une personne a cessé de vivre, son esprit va 

jouer dans la vie des gens de son entourage, un rôle presque aussi important que celui du 

sorcier. La famille construit une habitation confortable où on se met le cadavre, entouré 

de tous ses objets familiers pour éviter à ce dernier la peine d‟aller revenir au village où il 

pourrait en même temps trouver l‟occasion de tourmenter les vivants. En tout cas, cette 

demeure devra être solide et suffisamment fermée pour tenir prisonnier l‟esprit. Le corps 

se met ainsi dans le cercueil, est transporté au cimetière. 

- Avant l’enterrement  

Pendant le Rasavolam-paty, les représentants doivent porter le vola fotsy (pièce 

d‟argent blanche) sur leurs mains. On met un petit trou sur le haut du cercueil pour 

pouvoir sortir l‟odeur, ensuite, on prend le feu, puis on le fait tourner sept fois autour du 

cercueil pour faire fuir les mauvais esprits. On met le « vola fotsy » à l‟intérieur du 

cercueil. Si le défunt est un  homme, sa position doit se montrer vers le gauche, si elle est 

une femme, on la met vers la droite.   

- Pendant l’enterrement  

Les Njoaty n‟inhument pas sous terre mais sous les croutes des cailloux ou dans la 

grotte de pierre. Les jours convenables sont : le Lundi, le Mercredi, le vendredi et le 

samedi. 

- Après l’enterrement  

Avant de rentrer au village, le chef de la famille prononce un dernier discours dans 

laquelle il remercie les personnes présentes et finalement il implore l‟esprit du mort de 

rester en paix dans sa nouvelle demeure, de ne pas tourmenter ou rendre malades les 

vivants. Puis les gens prennent un bain de propreté à la rivière la plus proche avant de 

regagner leur logis.  

Après tout cela, deux coutumes différentes sont obligées à faire : l‟une pendant 

trois jours et l‟autre pendant sept jours. Les premiers trois jours sont destinés pour la 

51 



coutume dit « mamafa tanàna » (balayage de la terrasse), qui signifie une expulsion de 

l‟esprit du défunt d‟éloigner les vivants. Les sept jours après, on fait un type de joro, le 

« Tononkandra », ou « joro fafirano » qui présente une bénédiction envers les 

descendants et pour réconforter les familles. 

 

2.2.1.4. Difficultés rencontrées 

Durant l‟enquête sur terrain, nous avons eu quelques difficultés, il y avait en 

premier lieu la difficulté de déplacement et l‟insuffisance de temps disponible. On faisait 

le va et vient par la marche à pied, à la fois en ville et au village. On a traversé  une 

longue route secondaire, comme c‟était trop fatigant. En deuxième lieu, la difficulté de la 

rencontre avec les enquêtés, car certains habitent en ville de Vohémar et les autres vivent 

au village, celui-ci une cause de retard du course et la perte beaucoup de temps. 

2.2.2. Méthode de traitement de données 

En tant que travail de recherche, les données recueillies, doivent être traitées selon 

les tendances. Donc elles sont analysées par la méthode des échelles et de dynamisme qui 

sont deux tendances actuelles en anthropologie. 

2.2.2.1. La méthode des échelles 

D‟après l‟association pour la recherche qualitative en 2015 : depuis quelques 

années des auteurs recourent à la notion et l‟utilisation de méthode des échelles. Le 

premier consiste à savoir éviter une simple description brute des faits, tandis que le 

second implique à améliorer le modèle d‟interprétation offerte soit encré dans la réalité 

empirique de la communauté ou un pays concerné dans ce thème. Celle-ci est une 

nouvelle stratégie utilisée pour la collecte des données par une suite de degré de nouveau 

classé dans un ordre progressif. Voyons comme Piaget a proposé ses études sur le 

développement de l‟espace ou la démarche inductive. Il a commencé par intrafigural ou 

analyse de figures isolées pour passer à l‟interfigural ou espace englobant le système et se 

termine au transfigural ou recherche de la structure d‟ensemble. Notre étude a débuté par 

une particularité d‟une communauté, suit une comparaison de plusieurs ethnies à 

Madagascar, en allant jusqu‟à la structure mondiale des tabous. C‟est ce qu‟on appelle en 

anthropologie une méthode des échelles de multidisciplinarité. Il s‟agit d‟une méthode 

s‟effectue dans différentes facettes et à différent niveau. Autrement dit, une méthode 

totalisante, faisant intervenir de plusieurs domaines.  

52 



L‟objet d‟étude est le fady et ses changements au niveau social et culturel dans 

toute sa formalité. C‟est une étude comparative des changements de l‟ancienne vers le 

moderne, dans différentes localités. Dans cette étude nous avons pu pratiquer des 

recherches scientifiques qui sont  basés sur la théorie marxiste. La vision de Marxiste se 

fonde sur la diachronique de la société.  

2.2.2.2. Le dynamisme 

Le dynamisme fait partie de mot diachronique, qui signifie caractère des 

phénomènes considérés du point de vue de leurs évolutions dans le temps, par opposition 

à statique. Cette dynamique touche toutes les organisations, comme P. de Visscher 

(1991 : p.19), dit : « dynamique »: ce mot ne désigne rien de plus que l‟ensemble des 

changements adaptatifs qui se produisent dans la structure de l‟ensemble du groupe à la 

suite des changements d‟une partie quelconque de ce groupe. C‟est une technique qui a 

été fondée sous la conception de G. Balandier, afin d‟opposer les théories statiques, tels 

que l‟évolutionnisme, le diffusionnisme, le fonctionnalisme et le structuralisme qui ont 

été nés au lendemain de la seconde guerre mondiale. C. Lévi-Strauss, sur la permanence 

des traditions, il a fait des études autours des populations amazoniennes avaient continué 

à vivre selon de mode vie traditionnels et restaient à l‟abri des grands bouleversements 

historiques mondiaux. Par contre à G. Balandier privilégiant la dynamique des 

changements sociaux. Il était proche de Georges Gurvitch qui était aussi opposée des 

idées de Lévi-Strauss. Ces deux modes de pensées sont constituées à partir d‟expérience 

de terrain. Balandier a fait des recherches dans des sociétés africaines, dont les traditions 

ont volé en éclat sous l‟effet de la colonisation et des colonisations. Il se demandait alors 

comment la tradition se réinventait à la suite de révolutions de l‟urbanisation massive. 

Balandier est intéressé sur les transformations engendrées par la colonisation au Gabon et 

au Congo. Ses ambitions principales sont d‟ouvrir la politologie aux apports de 

l‟ethnologie et construire une sociologie dynamique et de la modernité qui obligent les 

désordres dans tout système social. Le système social est devenu instable et laisse 

cohabiter de l‟ordre et désordre. Selon lui-même, la dynamique et le changement ne sont 

plus considérés comme faisant partie de l‟accident, mais il se trouve dans la nature même 

des sociétés. Il préconise que les conflits et les disfonctionnements sont produits par la 

société elle-même. La dynamique sociale dépend ainsi de deux  facteurs : les facteurs 

externes et les facteurs internes.  Les facteurs externes ou (dynamique du dehors) veut 

dire, un système de relations extérieurs ou relations avec d‟autres cultures, phénomène 

53 



d‟acculturation, tandis que les facteurs internes (dynamiques du dedans) qui se produisent 

à l‟intérieurs même des sociétés qui sont génératrice de l‟ordre et désordre. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

54 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTIE III 

LES RESULTATS 

 

 

 

 

 

 

 

 

55 



3.1. LES FONCTIONS DES FADY ET LES DOMAINES  

 D’APPLICATION  

3.1.1. LES FONCTIONS DES FADY MALGACHES 

Selon leurs préoccupations, on constate que les fady jouent beaucoup de rôles dans 

la vie traditionnelle et quotidienne des Malgaches. Essayons de voir les exemples 

suivants:  

Le fady constitue la règlementation de la concorde malgache, dit « Fihavanana ». 

Il règle l‟existence quotidienne du pouvoir celle du noble et chef de la famille, du 

clan, voire même celle de l‟ethnie tout entière. 

Il élève les barrières entre les jeunes gens et les jeunes filles, limite ou exige 

l‟extension territoriale de la famille, détermine les conditions du mariage. 

Le fady règlemente l‟insertion dans le groupe en exigeant de l‟individu qu‟il 

respecte et qu‟il reconnaisse les interdits de politesse ou de protocole dans les rapports 

avec autrui, dit « Fahalalam-pomba » 

Il a aussi pour rôle d‟aider les personnes à se dépasser. Ainsi, il les incite à fuir le 

mal et de chercher le bien. Ensuite, le tabou malgache isole la maladie, écarte les vivants 

des morts, et assure l‟efficacité des remèdes. 

Enfin, les fady régulent aussi les relations humaines en générale : l‟hospitalité, les 

rapports avec les autorités et les Anciens, par exemple les tabous de clan, de caste, les 

animaux tabous, les tabous végétaux, les médications, le destin et l‟astrologie, les interdits 

de propriétés et de lieux sacré, tabous de temps et d‟orientation et enfin, les interdits, 

concernant les puissances invisibles.  

D‟après la pensée du foko Njoaty, le fady réglemente les relations entre les 

hommes, le monde et les divinités, puis la préparation équitable des taches, notamment 

domestiques, ainsi que les jours propices pour le travail et les cérémonies religieuses, 

telles que, le Voady masina (vœu sacré), Famorana (circoncision), Famadihana 

(exhumation), vangitanimanintsy(visite de terre froide), seulement pour les Sakalava 

Anjoaty, etc).  

Enfin, le fady nous dirige sur des chemins agréables, où nous avançons en tout 

sécurité, cela veut dire qu‟il est un arbre de vie pour ceux qui le pratiquent.  

Dans les sociétés malgaches où toute la vie est sous le contrôle de la religion, le 

rôle des coutumes religieuses traditionnelles est prépondérant en tant que contrôle social. 

56 



Le fady ou tabou protège en quelque sorte le sacré et il correspond à un certains nombres 

d‟actes négatifs, permet la pérennité du caractère sacré d‟un objet déterminé. Si le fady 

introduit dans une société malgache traditionnelle qui a un caractère religieux, cela 

signifie qu‟il est d‟origine religieuse. 

3.1.2.  LES DOMAINES D’APPLICATION 

En tant que règles sociales les fady s‟appliquent aux domaines suivants : 

3.1.2.1. La loi 

Selon l‟histoire, le fady était la source fondamentale de la loi qui gouverne les 

humains. On a déjà mentionné dans les paragraphes précédents que la création des 

interdits (tabou, morale, lois), représente une structure normée de l'humanité ou un acte 

fondateur pour la transformation humaine. Nous avons parlé que l‟interdit humain n'est 

pas une invention tombée du ciel, ou encore des « prohibitions » existent déjà dans la 

nature. Mais elles existent à l'état d'instincts. Leur évolution au sein de la société, qui 

permet peu à peu l'homme de fonder le droit et la loi du gouvernement. Aujourd‟hui, nous 

avons les lois gérant notre société, qui ont passé un grand nombre d'étapes et ils sont 

devenus nécessaires. 

            En général, les tabous ne se confondent pas totalement avec la loi ou le droit, 

parce qu‟il y a une différenciation au niveau de la punition. Par exemple, la transgression 

d‟une loi entraîne une amende ou une arrestation dans une prison. Alors que les fady  sont 

généralement définis par des codes sociaux très variables selon les classes, les statuts, 

l‟âge, l‟espace ou le temps. Sa transgression entraîne souvent une sanction surnaturelle, à 

la fois temporaire ou jusqu‟à la mort. 

             Les lois définissent, ce qui est « autorisé » et « non-autorisé ». Dans le sens du 

tabou, ce qui est autorisé signifie « permis » et ce qui est non-autorisé veut dire « non-

permis » ou « interdit ». C‟est ainsi, nous pouvons dire que le système des tabous peut 

être considéré comme le père du droit, la loi et la morale actuelle. Il est l'un des premiers 

à avoir séparé les actes humains en actions « bonnes » ou« mauvaises ». 

 

3.1.2.2. L’éducation 

Il existe de nombreux fady occupent des rôles important dans le domaine de 

l‟éducation malgache. Avant l‟existence des établissements scolaires à Madagascar, 

l‟éducation des enfants faisait sur la transmission des traditions orales d‟une génération en 

une autre, tels que : Contes, légendes, récits d‟expériences vécues et proverbes ont été 

57 

https://generationvoyage.fr/madagascar/


utilisés par les grands parents dit Dadilahy ou les aînés (Zokiolona) pour apprendre aux 

enfants et aux jeunes à distinguer le bien du mal. Il y avait de multiples tabous qui 

régnaient au sein des familles ou des communautés afin d‟apprendre le savoir-vivre et 

l‟art de bien se comporter dans la société. Ces tabous se transmettent à travers 

l‟éducation, dont les aînés ou « Zokiolona » ont la charge. L‟interdit de ne pas faire toutes 

ces choses considérées comme tabous était la leçon de la sagesse, la politesse et la 

moralité pour les enfants de bas âge (Kevin Ebelle : 2016, p. 02)
17

. 

Voici quelques fady qui formaient de l‟éducation et des disciplines qui guidaient 

les enfants : 

« Ne jamais pointer un tombeau avec un doigt au risque de perdre la phalange coupable 

ou de rendre lépreux la personne fautive »; 

« Ne jamais donner des coups de pied au mur au risque d’entraîner le décès de la grand-

mère maternelle ou paternelle » ; 

« Ne jamais siffler après la tombée de la nuit, sinon les fantômes vont venir » ; 

« Ne jamais regarder quelqu’un qui grimpe au-dessus d’un arbre, sinon on va le faire 

tomber sur terre » ;  

 « Ne pas parler de sorcière à la tombée de la nuit et surtout le jeudi, sinon elle va venir 

danser autour de la maison » ;  

« Ne pas cracher à la figure des gens au prix de devenir albinos ». 

« Ne pas ouvrir un parapluie dans la maison » ; 

« Ne pas prendre le balai le soir car il paraît que le lendemain il y aura des dettes » ;  

 « Ne pas attraper les petites sauterelles vertes au risque de perdre son petit frère ou sa 

petite sœur » ; 

 A la maison 

 « Ne pas essuyer la table avec du papier au risque d’avoir des dettes » ; 

« Ne pas jouer le feu à la tombée de la nuit, au risque de faire pipi au lit ». 

A table, durant le repas de la famille, le croupion de la volaille est réservé au plus 

âgé. Le père mange le premier et peut terminer le repas. La vie communautaire était 

encore très marquée. Les grands-parents occupent une place importante dans l‟éducation 

des enfants, les liens affectifs sont très forts. Un proverbe malgache dit que  « havantiana 

tsy iaraha-monina»   (quand on aime ses parents, on ne vit pas avec eux), en raison des 

risques de discorde. Le père détient l‟autorité, les enfants se mettent un petit caillou ou un 

                                                           
17

 Les interdits (fady )de Madagascar et leurs portées. Site visité, le 26 Avril 2016, à 14h35, publié par Kevin 

Ebelle. 

58 



brin d‟herbe sous la langue pour ne pas faire gronder quand ils ont fait une bêtise. Si un 

fady est transgressé, le sage décide de la solution rituelle à donner. S‟il y a des disputes se 

déclarent entre deux familles, il les réunit dans la grande maison ou près de l‟arbre pour 

réconciliation. 

Bref, de nombreux fady ont survécu avec le temps et restent à pratiquer. Mais les 

autres sont devenus négligeables ou disparaissent, pour preuve les enfants, d‟aujourd‟hui 

ne connaissent plus l‟importance des fady, dans ce cas ils sont devenues indisciplinés. 

C‟est également ce que souligne un conte Sakalava silamo contemporain, « N’anaky 

hanan’ny biby » (Les enfants d‟aujourd‟hui sont des bêtes, parce qu‟ils ne respectent plus 

les interdits d‟inceste et manquent de respects aux parents), (Raharinjanahary Lala, 2009 : 

76-77)
18

. 

 

3.1.2.3. La santé 

          Les fady sont adoptés pour éviter le malheur, assurer l‟efficacité de remèdes et 

mettre en bon fonctionnement la santé, de la femme enceinte et le futur bébé. Il était fady 

dans quelques régions de laisser les défunts dans leur case, pour éviter la transmission 

d‟une sorte de maladie. Ensuite, il était fady de transférer du malade risquait d‟aggraver 

son état. Il est fady de manger le reste du repas laissé par un malade, car on sera frappé 

par la même maladie. Ce sont des interdits nés de l‟expérience. En général, les fady 

durant l‟accouchement qui correspondent surtout à la croyance de la magie. 

« Ne mettez jamais des gingembres  dans votre poche, sinon il poussera un sixième doigt 

au bébé » » ; 

« Les pattes de canard ou d’oies ne doivent pas figurer au menu ses neuf prochains mois ! 

Sinon les doigts du bébé risquent de se coller les uns aux autres » ; 

« Interdit de porter une ceinture ou une écharpe nouée pour que le cordon ombilical ne 

s’enroule pas autour du bébé » ; 

« Fait attention de ne pas enjamber une hache, le bébé pourrait naître avec un bec-de-

lièvre » ; 

« Ne jamais s’asseoir dans une « sobika » (panier sans anse) ça rendrait l’accouchement 

difficile » ;  

                                                           
18

 Raharinjanahary L., 2009 : Les fady ou faly (interdits, tabous) et le développement à Madagascar, in 

« Madagascar Fenêtres », APERCUS SUR LA CULTURE MALGACHE, Antananarivo, Centre d‟Information 

Technique et Economique. 

59 



« Ne portez pas de melon sur la tête si vous ne voulez pas que bébé soit chauve » (Alin 

Gyre 2O15, art p. 01). Une femme enceinte évitera de se tenir sur le seuil de la case, dans 

l‟embrasure d‟une porte ou d‟une fenêtre, sinon son accouchement se sera difficile, elle 

évitera de même de croiser les jambes, si non le fœtus représentera avec le cordon 

ombilical noué autour du cou. Elle s‟abstiendra de consommer la chaire d‟une vache 

morte de la mise-base, sinon elle mourra en accouchant. Elle ne mangera pas certaines 

herbes à tiges doubles pour éviter une rétention de placenta. De même, consommer des 

éléments jumeaux (exemple: deux bananes réunies sur la même tige) provoque la venue 

de jumeaux. La femme enceinte évitera à la fois le lait, l'excès de sel et de l‟alcool: le lait 

et le sel donneraient un fœtus  trop gros, mais l'alcool fait avorter. 

La future mère observe d'autre série des fady qui sont destinés à protéger l'enfant 

contre diverses malformations : si elle mange le cœur d'une volaille, l'enfant sera « be fo » 

(gros cœur), si elle mange des piments, les cheveux du bébé seront roux; si elle mange 

des pattes d'oie ou de canard, l'enfant présentera une syndactylie (doigts réunis). Enfin, si 

la future mère mâche une herbe verte, elle avortera. Des prescriptions positives sont aussi 

importantes que les interdits, on parle ici des "envies". On pense à Madagascar que les 

envies de la future mère traduisent en réalité des besoins de l‟enfant, il existe une 

interprétation des envies fondée  une signe par laquelle on juge l‟avenir de futur bébé: le 

désir de la viande de porc est un présage défavorable; le désir de viande de mouton, au 

contraire, est favorable: l'enfant deviendra célèbre (Jean Poirier§ 

Randriamarana §Razaramparany, 1978. La femme enceinte aura également intérêt à 

prendre souvent du bouillon de viande de zébu, ce qui lui permettra de préserver l'enfant 

des défauts que la mère pourrait lui transmettre. La mère devra également prendre sa 

nourriture chaude, afin d‟entretenir en elle une température assez élevée. Manger la peau 

d‟une volaille permettra au fœtus d‟être bien protégé par son placenta (Jean Poirier§ 

Randriamarana §Razaramparany, 1978, p. 400).          

L'enfance est également protégée par des fady: ne pas manger d'œufs, sinon 

l'enfant sera muet; ne pas manger de la viande crue et ne pas absorber trop de sucre sinon, 

l'enfant aura des parasites intestinaux; ne pas manger de crudités, sinon l'enfant aura mal 

au ventre; ne pas consommer les croûtes de lait qui restent attachées à la marmite, sinon 

l'enfant sera indolent; ne pas consommer des écrevisses, sinon l'enfant aura des difficultés 

pour apprendre à parler; ne pas fouler du riz cuit, sinon l'enfant sera atteint de syphilis. 

Chez les Sakalava Anjoaty, une femme enceinte ne doit pas manger la viande de la poule, 

de la crainte d‟une malédiction qui se produira au futur bébé : « Fitadiavan’Akoho, 

60 



mitady tsy mety mahita » ou « magnohy ny hita » La poule cherche sans arrêt. C‟est 

étrange de ne pas qualifier, un nouveau-né de « mahafatifaty », « bota kely », « ngeza » 

ou « tsara » (beau) mais plutôt on utilise  un vilain nom « alikalika kely »ou 

« lambolambo kely » (mignon comme un chiot). Enfin, il est fady de donner à boire à un 

enfant le jour anniversaire de sa naissance : cela peut le rendre maladif. 

 

3.1.2.4. La sécurité sociale 

En tant que discipline, le fady sert à interdire de quelqu‟un fasse chose du mal aux 

autres. Il refuse le mal comportement, mais il s‟intéresse à la sagesse, la politesse et la 

droiture pour tout le monde. Il nous faire connaitre de distinguer  le « bon » et le « mal », 

ce qui est « autorisé » et « non autorisé », puis ce qui est « permis » ou de « non permis ». 

Autrement dit, il nous suggère à accepter les recommandations de nos ancêtres. 

 En parlant l‟importance de fady et le hasina, nous avons un exemple concret dans 

le District de Vohemar. C‟est une zone qui a beaucoup de fady et le hasina sont encore 

bien reconnus. La sécurisation est stable car les voleurs assez nombreux. Pour preuve, on 

y trouve pendant la nuit des zébus dorment tout au milieu de la route goudronnée, même 

dans un lieu très éloigné de la ville. Ils vont même jusqu‟ en empêcher le passage d‟un 

taxi-brousse, mais c‟est incroyable personne n‟ose voler ces zébus. Pour une raison que le 

district de Vohémar est entouré par des zones sacrées qui interdisent surtout l‟action de 

vol. En plus, les Sakalava Njoaty sont capables à tout, pour protéger leurs zébus. Donc,  si 

les fady seront bien respectés, l‟insécurité va diminuer, les gens pourront vivre sans avoir 

craindre la violence. Cela signifie que le respect de fady assure le bon fonctionnement de 

la sécurité dans un pays. 

3.2. LES CAUSES ET LES  FACTEURS DE CHANGEMENTS OU LA    

TRANSFORMATION DES FADY 

Dans la guide d‟étude de la Bible Adventiste, classe adulte, le philosophe grec 

Heraclitus déclara qu‟ « il n‟y a de de permanent excepté le changement »
19

. La vie peut 

tout simplement très bien se passer lorsque, soudainement et sans avertissement, puis 

toute chose change complètement : notre vie, notre vie familiale ne pourrait jamais être la 

même. Il est entendu que les changements ne sont pas forcements tous négatifs. Peut-être 

                                                           
19

 Claudio et Pamela Consuerga, 2019 : Les périodes de la vie familiale. Leçon du deuxième trimestre (avril, mai, 
juin), Antananarivo, Edition standard.  

61 



qu‟une promotion au travail conduit à de meilleures conditions économiques. On peut que 

rencontrez quelqu‟un qui deviendra votre époux (se), un changement que bon nombre 

souhaiteraient. 

Généralement, il est presque dans le monde que la question du changement ne 

sépare pas à celle des interventions de développement. Le développement c‟est un 

processus de changement, mais quel changement ? Pour qui ? Qu‟est-ce que le 

changement social ? (Georges Balandier, 2014)
20

.  Dans une vision normative, le 

changement social, c‟est qui va dans le « bon sens », celui d‟une amélioration des 

conditions de vie de groupes sociaux considérés comme une intégration dans la 

modernité. L‟objectif est d‟apporter le progrès aux populations. Parmi eux, les 

populations ne savent pas ou ne peuvent pas se moderniser elles-mêmes (soit parce 

qu‟elles sont engluées dans leurs traditions, soit parce qu‟elles sont dominées). Il faut 

apporter le changement, la force si besoin.  Comme le dit Tania Li : « techniser la façon 

de gouverner la société dans une conception dépolitisée de la politique, avec l’ambition 

implicite de vouloir de créer des citoyens et parfaits, soucieux du bien commun, 

participant aux décisions contrôlant l’action de leurs responsables politiques, eux-mêmes 

au service du bien commun » (Op cite ,Meisel et Aoudia, 2007).  

Le concept du changement historique a été employé par les anthropologues, il a eu 

le sens qui signifie les changements brusques, introduits de l'extérieur. Les influences 

brutales du dehors peuvent être étayées par de nombreuses formes sur le contact culturel. 

Lorsque l'acceptation de nouveaux éléments par un peuple modifie les caractères du 

développement et le pousse sur de nouvelles voies. Un exemple souvent est souvent parlé, 

le « choc » d'une culture étrangère a provoqué des changements, celui du Japon, de la 

France, des Etas Unis, etc. Melville J. Herskovits souligne que l‟intégration des nouvelles 

cultures issues de l‟autres pays modifie certaines formes anciennes. Surtout dans le 

domaine technique, industriel et la vie religieuse.  

Quotidiennement le changement peut provoquer des conséquences à la fois 

positive, à la fois négative pour les groupes de population. Le côté positif, est le 

développement économique d‟un pays, et le côté négatif voire la destruction des normes 

culturelle et  religieuse. A Madagascar le changement ou la transformation des fady ayant 

plusieurs causes, dont nous allons les classer à partir des deux grands facteurs :  

                                                           
20

 Georges Balandier, 2014 : Changement social, dynamiques sociales et interventions de développement 

(extrait de l‟intervention au 2end séminaire AFD-F3E sur l‟évaluation « Analyser suivre et évaluer sa 

contribution au changement social », Paris, AFD. 

62 



3.2.1. LES FACTEURS EXOGENES OU INTERNES 

3.2.1.1.  Le Christianisme 

Le Christianisme est la cause majeure de la disparition des fady, car les chrétiens 

ne croient plus le pouvoir des ancêtres. Selon eux le Dieu tout puissance est le seule qui a 

de loi et de règle juste, qui ce soit accessible aux hommes. Rajaonarivelo Rakotomalala 

Irène souligne qu‟il existe une totale correspondance entre homme et Dieu, comme Il est 

la source de la vie, toute connaissance et de tout pouvoir, qui peuvent guider la vie des 

êtres humains
21

. C‟est pour cela qu‟aujourd‟hui, le fady se classe parmi une idée 

d‟illusion dit « Fahadisoan-kevitra » (croyance diabolique), d‟où un terme « Finoanoam-

poana » ou « Fanoherana ny herin’Andriamanitra » (la contradiction du pouvoir de 

Dieu). Le christianisme est classé à la fois dans le facteur exogène parce que la première 

évangélisation de l'île est due à des missionnaires protestants gallois en 1820. La date 

d'arrivée des missionnaires gallois David Jones et Thomas Bevan envoyés par la London 

Missionary Society, dans les provinces du Nord-ouest de Mahajanga et Diego Suarez. Ils 

s'attelèrent tout d'abord à traduire la Bible en langue malgache et co-créant pour 

l'occasion un alphabet latin avec le roi Radama. C‟était aussi l‟époque du commencement 

de l‟écriture à Madagascar.  

Début de 1835, la reine Ranavalona I
er

 a vigoureusement persécuté les premiers 

christianismes dans une tentative pour stopper l'influence culturelle et politique 

européenne sur l'île. En 1869, un successeur, la reine Ranavalona II, se convertit au 

christianisme et encouragea l'activité missionnaire chrétienne, brûlant les Sampy (idoles 

royales) dans une rupture symbolique avec les croyances traditionnelles (Robert 

Andriantsoa (malagasy58@gmail.com)
22

.  Plus tard, le christianisme s‟évolue sans arrêt à 

travers le temps, en effet de nos jours l‟église devenu plus nombreux et plus de la moitié 

des peuples malgaches sont devenus chrétiens. Ils répartissent entre les deux principales 

religions, dont protestants et catholiques. Il existe aussi Aujourd'hui, certains Malgaches 

pratiquent encore un syncrétisme qui consiste à combiner le christianisme avec leurs 

croyances religieuses traditionnelles visant à honorer les ancêtres. Ils peuvent, par 

exemple, inviter un ministre chrétien à consacrer une réinhumation ou famadihana. Ce 

                                                           
21 Rakotomalala, I,R. 2006, Le malgache et son univers : La relation  l’autre, in « Madagascar Fenêtres », 

volume2, APERCUS SUR LA CULTURE MALGACHE, Antananarivo, CITE- Centre d’Information Technique et 

Economique. 
22

 Robert Andriantsoa (malagasy58@gmail.com): Zanahary, dieu lointaine (http://voyage-madagascar.org/wp-

content/uploads/eglise-a-madagascar.jpg 

 

63 

https://fr.wikipedia.org/wiki/%C3%89vang%C3%A9lisation
https://fr.wikipedia.org/wiki/Pays_de_Galles
https://fr.wikipedia.org/wiki/David_Jones_%28missionnaire%29
https://fr.wikipedia.org/wiki/Thomas_Bevan
https://fr.wikipedia.org/wiki/London_Missionary_Society
https://fr.wikipedia.org/wiki/London_Missionary_Society
https://fr.wikipedia.org/wiki/Radama
https://fr.wikipedia.org/wiki/Ranavalona_Ire
https://fr.wikipedia.org/wiki/Ranavalona_II
https://en.wikipedia.org/wiki/Sampy
https://fr.wikipedia.org/wiki/Famadihana
mailto:malagasy58@gmail.com


changement ceci fait partie du facteur endogène car c‟est les Malgaches eux-mêmes qui 

font multiplier le nombre de l‟église à Madagascar. C‟est une dynamique du dedans ou 

changement interne.  

   

3.2.1.2. La colonisation 

En parlant de la politique, la colonisation à Madagascar depuis 1896 et les 

contacts des Malgaches avec les étrangers, sont des causes principales de la 

transformation inévitable de la culture malgache. A l‟époque actuelle, il n‟y a pas de 

culture, ni de civilisation  pures. C‟est parce que les générations d‟aujourd‟hui apprécient 

fortement de nouvelles cultures étrangères, qui sont bonnes et civilisées. 

En plus, la littérature francophone de l‟océan Indien souligne aussi que la 

colonisation française à Madagascar était marquée par l‟exploitation  et la domination 

politique, puis l‟aliénation culturelle. Voilà pourquoi, ils existent beaucoup d‟écrivains 

qui soutiennent les idées  contre la colonisation, dans leurs œuvres, pour revendiquer 

l‟identité des valeurs socioculturelles malgaches. Parmi eux, dont les plus 

connus, comme : JJ. Rabearivelo, Jaques Rabemananjara, Michel RakotosonA, Jean Luc 

Raharimanana, etc. 

Raharinjanahary Lala dit, qu‟à l‟époque de la première République, le système de 

néocolonialisme était bien marqué dans la société malgache, parce que la devise de 

Philbert Tsiranana était le « progrès », puis il y avait toujours de l‟intégration de la culture 

occidentale. Ainsi, le regard des Malgaches sur l‟autre a changé notamment leur mode 

vie, vis-à-vis de l‟étranger qui était riche, puissant et apportant de nouveau rapport de 

forces, voire l‟essentielle de la culture occidentale. Elle remarque aussi que l‟année 2007 

a été connue de plusieurs animations de l‟Etat malgache, concernant les pratiques 

traditionnelles. Un atelier a été organisé par le Ministre de la culture et de loisir en 

collaboration avec l‟UNESCO, en renouvelant la pratique traditionnelle.   

Malheureusement, de nos jours cet atelier n‟a aucune suite concrète. Actuellement, les 

anciennes valeurs culturelles malgaches ne fonctionnent plus très bien et les nouvelles 

sont difficiles à intégrer. Tout cela est la grande faiblesse pour les peuples malgaches, qui 

ne savent pas valoriser son identité culturelle, d‟où un dicton :  « Manao valalan’alika, ny 

tompony no tsy tia ny azy ».  

 

 

 

64 



3.2.1.3. L’interculturalité par la mondialisation ou la globalisation 

 En général, la « mondialisation » signifie le fait de devenir mondial, de se 

mondialiser. Elle se définit comme l‟homogénéisation dans différentes domaines : 

politique, économique et culturel. Autrement dit, c‟est une forme nouvelle du règne 

agressif de la marchandise et de l‟argent qui mène le monde à de profondes impasses, 

tandis que la « globalisation » veut dire une action de globaliser ou une généralisation au 

niveau mondial (Petit Larousse, 2010).    

Après avoir mené plusieurs travaux empiriques dans les lieux concernés par la 

globalisation, Marc Abélès propose un ouvrage « Anthropologie de la globalisation, 

2008 », qui représente une réflexion générale sur l‟intérêt de la démarche anthropologique 

pour comprendre la globalisation. Il réaffirme la vision de l‟anthropologie et précise 

notamment pourquoi la dichotomie entre sociétés du lointaine et sociétés du proche lui 

semble dépassée. Il discute l‟usage des termes globalisation à celui de mondialisation. 

Marc Abélès différencie la mondialisation, phénomène d‟accroissement, des échanges 

commerciaux à l‟échelle mondiale telle qu‟il est déjà produit à la belle époque de la 

globalisation. La globalisation serait née au cours des années 70 après que entreprises 

américaines se sont rendus compte que l‟augmentation des salaires ou valeur ajoutée aux 

produit. C‟est-à-dire que la globalisation ne signifie pas homogénéisation à l‟échelle 

mondial, mais plutôt accroissement des interactions. Cela se traduit, par l‟émergence de 

modes de vie spécifiques pour les individus et par l‟apparition des institutions sociales 

comme les ONG ou les organisations internationales. Les rapports sociaux émergent dans 

des nouveaux lieux du politique vers la montée en puissance des organisations 

internationales (l‟UE, le FMI, l‟ONU) et de nouveaux acteurs tels que l‟ONG, etc. (Boris-

Mathieu Pétric, 2009)
23

. Il s‟interroge sur l‟importance des ONG peuvent modifier en 

profondeur l‟espace politique en remodelant les légitimes locales.      

              Dans cette étude, Marc Abélès nous offre un nouveau regard pour comprendre le 

monde dans lequel nous vivons, en décrivant la force de sa démarche : « décrire ce qui 

est ». Il ne s‟introduit pas à l‟analyse d‟un monde ou d‟une culture qui meurt, mais ce qui 

est en train de naitre. Pour cela qu‟il faut voir l‟influence des forces externes sur la vie 

locale, les connections existants entre les différents lieux, les représentations qui 

façonnent le quotidien. Un autre aspect qui manifestant la globalisation est 

                                                           
23

 Boris-Matieu Pétric, 2009, « Abeles Marc, 2008,  Anthropologie de la globalisation ». ethnographique.org, 

Compte rendus d‟ouvrages (htt://www.ethnographiques org/ABELES-Marc-2008-Athroplogie de-la-

globalisation-consulté le 22.09.2018).  

65 



l‟augmentation de l‟inégalité et l‟accaparement du pouvoir par des organismes 

internationaux (FMI, banque mondiale, Etats-Unis) dans les vingt dernières années du 

XXème siècle. Les migrations obligent à redéfinir le sens de la société civile, entre 

citoyenneté, nationalité et ethnie, puis les nouveaux acteurs participent de plus en plus 

aux décisions internationales. Les ONG prennent en effet en charge des aspects sociaux 

que les gouvernements ne sont pas en mesure de prendre en charge leur rôle. Cette 

situation permet de l‟intégration des nombreux progrès et innovations des nouvelles 

technologies dans le même temps pour accentuer la compétition et aggraver les inégalités. 

Ce qui caractérise l'époque actuelle, c'est diversification des formes culturelles, 

inséparables à des dynamiques migratoires. Cela nous montre que la globalisation a créée 

de nouveaux acteurs institutionnels presque partout dans le monde. Elle change en 

profondeur, la mode vie et système culturel de plusieurs peuples, parmi eux les 

Malgaches.    

 

3.2.1.4. La diffusion des nouvelles technologies 

A l‟époque actuelle, l‟intégration des nouvelles technologies est aussi une grande 

source d‟acculturation, exemple le téléphone, le jeu vidéo, l‟ordinateur, la télévision, etc. 

Les jeunes et les enfants consacrent leur temps de faire le Facebook, d‟aller à la salle de 

jeu vidéo, pour regarder le film XXL. Et après, ils pratiquent tout ce qu‟ils voient, par 

conséquent, ils sont devenus mal comporté, insupportables et têtus. Pour dire qu‟ils ont 

tout oublié leur citoyenneté et leur vraie identité culture. Voyons les problèmes des jeunes 

malgaches d‟aujourd‟hui sur le changement de mode d‟habillement et le style de coiffe,  

l‟avancement d‟intégration dans la phase de la sexualité. Sans réfléchir avant de faire une 

chose, car ils croient que tout est possible dans le monde comme civilisé.   

3.2.2. LES FACTEURS ENDOGENES OU INTERNES 

3.2.2.1. Le temps 

Tout peut changer au cours de temps comme une expression française « autres 

temps, autres mœurs », cette expression signifie les cultures des hommes changent selon 

l‟époque. Par exemple la tendance des enfants, des jeunes ou même des adultes dans les 

années 60 ou 50 est dépassé par les nouvelles générations actuelles et leur tendance sera 

démodée par rapport aux générations futures  de 2025 ou 2040.  Autrefois les hommes 

portés du Salaka, kitamby,velory, le pantalon patte d’éléphant, contrairement de nos jours 

66 



il y a beaucoup de nouveaux modèles de vêtements, comme le juste au corps, le short, le 

slim june, le matsoitiky, etc. Par la succession de temps l‟homme peut améliorer son 

savoir-faire. Si avant l‟homme a utilisé la lettre et le téléphone fixe, mais à notre époque 

la majorité de personne utilise de téléphone portable pour faciliter le contact direct ni 

près, ni loin. Avec ce téléphone on peut faire la connexion (internet, Facebook). En effet, 

il est difficile pour les jeunes d‟aujourd‟hui d‟écrire une lettre (exemple lettre d‟amour, 

lettre de visite, lettre mandat de poste, etc.) vaux mieux d‟envoyer par sms avec leurs 

téléphones mobiles. Il est difficile pour les âgés d‟envoyer le sms par téléphone et surtout 

d‟utiliser l‟internet et le Facebook ou mail. Cela signifie les changements de temps 

changent la mentalité, l‟esprit, le comportement des hommes. On croyait auparavant qu‟il 

est interdit de montrer ou de pointer par doigt à un endroit sacré, en cas d‟erreur, il faut 

répéter : « ceci n‟est pas coupé » pour éviter le mauvais sort, actuellement cette croyance 

n‟est pas valable pour les générations, mais auparavant s‟était différent. .       

3.2.2.2. Le changement issu de l’influence de la société elle-même 

La société est toujours le lieu d'un affrontement permanent entre facteurs de maintien et 

facteurs de changement ; elle porte en elle les raisons de l‟ordre et les raisons du désordre 

qui provoquera sa modification. Cette instable balance explique que les adaptations soient 

plus nombreuses, plus fréquentes et les transformations structurelles globales se 

propagent dans le monde entier. Cette caractéristique du système social, peut être le 

produit de dynamisme qui le constitue à la fois, les uns étant agents de la continuité et les 

autres de la transformation des sociétés. Toute société en voie de transformation révèle 

des inégalités sectorielles en matière de changement d'intensité et de rapidité. Certains 

secteurs peuvent être dits plus « lents » ; celui de la religion ou une ethnie tente à 

continuer sa propre culture traditionnelle. Plusieurs secteurs peuvent être dits plus 

« rapides » : celui du savoir scientifique et des techniques d'application, de l'économie et 

des propriétés révolutionnaires. Nous installons ainsi entre deux extrêmes (pôle lent et 

rôle de frein, pôle rapide et rôle de moteur) se situent les secteurs soumis aux 

transformations induites (Georges Balandier 1968 : pp. 1-12)
24

. Dans les sociétés 

modernes, la mobilité sociale qui pousse les individus à s'adapter aux situations instables. 

Le facteur endogène ou interne signifie une adaptation, par les membres d'une 

société, des innovations en fonction de leurs modes de vie antérieurs. Les différentes 

                                                           
24

 Georges Balandier : « Tradition et continuité ». Un article publié dans les Cahiers internationaux de 

sociologie, vol. 44, janvier-juin 1968, pp. 1-12. Paris : Les Presses universitaires de France. 

 

67 



groupes d‟acteurs modifient leur situation et maintiennent des rapports de force qui les 

avantage. Ces rapports sont marqués par une dynamique plus large de changement 

environnemental, social, politique, économique. Ici notre étude se concentre surtout  le 

cas du changement interne de la culture. A vrai dire, la « causalité interne », qui pousse 

les membres de la société de créer un nouveau système culturel, à la fois dans ses aspects 

matériels et immatériels. Les sociétés proclamées développées, où les changements se 

multiplient et s‟accélérant dans des larges domaines. Dans une société aussi mobile, la 

capacité d‟adaptation tend à devenir la valeur centrale des gens. Mais le système 

d‟adaptation risque de masquer les faits de continuité (Georges Balandier, 1968 : 1-12). 

Les gens s‟intéressent à la découverte et cette découverte donne une nouvelle 

connaissance des forces naturelles,  provoquant les conditions de vie variable. L'homme, 

comme tous les animaux, est naturellement curieux, il apprécie toujours de nouvelles 

choses. Ensuite, la tendance qui pousse l'homme vers une nouvelle connaissance est la 

nécessité. La nécessité est souvent la mère de l'invention et aussi un père de la découverte. 

Schmidt est l‟un des ethnologues qui a besoin de reconnaître  le sens que la « vie 

primitive par rapport à celle des nouvelles générations (Melville J. Herskovits, 1950 : p. 

192).  N'oublions pas que la découverte et l'invention peuvent avoir des résultats aussi 

biens matériels ou non matériels. Les indigènes ont découvert une nouvelle vie grâce à un 

changement de méthode d'utilisation. L'invention et la découverte sont toutes deux 

essentielles dans la dynamique de la culture, soit dans le domaine technique, soit dans 

celui des idées. L'homme, on l'a dit, est un être qui trouve plus simple d'adopter ce qu'un 

autre a fabriqué de résoudre lui-même ses problèmes.  

A Madagascar, l‟exode rural est parmi des causes internes pour la destruction des 

formes traditionnelles d‟organisation de la vie sociale. Pour les gens devenus ouvriers, la 

dégradation des conditions de vie et la perte des supports communautaires conduit à une 

misère à la fois matérielle et morale.    

 

3.2.2.3. La modernité 

Modernité est alors utilisée « pour décrire les caractéristiques communes aux pays 

qui sont les plus avancés en matière de développement, technologique, politique, 

économique et social. Historiquement la modernisation est le processus de changement du 

système : sociaux, économiques et politiques qui sont développés en Europe occidentale 

et en Amérique du Nord depuis le XVIIe siècle jusqu‟au XIXe siècle, se sont ensuite 

68 



répandus dans d‟autres pays (Georges Balandier, 1971)
25

. Pour J. Steward le terme 

modernisation désigne surtout les transformations socioculturelles, qui résultent des 

facteurs et processus distinctifs du monde industriel contemporain. 

 En tant que transformation, la modernité dévalorise la valeur traditionnelle des 

fady malgaches, car la transformation nous poussent de vivre une société nouvelle, puis 

elle se contredise toutes les choses qui sont appartient à la coutume des ancêtres. 

L‟ouvrage classique « Communauté et société » de Ferdinand Tönnies, publié en 1887, 

constitue que le XIXe siècle est marqué par le positivisme scientifique, tels que: la 

biologie, la physique. Ces disciplines trouvent des applications techniques qui modifient 

fortement les modes vie dont les hommes perçoivent leur environnement matériel ou 

immatériel. En conséquent, les traditions d‟un pays qu‟ils soient transmis dans la famille 

ou au sein d‟organisations sont dévalorisés par les progrès techniques.  

Pour preuve, à l‟époque actuelle, il n‟y a que trois interdits qui ont encore 

identifiés par tout le monde. Les deux qui ont encore une réalité sociale : le meurtre et 

l‟inceste, puis le troisième, c‟est le cannibalisme. On ne tue pas, c‟est universel, c‟était 

marqué dans le dix commandements de la bible, puis ça l‟est pour toujours. On ne couche 

pas avec son père, sa mère et sa sœur. On ne se mange pas les uns des autres. On voit mal 

s‟il y a une société qui autorise de s‟entretuer pour des motifs qui pourraient être futiles. 

En tout cas, on ne connait pas de société où ces trois grands tabous n‟existent pas. C‟est 

parce qu‟ils sont vraiment universels de tous les temps et dans toutes les milieux culturels, 

pour tous les hommes et les femmes.  

Malheureusement, aujourd‟hui ces fady ne sont pas bien respectés, car il y a 

quelqu‟un qui ose de faire la relation sexuelle avec sa propre fille (2 ou 5ou 9ans), d‟une 

manière terrible et sauvage. Ensuite, beaucoup de personnes sont devenus un tueur, 

comme les faits par les dahalo, aussi le cannibalisme existe encore au-delà dans quelques 

parts de pays. Tout cela nous dit que  les individus d‟aujourd‟hui sont devenus 

indisciplinés, agressifs et violents. Il semble que la vie perde sa cohérence, car l‟ordre 

traditionnelle se dégrade ou de mourir culturellement. Nous savons bien qu‟à l‟époque 

ancienne, il était totalement interdit de tuer quelqu‟un ou quelqu‟une. Sa pénalisation était 

une arrestation ou condamnation jusqu‟ à la mort en prison. Mais aujourd‟hui c‟est le 

contraire, on pourrait tuer quelqu‟un(e) en échange de l‟argent, car l‟argent qui 

                                                           
25

 Georges  Balandier: « Réflexions sur une anthropologie de la modernité ». Un article publié dans les cahiers  

internationaux de sociologie, vol. 51, Juillet-décembre 1971, pp.197-211, Paris : Les Presse universitaire de 

France.  

69 



commande la vie de l‟humain. Cela nous prouve que le droit de l‟homme diminue, le 

« soatoavina malagasy » est disparu. Ce sont les conséquences néfastes de la 

dévalorisation et la négligence des fady.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

70 



 

 

 

 

 

 

 

PARTIE IV 

DISCUSSION 

 

 

 

 

 

 

71 



4.1. LA FORME DE LA COEXISTENCE ET LA CONFLICTUALITE 

ENTRE FADY ET MODERNITE 

Toute société peut être vue sous deux aspects en apparence opposé ou en état de 

conflit. Cette opposition se manifeste par une différenciation, que les unes par un excès 

des changements issus  de la modernité qui sont très hétérogènes et sont déchirées par 

leurs contradictions. Les autres par une revendication de norme traditionnelle axée à la 

continuation et la valorisation des coutumes. Dans un monde en mouvement où les 

migrations font bouleverser la culture autochtone des indigènes. Comme à Madagascar 

après la colonisation française, la tradition et la modernité se mettent en opposition, que la 

tradition considérée comme l‟un des moyens pour renforcer les barrières sociales, afin 

d‟établir une société normative.  

Par contre, la modernité, elle est associée aux interprétations superficielles, à 

« l'accélération des changements », des processus qui régissent une transformation 

structurelle profonde de système politique et la vie des sociétés. En tout cas, elle incite les 

gens à établir des cultures nouvelles et différentes ou peut être une dégradation des 

cultures anciennes, dit  « acculturation  dans le temps ».  

Face à cette situation, les acteurs sociaux se rendent compte que leurs rôles 

d‟organisations sont devenus plus en plus difficiles, car la société est plein de désordre 

engendré par la violence et le bouleversement institutionnel. A vrai dire, que les crises 

actuelles de la modernité qui provienne de la contradiction entre culture « intérieur » et 

culture « extérieur ». C‟est ainsi, actuellement les anthropologues et les sociologues 

essayent de trouver les moyens pour construire une nouvelle démarche qualitative en 

équilibrant de l'ordre et le désordre. L‟objectif est de renouveler les rapports sociaux  très 

fondamentaux et revaloriser  les cultures traditionnelles.  Comme le cas de Madagascar, 

nous avons besoins d‟une refondation culturelle, pour tenir bien notre identité en tant que 

citoyen malgache.  

 

 

 

 

 

 

72 



4.1.1. L'ACCULTURATION: LE PROCESSUS DE LA TRANSMISSION 

CULTURELLE 

Les travaux de Franz Boas se concentrent sur le problème de l'acculturation. Boas 

reconnut que la source  fondamentale de l‟acculturation était le fait du contact entre les 

groupes de sociétés et les effets dynamiques. Les raisons de renouveau des théories 

dynamistes tiennent à la fois, au développement actuel des sciences sociales.  

En 1920, F.Boas écrivait, dans des nombreux articles qu'il consacra sur l'étude du 

développement interne, du point de vue théorique ou méthodologique qui se fonde sur 

l‟étude de l'acculturation. Comme il affirme que « ces phénomènes de développement 

interne, c'est-à- dire, les processus dynamiques de la culture peuvent être observés dans 

tout phénomène d'acculturation où des éléments étrangers sont remodelés selon les types 

dominant dans leur nouveau milieu, et on peut les trouver dans les développements 

locaux particuliers d'idées et d'activités largement répandues ». (Melville J. Herskovits, 

1950 : p. 196). 

Ensuite, l'étude de Wittfogel sur l'histoire sociale de l'Empire chinois Liao des Xe 

et XIe siècles montre les résultats sur l'étude de documents historiques qui révèlent aussi 

les causes et les effets du changement culturel, d‟où « acculturation ». Le terme « 

acculturation a été utilisé différemment par des disciplines différentes. Les psychologues 

et les éducateurs ont utilisé le mot acculturation pour décrire le processus de 

conditionnement de modes de vie de groupe. Parmi eux, Melville J. Herskovits (1950) 

dans « Les bases de l’anthropologie culturelle », il définit « acculturation » signifiera 

l'étude de la transmission culturelle en cours. Aussi, Mlinowski sur les contacts de culture 

en Afrique qui prouve de l‟existence sur l' « impact d'une culture supérieure, dit active, 

sur une culture plus simple, dit plus passive, (Melville J. Herskovits 1950 : p. 207-208)
26

. 

Il dit que « l'idée de changement culturel  en Afrique ne sépare pas sur l'impact de la 

civilisation occidentale. Les indigènes exercent  leur influence sur les emprunts entre 

tribus et Européens. Même les esclaves et les prisonniers réagissent à leurs situations 

d'une manière qui les change effectivement. Les Africains sont considérés comme des 

esclaves pour développer leur culture d'après leurs contacts avec l'Europe, d‟où  la 

naissance de l‟ethnocentrisme  et l‟existence de la supériorité raciale. 

                                                           
26

 Melville J.Herskovits, 1950 : Les bases de l‟anthropologie culturelle. Paris : François Maspero Éditeur, 1967, 

331 pages. Collection : petite collection Maspero, n° 106. 

 

73 



Malinowski est l‟un des chercheurs qui s‟intéresse sur le problème de la fragilité 

des modes de vie africaine, face à l'impact culturel européen, comme la vie des Européens 

vivant en Afrique qui est totalement différente. Les contacts actuels sont très 

démoralisants, car ils sont sanctionnés par l‟ethnocentrisme qui domine les époques et le 

mode de vie d'un autre. Les premiers représentants de la culture euro-américaine en 

contact avec les peuples indigènes étaient des missionnaires. Ils poussaient les peuples à 

accentuer la valeur de leur culture originale d'une façon très agressive. Dans ce cas, les 

Africains  finiraient pour accepter que la sienne soit moins importante que celle de l‟autre.  

Quel que soit la domination est à la fois politique, sociale, et religieuse lorsque la 

supériorité sociale des euro-américains  est reconnue. Le fait de réduire les éléments des 

cultures d'origines, c'est de réduire la réalité vivante d'un mode de vie de propriétaire. 
 Voilà pourquoi les anthropologues dans leurs récentes études d'acculturation, ils 

veulent apporter sur les sociétés, des petites dimensions pour améliorer les relations à 

l'entourage, malgré la dynamique du dehors. Melville J. Herskovits fût dirigé contre les 

blancs et prédît le jour où les anciens temps reviendraient et les envahisseurs seraient 

expulsés. Il voit que le changement d‟aujourd‟hui n‟échappe pas à la répétition de la 

civilisation occidentale. Nous vivons vraiment dans l‟époque des sociétés dites avancées, 

mais il nous faut contraindre les problèmes causés  par la modernité, au niveau social et 

culturelle.  Ensuite, si nous voulons mettre les sociétés en état de développement, il nous 

faut mettre ensemble la dialectique de la tradition et celle de la modernité, qui sont deux 

associées pour former des structures normatives.  

4.1.2. AVANTAGE ET INCOVENIENTS DE LA TRANSGRESSION OU 

« MANOTA FADY  FADY » 

4.1.2.1. L’avantage du manota fady 

D‟après les explications, sans la transgression, il n'y a pas d‟amélioration ou 

d'évolution humaine possible, car la transgression fait  détourner le code de règle sociale. 

En d‟autre terme, on transgresse le code moral ou éthique, en obligeant les dirigeants à 

refonder et développer le droit et la législation. Le délinquant ainsi participe à 

l'amélioration de la justice et le droit humain. Parlons ici, la conséquence néfaste de la 

transgression d‟un fady envers une personne ou une famille, qui oblige les descendants de 

rétablir et de revaloriser énormément ce tabou. 

 

 

74 



4.1.2.2. Les inconvénients du manota fady 

Par contre, cette évolution provoque à la fois la disparition pour certaines sources 

de ces règles. Voyons la loi ou les règles sociales malgaches d‟aujourd‟hui, il y a 

beaucoup d‟améliorations, ainsi que le système ancien n‟est pas bien marqué ou disparu. 

Pour bien développer cette idée, nous allons voir ci-après les conséquences du « manota 

fady ». Le « manota fady » est la rupture volontaire ou involontaire d‟un tabou. Et selon 

Razafimpahanana, cette rupture peut provoquer trois types de conséquences, à savoir : 

conséquences psychologiques, conséquences sociales, conséquences politiques. 

 Conséquence psychologique 

Le fait de vouloir profaner les interdits respectés dans un groupe déterminé 

provoque Chez les membres du groupe un certain désarroi, puis une sorte de 

décomposition de la personnalité baissante ou diminue. Le désarroi peut mener jusqu‟à la 

mort psychologique, une sorte découragement, le désespoir d‟une personne et/ou un 

détachement de la vie. De plus l‟adoption d‟une autre civilisation a pour conséquence de 

détruire les interdits appartenant d‟un groupe social ou un individu déterminé. En tout cas, 

il y a une sorte d‟aliénation d‟un individu qui se sent comme un étranger à l‟égard de sa 

propre culture et ses propres valeurs. 

 Conséquence sociologique   

Le non considération des fady, provoque un trouble pathologique grave au niveau 

de l‟individu. Cette trouble pathologie peut provoquer une sorte de désaffection de la 

société vis-à-vis de ses valeurs traditionnelles. En effet le taux de la criminalité dans les 

villes est devenu supérieur à celui que l‟on trouve dans les campagnes. Ce taux de 

criminalité élevé s‟explique la multiplicité de la violation, de conflit et de la méchanceté 

de gens dans un groupe déterminé. Exemple : la tribu Sakalava tient  sa coutume 

« tromba » et respecte encore son interdit : le porc. Mais les immigrants Betsileo, Merina, 

les Tsimihety de la région, en tant que chrétiens ne respectent pas le tabou du porc. La 

tribu Sakalava ne supporte pas le contact avec ces immigrants, elle fuit devant eux. On dit 

que la tribu Sakalava n‟a qu‟un seul moyen : fuir le sol qui a désacralisé par la rupture de 

l‟interdit. C‟est ce qui explique la poussée de Tsimihety, Betsileo, et Merina dans la 

région de Marovoay. Cette poussée et cette installation de ces immigrants en quelque 

sorte sont facilitées par le vide laissé par les autochtones (Razafimpahanana, 1972, p. 98-

99). L‟immigration dans ces plaines de Marovoay signifie par cette relative facilitée de 

pénétration de tribus, Tsimihety, Betsileo, Merina qui ont apporté avec eux, le porc et qui 

ont donc transgressé l‟interdit auquel la tribu Sakalava tenait encore. Au lieu d‟avoir un 

75 



trouble de personnalité, ces Sakalava ont pris la décision de fuir, en bénéficiant la stabilité 

psychologique. 

Vouloir lutter à tout prix contre les fady d‟un groupe sociale déterminé, c‟est 

risquer de faire éclater au sein de ce groupe, des troubles très graves. Cela veut dire que la 

lutte contre des interdits, doit être menée avec beaucoup de tact au système d‟autorité ou 

encore de trouble au sein de la société. Malgré les grands bouleversements, il existe 

encore certains Malgaches qui considèrent que la base de la culture actuelle est la culture 

traditionnelle.    

 Conséquence politique 

On parle ici, de trouble au niveau de l‟individu, de la famille et de la société, 

rendre dommage le système politique. Comme le cas de Madagascar de nos jours, certains 

peuples malgaches ne respectent plus la loi du gouvernement et les disciplines morales.  

Prenons l‟exemple : le coup d‟Etat, la vindicte populaire « Fitsaram-bahaoka », le 

kidnapping ne cessent pas d‟augmenter à chaque jour. Les autorités sont devenues 

incapables de gérer les peuples, car chacun fait à ce qu‟il veut, ni bon ni mal, surtout les 

jeunes. De l‟autre côté, le nombre de voleur et les malfaiteurs augmentent aussi, plus en 

plus. 

4.2. LE FADY FACE AU DEVELOPPEMENT ECONOMIQUE 

Madagascar est connu par des mauvaises performances économiques depuis 

plusieurs années. Le pays souffre ainsi de l‟absence de croissance économique durable 

permettant de générer les ressources nécessaires à l‟amélioration des conditions de vie de 

la population. On dit que tout cela est à cause des fady, une affirmation dit « Ianareo sy 

ny fadifadinareo no tsy mampandroso anareo » (Raharinjanahary Lala., 2009:56-57). 

Cette affirmation  signifie que le fady est parmi des obstacles de la progression à 

Madagascar. Nous pouvons parler le tabou du jour et le Fadin-tany qui a un rapport avec 

un endroit ou une surface de terre considérée comme sacrée. Ces genres de tabous 

réduisent le temps de travail pour les villageois. Tout cela est une source de diminution de 

produit et la baissante de niveau de vie des paysans. Nous avons aussi autre preuve, il 

existe certains villageois qui refusent  la construction des grands infrastructures dans leur 

village, exemple: de grand projet, l‟entreprise, une grande société privée ou publique. Une 

raison, c‟est pour éviter l‟acculturation et le contact des indigènes avec les étrangers. 

76 



En fin, si quelqu‟un respecte totalement le fady, il devient incapable de  participer 

au développement de son pays. Pensons à ce qu‟on a dit un étranger: « Il n’y a rien à faire 

pour le paysan malgache : il a trop de fady, il respecte trop d’interdits. Et l’on parle de 

l’impossibilité pour  Madagascar d’entrer dans la voie du progrès, car trop de tabous 

empêcheraient les Malgaches d’utiliser d’une manière optimale ses ressources 

matérielles, psychologiques, sociales ». (Razafimpahanana., 1972 :83)
.
   

 Nous connaissons bien que la croissance économique constitue un outil 

permettant d‟accroître le bien-être de la population. Elle dépend de l‟augmentation de la 

qualification de main-d‟œuvre et le conditionnement de niveau revenu. Il faut donc avoir 

des ressources financières concrètes pour mettre en place les équipements en améliorant 

la santé, l‟éducation et la formation des gens. Selon Diouf (1976), le développement 

nécessite une rénovation des modes de pensée et d‟agir une adaptation au changement. 

D‟après lui, la progression est basée sur la capacité et l‟intelligence des acteurs sociaux 

(Andrianasy Angelo Djistera, 2017: p. 14)
27

.  

Par contre, la considération des interdits de la terre est aussi favorable pour la 

production, parce que certains villageois malgaches croient que le respect des fadin-tany 

favorise la fertilité de la terre. Il existe dans certaines campagnes où les champs de 

cultures défendent de ne pas travailler le jour de Jeudi ou de Mardi. Si quelqu‟un ou peut 

être une famille qui a voulu volontairement à ne pas respecter ce tabou, il ne pourrait pas 

avoir beaucoup de récoltes, car il y a quelques animaux nuisibles (les criquets, les porcs 

sauvages, les Fodia, le Karaoko) viennent ravager leurs cultures. Mais, si le fady est bien 

respecté le cultivateur gagnant beaucoup de produits. D‟où une affirmation : « Tokony 

hajaina ny fomban-tany, n’aiza n’aiza. Tsy mety ny fananganana ny lalàna manohitra ny 

fady » (Ratsimba F., 2009: 172). 

 De l‟autre manière,  le fady, assure l‟amabilité et la réciprocité, car il a pour rôle 

de constituer la règlementation pour le bon fonctionnement du « Fihavanana ». Le 

Fihavanan est une cause majeure qui suscite les gens qui s‟entraident entre  eux, en 

réalisant  la solidarité ou le « Firaisankina », comme un proverbe dit : « Firaisankina no 

hery » ou « L’union fait la force ». En parlant la solidarité, on dit que le groupe villageois 

et la famille de la société malgache ancienne étaient fortement cohésifs. Les membres de 

de groupes se sentent solidaires les uns avec les autres, et cette solidarité se manifeste à 

travers un service rendit dans un travail. On remarque que dans la société malgache 

                                                           
27

 Andrianasy Angelo Djistera (2017), Le culte des ancêtres dans la société malgache, (Série d‟article) 

77 



ancienne, l‟individualisme est fortement dévalorisé car la personne individualiste est 

faible. Mais au contraire, il avait plusieurs personnes faibles mais unissant leurs efforts 

viennent à bout de n‟importe quelle difficulté qui se présente devant elles. C‟est ce 

qu‟illustre un proverbe qui dit : « Lorsque les Pintades vont en troupe, le chien ne saisit 

aucune ». Traduit en malgache : « Akanga maro tsy vakin’Amboa ». Cela veut dire que 

l‟individuellement d‟une pintade est une proie facile pour un chien. Mais si elles vont en 

groupe, si elles se solidarisent entre elles, elles peuvent tenir tête à un chien. Et même 

aujourd‟hui, au sein du village, il y a encore un échange de services selon un principe du 

« riaka » ou  « valin-tanana » (coup de mains). Tout le villageois vient travailler sur le 

champ ou la rizière des familles à tour de rôle. La famille est tenue seulement de nourrir 

ce qui vient travailler sur son champ ou sur sa rizière. Nous pouvons parler ici, certains 

Tsimihety de Bealanana, Mandritsara, ils pratiquent encore le système de travail qu‟on les 

appelle « Lampogno » et « Tambrô ». Ce sont des techniques de travail en groupes, 

surtout lors de la cueillette du riz, les gens du village font le valin-tanana en atteignant le 

tour de chacun d‟entre eux. En cas du malheur qui frappe une famille tout le villageois 

vient témoigner à la famille éplorée, une solidarité agissante. Tout le monde apporte soit 

des encouragements par les paroles, soit des services à la disposition de ceux qui sont 

dans le malheur. Ce ne sont pas seulement des paroles banales, mais aussi une volonté de 

se partager la peine des malheureux. 

Razafimpahanana souligne que la solidarité au sein du village se traduit par le 

secours apporté aux pauvres. C‟est ainsi que les veuves et les orphelins sont généralement 

pris en charge par le groupe villageois. En tout cas, les familles et les groupes 

communautaires sont deux réalités complémentaires. Cela signifie que la solidarité est 

recommandée dans la mesure où elle est la base d‟une grande force, d‟une grande énergie 

capable de vaincre les obstacles.       

En parlant de la vie quotidienne malgache, notamment en milieu rural, le 

Fihavanana permet parfois d‟expliquer les comportements et la culture, c‟est surtout dans 

sa composante de régulation de la production économique. Prenons un extrait d‟article de 

Rabemananjara (2001 : p. 27) écrit : « On était solidaire parce qu’on se réclamait de la 

même lignée. On était solidaire en raison du voisinage et de la proximité, face aux périls 

et aux nécessités ». L’aide mutuelle s’exerçait spontanément dans de nombreux domaines 

et de nombreuses circonstances. On était ensemble pour le travail des rizières, pour 

l’entretien des terres des personnes malades ou absentes. On était ensemble pour réparer 

ou construire les tombeaux. On portait secours aux vieillards, aux infirmes, aux 

78 



souffrants. En cas de décès, c’était la communauté qui se chargeait de tout. Dans le 

contrat social, on était les uns pour les autres. ». De l‟autre côté,  Razafindratovo, (1971 : 

p. 52) confirmé son avis « le lignage avait sa morale sociale, sa justice, normes épousant 

l’intérêt de la collectivité. Socialement, l’individu doit éviter la perte du baraka, honneur 

individuel certes mais avant tout collectif, toute infraction personnelle étant susceptible 

de tenir l’honneur de tous. ». Ces conduites et actes physiques ou de parole obéissent les 

uns et les autres en fonction du fihavanana, c‟est un idéal d‟harmonie et d‟entente sociale 

qui force les hommes à s‟autocontrôler et à se retenir d‟exprimer un accord trop 

marqué (Ottino, 1996, p. 445).  

La légitimité et la continuité temporelle du fihavanana va donc de pair dans la 

mesure où le fihavanana est une solution viable à la reproduction des communautés 

villageoises. Comme l‟écrit Razafimpahanana (1968, p. 64) : « Cette organisation sociale 

ne peut elle-même être efficace que dans la mesure où les membres de la société 

acceptent d‟être unis, assurant ainsi une cohésion sociale au groupe. Une fois la cohésion 

sociale expérimentée par les membres du groupe, l‟ordre devient une valeur pour les 

membres de la société, et aussi un facteur de sécurité pour le groupe tout entier ». 

En définitif, le Fihavanana est une source de développement d‟un pays. Quand 

chaque individu en tant que pilote de développement, décide de promouvoir son identité, 

il y a donc tout de suite une évolution de la société, puis le pays. Quand le citoyen dont 

les gouvernants et les gouvernés se rendent compte que leur pays dans un état délicat, ils 

ont un esprit collaboratif et se mettent ensemble pour chercher les bonnes solutions en 

éradiquant les mauvaises attitudes. La connaissance des changements quotidiens des 

paysans peut suffire come indication pour rectifier les erreurs. Les sagesses ancestrales 

peuvent ainsi régner dans les sociétés, d‟où l‟instauration du respect : le mineurs 

respectent les majeurs et les majeurs consultent les mineurs. Les politiques de l‟Etat 

pourront être stables, suivant le système traditionnel « Le système politique fokonolona »  

qui devient plus actif et il peut avoir une plus grande autorité.  

En outre, en parlant de la réciprocité et le développement, dans l‟« Essai sur le 

don » Marcel Mauss avait déjà montré que l‟échange est bien le principe fondateur de la 

vie sociale. Il prend souvent la forme de dons réciproques, le rôle de l‟échange dans la 

société primitive était essentiel. Pour assurer cette idée, Lévi-Strauss prend le cas de 

l‟interdit ou tabou de l‟inceste, comme les hommes échangent des biens, mais aussi des 

femmes en pratiquant le système d‟exogamie comme une obligation qui exige une femme 

de se marier un homme en dehors de son groupe. Donc les femmes circulent entre les 

79 



groupes comme des marchandises. A vrai dire, en prenant une femme en dehors du 

groupe et amène ainsi les groupes à de tels échanges, causant une source de devise pour 

les familles concernées. Les femmes sont le bien le plus précieux du groupe car elles 

assurent la perpétuation du groupe. 

Ce système est bien pratiqué à Madagascar, même aujourd‟hui: un jeune homme 

offre de richesse, peut-être l‟argent ou un zébu aux parents  de sa future épouse, en 

échange de la femme qu‟il aime. Ce système est souvent utilisé, comme « Moletry » pour 

les Tsimihety, « Mahary » pour les Sakalava du nord et « Fehimbadiagna » pour les 

Betsimisaraka du Nord. Beaucoup de peuples Tsimihety sont devenus riches à cause de 

cette coutume, car il y a certains jeunes hommes qui osent d‟offrir trois ou cinq zébus aux 

parents de sa future épouse. Cela pour nous dire que le mariage est donc une forme 

d‟échange, qui participe à la progression d‟une société.  

 D‟après toutes ces conditions, en tant que garant  du fihavanana, le fady tient une 

fonction majeure au niveau du développement économique de notre pays et que le culte 

des ancêtres peut avoir des impacts négatifs et positifs sur le développement économique 

productif. Cela veut dire, que les fady peuvent constituer un facteur favorable à 

l‟amélioration du niveau de vie de l‟ensemble de la population, mais elle peut aussi en 

faire un frein. Ce qu‟il nous faut faire est de laisser tomber certains tabous qui empêchent 

le développement et de tenir bien des autres qui favorisent la progression de notre pays. 

L‟influence par rapport aux dynamiques sont indispensables aux facteurs plus macro de 

changement social, mais l‟action de préservation des ressources naturelles et 

traditionnelles sont aussi importants pour mettre en équilibre des inégalités et des rapports 

de force qui produisent pour combattre le désordre au sein de la société. Cela signifie 

qu‟une action de développement doit suivre des logiques ou les normes traditionnelles et 

les normes modernes. Ils sont tous des armes nécessaires en atteignant le développement 

le plus élevé.  

 

 

 

 

 

 

 

 

80 



CONCLUSION 

En guise de conclusion, après avoir étudié et expliqué les grandes parties de ce 

travail, nous avons trouvé des justifications pour répondre aux questions posées au début 

de ce travail. En parlant le rôle et l‟importance des fady dans la vie traditionnelle 

malgache, ensuite la face à face entre fady et modernité, qui est une cause primordiale de 

changement socio-culturel et le comportement des nouvelles générations. Pour connaitre 

tout cela, nous avons consulté des ouvrages, faire des enquêtes auprès des publiques 

cibles ou une communauté donnée. Les études approfondies qui nous permettent de savoir 

que l‟intégration des nouvelles cultures apportent des changements, ces changements 

suscitent la disparition et la dévalorisation des fady. Ces problèmes deviennent les causes 

de désordre ou l‟instabilité sociale, puis la négligence du soatoavina malagasy et la 

diminution de droit de l‟homme. Après la mise en évidence de ces rapports, nous pouvons 

élaborer quelques suppositions et quelques propositions pour éloigner les changements 

qui ne conduisent pas au développement et la tradition qui empêche la progression de 

chaque individu et toute la population malgache. Ces suggestions et présuppositions sont 

vastes mais tous les éléments qui ont été ici cités ne peuvent pas séparer à cause de leur 

interdépendance. 

Ce travail apporte de nouvelles connaissances et de renouvellement conceptuel 

pour les générations d‟aujourd‟hui surtout les jeunes qui apprécient beaucoup des cultures 

étrangers. Il a aussi pour objectif de faire éprouver que les cultures originales puissent 

tirer des leçons aux nouvelles générations qui sont plutôt étranges et surtout de maintenir 

les valeurs de l‟éthique ou le soatovina malagasy.  La raison pour laquelle que nous avons 

étudié ce thème c‟est pour montrer que les cultures malagasy ne soient pas classées 

comme des cultures mortes. Si une personne connait bien sa propre culture, elle sera enfin 

capable de mettre en considération ou en priorisation de ses valeurs par rapports aux 

autres. 

Cette analyse nous montre que la culture traditionnelle malgache peut constituer 

un facteur favorable à la reconstruction du niveau de vie de l‟ensemble de la population, 

mais elle peut aussi en faire un frein pour le développement. C‟est pour dire que le respect 

total des fady suscite le manque d‟intelligence et l‟incapacité au développement, mais si 

le fady disparaisse, il n‟y aura pas des règles sociales pour contrôler  le comportement 

humain. Par conséquent, le danger et le malheur vont s‟augmenter de plus en plus. Cette 

81 



situation nous prouve qu‟il n‟est pas possible de dynamiser le progrès sans tenir compte 

de la culture traditionnelle. 

Voilà pourquoi qu‟on a besoin de renouvellement culturel qui sera adaptable à 

l‟actualité d‟aujourd‟hui. Les peuples malgaches doivent  préserver leur identité culturelle 

qui est aussi valeureuse que les autres. En même temps, les étrangers ne ressentent plus 

que leurs cultures sont plus riches que les nôtres. Notre finalité, c‟est que Madagascar 

deviendra alors un pays qui est considéré un pays reconnaissance de sa valeur. Pour 

atteindre cette finalité, il faut une certaine adaptation et un équilibre qui sera un système 

gagnant comme deux équipes qui sont dans une compétition qui espère atteindre la 

victoire. Finalement, ce résultat est difficile à atteindre au vue de notre situation actuelle 

qui met en valeur la supériorité de l‟individualisme. La population pense qu‟elle est dans 

le meilleur de monde possible, donc elle continue à avancer de plus en plus à s‟enfoncer.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

82 



BIBLIOGRAPHIE 

 Ouvrages 

 ABELES, M. 2008 : Anthropologie de la globalisation, Payot. 

 

 BALANDIER, G. 2014 : Changement social, dynamiques sociales et interventions de 

développement (extrait de l‟intervention au 2end séminaire AFD-F3E sur l‟évaluation 

 « Analyser suivre et évaluer sa contribution au changement social », Paris, AFD. 

                                1971: « Réflexions sur une anthropologie de la modernité ». Un 

article publié dans les cahiers  internationaux de sociologie, vol. 51, pp.197-211, Paris : 

Les Presse universitaire de France.  

 Claudio et Pamela Consuerga, 2019 : Les périodes de la vie familiale. Leçon classe 

Adulte du deuxième trimestre (avril, mai, juin), Antananarivo, Edition standard. 

 Collectif « Madagascar fenêtres », volume2, 2006 : APERCUS SUR LA CULTURE 

MALGACHE, Antananarivo, CITE- Centre d’information Technique et Economique.  

 

 Collectif « Madagascar Fenêtres », volume3, 2009 : APERCUS SUR LA CULTURE 

MALGACHE, Antananarivo, CITE-Centre d’Information Technique et Economique. 

 

 DELIEGE, R. 1996 : Anthropologie de la parenté, Paris, Masson § Armand Colin 

 

 DIRECTION DU PATRIMLOINE, 2008 : RENSEIGNEMENTS GENERALES DES 

RICHESSES DU PATRIMOINE CULTUREL DANS LA REGION DE DIANA. 

 

 LOUIS, 1952 : « Mœurs et coutumes des tribus du Nord de Madagascar »,  Bulletin 

de Madagascar. 11 (n°56 et 57). 

 

 GHASARIAN, C. 1996 : Introduction à l’étude de la parenté, Paris 6, Editions du 

Seuil. 

 HERSKOVITS, M, J. 1950 : Les bases de l’anthropologie culturelle. Paris : François 

Maspero Éditeur, 1967, 331 pages. Collection : petite collection Maspero, n° 106. 

 

83 



 JAOVELO-DZAO, R. 1996 : Mythes rites, et transes à Madagascar, Antananarivo, 

Ed. Ambozontany et Paris, Ed Karthala. 

                                         1999 :  UNIVERSITE D‟ANTSIRANANA : « Le Tromba et 

le Christianisme », Recherche et documents n°24 ISPTM. 

 

 LEVIS-STRAUSS, C. 1958 : Anthropologie structurale, Paris, Plon. 

                                        1947 : Structure élémentaire de la parenté, Paris, Mouton. 

 

 MALINOWSKI, B. Une théorie scientifique de la culture, 27-I-Jacob, Paris6. 

 MIDDLETON, J. 1974 : Anthropologie religieuse, Textes fondamentaux, HERISSEY-

EVRUX. 

 

 OTTINO, P. 1998 : Les champs de l’ancestralité à Madagascar, Paris, 

Karthala/ORSTOM. 

                             1974 : Madagascar les Comores et Sud-Ouest de l’Océan Indien, 

Tuléar, CENTRE D‟ANTHROPOLOGIE CULTURELLE ET SOCIALE. 

 

 POIRIER, J. 1964 : La relation de l’homme au sol à Madagascar, in Annales de 

l‟U.M, série Lettres (n°2). 

 

 RAHARINJANAHARY, L. 2009 : Les fady ou faly (Interdits, tabous) et le 

développement à Madagascar, in « Madagascar Fenêtres », volume3, APERCUS SUR 

LA CUTURE MALGACHE, Antananarivo, CITE-Centre d’Information Technique et 

Economique. 

 

 RAKOTOMALALA,I, R.. 2006 : Le malgache et son univers : La relation  l’autre, in 

« Madagascar Fenêtres », volume2, APERCUS SUR LA CULTURE MALGACHE, 

Antananarivo, CITE- Centre d’Information Technique et Economique. 

 

 RAZAFIMPAHANANA, B. 1972 : Points de vue sur la société malagasy, 

Antananarivo. 

 

 RAZAFINDRATOVO, J. 1971 : « Etude du village d’Ilafy », Annales de l’Université 

de Madagascar, Séries Lettres et Sciences Humaines, n°10,  pp. 51-74. 

84 



 

 Société  biblique francophone de Belgique, « La Bible en français courant », 

nouvelle édition révisée en 1997. 

 

 SYLLA,Y. 2006 : Pouvoir et Sacré dans la société malgache d’hier et d’aujourd’hui, 

in « Madagascar Fenêtres », volume2,  APERCUS SUR LA CULTURE MALGACHE, 

Antananarivo, CITE-Centre d’Information Technique et Economique. 

 

 UNESCO, 2010 : Madagascar, Peuples et patrimoine : la circonscription de 

Fianarantsoa. 

 

 Mémoire de Licence 

 CLEFFORT DE L‟OR, A. 2016 : Origine du foko Njoaty d Vohémar. (Mémoire de 

Licence).  UNIVERSITÉ NORD D’ANTSIRANANA (FACULTE DES LETTRES ET 

DES SCIENCES HUMAINES). Centre Universitaire Régional de la SAVA(CURSA). 

  MAURIZIO, R. 2016 : « Joro vangitanimanintsy » Chez les Sakalava Njoaty de 

Vohémar. (Mémoire de Licence). UNIVERSITE NORD D’ANTSIRANANA 

(FACULTE DES LETTRES ET DES SCIENCES HUMAINES). Centre Universitaire 

Régional de la SAVA (CURSA). 

 

 

 

 

 

 

 

 

85 



WEBOGRAPHIE 

 

 Articles 

 

- Alain GYRE, «  Fady » et enfance dans la société malgache ». Site visité à 13 :44, 

publié le 15 Février 2015  

- ANDRIANASY Angelo Djistera (2017), Le culte des ancêtres dans la société 

malgache, (Série d‟article) 

 

- Aronson, E. & Carlsmith, J. M. (1974). «L’effet de l’importance de la menace sur la 

dépréciation du comportement interdit». In J. P. Poitou (ed.), la dissonance cognitive, (p. 

102-108). Paris: Armand Colin. 

 

- Balandier, G : « Tradition et continuité ». Un article publié dans les cahiers 

internationaux de sociologie, vol. 44, Janvier-juin 1969, p. 1-12. Paris : Les presses 

universitaires de France. 

- Boris-Matieu Pétric, 2009, « ABELES Marc, 2008,  Anthropologie de la 

globalisation ». ethnographique.org, Compte rendus d‟ouvrages 

(htt://www.ethnographiques org/ABELES-Marc-2008-Athroplogie de-la-globalisation-

consulté le 22.09.2018).  

- Cristelle CHARRIER CPAIEN : Quelques éléments de connaissance sur la culture 

malgache (synthèse proposée). 

 

- Fréderic SANDRON, 2008 : « LE FIHAVANANA A MADAGASCAR: Lien social et 

économique des communautés rurales ». Éditeur: Armand Colin(Art). 

 

- Kevin EBELLE, 2016,  Les interdits (fady )de Madagascar et leurs portées. Site 

visité, le 26 Avril, à 14h35 

- Melville J.HERSKOVITS, 1950 : Les bases de l’anthropologie culturelle Une 

collection développée en collaboration avec la Bibliothèque Paul-Émile-Boulet de 

l'Université du Québec à Chicoutimi (http://bibliotheque.uqac.uquebec.ca/index.htm) 

86 

http://bibliotheque.uqac.uquebec.ca/index.htm


- Marie Pierre Ballarin : Le royaume du Sakalava Menabe. Essai d‟analyse d‟un système 

politique à Madagascar du XVII au Xe siècle. Source: in Lombard J., 1988, Paris, 

ORSTOM.URL :http://journals.openedition.org/jda/docannexe/image/509/img-1.png 

 

- Poirier Jean§ Randriamarana§Razaramparany, Les fady dans la société malgache. In: 

« Tradition et dynamique sociale à Madagascar ». Nice : Institut d'études et de recherches 

interethniques et interculturelles, 1978. pp. 395-411. (Publications de l'Institut d'études et 

de recherches interethniques et interculturelles, 9); 

https://www.persee.fr/doc/ierii_1764-8319_1978_ant_9_1_986 

 

- Robert Andriantsoa (malagasy58@gmail.com): Zanahary, dieu lointaine 

(http://voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/eglise-a-madagascar.jpg 

 

- Roger BASTIDE, « RELIGION - L'anthropologie religieuse », consulté le 05 octobre 

2018. URL: http://www.universalis.fr/encyclopedie/religion-l-anthropologie-religieuse. 

 Site web 

 http://www.petitfute.com/p.147-madagascar/guide-touristique/photos.html; photo sur la 

localisation de la ville de Vohémar 

 http://www.latribune-cyber-diego.com ; « La longue histoire de Vohémar » 

 http : // www. Anthropomada.com/ ours php 

 http://voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/eglise-a-madagascar.jpg 

 http://www.clio.fr; « Madagascar : Une histoire originale », p. 7 ; Chronologie de 

l‟histoire de Madagascar, 2011. 

 

 

 

 

87 

https://journals.openedition.org/jda/docannexe/image/509/img-1.png
https://www.persee.fr/doc/ierii_1764-8319_1978_ant_9_1_986
mailto:malagasy58@gmail.com
http://voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/eglise-a-madagascar.jpg
http://www.universalis.fr/encyclopedie/religion-l-anthropologie-religieuse
http://www.petitfute.com/p.147-madagascar/guide-touristique/photos.html
http://voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/eglise-a-madagascar.jpg


 

 

 

 

 

 

ANNEXE 

 

 

 

 

 

 

 

 

88 



i. LES GRANDS MYTHES LIES EN CONSIDERATION DE QUELQUES 

TABOUS ETHNIQUES A MADAGASCAR   

 

- Certains Tsimihety sont interdit de manger la banane qui a de feuille lisse « 

Akondro malama ravina ».  

« Il y avait un  jour une famille ou deux mariés allaient travailler au champ  loin 

du village, ils portaient un nouveau bébé et lors  de leur travail on les a mis ce bébé juste 

au fond d’un bananier. Après quelques heures, une tige de bananier qui a tombé en terre, 

justement sur le nouveau bébé. Malheureusement, le bébé a fini mourir. Désormais, ce 

genre de banane est fady pour ses descendants d’en consommer ».   

- Le fady de zaza kambana chez les Antambahoaka 

Le zaza kambana ou « jumeaux » est fady pour les Antambahoaka, car selon eux 

les bébés jumeaux portent de malheur et ils doivent être éliminés. L‟origine de ce tabou 

remonte à l‟époque de Raminia, dans le bateau en partant pour Madagascar, deux 

jumeaux parmi les passagers furent intrigués par les aboiements des chiens d‟assaillant 

venus pour les attaquer. Les chiens sont des animaux tabous pour les musulmans. L‟un de 

ces jumeaux prit alors le risque de sortir du bateau, son frère le suivit. Inquiète leur mère, 

se mit à leur recherche, malheureusement aucun des trois n‟est revenu. Pour compatir à la 

douleur du Père, RAMINIA déclare qu‟il est désormais interdit d‟élever des jumeaux. Ils 

sont non seulement désobéissants mais attirent le malheur sur leur mère. (UNESCO, 

2010, p. 88)
28

.  

- Le tabou de jumeaux chez les Betsimisaraka 

Certains Betsimisaraka » n‟acceptent pas d‟élever les jumeaux ; il y avait un jour 

une famille a  été aussi attaqué par les malfaiteurs. Elle  prit la fuite en portant l’un de 

ses bébés jumeaux. L’autre a été oublié à la maison, en apercevant que l’autre n’est pas 

avec eux, leur père  retourna à la maison pour récupérer ce bébé, il suivit par les 

malfaiteurs, puis il est attrapé et tué par les malfaiteurs. Désormais cette famille a 

interdit d’élever des jumeaux ». 

- Le fady de Railovy chez les Tanala 

« Une femme tanala est suivie par des méchants, elle se réfugie dans les fourrés. A 

l’instant un Railovy s’envole. Ceux qui la cherchent, pensent que c’était l’oiseau qui a 

                                                           
28

 UNESCO, 2010, « MADAGASCAR », Peuples et patrimoine : la circonscription de Fianarantsoa  

89 



fait frémir le feuillage et s’éloigne. La femme est sauvée et demande désormais aux ses 

descendants de le respecter, et de ne pas manger le Railovy ». 

- Certaines tribus ne consomment pas le Toloho 

La même raison de certains tribus qui ne mangent  pas un type d‟oiseau qu‟on 

l‟appelle Toloho. « Il y avait un jour une famille entrain de fuir les méchants dit 

Marofelana, ils se cachent auprès d’un grand arbre, puis un bébé  pleurait. Le moment 

même cet oiseau s’envole en faisant une voix qui était le même cri  que ce bébé, les 

méchants hommes s’éloignent de cet endroit. En fin cette famille est sauvé, et demande à 

ses descendants de ne pas manger le Toloho». 

-    Le fady du corbeau dans le pays merina.  

Cet oiseau, d‟après la légende a sauvé la vie du futur roi de 

l‟Andrianampoinimerina de l‟attentat perpétré par son oncle Andrianjafy sur sa personne. 

Depuis ce jour, Andrianampoinimerina décrète que le corbeau est fady dans le pays 

merina.   

- Les interdits relatifs aux tanrecs (Trandraka).  

Une légende raconte qu‟ « il y avait autrefois, au temps de roi Rakoto de 

Mangoro, des ennemis, un jour viennent attaquer le royaume. La population se terra dans 

une grotte. Passant au-devant de l’entrée de la grotte les ennemis virent des tanrecs 

entourant l’entrée. En voyant ces bêtes, ils rebroussèrent le chemin en disant : Il n’y a 

que des tanrecs ici. Ce fut ainsi que la population de Mangoro considérant le Trandraka 

comme leurs sauveurs, en interdit la consommation », (UNESCO, 2010 : p.12). Ces 

thèmes de la fuite devant les malfaiteurs et d‟un animal ou des oiseaux qui donnent la 

chance à ces familles. 

 

ii. LES DIFFERENTS TYPES DES FADY CHEZ LES SAKALAVA NJOATY 

EN PARTICULIER 

- Ne jamais consommer la viande porc et lémurien 

« Autrefois, Dieu était visible et vivait avec les humains. Un jour Dieu réunît 

toutes les personnes du monde. Tout le monde était venu à cette réunion, sauf qu’un seul 

homme. C’était un prophète Njoaty. Plusieurs fois, Dieu essayait de lui appeler, mais il 

n’est jamais venu. En effet, Dieu était devenu en colère contre lui, ainsi Il a décidé de lui 

faire un test d’intelligence pour savoir de quoi il est capable. Un jour, si  par hasard, cet 

homme était venu, Dieu profitait sa présence. Alors il a pris deux grandes tiges de 

bananiers et les a enveloppées dans deux toiles blanches « lamba fotsy » comme c’étaient 

90 



de cadavres ou défunts. Donc, Dieu lui posa de question « qu’est-ce qu’il y a dans les 

deux toiles blancs ? Ça fait longtemps qu’on vous a attendu  de venir ici parce que tu 

crois connaître beaucoup de choses. Et montre-moi, tout ce que tu es capable de faire, 

tout de suite». Cet homme a fait sortir ses Sikidy et les a rangé dans un lieu bien propre. 

Après quelques instants sa prophétie sort avec ses Sikidy pour dire que c’est un test 

d’intelligence par Dieu. Alors, il demande de les ouvrir. C’est justement ce qu’il pensait 

avant : deux tiges de bananiers.  

En revanche, c’est son tour de tester la connaissance de Dieu, en tant que 

Créateur et capable de tout. Ainsi, il a pris le cadavre de son père et de sa mère, puis les 

a mis dans les deux conteneurs et il appelait le Dieu, puis Lui posa de question « c’est 

quoi dans les deux Chariots ? ». Dieu lui répond tout simplement : l’un c’est un porc et 

l’autre c’est un Lémurien. En ouvrant les deux Chariots, le cadavre de son  père 

transformait en Porc et celle de sa mère changeait en Lémurien. Désormais ils seront 

tabous pour ses descendants. Cela veut dire que le Porc et le Lémurien sont des grands 

ancêtres des Sakalava Anjoaty, et ils sont interdits de les consommer. 

- « Ne jamais manger les chauves-souris et Hérisson »  

Ils considèrent que les Chauves-souris sont classées parmi les bêtes impures, car 

quand ils excrètent leurs déchets, ils pointent l‟anus vers le Dieu, en même temps leur tête 

pleine de crasse. Le hérisson fait aussi le même caractère aux chauves-souris. En outre, il 

y a aussi de l‟autre côté, la crainte de similitude de mot, car le mot « sonkina » vient du 

mot « misonkina » en malgache qui signifie quelque chose qui recule, ou de retour en 

arrière. En cas d‟erreur, cela qui pourrait empêcher la chance.          

                  

Photo 10 : Les chauves-souris 

(Source : Encarta junior 2009) 

- « Ne jamais consommer le hibou et le corbeau »  

Ce sont des oiseaux bêtes et impurs, les corbeaux mangent les cadavres, tandis les 

hiboux ce sont des oiseaux destinés pour les sorcières, ils ne sont pas consommables.  

91 



- « Ne jamais manger de chat, chien et les chats sauvages »  

 

                             

 

 

Photo 11 : Les chats sauvages, 

 (Source : Encarta junior 2009) 

Les chats, les chiens, et les chats sauvages (Jabady, Kary) sont des animaux plus bêtes, 

méchants, voleurs, puis ils mangent de quelques ou des de animaux aussi bêtes qu‟eux. 

Par exemple, le chat mange le caméléon, le lézard, les petits serpents, etc. Ensuite, les 

chiens et les chats sauvages préfèrent des nourritures sales.   

- « Ne jamais manger la viande de zébu qui a de poil dit  vandamena » 

Les Sakalava Njoaty ne consomment pas le zébu qui a de poil marron, c‟est parce 

qu‟il porte la couleur désagréable pour eux, il est inaccessible pour la sacralité des 

ancêtres. 

- « Ne jamais consommer la viande des animaux égorgés par les femmes et les 

garçons incirconcis ».  

Les Sakalava Njoaty ont des associations d‟idée qui leur défendent de manger des 

animaux égorgés par des garçons incirconcis, puis par des femmes. Selon eux, ils ne sont 

pas des hommes réels et parfaits. Pour les Sakalava Njoaty, la circoncision est une grande 

étape pour intégrer dans le monde adulte et le monde réel. On voit souvent ce jugement: 

pendant les grandes cérémonies rituelles, les garçons incirconcis et les femmes sont 

interdits de sacrifier les zébus. Lors de sacrifice, on fouille tous les garçons, pour éviter le 

contact avec ceux qui sont interdits.  

- « Ne jamais consommer la viande d’un animal qui a crevé, biby maty 

foana ».  

Le Foko Njoaty ne mange pas la viande d‟un animal qui a crevé, c‟est un tabou 

pour leur sainteté, car cet animal a été peut être mordu par la maladie ou autre raison 

désagréable. C‟est un tabou venant des musulmans, considéré comme ayant une relation 

avec la pureté d‟un  corps. 

92 



- « Défense d’insulter  des ancêtres « Manompa razana »  

L‟insulte ancestrale ou « manompa razana » est un grand tabou pour le Foko 

Njoaty. C‟est parce que les ancêtres sont des dieux sur terre pour eux. Si quelqu‟un(e) a 

essayé d‟insulter leurs ancêtres, il doit s‟excuser et se repentir à tout ce qu‟il a fait. Il est 

obligé d‟offrir un bidon de boisson alcoolique, un sac du sel, puis un zébu à la famille 

concernée, pour purifier leur ancêtre, et neutraliser la malédiction. 

 Dans ce cas, en pratiquant cette coutume, les familles descendants des ancêtres 

insultés, font une cérémonie rituelle en mangeant ensemble ces offrandes. Ici chaque 

offrande a sa signification, comme les suivants: le zébu signifie  le respect, le sel signifie 

la sacralité ou « fahamasinana », et l‟alcool signifie la pureté. Lors de la cérémonie, le 

coupable présente toutes ses  excuses, en faisant le « Joro » en disant les mots suivants: « 

Je suis untel, celui qui vous a insulté. Vous nos grands-mères et nos grands- pères. Je sais 

bien que je suis coupable, car j’ai fait une terrible erreur ou de comportement injuste 

envers vous. Voilà pourquoi, Je me présente maintenant toutes mes excuses. Pour preuve, 

je vous offre les choses ceci, pour vous purifier. Nous avons ici un zébu, un sac du sel et 

un bidon de boisson alcoolique. Dès maintenant ne faites pas du mal aux enfants même 

les adultes, mais donne nous le bonheur, la santé et le meilleur pour l’avenir ». Si le 

coupable refuse à ce qu‟il faut faire pour sa culpabilité, les familles eux-mêmes font ce 

qu‟on appelle « Joro tolaka ».En disant les paroles suivantes. « Aujourd’hui, nous 

déclarons sur l’honneur, à vous nos grands-pères et nos grand-mères. Vous savez bien 

que le coupable a refusé à ce qu’il aurait dû faire envers vous, pour son terrible erreur. 

Dans ce cas, nous sommes maintenant décidés, de vous laisser faire votre propre 

jugement envers lui. Dès maintenant ne  faites pas du mal a` la famille, attaquez-le, car il 

n’a pas obéit notre coutume, il mérite donc de votre sanction. Dès maintenant, écartez-

nous le malheur, pour que nous puissions vivre en paix, auprès du bien ».  

- « Ne jamais profaner la coutume ancestrale »  

Ici on parle notamment d‟un étranger ou quelqu‟un venant de l‟autre ethnie qui a 

essayé de transgresser leur coutume ou leur fady, ou avoir  fait un comportement injuste 

envers cette communauté. Cette personne est affronté par des terribles choses, soit il 

quitte involontairement leur village, d‟une manière très étrange, soit il attrape par un 

genre de  malédiction ceci : « Cet homme ne pourra pas rester de long temps ici, sinon le 

malheur va arriver pour lui, car il a essayé de transgresser notre tabou».  

93 



 C‟est la raison pour laquelle que tout le monde croit qu‟ils sont des personnes 

saintes ou « olo masina ». D‟où le terme « masim-bava ». En cas d‟erreur, un danger se 

produit automatiquement à celui qui a fait la faute.  

- « Ne jamais laver les mains, après avoir mangé la viande de zébu ».  

Ce tabou touche sur la question de  richesse, d‟après l‟histoire, le Zébu est la 

source de la richesse pour les Sakalava Njoaty. Selon eux, quand quelqu‟un possède au 

moins un seul Zébu, ils disent « Nahomby » (il a réussi). Ensuite, il y a liaison en écoutant 

le terme « omby », qui donne la qualification « homby », ayant pour sens « tonga » 

(arrivé) ou « tody », en langue malgache officielle (celui qui vient d‟arriver après avoir 

fait une longue voyage), mot racine qui a donné le qualificatif « mahomby » et le terme 

fahombiazana(la succès ou la réussite).Pour les Sakalava Njoaty, le Zébu signifie la 

richesse et la réussite. Donc c‟est inutile de laver les mains après  avoir consommé sa 

viande, pour éviter la façon de parler  « manasa harena », cela veut dire anéantir la 

richesse. C‟est un tabou pour l‟ethnie Njoaty.  

- « Ne jamais consommer le héron Kilandy ».  

Quotidiennement, la vie des Hérons, ils préfèrent de rester toujours auprès des 

zébus, donc selon les Sakakalava Njoaty ils ont pour rôle de surveiller les zébus, comme 

amis proches ou garde-corps. 

- « Ne jamais consommer la baleine Trozona »  

C‟est un grand mammifère qui vit dans la mer. Ce genre de poisson joue le rôle 

important dans la vie des Njoaty. D‟après ce qu‟ils ont dit durant notre enquête, à chaque 

fois qu‟il y a quelqu‟un a décédé, surtout l‟un de ces grands parents, le trozona fait 

surmonter les grandes pierres de la mer pour inhumer le défunt. Sous l‟influence de 

l‟Islam, le Foko Anjoaty inhume dans la grotte de pierre. Ce poisson contribue 

volontairement à faciliter l‟inhumation. C‟est la raison pour laquelle que les Sakalava 

Njoaty ne mangent pas la Baleine ou Trozona  

- « Ne jamais supplier ou prosterner devant un roi », un terme  « Tsy mikoezy 

Mpanjaka »  

Il est interdit pour les Njoaty de prosterner devant un roi, ou porter son bagage, 

parce que tous les deux sont porteurs du hasina. Un ancien dicton dit: « Samby Andriana tsy 

fampikoezy ». A vrai dire, ils possèdent le pouvoir qui est supérieur aux autres, mais la distinction 

entre eux, c‟est que le pouvoir des Sakalava Njoaty est le pouvoir naturel, tandis que le pouvoir du 

roi est un pouvoir adoptif.  

 

94 



- « Ne jamais entrer, ni de sortir de la porte à côté l’Est de la maison »  

Comme nous avons déjà dit, c‟est une partie sacrée de la maison. 

-  « Ne jamais barrer la porte »  

Selon les Njoaty, il interdit de barrager la porte, car ce geste signifie une défense 

pour la future chance qui va entrer dans la maison. Ce sera peut-être : de l‟argent, un 

nouveau bébé, un porte-bonheur, une grande richesse venant du Dieu ou des Ancêtres. 

D‟où une façon de parler « Anjara tsy miolaka » (le destin ne jamais tomber à ce qu’il ne 

l’appartenant pas) 

- « Ne jamais boire de l’alcool, ni de l’eau dans la bouteille et dans le gobelet »  

En tant que masim-bava (qui a de bouche sacré ou saint), les Sakalava Anjoaty 

sont interdit de boire l‟alcool ou de l‟eau dans une bouteille et un gobelet, pour prendre le 

soin de leur bouche en gardant la pureté et la sacralité « fahamasinana ». D‟après eux, la 

bouche possède aussi le hasina, elle n‟autorise pas de quoique ce soit.  

- « Ne jamais souffler  le repas ».  

Selon les Njoaty, il interdit de souffler le repas « mitsoko sakafo » car quand on 

souffle du repas il y a l‟action de pousser l‟air ou l‟inspiration vers l‟extérieur. Cela peut 

entraîner une disparition du hasina. En cas d‟erreur le hasina va diminuer. Ne jamais 

manger sans nettoyer du visage « mihinana tsy misafo », pour montrer la tendance de la 

pureté ou propreté (fahadiovana).  

- « Ne jamais faire le style de coiffe ».  

Les Sakalava Njoaty interdisent de faire le style de coiffe, parce que ce style est destiné 

seulement pour les morts avant de le mettre dans un cercueil. C‟est une coutume pour 

marquer la pureté pour les Njoaty). S‟il y a par exemple quelqu'un(e) qui ne suit pas cette 

coutume, avant de sa mort il ne pourrait inhumer dans le cimetière ancestral. En cas de la 

profanation, le malheur le plus pire se produira aux descendants.  

- « Ne jamais prendre quelque chose ou impair » « Zavatra tsy tondrok’isa »  

Ce tabou est destiné seulement pour leurs grands-parents ou les notaires, en tant 

qu‟être supérieurs de la famille. C‟est une coutume  manifestant l‟honneur et le grand 

respect. Surtout quand on les remercie, en offrant par exemple : de l‟argent, un cadeau ou 

autre chose. Il  est interdit de les donner quelque chose qui porte de nombre incomplet ou 

impaire.  

95 



 Le jour tabou pour les Sakalava Anjoaty  

- « Ne jamais travailler le jour de Mardi »  

Les Sakalava Njoaty considèrent que le jour de Mardi est un jour de destruction, 

dit « Andro fandravana ». Cela peut- être une destruction de Fihavanana (lien de parenté 

ou concorde), de Fiaraha-monina (société), de Fisakaizana (lien d‟amitié), de 

Tokantrano (un appartement) ou encore de Hasina (sacré). D‟après leurs expériences, tout 

ce qu‟on fait ou construit le jour de  Mardi, va finir pour être détruit ou disparu. Donc, 

selon eux, il est interdit de recommencer ou de travailler, le jour du Mardi. D‟où un 

terme: « Miasa foana, izay miasa talata», (celui qui travaille le jour de Mardi le fait 

inutilement). Pour preuve quoiqu‟on fasse le jour de Mardi, il y a toujours un obstacle ou 

qui finira pour détruire. 

 Les Mois tabous  

- Mois de Mai et Février  

Pour les musulmans, ce sont les mois destinés pour un grand rite, ce qu‟on appelle le 

Hidibe ou mois de ramadan. Selon le Foko Anjoaty, ce sont des Mois incomplets dit 

« Volana tsy feno ». Ils les considèrent que ce sont des mois imparfaits, dont ils semblent 

à quelqu‟un ou chose handicapé. Selon eux il est interdit aussi de faire ou de reconstruire 

une chose durant ces mois. Par exemple : manangan-trano (construction d‟une maison), 

Joro (invocation), « Manala voady », et notamment la pratique d‟un grand rite appelé 

« Vangy tany manintsy », traduit littéralement par « visite de terre froide », etc.  

En effet, s‟il y a par exemple un bébé né pendant ces mois, il est obligé de lui faire ce 

qu‟on appelle « Aladika ». Pour le faire, on prend le nouveau-né, on le met dans nid qui a 

une forme d‟une petite maison, dit « Trano kely », puis on prend le feu et on la brûle. En 

même temps, on essaie de l‟attraper. S‟il est survécu, il aura la vie sauve, dit «  Afaka 

dika ». Désormais, on peut le garder en vie. Sinon il lui arrivera quelque chose ou un 

malheur, peut-être : aveugle ou une malade mentale. 

 

 

 

 

 

 

 

96 



EXTRAIT DE TEXTE 

 

L’anthropologie dynamique 

 

Extrait de Georges BALANDIER (1971) Sens et puissance, 

Presses Universitaires de France, pp.13-16. 

- Contexte 

Au lendemain de la seconde guerre mondiale, deux modèles dominent l‟anthropologie : 

le fonctionnalisme et le structuralisme. En réaction aux dérives de l’évolutionnisme et 

du diffusionnisme, ces deux courants ont banni l’histoire de leur champ explicatif. Un 

courant va émerger en réaction à cette absence de considération pour le changement 

social. Sa vocation n‟est plus de comprendre la cohérence des systèmes sociaux mais de 

mettre en évidence l’histoire et le changement → courant qu‟on qualifiera 

d‟anthropologie dynamique. Ce courant émerge dans un contexte bien particulier : la 

décolonisation. Ce contexte de crise engendre de profondes mutations qui vont 

sensibiliser les anthropologues aux dynamiques sociales. Georges Balandier va 

s‟intéresser aux transformations engendrées par la colonisation au Gabon et au Congo 

 

            Georges Balandier. 

Né en 1920 en Haute Saône. Etudie la philosophie et l‟anthropologie à Paris. Il part 

étudier au Sénégal et au Congo les mutations de l‟après-guerre. En 1955, il soutient sa 

thèse d‟Etat et publie 2 livres : Sociologie actuelle de l’Afrique noire et Sociologie des 

Brazza villes noires. Il assure les premiers cours sur le développement à l‟Institut d‟études 

politiques de Paris, et introduit avec Sauvy le terme de « tiers monde ». Il crée à l‟Ecole 

Pratique des Hautes Etudes un enseignement de sociologie de l‟Afrique noire et fonde le 

Centre d‟études africaines. Elu prof à la Sorbonne en 1962 où il inaugure la première 

chaire de sociologie africaine. 

Balandier va avoir deux ambitions principales : ouvrir la politologie aux apports de 

l’ethnologie et construire une sociologie dynamique de la modernité qui démasque les 

jeux de pouvoir, et oblige à interpréter les facteurs de désordre dans tout système social. 

C‟est le premier africaniste à conceptualiser la situation coloniale, en essayant de 

saisir les déséquilibres issus des rapports entre colons et colonisés. 

97 



Le texte étudié est un extrait de Sens et puissance, avec pour sous-titre Les dynamiques 

sociales. Dans cet ouvrage, Balandier met en place une sociologie des mutations et du 

développement. Le système social est instable et laisse cohabiter l’ordre et le désordre. 

Balandier va s‟intéresser aux révélateurs de ce décalage : les conflits, les crises, les 

tensions, etc. 

- Architecture : 

→ 1er § = une constatation : l‟émergence d‟une nouvelle orientation scientifique en 

opposition aux dominations théoriques établies (fonctionnalisme et structuralisme). 

→ 2ème § = L‟objet de cette nouvelle orientation : le changement social. 

→ 3ème § = Une dynamique sociale inhérente à la culture (facteur interne/externe). 

→ 4ème § = Le « procès » de changement social (évolution, révolution). 

- 1er paragraphe: l‟émergence d‟une nouvelle orientation scientifique. 

L‟anthropologie dynamique se donne pour perspective d‟appréhender la réalité sociale à 

travers l’histoire. Cette perspective va à l‟encontre des systèmes d‟explications de 

l‟époque : le fonctionnalisme et le structuralisme qui, pour Balandier sont dans l‟ « 

illusion de la longue permanence des sociétés ». Pourquoi ? dans la mesure où ces 

courants véhiculent une conception statique des sociétés. La notion de fonction participe 

à la perpétuation de la culture donc à la permanence du système et la notion de structure 

désigne ce qui fait l‟essence de l‟homme, elle est donc invariable dans l‟espace et dans le 

temps. 

Bien plus, Lévi-Strauss va opérer une distinction entre les « sociétés froides » et les « 

sociétés chaudes ». Le terme de « société froide » désigne les sociétés « proches du zéro 

de température historique ». Ces sociétés s‟envisagent selon une nature répétitive (temps 

cyclique) et vont nier leur dimension historique. Elles s‟opposent aux « sociétés chaudes 

» qui, au contraire, valorisent cette dimension historique. 

Le fonctionnalisme et le structuralisme vont donc porter l’attention sur ce qui 

fonctionne ou ce qui est stable, sans prendre en compte les dysfonctionnements, à la 

source des bouleversements sociaux. 

En opposition à ces courants, Balandier propose une nouvelle anthropologie : 

• Dynamique : le changement n’est plus considéré comme faisant parti de l’accidentel 

et du marginal mais se trouve dans la nature même des sociétés (on a plus de 

distinction entre ce qui est stable, envisagé comme le seul objet digne de la science, et ce 

qui est accidentel). 

98 



• Relationnelle : porte l‟attention sur les « effets des relations externes », de « 

l‟environnement » sur les structures internes des sociétés. 

• Critique : dépasse les théories officielles. 

- 2ème paragraphe : l‟objet de cette nouvelle orientation. 

L‟objet de cette nouvelle orientation anthropologique est donc le changement. Cet objet 

ne constitue pas un champ nouveau dans l’anthropologie, d‟autres courants s‟y sont 

préalablement intéressés : l’évolutionnisme (attentif au passage d‟un stade à un autre) et 

le diffusionnisme (attentif au processus de diffusion envisagé comme moteur des 

sociétés). 

Mais Balandier évoque la nécessité de les dépasser : 

- par un travail théorique qui porte l‟attention sur le conflit social, l‟innovation, 

l‟invention, le passage d‟une formation sociale à une autre.  

-par un travail empirique qui valide les indicateurs du changement social (alors que ces 

courants étaient plutôt dans une démarche spéculative). 

L‟étude des conflits se démarque d’une tradition anthropologique qui considère à la 

suite de Durkheim que « les sociétés qui présentent des symptômes de faction et de conflit 

interne conduisant à des changements rapides, sont soupçonnées d‟ “anomie” et de 

“décadence pathologique” ». Dans cette tradition anthropologique, le changement est 

considéré comme quelque chose d‟anormal. Au contraire pour Balandier les conflits et 

les dysfonctionnements sont inhérents à tout système social, c‟est ce qui va générer le 

changement. 

- 3ème paragraphe : une dynamique sociale inhérente à la culture. 

Les modèles d’explications traditionnels dissocient le noyau jugé statique d‟une 

société, qui se caractérise par la stabilité (ce qui perdure : c‟est la fonction ou la structure, 

sorte d‟objet à l‟état pur), et sa gangue jugée accidentelle, aléatoire, instable, dynamique 

(ce qui change : le contexte). Le changement est à ce moment-là quelque chose de 

périphérique, délaissé par les grandes théories. 

Cette coupure entre le statique et le dynamique est pour Balandier l‟équivalent de 

l’opposition diachronie (évolution dans le temps) / synchronie (ensemble des faits à une 

époque précise). Cette coupure n‟a plus lieu d‟être : la dynamique sociale est inhérente 

aux structures mêmes de la société et active en permanence. La dynamique s‟inscrit 

dans la nature même de toute société. 

Cette Dynamique sociale va dépendre de deux facteurs : 

99 



• Facteurs externes = système de relations extérieures (relations avec d‟autres cultures, 

phénomène d‟acculturation par ex, contexte colonial, etc.). 

• Facteurs internes = à l‟intérieur même des sociétés (« cycle de vie »). 

Il s‟agit donc aussi bien d‟une dynamique du dedans que d‟une dynamique du dehors. 

Cette 

vision s‟oppose aux dichotomies fortement valorisées par le fonctionnalisme et le 

structuralisme : statique/dynamique, stable/instable, tradition/modernité que vient 

remplacer une approche dialectique entre forces de rupture et de continuité. Pour 

Balandier, toute société est génératrice d’ordre (continuité) et de désordre (rupture). 

- 4ème § : Le « procès » de changement social. 

Anthropologie dynamique va chercher à remédier au grand défaut des théories 

dominantes inscrivant les sociétés étudiées dans un « perpétuel présent ». Balandier 

écrit à propos de l‟Afrique : « le mythe de l‟Afrique intemporelle, appliquée à se répéter 

telle quelle de génération en génération s‟est effrité ». L‟Afrique, continent intemporel 

par excellence, a traversé de profonds bouleversements non seulement depuis le choc 

culturel de la colonisation mais déjà bien avant avec les conquêtes, les échanges, le 

commerce, l‟esclavage, l‟islamisation, etc. Les sociétés africaines n‟ont jamais été des 

sociétés sans histoire. Nous les appréhendons comme des sociétés sans histoire parce que 

nous connaissons peu de choses de leur histoire. 

Anthropologie dynamique va restituer le temps à ces sociétés, faire le « procès de 

changement social » c‟est-à-dire réintégrer un processus dynamique. 

Balandier va distinguer deux formes de changement : 

- Un changement recherché qui relève d‟une planification sociale (contrôlé) et s‟inscrit 

dans la continuité → c‟est l‟évolution de tout système social (peut déboucher sur une 

révolution) 

- Un changement qui va changer en profondeur le fonctionnement du système social (la 

révolution). 

Citation de Balandier tiré aussi de Sens et puissance : « Les crises subies deviennent le 

révélateur de certaines des relations sociales, de certaines des configurations culturelles, 

et de leurs apports respectifs. Elles conduisent à considérer la société dans son action et 

ses réactions, et non plus sous la forme de structures et systèmes intemporels ». Les 

tensions, les conflits vont servir de matériaux à l‟analyse de la dynamique sociale. 

100 



L‟attention portée à la notion de conflit interne rappelle un autre courant de pensée qui est 

contemporain de l‟anthropologie dynamique : l‟anthropologie marxiste (Godelier) qui 

va s‟efforcer d‟analyser les dysfonctionnements et les clivages internes des sociétés. 

L‟activité collective est issue de systèmes de relations instables (luttes de pouvoir pour 

l‟accès aux forces de production). 

- Conclusion. 

Aux théories dominantes qui mettent l‟accent sur l‟ordre, la logique, la stabilité, 

Balandier va substituer une anthropologie qui insiste sur la dynamique inhérente à la 

réalité sociale. Le système social est fait d‟ordre et de désordre. Balandier va donc 

s‟intéresser au mouvement interne des sociétés et à tout ce qui le révèle : les conflits, 

les tensions, les contestations, les crises (attentif au dysfonctionnement). Ce qui ne 

constitue pas tout à fait une nouveauté puisque d‟autres anthropologues se sont penchés 

avant lui sur les phénomènes d‟« acculturation » dans les contacts culturels. Mais pour 

Balandier, il s‟agit d‟un concept qui dissimule une réalité coloniale sans la prendre 

véritablement en compte. Balandier propose de substituer au concept d‟acculturation, le 

concept de « situation coloniale » qui implique un rapport social de domination 

(jusqu'à lors occulté). 

Avec l‟anthropologie dynamique s‟opère un déplacement des préoccupations 

traditionnelles des ethnologues (on est plus seulement attentif à ce qui fonctionne mais 

aussi à ce qui ne fonctionne pas), et une ouverture sur d’autres terrains (la ville où 

s‟exprime le plus ouvertement les tensions, les conflits générateurs de restructurations, ce 

qui va donner naissance à un nouveau champ de l‟anthropologie : l‟anthropologie urbaine. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

101 



MEMOIRE 

 

 

Titre : FADY ET MODERNITE A MADAGASCAR: 
    UNE COEXISTENCE PACIFIQUE OU CONFLICTUELLE?     

    Cas des Sakalava Njoaty de Vohémar, région SAVA 

         

 

 

Auteur : BENANTENAINA Joelin 

Encadreur : RAZAFIMAHEFA, maitre de conférences 

Nombre de pages : 97 

Nombre de cartes : 1 

Nombre de photos : 11 

 

 

 

 

Mots clés : Njoaty, culture, inceste, tabou, tradition, parenté, 

éthique, société, changement, valorisation. 

 



CURRICULUM  VITAE 

IDENTITE 

Nom : BENANTENAINA 

Prénom : Joelin                       

Né le 30 Avril 1991 à Andapabe-Amboangibe/SAMBAVA 

CIN : 711 991 046 742 

Nationalité : Malagasy 

Adresse actuelle : AMBOHIPO-Cité, Lot : 103 

Adresse E-mail: benantenaina.joelin @ gmail.com 

Tél : 034 33 511 27/032 70 346 98 

 

 ETUDES ET DIPLOMES OBTENUS 

Anées Etablissements Diplômes obtenus 

2019 ANKATSO (Université d‟Antananarivo) Grade MASTER en Anthropologie  

2017-2018 ANKATSO (Université d‟Antananarivo) MASTER niveau M2 

2016-2017 ANKATSO (Université d‟Antananarivo) MASTER niveau M1 

2015-2016 CURSA-Antalaha (Université d‟Antsiranana) LICENCE ES LETTRES 

2012-2013 CURSA-Antalaha (Université d‟Antsiranana) Duel 02 en Etudes Françaises 

2011-2012 CURSA-Antalaha (Université d‟Antsiranana) Duel 01 en Etudes Françaises  

2011 CPA-Sambava Baccalauréat (Série A2) 

 

 EXPERIENCES PROFESSIONNELLES 

Employeur Fonction 

GIZ (Andapa) Enquêteur (durant un Mois) 

MINISTERE DE LA CULTURE ET DU 

PATRIMOINE (Ampefiloha-Antananarivo)  

Stagiaire (durant deux  Mois) 

  

 FORMATIONS COMPLEMENTAIRES 

Connaissance en informatique : bureautique, Internet, programmation. 

Loisirs : Musique, football, et avoir un esprit d‟équipe, sociable, dynamique, capacité et 

créative. 

 CONNAISSANCE LINGUISTIQUE 

Langues Ecrit Parlé 

Malagasy Très bien Maternelle 

Français Bien couramment 

Anglais Passable Passable 

 

Je soussigné, par la présente que ces informations ci-dessus sont exactes et sincères.  

                                                                                                                                                                   

BENANTENAINA Joelin 

 



  

 

 

   


