D'ANTA
s%%gﬁascmgg;% ‘]I-_.‘__
'y \: —
Ay
X b ANT
,,,,,,,,,, e Vil A s e TR ey
4n-ma°‘0’ L ma,-:%ﬁfwmm-mw "1&,

DOMAINE ARTS, LETTRES ET SCIENCES HUMAINES
MENTION : ANTHROPOLOGIE

Parcours : Anthropologie fondamentale

FADY ET MODERNITE A

MADAGASCAR : UNE COEXISTENCE
PACIFIQUE OU CONFLICTUELLE ?
Cas des Sakalava Njoaty de Vohémar, région SAVA

MEMOIRE DE MASTER EN ANTHROPOLOGIE

Présenté par : BENANTENAINA Joelin
Encadreur: Dr RAZAFIMAHEFA, maitre de conférences

Antananarivo

2018

Date de soutenance : Lundi le 04 mars 2019, a 10h- S.231



TABLE DES MATIERES

Table desS Matieres. .......ou i, 2-4

ReMeICICMENTS. ...\ttt et e e 5
GIOSSAITE. .. . 6
RS UM . L. e 7
FINEING. .., 8
ADSTIACT. . .. 9
F N 153 () o 1o R 10-12
PARTIE | : INTRODUCTION. . cuiitiietiiinatiesnnrtiesscseiicssisscssssscsnsan 13
1.1. GENERALITE. ..o e e e e e 14
1.1.1. DESCRIPTION ET PRESENTATION DU PROJET DE RECHERCHE........... 16
1.1.1.1.  Contexte et JustifiCation.............c.coiiiiiiii 16
1.1.1.2. Cas @NCral......oocuoinii e 16
1.2.1.3.1. Les fady @ MadagascCar. .. ... .c.eiuuinuiinei et et e 21
1.2. HYPOTHESES. ... e 30
1.2.1. HYPOTHESES DES PREDECESSEURS. ... ..ot 33
1.2.1.1. Origines des fady OuU INErditS ..........oviuiniiiiii e 33
1.2.1.2. Typologie des fady malgaches. ............ooiiiiiii e 35
1.2.1.3. Classification des fady malgaches..............c.ooviiiiiiiiii e 35
1.2.2. HYPOTHESE PERSONNELLE. ... .o e 35
1.3.OBJECTIFSDE CE THEME. ... ... 36
1.4, RESULTATS ATTENDUS. ... e 36
PARTIE Il : MATERIEL ET METHODE.....cciiiitiiiiiniiciiniiiicncicsnsnn. 38
2.1 MATERIEL. ... e 39
2.1.1. ChoiX dU TheME. ... 39
2.1.2. Choix dulieu d’@tude. ... ..o 39



2.1.3. Description de District du Vohémar .............ccooeiiiiiiiiiiiii e 40

2.1.3.1. Situation geographiqUe. ........cvintine ittt e 40
2.1.3.2. Description sur 1’origine du Foko Sakalava ..................oooiiiiiiiiiiiiiii, 42
2.1.3.3. Les Sakalava Njoaty de Vohémar sont d’origine arabe.................cccoevvieiiiniannn. 45
2.2. METHODE. ... . e 47
2.2.1. Méthode de collecte de dONNEES. ........oeieeiei e, 47
2.2.1.1. Recherche doCUMENTAITE. ... ...o.iuiniit e e 47
2.2.0.2. Travail SUM teITaIN. ... e 47
2.2.1.3. A I’assemblé général de I’association (FISANI) de Njoaty de Vohémar................ 48
2.2.1.4. DIffiCUItES rENCONTIES. ... ettt 52
2.2.2. Méthodes de traitement des dONNES. ...........ouiuieininii e 52
2.2.2.1. Laméthode des €Chelles....... ..o 52
2.2.2.2. L dYNamISIMe. ... .o e 53
PARTIE 1 : LES RESULTATS. cutiiitiiiitiiietitniesntcensossscssssssnsonnnnn 95
3.1. LES FONCTIONS DES FADY ET LES DOMAINES D’APPLICATIION................ 56
3.1.1. LES FONCTIIONS DES FADY MALGACHES. ..o 56
3.1.2. LES DOMAINES D’ APPLICATION. ...ttt e 57
T 00 - T [ 57
31,22, L AUCAtION. ..ottt 57
3L 2.3, L AN, . 59
3.1.2.4. LaSECUNItE SOCIAIL. ... ..eee e, 61

3.2. LES CAUSES ET LES FACTEURS DE CHAGEMENTS OU LA

TRANSFORMATION DES FADY ..o 61
3.2.1. LES FACTEURS EXOGENES OU EXTERNES..........cooiiiiiii e, 63
3.2.1.1. Le ChristianiSme. ..o, 63
3.2.1.2. La COlONISALION. ..., 64
3.2.1.3. L’interculturalité par la globalisation ou la mondialisation............................... 65



3.2.1.4. La diffusion des nouvelles technologies. ..........coooviiiiiiii i, 66

3.2.2. LES FACTEURS ENDOGENES OU INTERNES .......cociiiiiiiiiiien 66
A R I (<] 1 1 T PR 66
3.2.2.2. Le changement issu de I’influence de la société elle-méme.............................. 67
3.2.2.3. LaMOCEINITE. .. ..ottt 68
PAERTIE IV: DISCUSSION...ciiitiiieiiiniiiiiiiiiiiieiiiieieieiecennnenen. 71

4.1. LA FORME DE LA COEXISTENCE ET LA CONFLICTUALITE ENTRE
FADYET MODERNITE. ... 72

4.1.1 L'ACCULTURATION : LE PROCESSUS DE LA TRANSMISSION CULTURELL..73

4.1.2. AVANTAGE ET INCOVENIENTS DE LA TRANSGRESSION OU « MANOTA

4.1.2.1. L’avantage du manota fady............ oo oo oo ieee e et e et e et e e e e T4

4.1.2.2. Les inconvénients du manota fady.............c. oo eiii i e e e e 1D

4.2. LES FADY FACE AU DEVELOPPEMENT ECONOMIQUE.............. 76
CONCLUSION .t ttiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeititiiecietietinecisceiscsncenns 81-82
BIBLIOGRAPHIE...ciiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiniicincnecens 83- 85
WEBOGRAPHIE..c.ciitiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieiicnceieenieeneaee. 86- 87
ANNEXE. . i tiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiitieitietietieteeciecsecsnenee. 88-101



REMERCIEMENTS

Nous ne sommes pas arrivés qu’au terme de ce travail que grace de Dieu, de nous
avoir donné le courage, la patience, et surtout nous a soufflé les idées. Ensuite, nous
tenons & adresser nos grands remerciements et nos sincéres reconnaissances, a toutes les
personnes qui ont accordé leur soutien:

» RAMANOELINA Panja, Professeur titulaire, Président de 1’université d’ Antananarivo
qui nous a accueilli dans cet établissement.

» RALALAOHERIVONY Baholisoa Simone, Professeur titulaire, Doyen de la Faculté
des Lettres et sciences Humaines, qui a donné 1’autorisation pour la soutenance, afin
d’obtenir le Diplome Master.

» RABOTOVAO Samoelson, maitre de conférences, Chef de la «Mention
Anthropologie » qui nous a permis 1’accomplissement de ce travail.

» A tous les enseignants de la Mention ANTHROPOLOGIE, pour les connaissances et
les techniques de recherche qu’ils ont transmises durant notre cursus universitaire.

» RAZAFIMAHEFA, maitre de conférence, qui nous avoir guidé et orienté en tant
qu’encadreur pédagogique. Si nous avons pu terminer ce travail, c’est grace a ses
multiples encouragements, tout au long de ce travail.

» Mes parents pour leur soutien inconditionnel, dont ils ont fait preuve depuis mon
enfance, jusqu'a ce jour. Merci pour les conseils, et le soutien financier, moral,
psychologique et matériel.

» BENITSIAFANTOKA Joseph, Directeur du CURSA d’Antalaha, grace a son
organisation et sa collaboration avec NJARAMANANA Edmond, Président de
I’association de Foko Sakalava Njoaty et ses collegues, si nous avons pu effectuer notre
descente sur terrain, aupres de la communauté Njoaty.

» Aux trois Notables qui sont en téte de 1’ Association de Sakalava Njoaty: JAORAVO
Andriampisora, MAHATSARA, ANDRIANASONDOTRO, qui nous ont accepté et
accueilli et donné tout ce que nous avons voulu savoir a propos de notre theme,
concernant leurs tabous.

» A toutes les personnes qui nous ont aidées, de pres ou de loin a la réalisation de cette
étude, a nos amis, pour leur conseil, leur suggestion et leur critique.

Un ultime hommage a mon pére qui vient de nous quitter cette année pour un monde
meilleur. Papa, merci !

Antananarivo, décembre 2018



GLOSSAIRE

» Cousins patrilatéraux : du c6té du pere.

» Cousins matrilatéraux : du coté de la mere.

» Cousins paralléles : sont les enfants du frére du pére et de la sceur de la mére.

» Cousins croisées : sont les enfants du frére de la meére et de la sceur du pére.

» Endogamie : est I’obligation pour les membres d’un groupe de se marier a 1’intérieur
de celui-ci

» Endogamie de classe sociale : qui consiste a se marier avec des personnes du méme
rang social que le nétre.

» Endogamie de religion : qui consiste a se marier avec des personnes de la méme
religion que la nétre.

» Endogamie géographique : certaines regions de méme pays sont endogames et
d’autres ne le sont pas.

» Exogamie : est I’obligation pour les membres d’un groupe de choisir un conjoint en
dehors de celui-ci.

» Fady malagasy: est une transmission des traditions orales. Le Malgache transmis
d'une génération a une autre a travers de I'éducation, une chose est ce qui ne se fait pas.
Ce qui est contraire a la voie de la société. L'effraction de cela apporte le malheur pour
celui qui I'a faite et peut entrainer la mort.

» Interdit : défendu par la loi, ou par la morale, (syn. prohibé, tabou, cont. autorisé,
permis).

» Le fihavanana : union de cceurs et de volontés entre des personnes ayant de régles et
de normes qui définissent un code de bonne conduite dans une sociéte.

» Lignage : ensemble des personnes de la méme lignée.

» Parenté : Chez nous, la parenté désigne essentiellement nos parents par le sang et
dans une moindre mesure nos parent par alliance. Elle réside dans les liens qui unissent
les enfants a leur pére et mére, qui sont les parents par excellence.

» Société : une société est I’ensemble d’individus vivant en groupe organisé, il y a un
milieu humain caractérise par ses institutions, ses lois et ses regles qui gerent leur vie
quotidienne.

» Tabou : se dit d’une chose, ou d’un étre qui n’est pas permis de toucher, ou un sujet

qu’il n’est pas permis d’aborder. Tout simplement une chose qui n’est pas permise.



RESUME

Ce fruit de recherche constitue en premier lieu, quelques significations des
« fady » ou tabous, ensuite le domaine de I’anthropologie concerné a ce theme, en outre
évolution de fady a travers les ages qui a donné naissance (a la culture, la morale et au
droit). Nous avons fait I’analyse et I’étude comparative sur le cas général et national, puis
la distinction d’une région ou d’une communauté par rapport aux autres. En 1’occurrence
les Sakalava Njoaty de VVohémar, qui se trouve au Nord-Est de Madagascar. D’apres ces
études, nous avons connu qu’il y a une cohérence d’idée entre le fady et le culte des
ancétres, la société et hasina malagasy. Par ailleurs, la présentation des hypotheses des
prédécesseurs se concentre sur ’origine et les histoires des fady a travers les mythes, la
sainte bible, les ceuvres littéraires. Ainsi nous pouvons classifier les fady selon les idées
des chercheurs. En deuxiéme lieu, ce fruit de recherche contient les méthodes que nous
avons utilisées durant le recueil des données. Nous avons mentionné les matériels qui
sont primordiales pour la recherche et par lesquelles 1’observateur peut avoir plus
d’information. Les données recueillies contiennent des différents éléments, parmi
lesquelles les données documentaires, a savoir : la description de district du VVohémar, la
situation géographique des Foko Sakalava. Ensuite, il y a les données d’observations qui
sont obtenues lors de l’interview et la Vérification empirique. Elles comprennent la
specificité des coutumes Njoaty, les fonctions des fady et les domaines d’application,
puis les causes et les facteurs de changements, depuis I’intégration des étrangers. En
outre, on a parlé aussi les conséquences des changements au niveau national et au niveau
de ménages, aprés la colonisation. Au cours de la descente sur terrain, nous avons
appliqué 1’observation passive et active, qui sont des méthodes de recherche empirique
pour I’étude anthropologique. Finalement, nous avons enquété 20 personnes en pratiquant
une technique d’enquéte, comme 1’échantillon « boule de neige ». Les données recueillies
dans toutes ces recherches sont traitées par la methode des échelles, englobant la
multidisciplinarité et la comparaison, ainsi la méthodologie de dynamisme. On peut dire
que les fady ayant une importance dans la vie de I’humanité, notamment les Malgaches.
En tant que créations ancestrales, ils jouent le role de cohésion relationnelle entre les
vivants et les morts. De nos jours, cette pensée et cette croyance ne sont pas toujours bien
tenues, a cause des cultures étrangeres qui dominent peu a peu notre ce pays, depuis la
colonisation. Mais il nous semble que les fady détiennent encore les fonctions

importantes, pour contréler le monde et le comportement des nouvelles genérations.



FINTINA

Ity voka-pikarohana ity dia miresaka, eo ampiandohana ny famaritana aminn’ny
ankapobeny ny atao hoe « Fady », ny antony niforonany ary ny sehatra voakasika izany
eo amin’ny lafiny haiolona sy ny endrika ny fady maneran-tany. Ao ihany koa ny
fivoarany izay niteraka ny fiforonan’ireo kolontsaina, ny moraly, ary ny lalana sy fitsipika
mifehy ny zo fototra maha olombelona. Manaraka izany, fampitahana manerantan-tany,
no natao mba hahafantarana ny mampiavaka ny firenena maromaro, indrindra ny isam-
paritra ka voakasika amin’izany ny faritra SAVA. Araka ny hita ao Vohémar, ireo
Sakalava Njoaty, any amin’ny tapany Avaratra-Antsinanan’i Madagasikara. Vokatry ny
fikarohana no nahalalana fa misy rindran-kevitra mampifandray ny Fady amin’ireo
fomban-drazana sy ny firahamonina ary ny Hasina malagasy. Ny fady moa mazava ho
azy fa misy loharano nipoirana araka ny tantara izay hita amin’ireny raki-tsoratra sy ny
Baiboly, ary heno amin’ny alalan’ireny angano na koa lovan-tsofina. Fantatsika
arak’izany fa misy fizarana maromaro ny fady ary azo ho sokajina araka ny fandinihana
sy fandaharan’ireo mpikaroka izany. Ny faharoa, resahina ato koa ny fomba fiasa
tamin’ny fanangonana ireo akora fototra izay heverina fa manan-danja sy mifanaraka
amin’ny lohahevitra, mba hanamorana ny fandrafetana ny asa. lzany dia fitambaran’ny
sigan-javatra maromaro, ahitana ireo akora azo tamin’ny alalan’ny fikarohana ara-
tsiantifika sy vaky boky ary ny firotsahana an-tsehatra. Ireo rehetra ireo no niaingana ka
nahalalana ny fiforonan’ny teny hoe « Vohémar », sy ny hoe « Njoaty ». Anisan’izany
koa ny fomba nahatongavan’ireo Sakalava Anjoaty teto Madagasikara. Fantatra fa maro
ireo sehatra azo ampiharana ny fady eo amin’ny fiainana andavan’andron’ny olombelona.
Nefa araka ny hita dia miova sy mihavery maindalana ny fady, vokatry ny fivoarana sy ny
fanjanahantany izay nampiditra ireo kolontsaina sy fomba amam-panao vahiny. Na izany
anefa misy koa ny fiovana ateraky ny fiovam-pijery isam-batan’olona na isan-tokantrano
eny anivon’ny fiarahamonina. Marihina eto fa olona miisa 20 amin’ireo mponina miisa
20.000 no nanaovana fanadihadiana nandritra ny firotsahana an-tsehatra, izay
nampiharana ny fomba fiasa manaraka ny lojika amin’izao vanim-potoana izao. Ny fady
moa dia razam-be tany aloha no namorona azy, ka azo lazaina hoe rohim-pifandraisana eo
amin’ny velona sy ny maty. Noho izany dia nomena lanja sy voninahitra ambony ireo
razana, amin’ny maha solontenan’ Andriamanitra azy ireo, ary fandikana ny tenin’izy ireo
dia matetika miteraka loza hoan’izay minia manao izany. Fa ankehitriny kosa tsy
voatazona izany finoana sy fiheverana izany, satria lasa natao tsirambina ny fady noho
ireo antony efa voalaza etsy ambony.



ABSTRACT

This result of research firstly talks about general concept of fady (taboo), the
domain of fady in anthropological concept and the features of fady in the world. Besides,
it talks about the evolution which creates some culture, the morality as well as the law and
disciplines which are in charge of human principle right. In addition, to have better
understood the differences of fady between each country and especially between each
region, we have done universal and regional analysis and the comparative study. Among
the region, we took the case of the SAVA (in the North-East part of Madagascar) where
we can find tribe of Sakalava Njoaty of Vohemar who still respect the value of fady.
According to the research that we have done, we noticed that there is coherence or an
approximate relation between the fady and the ancestor’s culture, the society and the
Hasina Malagasy. It is worth to note that fady has its own origin according to the history
found in literature books, the bilbe, and it is told in the tales. Thus, we can differentiate
and classify the concept of fady according to researchers’ point of views. Secondly, this
research project consists of the methods that we used while collecting data and important
information which are appropriate for the topic in order to facilitate the accomplishment
of the work. They comprise the different elements, such as scientifically data research,
documentations (book readings) and surveys. Due to these methods, we comprehended
the origin of the word “Vohémar” and the derivation of the word “Njoaty” in accordance
with Sakava Anjoaty’s arrival in Madagascar. We also observed that fady can be applied
in several sectors in humans’ daily lives. However, owing to the globalization and the
colonization which entered foreign cultures and customs, people do not respect fady
anymore, and it is nowadays in danger. It is also due to the influence of individual’s point
of view and household in the society. It is essential to understand that we interviewed 20
people of 20.000 populations following the survey technics which is currently popular. It
is said that our ancestors who created fady in which it relates the living people to the dead
one. Therefore, the Razana were given great respect and honor as they substitute God, and
disregarding their message causes dangers to those who do it on purpose. Yet, nowadays
this belief and thought are not maintained and on the way to be disappeared since we
disregard it due to the reasons we have stated above.



Avant-propos

Apres avoir créé la planete terre, Dieu a mis au monde de I’espéce humaine.
L’homme est créé d’étre différent des autres, il posséde ’esprit et I’intelligence qui
peuvent s’eévoluer et se développer dans son cerveau. C’est la raison pour laquelle, il
puisse changer et améliorer sa mode de vie. Il est le seul a pouvoir étudier et comprendre
les mécanismes de la création, le seul a avoir développé sa conscience.

Quand on étudie I'nomme et ses ceuvres, il est nécessaire de distinguer le concept
de « culture » et celui de « société » pour éviter toute confusion. « Une culture est le
mode de vie d'un peuple, alors qu'une société est I'ensemble organisé d'individus qui
suivent un mode de vie donné. Plus simplement, une société se compose d'individus, la
maniere dont ils se comportent constitue leur culture » ( Melville J.JHERSCOVITS,
1950 : p. 20-23). Nous avons ici deux concepts différents : I'hnomme, en tant qu’animal
social, et I'nomme en tant que créateur de la culture. Une question peut se poser: le
comportement social n'est-il pas en fait le comportement culturel? Ce que nous avons vu
dans cette étude, I'nomme est toujours I'homme lui-méme, mais des idées nous prouvent
qu’il y a les institutions qui fournissent un cadre pour toutes sortes de comportement, a la
fois social et individuel. L'homme est un animal social qui vit dans une organisation
normée. Selon M. J. Herskovits, I'nomme est aussi le seul étre qui ait créé une culture,
parce qu’il peut s'adapter a la vie plus variée que celles des autres especes. Une fois le
probleme ainsi posé I'nomme cherche de solution pour le résoudre. Cette solution est a la
fois temporaire ou permanent. La création de la culture comme le fady ou tabou ayant
pour but de résoudre les problemes socioculturels et pour concrétiser le comportement
individuel, que la société humaine soit harmonie. Nous devons expliquer non seulement
les institutions que I'nomme a créées pour permettre le fonctionnement des sociétés
humaines, mais aussi les disciplines et les tendances qui le poussent a établir ces sociétés
d’une maniére assez convenable. L’homme est conscient qu’il est interdit de refaire des
bétises ou des erreurs qui ont pu provoquer le malheur ou le danger.

Dans son article « Madagascar: les fady, les tabous, les interdits », Jaomalaza
souligne, depuis que le monde est monde, dés qu’un groupe social s’est formé (tribus,
village, ville, communauté¢...), la question de ce qui est permis ou pas permis s’est posé
afin de pouvoir gérer la vie social du groupe. Cette régle agit sur le domaine: la morale, le
droit et le coutumier. L’apparition des interdits (tabou, morale, lois, le coutumier),

représente donc une des infrastructures de I'numanité. Cela nous dit que I’interdit humain

10



n'est pas une invention tombée du ciel, ou encore des « prohibitions » existent déja dans la
nature, mais il existe a I'état d'instincts. Il vient des premiers hommes, car ce sont eux qui
I’ont énoncé.

Concernant la création des genres des fady malgaches, leur source aurait une bonne raison
justifiable:

- les fady ont été par la société pour valoriser le fihavanana (concorde), et accorder le
fifanajana (respect) qui étaient les plus précieux et sacrés pour les Ntaolo malagasy ;
- comme disciplines sociales ou éducatives qui gouvernent la communauté ;
- garantir la santé ( ne pas traverser la riviere qui forme un virage « ranomody
mihodina » ou « rano mody », pour éviter le bilharziose), c’est la lutte contre la morbidité,
- en tant qu’étre cohésion sociale et la protection de la nature ou de I’environnement ou
il vit ’homme. « TSy azo atao ny mandoro zava-maitso fa mahafaty tanora » (ne faut pas
bruler I’herbe verte, au risque de mourir jeune). Il ne faut pas oublier que selon les
Ntaolo, le fady était une interdiction d’une chose qui ne doit pas Se faire, mais ce n’était
pas une punition. Autrement dit, une fuite par avance de la maléfique qui va peut-étre se
produire. C’¢était aussi un moyen pour fonder la loi communautaire d’une société, pour
mettre en bonne fonctionnement 1’amabilité, preuve d’amour et la solidarité. Mais il ay a
aussi quelques fady ont été fondé sans/aucune une raison concréte, dit-on « le finoanoam-
poana ».

Le fady est une interdiction d’origine sociale qui frappe un étre, un objet, un acte
considérés comme sacrés ou impurs (Larousse Maxipoche, 2014 : p.1352). Beaucoup de
« fady » (tabous) ont pu traverser les ages, puis demeurent de nos jours a Madagascar.
Pour nous dire qu’ils se transmettent de génération en génération, c’est ainsi que les
«fombafomba » (usages) et les traditions se perpétuent. Et pour ainsi dire qu’il existe
encore des ethnies qui prennent en sérieux ces traditions, en ’occurrence les Sakalava
Anjoaty de Vohémar. Certains fady sont nés a 1’aide d’une expérience vécue par
quelqu’un. Exemple : quelqu’un a mangé le porc est tombé malade et finit par mourir,
désormais il est interdit pour ses descendants d’en consommer. Un individu a mangé de la
rate de beeuf, elle est devenue Iépreuse. Puis, un individu a mangé le rognon de poulet et
cela I’a fait mourir en plein de force. Beaucoup d’ethnies malgaches qui ne consomment
pas la viande porc, dont ceux qui ont osé le consommé ont rencontré des expériences
malheureuses. Certains affirment avoir eu des pustules (petite cloque contenant du pus ou
petite vésicule sur la peau), sur toutes les parties du corps, tandis que d’autres racontent

de mauvais esprits les ont harcelé durant leur sommeil plusieurs nuits de suite.

11



Notons que les individus qui ont subi un dommage en consommant des animaux
impurs et qui ont subi de toutes sortes des maléfiques ont recommande a leurs
descendants de ne plus manger ces animaux ou autres produits considérés comme impurs.
Chez les Sakalava Njoaty, il y a de divers rites qui demandent souvent le respect des
tabous a savoir : la femme enceinte, la femme qui vient d’accoucher (malemy ou mifana),
la circoncision (famorana), le coupage de cheveux d’un bébé (ala volon-jaza), la noce, les
funérailles et en fin, le Joro.

D’ailleurs, on peut dire que les fady ne sont pas destinés seulement pour les
individus, mais au il y a aussi des autres especes des eléments naturels ou surnaturels: une
petite lle, lac sacré, arbre sacré, un fleuve, un Parc National, un cimetiere.

Les fady tiennent une place et jouent le réle important dans la vie traditionnelle
des Malgaches. C’est pour cela que nous avons choisi un sujet qui s’intitule : « Fady et
modernité a Madagascar : Une coexistence pacifique ou conflictuelle ? Cas des
Sakalava Njoaty de Vohémar, région SAVA ». Les questions se posent: En quoi
servent-ils, les fady, selon les Malgaches ? Pourquoi les Sakalava Njoaty mettent en
prioritaire cette tradition dans leur vie quotidienne? Pour quelle raison, les fady et le

systéme socio-culturel sont-ils changés, puis quelles sont les conséquences?

12



PARTIE |

INTRODUCTION

13



1.1. GENERALITE

e Domaine de I’anthropologie

L’anthropologie consiste a étudier les comportements de 1’homme dans son
environnement, en se basant sur la culture et la civilisation. En d’autre terme, elle étudie
tous les éléments dans différents domaines, qui forment, influent et modifient des étres
humains tels que leurs religions, leurs histoires, leurs cultures, leurs modes de vie, leurs
situations  politique, économique et sociale. D’aprés Jean-Marie Tremblay,
I’anthropologie est : « I'étude comparative des cultures passées et contemporaines,
mettant I'accent sur les modes de vie et les coutumes de tous les peuples du monde. »*
Cette science vise selon lui a décrire, comprendre et expliquer les origines, la diversité et
les buts des coutumes, croyances, langues, institutions et modes de vie de I'humanité.

Ce présent projet de mémoire concernant les tabous, s’inscrit dans 1’anthropologie
sociale et culturelle, puis anthropologie religieuse. La culture qui est selon Francois
Laplantine, « I’ensemble des comportements, savoirs et savoir-faire caractéristique d’un
groupe humain ou d’une société donnée, ces activités étant acquises par un apprentissage
et transmises a 1’ensemble de ces membres » (1987 : 22). D’aprés Encarta 2009 la société
quant a elle est un « ensemble de personne vivant d’une fagon organisée et structurée par
des institutions et des conventions. Selon Eugéne Régis Mangalaza et Christian Mariot,
I’anthropologie sociale serait 1’étude des aspects institutionnels et anthropologie
culturelle, celle des comportements (http : // www. Anthropomada.com/ ours php).

En effet, I’anthropologie sociale culturelle est entre autre 1’étude de la culture, des
meeurs des comportements, des évolutions de I’homme et de la société. Le fady fait partie
du phénomene culturel, il est un passage de la nature a la culture. D’apreés notre étude le
tabou de I’inceste était le premier fady et la premiere création culturelle de I’humanité. En
tant que norme, il est aussi un passage de I’animalité vers I’humanité. En général, c’est
une interdiction relative a la tradition ancestrale, qui a pour but a éviter le danger et de
chercher le bien. Alors, Roger Bastide souligne que 1’anthropologie religieuse essaie de
comprendre des faits religieux, 'nomme qui crée et manipule tout un symbolisme, celui
du «surnaturel » ou du «sacré ». Naturellement, la premiére tache de I'anthropologie

religieuse est de définir ce qui distingue les symboles du sacré des autres espéces de

! Jean-Marie Tremblay, bénévole, professeur de sociologie au Cégep de
Chicoutimi a partir de : Marc-Adélard Tremblay (1922 - ) et R. J. Preston
“Anthropologie”.

14


https://www.universalis.fr/encyclopedie/sacre/

symbolismes(http://www.universalis.fr/encyclopedie/religion-l-anthropologie-
religieuse)®.

Pour les Sakalava Njoaty, leur quotidien religieux est plein de symbole, a chaque
fois qu’il y a une transgression volontaire ou involontaire d’un fady ; ils font un rite, en
utilisant de quelques symboliques a la fois matériels ou espéce d’animaux pour neutraliser
le mauvais sort ou la malédiction. Par exemple en cas d’insulte des ancétres dit
« manasaha ou manompa razana », le suspect est obligé d’offrir un bidon de boisson
alcoolique, dit Toaka gasy et, puis un sac du sel et un zébu. Chaque offrande a son
symbole specifique, que le toaka gasy signifie la pureté ou propreté « fahadiovana », le
sel est la sacralitt ou saintete « fahamasinana» et le zébu marque le respect
« fanajana ».Ici le fady et le sacré restent souvent en compagnie pour la méme raison
surtout en parlant d’un lieu sacré, d’arbre sacré, de lac sacré, etc..., le fady est toujours la
pour assurer le pouvoir du sacré. A Madagascar le fady est la base de la croyance, comme
le « permis » et le « non permis », puis le « bien » et le « mal » qui forment une institution
religieuse qui est aussi indissociable a la richesse culturelle malgache. Nous avons déja
parlé que les Fady malgaches ou tabous ce sont des régles traditionnelles qui ont été
édictés par nos ancétres. Nous étudions ici le cas général, cas de Madagascar et la
distinction d’une région ou plus précisément une communauté donnée, « La communauté
Sakalava Njoaty de Vohémar » par rapport aux autres régions a Madagascar.

Cette étude se concentre en premier temps, sur I’origine, I’histoire, et 1’évolution a
travers les ages. Dans ce travail, nous pouvons faire une étude diachronique, car les fady
malgaches qui ont des histoires a travers des mythes ou des légendes empiriques qui
marquent 1’histoire de chaque ethnie malgache. C’est indispensable I’effort des
anthropologues et les sociologues étrangers, avaient une tendance a étudier la spécificité
de mode de vie dans nombreux pays du monde, dont les plus connus, Lévi-Strauss, Emile
Durkheim, Malinowski, J. Middleton, Marc Abélés, Georges Balandier, Morgan.

L’anthropologie devient un champ de recherche indépendant, vers le milieu du
XXe siecle, une science qui étudie la vie des sociétés humaines : passé et présente, aussi

I’évolution des langues, croyances et pratiques sociales.

% Roger Bastide, « Religion - L'anthropologie religieuse », consulté le 05 octobre 2018. URL:
http://www.universalis.fr/encyclopedie/religion-I-anthropologie-religieuse.

15


http://www.universalis.fr/encyclopedie/religion-l-anthropologie-religieuse)1
http://www.universalis.fr/encyclopedie/religion-l-anthropologie-religieuse)1

1.1.1. DESCRIPTION ET PRESENTATION DU PROJET DE
REHERCHE
1.1.1.1. Contexte et justification

Le « Fady » signifie ce qu’il ne faut pas faire, ou ce qui est interdit de faire.
Alors, ce qui est fady est tabou, puis ce qui est tabou est interdit. Au sens large, le tabou
se dit d’une chose qui n’est pas permise de toucher, ou d’un sujet qu’il n’est pas permis
d’aborder. C’est tout ce qui est absolument impossible d’envisager dans un groupe social,
tandis que I’interdit signifie a la fois une condamnation qui met quelqu’un a 1’écart d’un
groupe. Autrement dit, c’est une regle sociale qui prohibe un acte, ou le mal
comportement. L'adjectif «Interdit» vient du verbe «interdire» qui a donné
"interdiction" dans le sens de « prohibition ». (Dico : Larousse Maxipoche, 2014 : 745).

En anthropologie, la notion de tabou est devenue synonyme d’interdit social,
moral ou religieux, pesant sur le langage ou le comportement. Elle renvoie une regle a
une norme en prohibant toute association avec certains mots, personnes ou choses. Les
interdits sont les éléments médiateurs entre « sacré » et « profane ». lls expriment ce qu'il
ne faut pas faire, mais pas ce qu'il faut faire. La transgression d'un interdit déclenche des
conséquences néfastes dans la vie d’un étre humain. lls visent aussi a eviter des
consequences néfastes temporaires ou permanentes. Si une « conséquence néfaste » se
produit, cela veut dire que l'interdit a été transgressé. Les interdits s'affectent dans des
cycles individuels, par exemple : interdits pendant les menstruations des femmes, ou dans
ils touchent en ce concerne de nombreux alimentaires. La viande de porc, chevre, mouton,
caprins, etc. Pour les fonctionnalistes, les interdits agissent comme un controle social : ils

consistent de maintenir la cohésion du groupe et les valeurs de la sociéteé.

1.1.1.2. Cas général

e Le tabou de I’inceste

La prohibition ou I’interdiction de « I’inceste », comme union sexuelle entre les
proches parents. C’était une des premiéres regles constitutive de 1’organisation de
I’humanité. Cette circonstance a provoqué la rupture entre les mondes humain et animal,
parce que nombreuses especes ne connaissent pas de stratégies de dispersions entre

consanguins.

16


https://www.dictionnaire-juridique.com/definition/prohibe-prohibition.php

Etymologiquement, le mot «inceste» vient du latin incestus, qui signifie
«impur ». La prohibition de I’inceste défende les relations sexuelles entre les individus
apparentés dans toutes les sociétés humaines. Depuis plusieurs années, les ethnologues
ont découvert un type d’évitement de I’inceste, chez les primates. C’est un passage de
I’animalité a I’humanité, de I’endogamie et 1’exogamie, puis de la nature a la culture.
L’inceste est souvent considéré comme une regle culturelle par excellence, voir comme la
« régle » qui marque le passage de la nature a la culture (Robert Deliége, 1996: p. 33).
L’homme aurait cessé¢ de dépendre complétement de la nature pour instaurer un ordre
nouveau.

L’interdit de I’inceste a donc influencé de nombreux débats sur les chercheurs,
dont ils posent les questions suivant : Y a-t-il une aversion naturelle pour 1’inceste ? Un
tel interdit est-il universel ? Cet interdit n’est pas toujours formulé d’une maniére précise,
mais il reste que toutes les sociétés qui prohibent les rapports sexuelles entre parents. On
peut dire que les relations sexuelles entre membres de la famille élémentaire sont
considérés comme bestiales et la prohibition de I’inceste vise 1’amélioration et a la
protection de I’espéce humaine.

Une recherche s’est réalisée sur le cas de dix-huit (18) enfants de relations
consanguines, douze (12) d’un frére et sceur et six (06) d’une relation pére et fille : seuls
sept (O7) enfants pouvaient étre considérés comme normaux. Trois (03) décéderent
rapidement et les huit (O8) autres souffraient de déficiences physiques et mentales graves.
(Robert Deliége, 1996: p. 34-35). D’autres études confirment ces résultats, Sumanova
travailla aussi sur un échantillon de 161 enfants. Ses résultats ne montraient aucun doute
qu'aux effets désastreux des unions consanguines sur la mortalit¢ infantile, les
malformations congénitales et le niveau d’intelligence. Ainsi, la société aurait choisi le
tabou de I’inceste pour assurer la chance de survie (Robert Deli¢ge, 1996 : p. 36).

Selon la sociologie cet interdit est universel, car c’est un phénomene naturel, en
tout cas, une espece d’instinct naturel qui nous pousse a éviter de nous accoupler avec nos
proches.

D’aprés les chercheurs, les conséquences génétiques néfastes de 1’union
consanguine qui expliquerait I’interdit. Durkheim dit qu’on ne marie pas le semblable
avec le semblable. Malinowski, lui-méme reprit cette idée en associant la prohibition de
I’inceste a la division clanique de la société. Radcliff-Bron, lui aussi insista sur la nature
sociologique de la prohibition, parce que la relation sexuelle entre certaines personnes

mémes parentés sont jugées mauvaises et la prohibition est énoncée. Dans son magistral

17



ouvrage, intitulé : « Structures élémentaires de la parenté », paru en 1949, Lévi-Strauss
consideére que le systeme de mariage fait partie des systémes d’échanges, en parlant les
régles d’exogamie avaient pour but d’instituer un échange des femmes et de biens. Il
reprend 1’idée de Mauss selon laquelle des dons réciproques dans les sociétés
traditionnelles sont des « faits sociaux totaux ». D’aprés lui, I’interdit de 1’inceste a
permis la formation de la société dans le sens, ou les individus ont été forcés d’élargir
leurs relations a des groupes sociaux. Cela aussi signifie que la prohibition de I’inceste
définit la nature de I'échange matrimonial, qui est «le passage du fait naturel de la
consanguinité au fait culturel de I'alliance». Levi-Strauss souligne que la prohibition de
I’inceste constitue une régle, car dans toutes les régles sociales, elle est la seule qui
posséde un caractére d’universalité, et celui qui a des tendances et le caractére correctif
des lois et des institutions. Comme a conclu Lévi-Strauss, la prohibition de 1’inceste est la
démarche fondamentale par laquelle s’accomplit le passage de la nature a la culture. On
dirait, les structures élémentaires de la parenté ont pour but de déterminer quels
conjoints sont interdits pour les hommes et de distinguer la catégorie d’individus qui
peuvent s’épouser selon les trois types de relations de parenté données dans la société
humaine. On souligne que 1’idée majeure de la théorie de I’alliance de Lévi-Strauss se
résume dans la citation suivante : « ’humanité a compris tres tét que, pour se libérer
d’une lutte sauvage pour l’existence, elle était acculée a un choix trés simple : SOit se
marie en dehors, soit étre exterminée aussi par le dehors » (Christian Ghasarian, 1996 : p.
135).

Bref, 1’¢tablissement de la société passe par I’échange, la réciprocité, I’alliance et
la coopération. Le lien d’alliance avec famille différente assure la prise du social su le
biologique du culturel sur naturel (Lévi-Strauss, 1949 : p. 549). L’alliance, I’échange et la
réciprocité constituent un véritable « fait social total ». 1l faut que la société pratique un
échange lié a la notion de réciprocité est I’une des structures fondamentales de 1’esprit
humain.

- La prohibition de ’inceste en Egypte

Dans I’Egypte Pharaonique, il était d’usage que les rois épousent leurs sceurs. 1l y
avait deux Egyptiens Isis et Orisis, deux jumeaux avaient éprouvé eux-mémes un amour
précoce puisqu’ils étaient connus sexuellement dans 'utérus de leur mere (Hpopkinsk.,
« Le mariage frére-seeur en Egypte..... », p. 48)

En 278 av J.C, Ptolémée, un roi grec d’Egypte divorga avec sa premicre femme

pour épouser sa sceur germaine. Ce mariage était exceptionnel car Ptolémée était

18



macedonien mais non pas Egyptien. Il voulait manifester une appartenance de la tradition
pharaonique, ou peut-&tre une autre raison, a cette époque les colons grecs et les
Egyptiens s’étaient hellénisés. Dans ce cas, les conquérants gréco-macédoniens éviterent
de se méler et de se marier aux indigénes. Un mariage incestueux se rencontre dans 1’Iran
ancien : le roi Arta Xérés donna deux enfants a sa propre mere, garcon et fille. Dans le cas
général, les Grecs eux-mémes autorisaient toutes sortes de mariages. Pour une cause, que
le mariage incestueux avec une sceur OU Une mére était un des premiers devoirs d’un roi,
pour but de préserver la pureté aristocratique du sang. (Luc de Heusch, « Essai sur le

symbolisme de [’inceste royal », p. 95).

- En Afrigue Noire

Un autre cas aussi extraordinaire, il y avait une fois en Afrique Noire, une
acceptation que 1’on trouve dans un royaume africain, concernant uniquement au roi.
Chez les Shilluk et les Grande, un roi et sa mere sont appelés « les rois » (ab-ami), le
jeune prince accéde a la fonction royale a la faveur d’un meurtre rituel de son propre pere,
pour épouser sa meére. C’est ce qu’on dit, « le complexe d’Edipe », en tuant son pere pour
épouser sa mere. Celui-ci ¢’était comme le cas des Grecs en Egypte, que ’inceste royal
africain s’est fait pour marquer la différenciation entre le monarque et son peuple. Il
prouve le lien étroit qui unit un homme a sa mére et la triade royale idéale (Ego-mere-
sceur), et aussi la base du systeme matrilinéaire. Mais on a remarqué, cependant les sceurs
de roi ne pouvaient pas concevoir d’enfants, car le mariage royal n’était pas un mariage
vulgaire, conduisant a la naissance d’enfants. Mais il assurait seulement la fécondité
générale de la société, d’un point de vue symbolique. Héléne Many dit dans son résumé
du cours « Anthropologie genérale », qu’un chinois n’épousera jamais de quelqu’un qui a
le méme nom qu’eux, méme s’ils n’ont aucun lien de parenté.

Chez ’homme, la présence de regles qui marque la différence entre le monde
animal et le monde humain, puis la différence entre la nature et la culture. Il y a partout la
regle se manifeste avec certitude d’étre a 1’¢tage de la culture (Robert Deliége, 1996 :
p.43-44)

e L’évolution des fady ou interdits, a la culture, a la morale et au droit
Selon les recherches effectuées par Freud, Emile Durkheim, Marcel Mauss et
Lévi-Strauss, il existe trois interdits fondamentaux, considérés comme conditions

absolues de la naissance de la culture : cannibalisme, inceste et meurtre. Freud, dans

19



Totem et tabou, a effectué une tentative mythologique pour expliquer la naissance de
I'interdit & partir du meurtre du pére primitif, cannibalisé par ses fils réunis en horde : la
mort du pére entrainant un grand désordre au niveau de leur communauté. A cause de
cette situation, les fils décidaient en commun de s'interdire ces pratiques archaiques. C'est
14 le fondement de I'ordre civil.

Les interdits passent de la nature a la culture, de I'animalité sans régle a I'nhnumanité
normée, du monde indiscipliné vers le monde discipliné. C'est l'interdit et lui seul, qui
fonde la société humaine, puis les autres inventions culturelles viennent apres, comme :
le langage, la religion, les mythes, les rites sacrificiels, puis la poésie. On peut dire que la
culture permet a I'nomme de s'adapter a son milieu naturel et qu'elle se manifeste dans des
institutions, des formes de pensée et des objets matériels. E. B. Tylor, la définit comme «
un tout complexe qui inclut les connaissances, les croyances, l'art, la morale, les lois, les
coutumes et toutes autres dispositions et habitudes acquises par I'nomme en tant que
membre d'une société ». Les synonymes de culture sont : la tradition, la civilisation et
I’'usage qui s’impliquent dans différentes sortes et de différentes qualités de
comportement humain (Melville J. Herskovits, 1950 : p.9)°.

En interdisant les pratiques sexuelles entre parents et I'union entre consanguins
veut dire une obligation a Il'échange des femmes, qu’on favorise une exogamie
généralisée, dont la condition de relations suivies entre les groupes humains. De ce fait,
I'échange se fera a trois niveaux : économique (échange des biens et des services),
matrimonial (échange des femmes retirées a la consommation endogamique) et
symbolique (échange de paroles, de prestations culturelles). Les aspects universels de la
culture fournissent un cadre dans lequel les expériences propres & un peuple s'expriment
dans les formes particuliéres prises par I'ensemble de ses coutumes.

Dans le millénaire avant Jésus-Christ, sont apparues « les grandes civilisations »
de [I'écriture (hindoue, égyptienne, chinoise, hébraique, grecque). Avec eux, deux
nouvelles formes de compressions des instincts qui ont vu le jour, ce sont de la morale
religieuse et le droit. Le systéme d'interdits est alors passé de « I’oral » a « I’écrit ». Deux
nouveaux outils de compression s'ajoutaient aux tabous pour obliger I'homme a maitriser
toujours plus ses instincts. Premiérement, les grandes religions offraient la morale a

I'humanité. Autrement dit, la distinction entre le « bien » et le « mal ». Deuxiémes, le

¥ Melville JHERSKOVITS, 1950 : Les bases de I’anthropologie culturelle .Une collection développée en
collaboration avec la Bibliothéque Paul-Emile-Boulet de I'Université du Québec a Chicoutimi
Site web: http://bibliotheque.ugac.uquebec.ca/index.htm

20



droit civil séparant le 1égal de I'illégal, il transformait en codes sociaux, enfin ces codes
s’appliquaient dans les premiers administrations et qu’ils se soient les bases de la
législation. En quelques siecles plus tard, les tabous, la morale le droit et I'éducation, se
sont unis pour humaniser un minimum I'homme. Ainsi, ils ont fait ce que nous sommes. A
cette époque, est apparu un dicton : « Mon pays est le monde, et ma religion »(Aronson
M.& Carl Smith J.M, 1974 : p.102-108). En effet, les prohibitions et les morales
religieuses jouaient ensembles sur les mémes roles. On dit que, depuis sa création, le
systéme des interdits s'est évidemment s’amélioré. A l'origine, il était constitué de tabous
a respecter sous peine de malédictions ou de calamités. Ensuite, il s'est enrichi d'interdits
religieux et philosophiques, et enfin d'interdits laiques (la loi, le droit).

L'évolution du systéme des interdits, engage de nombreuses corporations, comme:
des moralistes, des législateurs, des juges, des gardiens de la paix etc.... Mais cette
évolution bénéficie également le bon fonctionnement du « travail » (des délinquants). Ils
évoluent en permanence, en effet le droit s'améliore, s'enrichit et s'universalise dans le
monde entier. Cette évolution progressive, permet de prouver lentement notre humanité.
En tout cas, nous avons des lois gérant aujourd’hui dans notre société, puis un grand
nombre d'étapes ont devenus nécessaires. Cela veut dire qu’a 1’époque actuelle, il existe
plusieurs lois qui gérent et qui gouvernent la vie des individus, comme : la loi morale, la
loi politique, la loi juridique, la loi biblique (dans les dix commandements). Mais il ne

faut oublier pas que leurs sources historiques étaient probablement les fady ou tabous.

1.1.1.3. Les fady a Madagascar

La culture malgache comporte une myriade d'us et coutumes. Ceux-ci peuvent
prendre des formes tres diverses. Parmi eux, on trouve les « fady » qui restent encore trés
ancrés dans l'esprit des Malgaches. Cette tradition tres connue, voire crainte, s'avére étre
tres compliquée. Comme tous les autres peuples du monde, les Malgaches ont aussi leur
propre fady, ayant des histoires a travers : les mythes, les 1égendes traditionnelles venant
aux grands ancétres et transmis aux générations successives. Le fady malgache peut se
définir en plusieurs termes.

En premier lieu, le fady malgache est une fagon ou une voie que la société a mise
en place et qui est devenue une régle ou une discipline, pour diriger cette sociéte, et cela
se transmet de générations en génération. L'effraction de cela apporte le malheur pour
celui qui I'a faite et peut entrainer la mort. Nous avons dit, ce qui est « fady » est « tabou »

et aussi « interdit ». Donc on peut donner en deuxiéme lieu, une définition globale que le

21



fady comme 1’ensemble des choses interdites par les lois, les coutumes d’un pays, des

ethnies ou de la région.

e Tabou de ’inceste « 16za » et « ala fady » a Madagascar

Pour les Malgaches, on dit qu’il y a « 16za » chaque fois qu’une personne de 1’un
ou de I’autre sexe contracte de rapport sexuel avec un de ses plus proches parents. Lala
Raharinjanahary est aussi 1’un des chercheurs qui ont découvert que les premiers lieux des
fady malgaches étaient 1’alliance du mariage et la relation sexuelle des individus qui ont
les mémes lignages ou parenté. C’est ce qu’'on disait, le «tabou de I’inceste » ou
I’interdit de trés proche, par exemple peres et filles, meres et fils, fréres et sceurs, les
cousins de descendants de deux sceurs. En plus, il y avait les noirs et les blancs qui chacun
leurs propres ancétres, aussi ne peuvent pas, ni se marier, ni se s’unir. C’est un interdit du
royaume.

A Madagascar les groupes ethniques exigent qu’ il est interdit pour un homme
d’épouser toute jeune fille appartenant au méme lignage, ou au contraire, il est seulement
interdit d’épouser certaines cousines germains, car il existait auparavant certains groupes
de la population acceptaient le mariage entre les cousins paralléles (descendants de deux
fréres ou deux sceurs), et les cousines croisées (descendants de frére et sceur). Mais on
faisait obligatoirement un rite spécial, dit « ala fady » ou fafy en I’aide de sacrifice d’un
zébu.

Pour les Tanala du Nord, ala fady est pratiqué lorsqu’on se trouve devant un
homme et une femme qui n’ont pas le droit de se marier a la fois volontaire ou
involontaire. Ces deux personnes doivent étre purifiées par le fafy ou fady exécuté par le
un roi, au niveau de la tranobe (maison clanique). Cette coutume est appliquée dans deux
cas différents :

- soit elle est pratiquée pour séparer definitivement les deux personnes. Dans ce
cas, ’homme se charge du zébu a immoler dont les intestins serviront a lier I’ensemble de
couple qui se tient débout dos a dos a ’est du tranobe. Le Mpanjaka également reste
deébout prononce une malédiction a I’endroit des deux personnes, comme quoi a partir de
cet instant elles seront maudites et échoueront dans la vie, si on les voit encore ensemble.
L’assistance leur jette tout en huant les déchets conservés dans la panse du zébu. Le
couple se sépare et prend la fuite : I’homme vers le Nord et la femme vers le sud ou

chacun prend un bain.

22



-soit elle confirme 1’union de couple qui se tient débout face a face devant la porte
du tranobe. Toujours liées par les intestins du zébu qu’elles ont acheté ensemble. Les
deux personnes recoivent la bénédiction du Mpanjaka. Ce dernier demande le pardon du
Zanahary (Dieu Créateur) et des Razana (ancétres). Comme dans le cas précédant, les
deux intéressés sont aspergés des mémes déchets et subissent la huée de I’assistance. L’un
fuit vers le Nord et I’autre vers le Sud pour le bain. Ainsi purifiés, tous deux reviennent a
la tranobe ou se tient le repas, a la fin duquel ils se retournent chez eux en tant que mari et
femme (UNESCO, 2010 : p. 98).

Toutefois, il y avait aussi le mariage entre cousins descendants de deux sceurs
(c’est-a-dire le mariage entre ego la cousine paralléele matrilatérale). L’importance
particuliere de cette coutume est accordée autrefois a I’oncle maternel le « zama » ou
tonton, montrait que dans I’ancienne société malgache, il existait des modeles
matrilinéaires qui organisaient la parenté en ligne féminine. Ces coutumes n’étaient pas
de cultures autochtones pour les Malgaches, mais ils étaient les structures dominantes des
cultures indonésiennes, d’ou procéde pour I’essenticl dans la civilisation malgache.
Malgré tout, I'union des cousins germains (de méme pére et de mére) n’a jamais
accordée, parce qu’elle pouvait avoir de conséquences trés regrettables sur le plan
biologique. Par exemple : les enfants risquaient de naitre avec diverses infirmités, de plus,
le taux de stérilité augmente quand la proportion de mariages consanguins augmente.

Voila pourquoi, actuellement les régles sociales entre frére et sceur (mpianadahy)
restent toujours respectés. Les Mpianadahy (frére et sceur) doivent observer les régles
suivantes : en chemin, la fille se met obligatoirement derriére son frére. 1ls ne doivent pas
se tenir la main. La sceur ne doit pas étre en compagnie ou parler avec un jeune homme
devant son frere. Il n’est pas décent pour la sceur de courtiser au vu et au su de son frére.
Au foyer, chaque membre de la famille a sa propre place a la maison. Le frére et la sceur
ne doivent ni s’assoir I’un a c6té de 1’autre ni se toucher. Si la fille a un prétendant, elle
doit en parler uniquement a sa mére, car ¢’est un sujet de tabou, ou resa-pady, dans les
relations fille- pére et frére-sceur. De méme, le gargon s’entretient d’un tel sujet
unigquement avec son pére
Concernant les vétements, chacun a ses propres vétements qui ne doivent ni étre mélangés
ni étre échangés. La sceur ne doit ni porter ni utiliser les vétements de son frere, puis la
couverture ou la natte de son frére, sauf en cas de séjour dans un lieu de passage. Mais
aucun cas, le frére ne doit utiliser la natte de sa sceur lui serve de lit. La transgression peut

aller jusqu’a I’exclusion du tombeau familial (UNESCO, 2010 : p. 112). D’autre part, a

23



I’époque ancienne de Malgache, il existait systématiquement une double endogamie
(union ou mariage avec un membre du méme groupe) : de groupe ethnique et de « caste »,
comme un homme ne pouvait pas épouser une fille qui n’était pas de la méme ethnie et de
la méme caste. Ces interdits traditionnels n’ont pas encore disparu complétement a
Madagascar. Mais actuellement la majorité des Malgaches pratiquent le systéme
d’exogamie, ’'union ou un mariage avec 1’extérieur de son propre groupe appartenance),
afin de créer des types anthropologiques spécifiques. Cela signifie une considération de
grand meélange existe a I’intérieur de chaque groupe ethnique malgache et c’est une
excellent preuve du caractére récent de la mise en place de ces groupes.

Pour les Sakalava Anjoaty deVVohémar, auparavant, leurs ancétres pratiquaient aussi le
mariage préférentiel entre cousins croisés et cousins paralléles ce qu’on ’appelait le
«vady mihavana» ou le «Lova tsy mifindra », pour éviter le contact et la relation
sexuelle avec les autres ethnies. Une autre raison, ils voulaient respecter et perpétuer leur
Hasina, car c’est une chose plus importante dans leur vie. Ils croient que 1’union avec les
autres ethnies peut diminuer le pouvoir du « Hasina ». En conséquent, ils accordaient le
mariage entre les cousins, mais cette coutume pouvait empécher 1’accroissement de
génération, car certains ne pouvaient pas avoir beaucoup d’enfants, puis les autres
devenues stériles. C’est pour cela que cette coutume est anéantie actuellement, dans cette

communauté.

e Les fady et les cultes des ancétres

Les traditions désignent I’ensemble de pratiques ou de savoirs hérités du passe et
répétés de génération en génération ( Lenclud, 1994 ; Hobsbawm, 1995). Ayant une
origine ancestrale, elles ont une certaine stabilité de contenu. La société malgache est
particulierement marquée par des traditions qui trouvent leurs origines dans le culte des
ancétres. Avant I’arrivée du christianisme, les Malgaches croyaient profondément en
I’ame des morts, appelé Razana ou ancétres, comme étant 1’intermédiaire entre Dieu
« Zanahary » et les vivants. Ce sont les causes majeures qui ont influencé certaines
ethnies a honorer fortement les traditions ancestrales.

Andrianasy Angelo Djistera a remarqué dans un article écrit en 2001, que le
respect d’un culte en ’honneur des ancétres par les descendants est 1’un des pratiques
anciennes que 1’on retrouve encore aujourd’hui en Asie, Afrique et Amérique du Sud. Le
culte des ancétres permet aux vivants de s’inscrire dans la continuité de ceux qu’ils

vénérent et de montrer I’appartenance a un méme clan. Il est ainsi transmis de génération

24



en genération. Il a ¢galement souligné que ce culte est basé sur la conviction que 1’ame du
défunt survit aprés la mort et protége sa descendance®. Certains Malgaches croient que
dans la Grande Tle, les ancétres ne sont pas vraiment déconnectés des vivants, puis ils
croient que les ancétres continuent a agir sur leur vie de tous les jours. Ils croient aussi au
pouvoir des ancétres, considérés comme la « source de la vie » et qui effectuent une
intercession entre les vivants et leur Créateur (Ramasindraibe, 1975). Il existe dans
beaucoup de régions, les gens entretiennent des relations avec les ancétres par des cultes,
comme des sorona (sacrifice) et des saotra (demandes de bénédiction) pour tout
événement dans la vie.

Le culte des ancétres fournit un environnement social dans lequel les ancétres
représentent une certaine continuité, le respect des régles, 1’attachement a la famille, au
groupe, au village (fokonoona) et au pays. Dans leur fonction sociale, le vieux sage garant
des traditions pour susciter un mélange de respect et de crainte. Voila pourquoi, dans
I’esprit malgache, une catastrophe naturelle ou une maladie ont souvent pour cause de
quelque ancétre offensé par la transgression d’un fady ou le non-respect d’une fomba

(tradition).

o Les fady, facteurs de cohésion et d’harmonie sociale

On dit que le respect des tabous peut étre considéré comme un service en échange
de bénédictions des ancétres. Razafimpahanana représente une analyse intéressante des
fady qui peut se traduire par tabous. Il remarque, dans un pays la religion exerce a la fois
une influence significative, de la « cohésion sociale». Il dit que dans les sociétés
malgaches ou toute la vie sociale est sous le contrdle de la religion, puis tous les éléments
de la vie sociale sont encore empreints d’un esprit religieux. Le rdle des coutumes
religieuses traditionnelles est important en tant que contréle social. La distinction entre ce
qui est permis et ce qui ne ’est pas est souvent défini en fonction de critéres religieux.

Ensuite, le respect des tabous limite un certain nombre d’actes négatifs, assure les
respects entre les hommes mais aussi d’assurer la pérennité du caractére sacré d’un objet
déterminé. Les descendants sont tenues d’obéir plusieurs tabous ancestraux qui leur
interdisent d’utiliser certains objets dans les endroits précis, de tuer et consommer certains
animaux (porcs, chevres, Iémuriens, etc.), de faire leurs besoins dans des lieux précis, etc.

Il existe ainsi plusieurs prescriptions qui tendent a interdire certaines personnes a exercer

*Voir Rabemananjara (2001, p. 19); Adele (2015).

25



des actes pour protéger ce qui est sacré. Selon les Sakalava Njoaty, 1’attachement de la
population au culte des ancétres a des effets positifs sur le plan des relations entre les
hommes, mais aussi au niveau de leurs liens avec la nature. Il joue particulierement un
réle important dans une société qui ne dispose pas encore des institutions chargees, afin
d’établir et d’appliquer les régles de bonnes conduites nécessaires a la stabilité de la vie
économique et sociale.

Les coutumes religieuses assurent une certaine cohésion au sein des familles et
des communautés. En inscrivant les vivants dans la continuité avec les ancétres favorisant
le respect entre les générations. Exemple : la réalisation de quelques coutumes comme le
famadihana , le joro vangitanimanintsy (chez les Sakalava Njoaty), constituent 1’occasion
d’unir des personnes de différentes origines sociales. Enfin, le respect des ancétres, par
I’intermédiaire des fady, contribue également & la protection de la nature. Il permet
d’assurer la pérennité d’un certain nombre de biens publics (la forét, I’eau, etc.) et de
préserver la biodiversité. (Cinner ,2008) a mis en évidence le rble des tabous dans la
conservation des ressources cotiéres de la Grande ile. L’auteur a souligné notamment
I’existence de licux sacrés, ou la péche est interdite.

Les Malgaches évitent de transgresser un fady, ils considérent que cette action
est un manque de respect aux ancétres, et quiconque faisant cela s’exposerait alors a une
punition pouvant conduire dans certains cas & la mort du transgresseur. Beaucoup de «
fady » (tabous) ont pu traverser les ages, puis demeurent de nos jours a Madagascar. Pour
nous dire qu’ils se transmettent de génération en génération, c’est ainsi que les

«fombafomba » (usages) et les traditions se perpétuent.

e Fady et Hasina malagasy, « sacré »

Dans la pensée religieuse malgache le concept et I’importance du hasina peut se
manifester a travers les attitudes matérielles ou immatérielles. Le« Hasina », mot racine
qui a donné le qualificatif « masina » et le terme «fahamasinana ». Yvette Sylla, 2006: p.
100) dit que le Dictionnaire de WEBBER paru en 1853, définit le « Hasina » comme une
vertu intrinseque surnaturelle, qui rend une chose bonne ou efficace dans son genre. Le
Hasina est 1’¢lément porteur de la sacralité et de la sainteté d’une chose et par extension
la chose elle-méme. De Iautre co6té, L’express de Madagascar a publié une série
d’articles de Pietro Lupo, sur la pensée malgache traditionnelle. Il définit le Hasina
comme une qualité particuliere et immanente, présente dans certaines réalités

(Madagascar fenétre, volume 2,2006 : p.46).

26



Il existe de multiples exemples qui permettent de mieux comprendre le concept du
Hasina. Le Hasina peut résider dans les éléments de la vie humaine et associé notamment
dans les éléments naturels ou surnaturels. Pour les Chrétiens il y a les livres sacrés comme
la bible et le livre de chanson, il y a aussi la maison sacrée : le temple ou I’église. Ils la
considérent comme de demeure ou « tranomasin’Andriamanitra ». C’est un lieu ou les
vivants se rencontrent avec Lui. A chaque fois qu’on entre dans cette maison, personne ne

bavarde, parce que la tranquillité est exigée, puis le Dieu mérité du respect absolu.

Photo 1: Eglise ou maison de Dieu a Madagascar

Source:http://voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/eglise-a-madagascar.jpg
Dans la croyance ancestrale malgache on parle aussi des lieux sacrés, comme les
tombeaux ancestraux et les lieux de communications avec les ancétres. Les Malgaches
croient & l'existence d'un Dieu créateur, qui s’appelle «Andriamanitra, ce Dieu est seul et
lointain, alors ils s'adressent plutdt aux ancétres « Razana » qui sont de véritables
médiateurs entre les hommes et le monde surnaturel. On les invoque a toutes les

occasions rituelles afin qu'ils protégent leurs descendants.

Photo 2 : Chutes dans la montagne d'Ambre
Source: http://static.skynetblogs.be/media/41642/dyn002_original_360_ 480 jpeg

27


http://voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/eglise-a-madagascar.jpg
http://voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/eglise-a-madagascar.jpg
http://voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/eglise-a-madagascar.jpg

On peut parler ici un lieu de pélerinage qui est destiné aux cérémonies de
fijoroana (priéres, offrandes) ont lieu régulierement sur les rives pour demander la
protection ou le pardon des ancétres. Quotidiennement, les ancétres ne sont pas les seuls
qui demeurent dans les lieux sacrés, car il y a aussi le Tsinin-tany ou ames surnaturels et
le Lolo rano, considérés comme des gardiens de la forét et de la riviére, ils sont plus
méchants que les ancétres surtout en cas d’erreur d’une personne.

A Madagascar la notion de permis et pas permis est transposé par la relation entre
le profane et le sacrée. Ce qui est « sacrée » est donc « interdit » ou tabou pour la plupart
des membres de la communauté, et ce qui est profane est accessible a ’ensemble du
groupe social. Ces regles sociales ont étés édictées par les esprits surnaturels, les ancétres
et les Ombiasy afin de protéger ce qui est « sacré ». Donc la transgression des interdits
prévus aura pour conséquence de diminution de la valeur du sacré et le pouvoir des
esprits ancestraux, dans leur role de protection et de conseil. Ainsi que le déclenchement
de leur colére qui provoquera des maladies, des pertes de richesse, des catastrophes
naturelles et voire méme la mort du profanateur. Cela veut dire que le Hasina et le Fady
sont deux choses indissociables, car a chaque fois qu’on parle du hasina, le fady est
toujours la pour assurer le fonctinemment du hasina.

Autres lieux sacrées, il y a les grottes sacrés et I’arbre sacré, nous avons
Ambavaniharana de Vohémar, a' I’Est de la ville on y trouve un grand cimetiére qui est
vraiment sacré pour les Sakalava Njoaty, car c’est la-bas ou ils inhument leurs grands

ancétres. Aupres de ca cimetiére, il y a un arbre sacré, personne ne profane ces lieux.

Photo 3 : Arbre sacré d’Ambavaniharana du Vohémar (voir couverture)

Source : auteur

28



Chaque fois qu’une personne, sans y faire attention, met les pieds ou satisfait ses
besoins dans ces lieux, les indigénes veulent qu’il tombe malade. Pour s’en sortir, il doit
adresser par l'intermédiaire d’un vieux du village, pour demander et prier a I’esprit
offensé en lui offrant des sacrifices dont les plus usités sont le beeuf et le thum. Si la
situation du malade s’améliore, on organise a cette occasion une grande cérémonie par
lesquels les habitants des villages environnants sont tous invités. Le devin fait fixer le jour
favorable a la cérémonie ; celle-ci a toujours lieu a ’endroit ou de sacrilége a été commis.

Le jour fixé, un homme le plus agé parmi les Zafintany du village, adresse a haute
Voix devant les personnes, pour présenter I’hommage aux ancétres et leur expose le but du
sacrifice et leur demande d’apaiser leur colére. Le beeuf est ensuite sacrifié, son sang ainsi
qu’'un peu de rhum est rependu sur I’endroit sacré. Le nombre de beeufs sacrifiés est
naturellement variable suivant le I’importance de convives : une partie de la viande est
servie dans un grand repas en commun en méme temps que du riz et du rhum, le reste de
la viande cuite est partagé pour étre emporter aux villages ( Jean Poirier, 1964 : p. 25)°.

Drailleurs, on peut dire aussi que le Hasina se trouve dans 1’eau, dans les fleuves,
ou dans les lacs.

Le lac vert appelé Andranotsara ce qui veut dire « eau sacree », situé a 5 Km au
sud de la ville de Vohemar, il est séparé de la mer par une longue sablonneuse et constitue
un agréable but de promenade. D aprés les 1égendes, la place actuelle du lac fut occupée
par une grande ville dont les habitants vivaient en mésentente avec un monstre a sept tétes
qui habitait de la mer non loin de la. Un beau jour, la colére de la béte se déchaina, elle
monta au village qui s’affaissa bientét en méme temps qu’une pluie diluvienne qui ne
cesse pas de tomber pendant sept jours, remplit la dépression créée par 1’affaissement du
village. Seule deux ou trois personnes absentes ont pu échapper au cataclysme. Depuis ce
jour, dit-on le lac vert existe et les habitants continuent a vivre, mais dans 1’eau, sous
forme de crocodiles. Les habitants des villages environnants, descendants de personnes
ménagées par 1’inondation, reconnaissent en eux leurs ancétres. Ils gardent de ne pas les
tuer. Ils donnent aux uns et aux autres des noms de marque tels que : Mboty, Kalo,
Bakary, Jao, etc. (Geoffroy Morhain, 1993 : p.98). Chaque fois une personne ayant
obtenu des récoltes abondantes, guérie d’une maladie, vient faire un bon voyage ou vient
d’avoir d’un nouveau bébé, elle s’adresse des priéres a ses ancétres, comme elle croit

avoir ce qu’elle demande et surtout la bénédiction.

> Jean Poirier,1964 : La relation de I’homme au sol a Madagascar, in Annales de I’U.M, Série Lettres (n°2).

29



On trouve la-bas, une place réservée entre la mer et lac vert sert au rassemblement
de toutes personnes qui désirent assister aux cérémonies. Dans les temps anciens, les
étrangers n’y étaient pas admis, ¢’est-a-dire ceux qui ont quelque raison de se reclamer les
descendants des caimans du lac vert, ont droit d’y assister. Les priéres prononcés en cette
occasion sont du genre de celle-ci : « O! Ancétres d’Andranotsara, que vous me procuriez
de bonnes récoltes ou qui vous me protégiez dans mon voyage et je vous offrirai en
sacrifice un bouf » (Louis, 1952 : p. 32)°. Quelques interdits reconnus dans ce lac, les
caimans ne doivent pas nommer des caimans par 1’appellation habituelle, mais se servir
d’un nom d’emprunts cités ci-dessus. On ne doit pas se promener, sans motif au bord du
lac, encore a traverser en pirogue, ne jamais y boire du I’eau dans le creux de la main,
enfin avant d’y aller, on ne peut pas toucher de la viande de porc.

Un autre lac sacré Antanavo, a I’est du village d’4Anivorano —Nord, 75 Km au Sud
d’Antsiranana RN6, un lac sacré au nom évocateur «tanana avo » signifie village
surélevé. Il occupe selon la légende, le site d’un village maudit parce que ses habitants
auraient un jour refusé de donner de 1’eau a un visiteur. C’était un vieux sorcier du clan
Zafitsimaito qui effectuait ses tournées dans les environs, il passa par le village Antanavo
pour demander a boire tant il avait soif. Les habitants refusaient de lui donner a boire,
donc ils devraient peu de temps aprés, payer cher leur méchanceté. Une vielle femme eut
enfin pitié de lui, et elle lui donna de I’eau, le sorcier en but a sa soif la prit a part, lui
conseilla de quitter sans attendre le village. Cette vieille femme prend son départ en
comportant ses biens et ses enfants, d’aller s’installer plus loin. Peu de temps apres son
départ, le sorcier monta sur la place du village, adressa aux habitants des malédictions en
ces termes : « Vous habitants de ce village ! Je vous maudis et pour vous apprendre a
mieux disposer d’un élément que la providence (Zanahary) vous a donné a profusion,
votre village sera submergé par [’eau et VOUs-mémes vous vivrez désormais comme des
animaux aquatiques » Louis, 1952 : p. 29). Pui partit, ce village s’affaissait aussitot, il se
produisit une forte inondation ; Les maisons furent englouties et les villageois ont changé
en crocodiles. La vielle et ses enfants auraient seul échappé a ce cataclysme. Depuis, les
descendants vénerent en leur rendant le culte des ancétres en leur offrant réguliérement
des beeufs en sacrifice, afin qu’ils les protégent et exaucent leur veeux de richesse, de

sante. Il est fady d’y pécher, de consommer du porc, de porter un chapeau, ou un

® Louis, 1952 : « Mceurs et coutumes de tribus du Nord de Madagascar » in B.11 (n° 56 et 57).

30



pantalon sur leur rive. Il est peuplé de poissons et de caimans comme 1’autre lac de la
région.

Nous pouvons aussi parler de Nosy Lonjo du Diego Suarez, une petite de I’Ile en
forme de pain de sucre. Cet endroit est inhabité, culminant a 120m d’altitude dans la rade
de Diego-Suarez de la ville d’Antsiranana. C’est un lieu sacré de culte traditionnel pour
les Antakarana habitants de la région. Il a auparavant servi de sépulture pour les ancétres
des Anjoaty.

Les fady : le port de chapeau, de chaussures, de slip, de pantalons ou des robes.

Photo 4 : Nosy Lonjo du Diégo-Suarez

Source : Site-web de Ministére de la Culture et du Patrimoine

Ensuite, de nombreuses cavités ou de grottes ont pour la population locale un
caractére sacré, par exemple les grottes de 1’Ankarana, Ambilobe. L’Ankarana signifie
« la ou des roches pointus » situé¢ a I’intérieur de la réserve spéciale de 1’Ankarana. Ces
grottes renferment les sépultures royales Antakarana, avec les trésors de guére des
souverains. Durand la conquéte du pays par Radama ler au début du XIX siecle, les
populations Antakarana avec le roi Tsimiharo & leur téte se refugiérent dans ces grottes.
Le siége dura prés de trois ans avant de gagner le Nosy Matsio. Les morts qui se
transforment et crocodile, ils peuplent les riviéres souterraines et qui sont appelés les
Antandrano (Ceux qui vivent dans 1’eau).

Ces sites ont beaucoup de fady :

- Les Ambaniandro (Merina) n’ont pas acces aux grottes,

- Il interdit de porter de vétement qui s’enfile par les jambes (silip, pantalon)
- Il faut se munir d’un pagne « lamba »

- Il est interdit de fumer

- Le guide doit étre obligatoirement de porter le sang royal

31



- Il est conseillé d’aller rendre une visite préalable au « Roi » local qui habite Ambilobe
pour avoir son accord et de son assistance.
Les grottes d’Ankarana, au nombre de 9, représentent un des sites naturels les plus

curieux du Nord de Madagascar. (Direction du patrimoine, 2008 : p. 15)

Photo 5 : Les grottes d’Ankarana
Source : Site-web du Ministére de la culture et du patrimoine

D’un c6té, le Hasina peut aussi trouver place dans les éléments invisibles,
exemple : les zavatra (choses) ou encore dans des Génies (Lolo ou fantéme). De 1’autre
coté, il existe les objets de confections d’origines végétales qui sont parfois porteurs du
hasina, ils peuvent étre sanctifiés dit « voahasina » par un devin guérisseur, devenant
alors des objets de culte, c’est ce qu’on appelle dans la culture ancienne « les idoles » ou
« sampy ».

Par la suite, il y a les foréts protégées ou les Parcs Nationaux, qui ont souvent
beaucoup de tabous et considérés comme étant sacrés, parce qu’ils conservent les ames
des surnaturelles ou des choses survivantes. En cas d’erreur, on se fait attaquer par des

terribles choses.

Photo 6 : Parc National d’Ankarana, les fady sont nombreux

Source : Site-web du Ministere de la culture et du patrimoine

32


http://img.over-blog-kiwi.com/1/76/26/60/20150804/ob_aab6ac_parc-ankarana.jpg
http://img.over-blog-kiwi.com/1/76/26/60/20150804/ob_aab6ac_parc-ankarana.jpg
http://img.over-blog-kiwi.com/1/76/26/60/20150804/ob_aab6ac_parc-ankarana.jpg
http://img.over-blog-kiwi.com/1/76/26/60/20150804/ob_aab6ac_parc-ankarana.jpg

La deuxiéme forme de hasina se trouve dans ’autorité elle-méme ou dans les
personnes qui incarnent cette autorité. On dit alors « masin-teny » ce qui veut dire que
leur parole est sacrée ou « masim-bava », traduit littéralement par leur bouche est sacreée.
Ici le hasina ayant I’origine ancestrale. Ce sont eux qui disposent du hasina et qui en font
bénéficier les vivants en particulier les chefs de famille, les chefs du clan, surtout les
détenteurs d’autorité, comme les rois ou les souverains. Ceux qui jouent a Madagascar un

role primordial.

1.2. HYPOTHESES

1.2.1. HYPOTHESES DES PREDECESSEURS
Plusieurs chercheurs ont déja fait des études et émis des hypothéses sur ce theme.
Comme résultats, nous avons des mythes, des ceuvres littéraires et la sainte bible qui

relatent I’histoire des fady, tels que 1’origine, la typologie et la classification.
1.2.1.1. Origine des fady ou interdits

» Selon la sainte bible

Le commencement des fady ou interdits est marqué dans la bible, comme Dieu a
déja recommandé a Adam et Eve de ne pas manger le fruit d’un arbre, auprés d’un Jardin
Eden. Voila ce qu’il a leur dit : (Genése 2 : 16-17) : « Tu peux manger les fruits de
n’importe quel arbre du jardin, sauf de I’arbre qui donne la connaissance de ce qui est
bon ou mauvais. Le jour ou tu en mangeras, tu mourras ». Cela signifie que, depuis
toujours, il y avait déja une premicére recommandation envers 1’homme, comme une
interdiction qui empéche de faire et prendre quelque chose qui cause le malheur. La
question de ce qui est permis ou non permis s’est posée, afin de gérer la vie sociale de
I’humanité. C’est la méme cause que les chrétiens ADVENTISTES ne consomment pas
beaucoup d’animaux terrestres et aquatiques, qui sont considérés comme impurs. D’aprés
eux, depuis 1’époque ou 1’Israél était encore esclave en Egypte, Dieu a déja distingué les
nourritures consommables et celles qui sont incomestibles. Parmi ces animaux, il y a le
porc, la crevette, I’anguille, langouste, le liévre, le daman, etc. Pour plus d’explications,
nous pouvons consulter la Bible, et voir les paragraphes suivants: (DEUTORONOMIE
14 :2-21) ; (LEVITIQUE 11 : 1-20) ; (ISA 66 :17)’

7« La Bible en francgais courant », Société biblique francophone de Belgique, nouvelle édition révisée en 1997.

33



» D’apres : Freud, Emile Durkheim, Marcel Mauss, Descartes, Lévi-Strauss: il y a
trois sources fondamentales des fady : le cannibalisme, 1’inceste, le meurtre

Leurs études nous font connaitre qu’a partir de moment ou ces fady ont été crées,
I’homme a pu rétablir la société bien organisée, puis il a trouvé un moyen pour
contraindre le mal et de chercher le bien. En effet, ’homme est devenu contrblable, car il
sait a ce qu’il faut faire et a ce qu’il ne faut pas faire. Le systéme des tabous peut étre
considéré comme le pére du droit et de la morale actuelle. C’est parce que, il est I'un des
premiers & avoir séparé les actes humains en actions « bonnes » ou « mauvaises », «
permis » ou « non permis », « autorisées » et « interdites ». Et ce probléeme du permis et
du non permis peut relever, soit du domaine de la morale soit du domaine du droit, et soit
du domaine des coutumes.
» SelonLala Raharinjanahary, les ady malgaches ayant de 1’origine mythique, origine
ancestrale, 1I’origine juridique, 1’origine éthique et 1’origine prescrite.
- Les fady d’origine ancestrale, sont donc des fady en reconnaissance d’un service rendu
par un animal a un ancétre d’un clan, d’une famille ou d’un individu déterminé.
- Les fady d’origine mythique, il y a un grand mythe qui raconte les causes qui
interdisent la consommation de ces animaux.
- Les fady d’origine juridique, nous avons le « Dinam-pokonolona », car c’est le
Fokonolona qui établit ses propres régles pour lui-méme, par exemple : il est interdit
d’entrer dans les champs des autres, sans demander la permission au propriétaire.
- Les fady d’origine éthique, ce sont les tabous qui sont liés a une région ou un lieu
sacré, appelés « Fadin-tany » (interdit de la terre), par exemple interdit de montrer de
I’index ou pointer du doigt a un lieu sacré. Il existe aussi de certains champs de cultures
ou Tanim-boly qui n’acceptent pas le travail du jour de Mardi et le jour de Jeudi.
- Les fady d’origine prescrite, ce sont les fady adoptés par les Ombiasy (devins
guérisseurs), pendant un temps donné.
» Chez les Sakalava Njoaty:
- Origine d’association d’idée, li¢ a I’ensemble des idées ou par convention des idées.
- Origine magico-religieuse, lié en considération de la magie et il consiste a une
observation de la vie des animales ou autres choses.

Enfin, le fady malagasy peut aussi résider dans 1’opposition entre humain et les
regne animale, par exemple : les chiens, les chats sauvages, les porcs, I’anguille, les

moutons, les chévres, etc.

34



1.2.1.2. Typologie des fady:

» Razafimpahanana souligne qu’il y a deux types des fady : les fady de groupe ou
collectifs et les fady individuels. Les fady de groupe sont les tabous adoptés sur la
recommandation des ancétres a leurs descendants, tandis que les tabous individuels sont
les tabous prescrits par le mpimasy ou ombiasy, ils peuvent étre temporaires ou
permanents.

1.1.1.3. Classification des fady malgaches

» Robert Jaovelo-Djao, affirme qu’il existe plusieurs modes de classifications des fady,
a savoir: la classification analogique, la classification logique, la classification
étiologique et enfin la classification topologique®.Dans la classification analogique : les
interdits d’expérience, a la fois positif ou négatif ; exemple si quelqu’un a mangé de la
viande de chévre est mort, un oiseau a sauvé quelqu’un qui essaie d’échapper a ses
ennemis. Dans la classification logique, le mécanisme de la sanction malgache repose
entre autre sur les croyances, exemple les trois ordres suivants : sanction du péché contre
le roi dit « Tsiny », sanction du péché cotre les animaux dit «bisa» punition du péché
contre les divinités dit « hifogno », ce sont des interdits qui établissent souvent un rapport
d’identité pendant la grossesse d’une femme. En outre, dans la classification topologique,
on a le fadin-tany (interdit de la terre), dont le fait interdire de montrer 1’index a un lieu
sacré. Enfin, la classification étiologique, consiste a appréhender et les regroupes en
fonction de leurs origines mythique par exemple : (interdit de porc, mouton), puis
juridique (exemple : le Dinam-pokonolona).

1.2.2. Hypothése personnelle

Cette étude nous permet de dire que la culture traditionnelle constitue un facteur
favorable a I’amélioration du niveau de vie de I’ensemble de la population, a I’origine de
la culture malgache se trouve dans I’importance accordée aux ancétres. Tout le monde
connait, s’il n’y a pas d’évolution, ni de changement, on ne peut pas intégrer dans le
monde de progrés. Mais les changements trop, ayant aussi des conséquences négatives,
comme I’instabilité de la vie sociale et politique des gens. Nous pouvons parler ici de
I’injustice, 1’insécurité et la contradiction dans toute sa formalité. Si ces problemes
continuent, notre pays serait pauvre plus qu’on I’imagine. Nous pouvons étre des étres de

paix, nous pouvons étre aussi des étres violents, mal attentifs. Donc, les fady jouent le

8 Jaovelo-Dzao,R. 1996 : Mythes, rites et transes & Madagascar, Antananarivo, Ed. Ambozontany et Paris, Ed.
Karthala.

35



role de frein aux désirs et a la violence, ce sont des bornes et c’est une barriére. Cette
situation nous permet de dire que si le fady sera bien respecté, nous aurions 1’occasion ou
possibilité de bien tenir éternellement 1’éthique ou « soatoavina malalagasy », tels que le
Fihavanana, (la concorde), le Firaisankina (la solidarité) et le Fifanajana (le respect
mutuel). Ce sont des slogans qui particularisent les peuples malgaches, pour aboutir a la
progression sociale. Par contre, si le fady sera mal fonctionné ou méme disparu, la vie des
malgaches serait en danger. La vie sans régle, sans tabou, c’est une vie injuste et n’a pas

de sens, dit-on systéeme de sauvagerie.

1.2. OBECTIFS DE CE THEME

Ce théme a pour objectif de réveiller et de sensibiliser le citoyen malgache de
remettre encore le bon fonctionnement des fady, tout comme auparavant. Les fady sont
parmi les cultures traditionnelles qui distinguent I’homme des animaux sauvages. lls
définirent I’homme en tant qu’étre humain. De plus, ils font partie du patrimoine culturel
immatériel malgache. C’est ainsi qu’ils méritent de sauvegarder et de valoriser d’une
maniere trés sérieuse, afin de les transmettre d’une génération en génération. VVoyons, a
I’époque actuelle, les fady sont en voie de disparition a cause de 1’accélération de
changement culturel. La disparition des fady provoque la diminution de Hasina, et la
négligence de Soatovina malgache. Ces problemes suscitent de divers conflits, du point
de vue familial, social et politique (coup d’Etat, vindicte populaire). Cela nous prouve que
les générations d’aujourd’hui sont devenues, incontrolables, maladroites, agressives des
uns avec les autres. Voila pourquoi les malgaches doivent revenir au respect de la valeur
traditionnelle des fady, afin de stabiliser la vie quotidienne et surtout contréler notre
monde.

1.3. RESULTATS ATTENDUS

Disons que le fady nous fait connaitre de distinguer le « permis » et « non permis »
le « bon » et le « mal », ce qui est « autorisé » et « non autorisé ». Ensuite, il nous suggere
de se comporter bien, de conduire avec sagesse, la politesse et surtout d’accepter les
recommandations de nos ancétres. Ensuite, il donne des exemples de bon sens aux
ignorants, des connaissances et des sujets de réflexion aux jeunes gens. Par conséquent le
fady assure le bon fonctionnement du comportement de 1’humanité, dont le respect et
I’acceptation de sa valeur pourrait nous conduire a la :

- modélisation de la conduite humaine

36



- amélioration de la condition de vie en société
- securité sociale, en tant que discipline traditionnelle.

- valorisation de I’éthique malgache, dit « soatoavina malagasy ».

37



PARTIE 1I

MATERILS ET METHODE

38



2.1. MATERIEL

2.1.1. Choix du theme

Avant de commencer un projet de recherche, 1’étudiant doit choisir d’abord son
theme qui lui semble intéressant. Chacun est libre de choisir son théme, mais il y a
toujours des conditions requises proposées par les enseignants, surtout les encadreurs
pédagogiques. La premiere condition, le theme doit correspondre au sujet de la tradition
et a la réalité I’actuelle. La deuxiéme condition, que le contexte soit mondial, ainsi que la
méthode de recherche sur terrain ne soit pas sur unique population comme un isolat
culturel. Mais, il est préférable de mener 1’étude conjoint de plusieurs terrains, liés aux
diverses cultures. On parle ici de I’anthropologie « multi-site ». Cela peut étre utile pour
reconstruire un réseau international des migrants. L’efficacité de la méthode demeure sur
I’enquéte, 1’ethnologue qui a I’avantage de pouvoir jouer de 1’écart de la dialectique du
dedans et du dehors. Ensuite, il est essentiel si on choisit un théme qui a des apports
économiques au niveau de développement d’un pays ou une société déterminée. Apres
avoir vu la situation actuelle nous avons décidé de choisir un théme, intitulé : « Fady ou
Tabous, Chez les Malgaches. Coexistence pacifique ou conflictuelle entre fady et la

modernité, Chez les Sakalava Njoaty de Vohémar ».

2.1.2. Choix du lieu d’étude

Apres avoir choisi le theme, il faut connaitre le lieu d’étude, puis une
communauté concernée a ce théme, ainsi que la culture dominante. Ce projet de recherche
s’effectuait aupreés de la commune urbaine de Vohémar, District de VVohémar, région
SAVA. C’est une zone considérée comme sacrée et beaucoup de fady. On trouve la-bas
de diverses coutumes, des sites culturels qui ont de valeurs historiques. Les Sakalava
Njoaty sont connus sous le respect des valeurs traditionnelles malgaches. lls sont trés
remarquables dans la région de SAVA, sur la pratique des fady, comme ils veulent
transmettre aux générations successives. La communauté Njoaty observe toujours la
meémoire de leurs ancétres, pour prouver qu’ils jouent le réle important dans leur vie
quotidienne. Selon sa croyance, les ancétres sont des dieux sur Terre qui puissent les aider

de résoudre le probleme.

39



2.1.3. Description de district du Vohémar

La zone d’étude mérite de décrire en identifiant les informations clés sur 1’objet
d’étude. Cette description renferme entre autres la situation géographique, la vie

sociodémographique, les cultures de la communaute ou les citoyens de district.

2.1.3.1.  Situation géographique
e Ledistrict de Vohémar ou « IHARANA »

Le district de Vohémar connue aussi sous le nom d’ « lharana »fait partie de la
région SAVA. La SAVA est I'une des vingt-deux régions de Madagascar, dont le nom est
un acronyme formé a partir des initiations des quatre districts : Sambava(S),
Antalaha(A), Vohémar (V) et Andapa(A). Située dans la partie Nord-est de I7le, elle
appartient a la province de Diego-Suarez. Sa chef-lieu de région est Sambava. La région
de la SAVA est connue sur sa vive production de la vanille de bonne qualité appelée :
« Vanille bourbon ».

Ambilobe A .
\v
, Vohe{war

/

/

(‘? Sambava
\ q
Vohémar \ {

\
f«ntqlaha

Ampondra

\ \\ r\

i |
| { /“
ET Map data @201 Google [0) \Map data ©2014 Google 9

Photo 7 : Emplacement de la ville de Vohémar (Madagascar).

Renfermant entre quinze mille et vingt mille habitants, la ville de VVohémar abrite
avant tout une tribu appelée Sakalava Njoaty. A vrai dire, la commune est considérée
comme le point de rencontre de tous les Sakalava Njoaty de la région de VVohémar car la
plupart des villages de la région ne se composent que de « Sakalava Njoaty ». Les
habitants de la ville de VVohémar, et surtout les Sakalava Njoaty, sont connus dans la

région SAVA pour leurs abondantes richesses en zébus. A cet effet, la région de Vohémar

*http://www.petitfute.com/p.147-madagascar/quide-touristique/photos.html: photo sur la localisation
de la ville de VVohémar.

40


https://fr.wikipedia.org/wiki/R%C3%A9gions_de_Madagascar
https://fr.wikipedia.org/wiki/Madagascar
https://fr.wikipedia.org/wiki/Acronyme
https://fr.wikipedia.org/wiki/District_de_Sambava
https://fr.wikipedia.org/wiki/District_d%27Antalaha
https://fr.wikipedia.org/wiki/District_de_Vohemar
https://fr.wikipedia.org/wiki/District_d%27Andapa
https://fr.wikipedia.org/wiki/Province_de_Diego-Suarez
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sambava
http://www.petitfute.com/p.147-madagascar/guide-touristique/photos.html

est le centre de vente et d’achat de zébus pour la région SAVA. Voire méme pour
certains. Les Sakalava Njoaty de Vohémar ont une association appelé « FISANI »
(Fikambanamben’ny Sakalava Njoaty eto Tharana) et le lieu ou les Njoaty Se réunissent se

trouve dans le quartier d’« Andranomasibe | ».

Photos 8: « LE PALAIS DE SAKALAVA NJOATY IHARANA », quartier
Andranomasibe I, Vohémar (Madagascar).

Source: auteur

Le territoire des Sakalava Njoaty est délimité de Bobaomby, dans la région
DIANA, jusqu’a Ampagnobe, qui se situe pres de Fanambana, dans le district de
Vohémar. Plusieurs théories expliquent concernant 1’origine étymologique de la ville de
Vohémar. Les deux noms actuels de la ville proviennent d’un fait historique de

Madagascar et de la richesse que possede la ville elle-méme.

- Sens étymologique du terme « IHARANA » :

La dénomination «lharana» vient du nom dun grand cimetiére
« AMBAVAN'IHARANA » traduit littéralement par « a la bouche de corail » ; mais, ce
terme « AMBAVAN’IHARANA » fait référence a la baie que les bateaux doivent
emprunter pour pouvoir accoster au port de Vohémar. Ainsi, leur cimetiéere fait face a
cette baie, et les cotes ne sont que des coraux. Le terme « Harana » veut dire « Corail ».
La vive présence de corail dans les cotes de VVohémar prend part a la dénomination de la
ville en « lharana ». Ainsi Suzanne Reutt, dans son article’® évoque : « Mayeur, au XVII
siecle parle de « Heharang »(lharana) ou Tsierangbazaha, ce qui signifie « le port des

blancs ». Plus tard, en 1867, Guinet déclare : « Vohémar, appelé par les indigénes

http://www.latribune-cyber-diego.com ; « La longue histoire de Vohémar »

41


http://www.latribune-cyber-diego.com/

Vohimarina ou Hiara, prend son premier nom d’une montagne plate au fond de la baie et

son deuxieme nom du grand banc de corail qui forme la baie a [’est » ».
- Sens étymologique du terme « VOHEMAR » :

Bien que des navigateurs aient évoqué différents termes pour désigner 1’actuel
« Vohémar », le terme « Vohémar » possede une étymologie de fait historique. Il est issu
des Merina avec leur tentative d’unification de Madagascar entreprise, d’abord par
Andrianampoinimerina, puis poursuivie par son fils Radama I¥. Un article publié dans un

site montre cela en déclarant qu’en: «1823 : Radama I*

prend le contrble de Tamatave,
soumet le pays Betsimisaraka, fait arracher a Foulpointe la pierre de possession jadis
erigee par les frangais et pousse jusqu’a la baie d’Antongil avant d’occuper Vohémar ».

(http://www.clio.fr; « Madagascar : Une histoire originale », p. 7) 1

Au cours de ses conquétes a travers différents tribus ou clans ou village existants

dans 1’ile, Radama I

se voyait recourir a la force. Cependant, en arrivant dans la région
de Vohémar, il a été recu amicalement, bien que ses intentions fussent péjoratives. Le cas
de Vohémar en fait partie car il a baptisé le village en incluant toute la région en

« \VVohitra marina ». Aprés quelques discussions avec Radama 1*'

, un des locaux, appelé
Andrianatoro fut désigné vassales du roi dans la région de VVohémar et au fil du temps, les
villageois ont commencé a changer le terme « Vohitra marina » en « VVohimarina ». Le
terme « Vohimarina » est d0 a la composition des deux mots : « VVohitra » et « Marina » ;
comme la regle grammaticale malgache 1’accepte, on peut fusionner deux mots pour avoir
un nouveau mot, comme dans le cas du terme « Vohitra » qui subit I’effacement du terme
« tra ». La fusion se fait entre le terme « VVohi » et « Marina ». C’est aprés 1’arrivée des
Francais dans le lieu que le nom a été changé en « Vohémar ». Ainsi provient le nom de

la ville en « Vohémar ».Actuellement, trés peu de native de la région connu I’appellation

« Vohimarina » (AINGA Cléffort de 1’Or, 2016 : p. 08).

2.1.3.2. Descriptions sur ’origine du Foko Sakalava

L’histoire du peuplement de Madagascar se présente actuellement comme une aire
de recherche particulierement difficile mais intéressante. Le peuplement de I’ile se

compose de divers immigrants venus de différents coins du monde. Cependant, bien

! Site internet : http://www.clio.fr; « Madagascar : Une histoire originale », p. 7 ; Chronologie de I’histoire de
Madagascar, 2011.

42



qu’on peut remarquer différent hypothése sur le premier peuplement de I'ile*?, on évoque
aussi I’arrivée des premiers immigrants bantous et austronésiens a Madagascar™, suivie
d’autres vagues d’immigrations Arabes, Européens et d’autres encore. Actuellement, la
Grande ile se compose de 18 ethnies qui occupent le territoire malgache. Chacune des
différentes tribus existant a Madagascar possede des caractéristiques qui la différencient
des autres ethnies. Cela nous montre qu’il est difficile de définir 1’origine des peuples
malgaches en général. Nous savons en outre que des recherches multidisciplinaires ont
conclu que des gens appelés Vahoaka Ntaolo ou Vazimba sont les premiers habitants de
la grande ile. Ainsi, I’ensemble des histoires sur I’origine du peuplement malgache relate
I’histoire depuis le début de notre ére. Cette partie de notre travail va se consacrer surtout
sur I’origine des ethnies Sakalava

Le mot Sakalava est traduit par « les gens des longues plaines » (de sakany =
largeur et lava = longueur) signifie en réalité, « les gens de Saka qui se sont étendus sur
une longue surface de pays » (Art. visité le 14 octobre 2007 22:17).

D’une maniére générale, les royautés sakalava se sont édifiées en suivant un tracé
migratoire du sud au nord de la cote ouest de Madagascar, du XVII° a la premiére moitié
du XIX® siécle. Ce sont des royautés que ’on peut qualifier de sacrées. Leur roi est au
centre de la construction politique et il est le médiateur principal entre le cosmos et le
monde terrestre. Il regne par le biais des reliques de ses ancétres comme le symbole du
pouvoir monarchique (Marie-Pierre Ballarin, 1988).La marginalisation et la sacralisation
de la lignée royale fonctionnent sous la domination politique. Ainsi, on trouve dans leurs
royaumes, un grand rituel dynastique, le bain des reliques, qui sont destinés pour
actualiser le pouvoir sacré du roi et Iégitimer son autorité avec la participation du peuple.
De ce fait, I’obtention du pouvoir dépend de la possession des reliques royales.

Selon I’histoire, les fondateurs du royaume sakalava étaient les princes maroserafia
ou maroseranana (ceux possédant de nombreux ports) de la région de Fiherenana, actuel
Toliara. Ces derniers sont issus des clans zafiraminia du sud-est de I'Tle qui ont été
beaucoup considérés comme des Blancs. lls étaient en contact avec les traitants

européens dont ils obtiennent des armes, en échange avant tout des esclaves.

“Site internet : http//www.clio.fr ; « Madagascar : Une histoire originale », p 4 ; « Chronologie de I’histoire de
Madagascar », 2016.
BSite internet : http//www.clio.fr; « Madagascar : Une histoire originale », p. 7 ; « Chronologie de Ihistoire de
Madagascar », 2011.

43



Les Sakalava ne constituent pas un peuple homogene mais un rassemblement
d'ethnies diverses. Autrement dit, ils sont un groupe culturel mais constitué de plusieurs
ethnies vers le XVlle siécle, car il y a eu des migrations successives de familles de
I’Isaka, dans le Sud-Est de Madagascar, jusqu’a ce qu’ils soient définitivement installés
de I’Ouest de cette Grande lle.

Dans son article, Gaél Rakotovao souligne qu’il existe deux tribus Sakalava a
Madagascar : la tribu Sakalava du Boina et la tribu Sakalava du Menabe. Les Sakalava du
Boina sont les peuples du nord de Madagascar, plus précisément de Diego, de Nosy be,
d’Ambanja, de Vohemar et d’Ambatoboeny (dans la province de Majunga), tandis que les
Sakalava du Menabe ceux qui sont originaires du Sud et du sud-ouest de Madagascar, en
particulier a8 Morondava (province de Tuléar). Le Menabe abrite 1’une des plus grandes
communautés ethniques de Madagascar. Ces deux tribus ayant des coutumes et des
traditions assez différentes, vivant dans des différentes régions de I’Ile*.

Comme la plupart des ethnies, les Sakalava pratiquent le culte des ancétres, ’art
funéraire est important pour eux. Les tombeaux sont principalement en bois, parfois
décorés de statues érotiques symbolisant la procréation, la continuité de la vie apres la
mort. Ils respectent les souverains de défunts comme 1’intermédiaire de « mpitaiza » pour
intervenir dans leur vie quotidienne, mais aussi lors de cérémonies rituels, en transmettant
de conseil et de messages. En parlant des cérémonies rituelles, ces deux tribus ayant tous
leur propre cérémonie. Pour les Sakalava du Menabe, il y a le Fitampoha (se pratique tous
les cing ans a Belo sur Tsiribihina), pour ceux du Boina, il y a ce qu’on appelle le
Fanonompoambe a lieu tous les ans a Majunga dans le Boina, au mois de juillet et aodt.
Le Savatse : ou circoncision pour tous les Sakalava, pendant la période fraiche de I’année
(juin-septembre).™®

Les Sakalava ont leur propre facon de se vétir: leurs femmes qui s’habillent le
kisaly et le saldvagna ou lambahoany, chez les hommes c’est le kitamby. Ces vétements
sont le signe a la fois de I’honneur, a la fois de la tristesse. Par exemple, pour les femmes,
elles mettent le « salovagna » ou le « Kisaly » lors d’une féte ou pendant les funérailles.
Leur dialecte est le dialecte Sakalava, dont la plupart des mots sont originaires d’Afrique.
Cependant, a Diego, la langue est fortement mélangée avec des langues étrangeres,

influencées par les touristes et les visiteurs frangais et ameéricains.

YArticle: «Origine et situation géographique ». Jacaranda de Madagascar, réalisation: Homo futuris.
'> Marie Pierre Ballarin : Le royaume du Sakalava Menabe. Essai d’analyse d’un systéme politique a
Madagascar du XVII au Xe siécles. Source : in Lombard J., 1988, Paris, ORSTOM.

URL :http://journals.openedition.org/jda/docannexe/image/509/img-1.png

44


https://voyage-madagascar.org/decouvrir-le-nord-de-madagascar/
https://voyage-madagascar.org/nosy-be-madagascar/
https://voyage-madagascar.org/decouvrir-majunga/
https://voyage-madagascar.org/morondava-madagascar/
https://voyage-madagascar.org/decouvrir-tulear/
https://www.jacaranda.fr/guide-madagascar/lieux-villes-regions-madagascar/belo-sur-tsiribihina/
https://www.jacaranda.fr/guide-madagascar/lieux-villes-regions-madagascar/majunga-vacances-au-soleil/
https://voyage-madagascar.org/decouvrir-diego-suarez/
https://journals.openedition.org/jda/docannexe/image/509/img-1.png

Photo 9 : les Femmes Sakalava

Source: Art. de Gaél Rakotovao (rakotovao gael at g mail.com)

Les Sakalava du Boina sont célebres pour leurs musiques traditionnelles dont le
salegy, le Trotrobe, le Kaoitry, tandis que ceux du Menabe pour la Musique Kilalaky.
Dans la majorité de leur chanson, leur objectif est de faire savoir aux autres qu’ils sont de

descendants d’Africains.

D’aprés notre enquéte, les Sakalava Njoaty de Vohémar sont des descendants
d’Arabes venant de la Mecque du coté maternelle et du Sakalava du c6té paternel. Les
Njoaty ne se localisent pas seulement a Vohémar, mais ils se sont également éparpillés
dans le Nord-Ouest comme le cas de Babaomby, et le Sud de la ville de Vohémar dans la
limite ou se trouve dans le fleuve d’Ampagnobe. Soulignons que les Sakalava Njoaty est
différent de Sakalava de « Boina » et du « Menabe », car ils n’ont pas ni de reine, ni de
roi. Mais seulement le « Mpijoro » ou prétre, qui a pour fonction d’un roi. lls ont ainsi
leur propre cerémonie rituelle, le « JORO VANGITANIMANINTSY, traduit par visite de
terre froide, signifie rendre visite le cimetiere et les défunts ou « Razana », dans chaque
trois ans. (Ralaitava Maurizio, 2016 : p. 06). En tant que coutume, elle est aussi une
occasion pour demander un veeu issu des ancétres ou les remercier les bienfaits qu’ils ont

apportés a leurs descendants.

2.1.3.2.  Les Sakalava Anjoaty du Vohémar sont d’origine arabe

e L’immigration des Arabes a I’origine du Foko Njoaty

L’histoire de 1’ Arabe préislamique se compose dans des différents conflits. Ainsi,
selon les Njoaty de VVohémar, leur « foko » est issus de la longue lignée d’ABRAHAM
pere d’Ismaél SMAEL. ISMAEL est selon la Bible, le fils ’ ABRAHAM et AGARA

(1939 : p.4141)*. En raison de fuite face aux événements existants dans leur pays,

'*Dictionnaire dans la Bible, 1939 : Notion sur ISMAEL, Edition L.M.S 1092p.

45


https://i0.wp.com/voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/Coutume-sakalava-Madagascar.jpg
https://i0.wp.com/voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/Coutume-sakalava-Madagascar.jpg
https://i0.wp.com/voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/Coutume-sakalava-Madagascar.jpg

plusieurs arabes quittent I’ Arabie pour s’installer dans des pays plus en paix. Il faut savoir
que dans ce temps, selon le Njoaty de Vohémar, il y a eu deux groupes d’immigrations
effectués par ces Arabes. La plupart des descendants d’Ismaél habitaient, selon eux, dans
les villages appelés « MAKA » et « DJOATI » qui se trouvent prés de La Mecque. Dans
le village « MAKA » habitait les groupes de « RASIKAJY» ou les RAIS HADJ. Ces
« RASIKAJY » étaient connus et considérés comme des personnes saintes et intelligentes.
Le village de « DJOATI », par contre était habité par des commercants et des navigateurs
(AINGA Cléffort de I’Or, 2016 : p. 10).

e Les différents parcours entrepris par les Arabes avant d’arriver a

Madagascar :

L’histoire de Madagascar évoque I’arrivée d’une nouvelle vague d’immigration
vers la fin du premier millénaire aprés 1’arrivée des proto malgaches et les Arabes qui ont
formés le Foko Njoaty de Vohémar en font partie. Les peuples Arabes qui ont composes
le foko Njoaty de Vohémar ont entrepris un long parcours et de nombreuses escales

avant de s’installer a Madagascar.

- Les parcours des « RASIKAJY » :

Les RAIS HADJ, s’installérent dans 1’ille MUZOMBI. IIs y demeurérent avec les
« Djoatiens » pendant longtemps pour la quitter ensuite parce que cette ile allait étre
engloutie par I’océan. Aprés I’engloutissement de 1’ile MUZOMBI, ils se voient séparer
en deux groupes, celui des « RASIKAJY » et celui des villageois de « DJOATI ». Les
« RASIKAJY » sont retournés dans leur pays natal pendant certains temps pour repartir
ensuite, directement dans la direction de Madagascar. Arrivés dans la Grande fle, ils

s’installérent dans la partie Nord-est (\Vohémar).

- Les parcours des « DJOATIENS » :

Les immigrés qui ont mis le plus de temps a arriver dans la grande Tle sont les
peuples du village de Djoati parce qu’ils se sont installés dans différents pays pendant
certains temps avant d’arriver. A cause de différents faits existant dans leur pays, ils sont
partis pour explorer d’autres territoires. Ils quittent leur pays d’origine pour s’installer
d’abord, dans le continent Afrique et cotoyer les Egyptiens pendant des années. Ensuite,
ils quittent ’Egypte pour vivre pendant certains temps dans I’ile « MUZOMBI », une Tle
qui s’est trouvée englouti par ['océan apres le départ des arabes pour 1’ile

Socotra(Socotora) qui se situe au nord de 1’Afrique. Apres, ils sont partis dans différents

46



autres pays comme 1’Erythrée, 1’Ethiopie, le Yémen, la Somalie, le Kenya, la Tanzanie et
les Comores. Enfin, ils arrivent a Madagascar et plus précisément dans la partie Nord-est
de I’'1le (Vohémar). Il faut préciser qu’au cours des immigrations dans différents pays
entreprises par ceux de Djoati, ils ont déja fait des allers et retours entre Madagascar et les
pays africains pour des raisons commerciales. Les peuples commercants et navigateurs
partaient prendre des coraux dans la partie nord-est de Madagascar ; c'est-a-dire sur les
cotes de Vohémar. Selon les Njoaty, I’'immigration de ces deux groupes d’Arabes a
débuté vers 1500 avant Jésus Christ et s’est terminé vers le XV™ siécle aprés Jésus
Christ. Les théories établies par différents chercheurs de différentes disciplines montrent
en effet plusieurs vagues d’immigration venant de différents pays de différentes cultures
qui a pour but d’exploiter une nouvelle terre existant dans le monde. Dans ce cas, on peut
dire, certes, que, les proto malgaches ont été les premiers habitants de Madagascar, mais,

ils ne sont pas les premiers a avoir découvert Madagascar.
2.2. METHODE

2.2.1. Méthode de collecte de données

2.2.1.1. Recherche documentaire

Avant la descente sur terrain, if faut d’abord lire et de consulter les documents ou
des ouvrages et de rechercher des articles, pour qu’on puisse avoir des idées complétes ou
des informations vérifiables. Ce sont des bases de données primordiales, et aussi le départ
de travail, pour faciliter la collecte de données. Autrement dit, les résultats de recherches
bibliographiques, webographies et médiagraphies sont aussi indispensables pour dire que

’auteur de ce projet a bien passé beaucoup de temps sur les travaux de recherches..
2.2.1.2. Travail sur terrain

L’existence des Fady n’est pas par hasard a Madagascar, donc nous pouvons faire
une enquéte sur terrain, auprés d’un groupe communauté, soit I’ensemble de la population
dans la zone d’étude, pour avoir plus d’information. Ici, la communauté Anjoaty est notre
cible, comme elle est la plus concernée dans ce théme. Cette enquéte est a la fois comme
géneératrice de résultats, mais aussi comme base de sondage et d’hypothéses pour les
études plus détaillés. La technique que nous avons utilisée est le ciblage et I’entretien avec

les personnes ayant de vrais connaissances sur leurs coutumes : les adultes, les agés et

47



surtout les notables qui sont en téte de 1’association Njoaty. Les questions posées sont
ouvertes a travers quelques questionnaires. Nous avons enquété 20 personnes, parmi les
20.000 habitants, en utilisant la technique d’échantillonnage non probabiliste, c’est-a-dire
I’échantillon « boule de neige ». Cette technique est tres pratiquée lorsqu’on procéde par
choix raisonné. On ne dispose pas d’une liste des unités de la population mais un
rapprochement aux individus qui correspondent aux variables ou aux critéres retenus. Il
s’agit de constituer 1’échantillon en demandant a quelques informateurs de départ de
fournir des noms d’individus pouvant faire partie de 1’échantillon. En général, nous avons
obtenu des réponses presque identiques et correspondent a la situation de leur vie
quotidienne. Nous avons effectué ce travail en passant les trois phases suivants:

» Pré-terrain: utilise des moyens ou des matériaux pour récolter les informations (bloc-
notes, stylos, le dictaphone, appareil photos, etc.) comme des techniques d’observations
pour pouvoir recueillir les données. On faisait I’enquéte a 1’aide de descente sur terrain,
en vue d’entretenir des études ethnographiques, puis ethnologiques et anthropologiques.
On a pu appréhender dans ce cas une société dont on voudrait exploiter.

» Recherche des hypothéses de prédécesseurs et proposer des hypotheses personnelles:
ces hypothéses seraient des idées principales ou centrales pour le mémoire.

» Maitrise des techniques de rédaction scientifique selon les plans convenables a la
rédaction du mémoire. (Exemple : utilisation du plan ImmReD).

2.2.1.3. A l’assemblée générale de I’association (FISANI) des
Njoaty

Au premier jour de notre enquéte, les membres représentants de 1’Association
Njoaty organisaient extraordinairement un assemblé général dans leur Lap, pour nous
avoir accueillis et nous donné par avance de quelques informations globales a propos de
leur coutume. Cet assemblé était sous I’organisation du président de 1’Association,

Monsieur NJARAMANANA Edmond, puis il nous a donné les informations suivantes :

e Termes spécifiques utilisant a la salutation
A-Akory aré oooo!
(Bonjour a tous!
B- Méva akory ar6!

(Bonjour?)

48



A-Manahoana zahay mbola tsara éééé

(Nous sommes tous en forme, mais on veut vous demander comment vous vous

portez)

B- Mbola tsara eééé

(Nous allons tres bien)

B- Kay ino vaovao sy ny maresaka?

(Quoi de neuf/ Quel nouvelle?)

A-Tsisy vaovao eééé, tonga mitsidiky sy mamangy anaro jiaby

(Pas de nouvelle, nous sommes venus pour vous rendre visite)

B-Misaotra éééé, ravoravo zahay navianaré 60

(Merci beaucoup, nous sommes trés contents pour votre visite)

e A lamaison:

Les femmes assises toujours a droite des hommes, pour dire qu’elles sont leur force pour
le bien et du mal. Tout le monde doit respecter le régle de ne pas sortir, ni entrer sur la
porte du c6té Est de la maison, car c’est une partie sacrée. A chaque fois qu’ils font le
joro, ils se tournent toujours vers I’Est. lls croient que les ancétres viennent de la ou se
léve le soleil. Quand on dort, éviter de montrer les pieds vers I’Est. Quotidiennement,
beaucoup des Malgaches considérent que le nord-est est réservé aux ancétres (zoro
firarazana). C’est pourquoi, les ouvertures de la maison ne sont jamais orientées au sud.
La porte principale se trouve a 1’ouest et les fenétres au nord et a 1’est. La téte du lit est
toujours orientée au nord ou a I’est, pour ne pas donner de coups de pied au soleil.

e Concernant le joro:

Les Njoaty ont déja fixé les périodes propices pour faire le joro, comme le Mois
de (Septembre, octobre, novembre), puis on ne le fait pas que Lundi, au moment du
« bory volana ». On prépare par avance un genre de boisson alcoolique pour sanctifier ce
rite. On choisit un jeune garcon pour le surveiller avant le jour prévu, puis une jeune
femme I’emportera aupres d’un lieu choisi.

- Les rites spéciales qui ont besoins obligatoirement le joro pour les Njoaty:

Le joro se fait en deux grandes catégories, lesquels le «joro tsotra » et le « joro
be ». Pour le joro tsotra touche une femme enceinte, un nouveau-ne, le coupage de
cheveux, la circoncision, la construction de batiment, I’inauguration d’une maison, la
noce. Mais le joro be, il est spécial & une grande cerémonie rituelle, c’est ce qu’on appelle
le Joro « Vangitanimanintsy », signifie rendre visite aux défunts. Ce culte se fait chaque

trois ou quatre an. C’est une occasion pour eux en profitant la demande bénédiction et de

49



faire un veeu « Tsakafara » issus des ancétres. Enfin, on offre un cadeau en échange des
bienfaits qu’ils ont apporté aux descendants.
- Lors du “joro”

Avant d’entrer au cimetiére, il faut respecter quelques fady suivant: les hommes ne
peuvent pas faire le style de coiffe, que les femmes ne sont pas en période de la
menstruation, puis il est interdit pour tout le monde de porter de chapeau, de chaussures,
de slip, de pantalons ou des robes. Les tenues exigées sont les « Lambaoany » ou
« salovagna » pour les femmes et le « Kitamby » pour les hommes. Les enfants mineurs
moins de 15ans ne peuvent pas venir. Ensuite, pour que le Joro ait lieu, le Mpijoro doit se
rendre avec quatre personnes pour prier au large dans une pirogue, muni d’une assiette
blanche ou « Lekaleka » et d’une piéce de monnaie en argent. Cette priére consiste a laver
le fady commis par les habitants. Ce Joro s’appelle « Joro vavarano». C’est aprés ce petit
rituel que le Joro vangitanimanintsy a lieu. Le Mpijoro reste assis et regarde vers 1’Est et
voici les mots ce qu’il dit, en terme de «Mangataka varavaragna » ou demande de la
permission: « Magnambara anaro zahay Zagnary sy ny Razagna fa ho avy zahay ity
handeha hamafa, hagnadio ato amin’ny fasagna kay mangataka lalagna aminaro
razagna mba tsy hisy olagna havoa amin’ny fagnatanteragna ny asa... » (Ralaitava
Maurizio, 2016 : p.09).

e Les rites liés aux funérailles

- Pendant le deuil ou « fisaonana »

Lors d’un deuil, le corps est toujours veillé et pleuré¢ dans une maison de deuil,
appelé « tragno masigny ». Les femmes enceintes ne peuvent pas entrer dans la maison de
deuil, sinon le mauvais sort du défunt va peut-étre tourmenter le futur bébé. Il est interdit
de faire une demande en mariage tant que le corps se trouve encore dans le tragno
masigny. Les Sakalava Njoaty sont tres sérieux pour la question de rite funérailles, voici
quelque fady a respecter pendant le deuil ou le fisaonana:

- Ne pas parler trop fort ;

- Ne pas bavarder ;

- Ne pas chanter ;

- Ne pas danser ;

- Ne pas brancher la musique ;

- Ne pas regarder le miroir ;

50



- Les femmes crient en signe de deuil, elles ne doivent pas se peigner, ni se tresser leurs
cheveux, dans la méme intention les hommes ne doivent pas couper leurs cheveux ;

- Les mariés ne dorment pas ensemble pendant la nuit, dit-on « midobo » ;

- Ne pas assister aux autres cérémonies rituelles...etc. Le deuil dure seulement pendant
la durée de la veillée mortuaire.

Ces interdits qui prouvent que le rite funérailles a besoin d’une tranquillité, car
c’est le moment ou la famille passe une circonstance tres difficile et triste. Donc, il faut
éviter de ne pas faire des bétises ou autres choses choquants qui pourront aussi provoquer
un autre probléme. Les Njoaty croient, dés qu’une personne a cessé de vivre, son esprit va
jouer dans la vie des gens de son entourage, un role presque aussi important que celui du
sorcier. La famille construit une habitation confortable ou on se met le cadavre, entouré
de tous ses objets familiers pour éviter a ce dernier la peine d’aller revenir au village ou il
pourrait en méme temps trouver 1’occasion de tourmenter les vivants. En tout cas, cette
demeure devra étre solide et suffisamment fermée pour tenir prisonnier I’esprit. Le corps
se met ainsi dans le cercueil, est transporté au cimetiere.

- Avant I’enterrement

Pendant le Rasavolam-paty, les représentants doivent porter le vola fotsy (piéce
d’argent blanche) sur leurs mains. On met un petit trou sur le haut du cercueil pour
pouvoir sortir I’odeur, ensuite, on prend le feu, puis on le fait tourner sept fois autour du
cercueil pour faire fuir les mauvais esprits. On met le «vola fotsy » a I’intérieur du
cercueil. Si le défunt est un homme, sa position doit se montrer vers le gauche, si elle est
une femme, on la met vers la droite.
- Pendant I’enterrement

Les Njoaty n’inhument pas sous terre mais sous les croutes des cailloux ou dans la
grotte de pierre. Les jours convenables sont: le Lundi, le Mercredi, le vendredi et le
samedi.
- Apres ’enterrement

Avant de rentrer au village, le chef de la famille prononce un dernier discours dans
laquelle il remercie les personnes présentes et finalement il implore I’esprit du mort de
rester en paix dans sa nouvelle demeure, de ne pas tourmenter ou rendre malades les
vivants. Puis les gens prennent un bain de propreté a la riviere la plus proche avant de
regagner leur logis.

Apres tout cela, deux coutumes différentes sont obligées a faire : 1’une pendant

trois jours et ’autre pendant sept jours. Les premiers trois jours sont destinés pour la

51



coutume dit « mamafa tanana » (balayage de la terrasse), qui signifie une expulsion de
I’esprit du défunt d’éloigner les vivants. Les sept jours apres, on fait un type de joro, le
« Tononkandra », ou «joro fafirano» qui présente une bénédiction envers les

descendants et pour réconforter les familles.

2.2.1.4. Difficultés rencontrées

Durant I’enquéte sur terrain, nous avons eu quelques difficultés, il y avait en
premier lieu la difficulté de déplacement et I’insuffisance de temps disponible. On faisait
le va et vient par la marche a pied, a la fois en ville et au village. On a traversé une
longue route secondaire, comme ¢’était trop fatigant. En deuxiéme lieu, la difficulté de la
rencontre avec les enquétés, car certains habitent en ville de Vohémar et les autres vivent

au village, celui-ci une cause de retard du course et la perte beaucoup de temps.
2.2.2. Méthode de traitement de donnees

En tant que travail de recherche, les données recueillies, doivent étre traitées selon
les tendances. Donc elles sont analysées par la méthode des échelles et de dynamisme qui

sont deux tendances actuelles en anthropologie.

2.2.2.1. La méthode des échelles

D’aprés 1’association pour la recherche qualitative en 2015 : depuis quelques
années des auteurs recourent a la notion et ’utilisation de méthode des échelles. Le
premier consiste a savoir éviter une simple description brute des faits, tandis que le
second implique a améliorer le modele d’interprétation offerte soit encré dans la réalité
empirique de la communauté ou un pays concerné dans ce theme. Celle-ci est une
nouvelle stratégie utilisée pour la collecte des données par une suite de degré de nouveau
classé dans un ordre progressif. Voyons comme Piaget a proposé ses études sur le
développement de I’espace ou la démarche inductive. 1l a commence par intrafigural ou
analyse de figures isolées pour passer a I’interfigural ou espace englobant le systéme et se
termine au transfigural ou recherche de la structure d’ensemble. Notre étude a débute par
une particularit¢ d’une communauté, suit une comparaison de plusieurs ethnies a
Madagascar, en allant jusqu’a la structure mondiale des tabous. C’est ce qu’on appelle en
anthropologie une méthode des échelles de multidisciplinarité. Il s’agit d’une méthode
s’effectue dans différentes facettes et a différent niveau. Autrement dit, une méthode

totalisante, faisant intervenir de plusieurs domaines.

52



L’objet d’étude est le fady et ses changements au niveau social et culturel dans
toute sa formalité. C’est une étude comparative des changements de 1’ancienne vers le
moderne, dans différentes localités. Dans cette étude nous avons pu pratiquer des
recherches scientifiques qui sont basés sur la théorie marxiste. La vision de Marxiste se

fonde sur la diachronique de la société.
2.2.2.2. Le dynamisme

Le dynamisme fait partie de mot diachronique, qui signifie caractére des
phénomenes considerés du point de vue de leurs évolutions dans le temps, par opposition
a statique. Cette dynamique touche toutes les organisations, comme P. de Visscher
(1991 : p.19), dit: « dynamique »: ce mot ne désigne rien de plus que 1’ensemble des
changements adaptatifs qui se produisent dans la structure de ’ensemble du groupe a la
suite des changements d’une partie quelconque de ce groupe. C’est une technique qui a
¢été fondée sous la conception de G. Balandier, afin d’opposer les théories statiques, tels
que I’évolutionnisme, le diffusionnisme, le fonctionnalisme et le structuralisme qui ont
été nés au lendemain de la seconde guerre mondiale. C. Lévi-Strauss, sur la permanence
des traditions, il a fait des études autours des populations amazoniennes avaient continué
a vivre selon de mode vie traditionnels et restaient a I’abri des grands bouleversements
historiques mondiaux. Par contre a G. Balandier privilégiant la dynamique des
changements sociaux. Il était proche de Georges Gurvitch qui était aussi opposée des
idées de Lévi-Strauss. Ces deux modes de pensées sont constituées a partir d’expérience
de terrain. Balandier a fait des recherches dans des sociétés africaines, dont les traditions
ont volé en éclat sous I’effet de la colonisation et des colonisations. Il se demandait alors
comment la tradition se réinventait a la suite de révolutions de I’urbanisation massive.
Balandier est intéressé sur les transformations engendrées par la colonisation au Gabon et
au Congo. Ses ambitions principales sont d’ouvrir la politologie aux apports de
I’ethnologie et construire une sociologie dynamique et de la modernité qui obligent les
désordres dans tout systéme social. Le systéme social est devenu instable et laisse
cohabiter de I’ordre et désordre. Selon lui-méme, la dynamique et le changement ne sont
plus considérés comme faisant partie de 1’accident, mais il se trouve dans la nature méme
des sociétés. Il préconise que les conflits et les disfonctionnements sont produits par la
societé elle-méme. La dynamique sociale dépend ainsi de deux facteurs : les facteurs
externes et les facteurs internes. Les facteurs externes ou (dynamique du dehors) veut

dire, un systéme de relations extérieurs ou relations avec d’autres cultures, phénomene

53



d’acculturation, tandis que les facteurs internes (dynamiques du dedans) qui se produisent

a I’intérieurs méme des sociétés qui sont génératrice de 1’ordre et désordre.

54



PARTIE Il

LES RESULTATS

55



3.1. LES FONCTIONS DES FADY ET LES DOMAINES
D’APPLICATION

3.1.1. LES FONCTIONS DES FADY MALGACHES

Selon leurs préoccupations, on constate que les fady jouent beaucoup de rdles dans
la vie traditionnelle et quotidienne des Malgaches. Essayons de voir les exemples
suivants:

Le fady constitue la réglementation de la concorde malgache, dit « Fihavanana ».

11 régle I’existence quotidienne du pouvoir celle du noble et chef de la famille, du
clan, voire méme celle de I’ethnie tout entiére.

Il eleve les barriéres entre les jeunes gens et les jeunes filles, limite ou exige
I’extension territoriale de la famille, détermine les conditions du mariage.

Le fady réglemente ’insertion dans le groupe en exigeant de 1’individu qu’il
respecte et qu’il reconnaisse les interdits de politesse ou de protocole dans les rapports
avec autrui, dit « Fahalalam-pomba »

Il a aussi pour role d’aider les personnes a se dépasser. Ainsi, il les incite a fuir le
mal et de chercher le bien. Ensuite, le tabou malgache isole la maladie, écarte les vivants
des morts, et assure 1’efficacité des remédes.

Enfin, les fady régulent aussi les relations humaines en générale : I’hospitalité, les
rapports avec les autorités et les Anciens, par exemple les tabous de clan, de caste, les
animaux tabous, les tabous végétaux, les médications, le destin et I’astrologie, les interdits
de propriétés et de lieux sacré, tabous de temps et d’orientation et enfin, les interdits,
concernant les puissances invisibles.

D’aprés la pensée du foko Njoaty, le fady réglemente les relations entre les
hommes, le monde et les divinités, puis la préparation équitable des taches, notamment
domestiques, ainsi que les jours propices pour le travail et les cérémonies religieuses,
telles que, le Voady masina (veeu sacré), Famorana (circoncision), Famadihana
(exhumation), vangitanimanintsy(visite de terre froide), seulement pour les Sakalava
Anjoaty, etc).

Enfin, le fady nous dirige sur des chemins agréables, ou nous avangons en tout
sécurité, cela veut dire qu’il est un arbre de vie pour ceux qui le pratiquent.

Dans les sociétés malgaches ou toute la vie est sous le contréle de la religion, le

role des coutumes religieuses traditionnelles est prepondérant en tant que contrdle social.

56



Le fady ou tabou protége en quelque sorte le sacreé et il correspond a un certains nombres
d’actes négatifs, permet la pérennité du caractére sacré d’un objet déterminé. Si le fady
introduit dans une société malgache traditionnelle qui a un caractere religieux, cela

signifie qu’il est d’origine religieuse.
3.1.2. LES DOMAINES D’APPLICATION

En tant que regles sociales les fady s’appliquent aux domaines suivants :
3.1.2.1. Laloi

Selon I’histoire, le fady était la source fondamentale de la loi qui gouverne les
humains. On a déja mentionné dans les paragraphes precédents que la création des
interdits (tabou, morale, lois), représente une structure normée de I'humanité ou un acte
fondateur pour la transformation humaine. Nous avons parlé que I’interdit humain n'est
pas une invention tombée du ciel, ou encore des « prohibitions » existent déja dans la
nature. Mais elles existent a I'état d'instincts. Leur évolution au sein de la société, qui
permet peu & peu I'nomme de fonder le droit et la loi du gouvernement. Aujourd’hui, nous
avons les lois gérant notre société, qui ont passé un grand nombre d'étapes et ils sont
devenus nécessaires.

En général, les tabous ne se confondent pas totalement avec la loi ou le droit,
parce qu’il y a une différenciation au niveau de la punition. Par exemple, la transgression
d’une loi entraine une amende ou une arrestation dans une prison. Alors que les fady sont
généralement définis par des codes sociaux tres variables selon les classes, les statuts,
I’age, I’espace ou le temps. Sa transgression entraine souvent une sanction surnaturelle, a
la fois temporaire ou jusqu’a la mort.

Les lois définissent, ce qui est « autorise » et « non-autorisé ». Dans le sens du
tabou, ce qui est autorisé signifie « permis » et ce qui est non-autorisé veut dire « non-
permis » ou « interdit ». C’est ainsi, nous pouvons dire que le systéme des tabous peut
étre considéré comme le pére du droit, la loi et la morale actuelle. 1l est I'un des premiers

a avoir séparé les actes humains en actions « bonnes » ou« mauvaises ».

3.1.2.2. L’éducation

Il existe de nombreux fady occupent des roles important dans le domaine de
I’éducation malgache. Avant I’existence des établissements scolaires a Madagascar,
I’éducation des enfants faisait sur la transmission des traditions orales d’une génération en

une autre, tels que : Contes, légendes, récits d’expériences vécues et proverbes ont été

57


https://generationvoyage.fr/madagascar/

utilisés par les grands parents dit Dadilahy ou les ainés (Zokiolona) pour apprendre aux
enfants et aux jeunes a distinguer le bien du mal. 1l y avait de multiples tabous qui
régnaient au sein des familles ou des communautés afin d’apprendre le savoir-vivre et
I’art de bien se comporter dans la société. Ces tabous se transmettent a travers
1I’éducation, dont les ainés ou « Zokiolona » ont la charge. L’interdit de ne pas faire toutes
ces choses considérées comme tabous était la lecon de la sagesse, la politesse et la
moralité pour les enfants de bas age (Kevin Ebelle : 2016, p. 02)*".

Voici quelques fady qui formaient de 1’éducation et des disciplines qui guidaient
les enfants :

« Ne jamais pointer un tombeau avec un doigt au risque de perdre la phalange coupable
ou de rendre Iépreux la personne fautive »;

« Ne jamais donner des coups de pied au mur au risque d’entrainer le déces de la grand-
mere maternelle ou paternelle » ;

« Ne jamais siffler apres la tombée de la nuit, sinon les fantbmes vont venir » ;

« Ne jamais regarder quelqu’un qui grimpe au-dessus d’un arbre, sinon on va le faire
tomber sur terre » ;

« Ne pas parler de sorciere a la tombée de la nuit et surtout le jeudi, sinon elle va venir
danser autour de la maison » ;

« Ne pas cracher a la figure des gens au prix de devenir albinos ».

« Ne pas ouvrir un parapluie dans la maison » ;

« Ne pas prendre le balai le soir car il parait que le lendemain il y aura des dettes » ;

« Ne pas attraper les petites sauterelles vertes au risque de perdre son petit frére ou sa
petite sceur » ;

% A la maison

« Ne pas essuyer la table avec du papier au risque d’avoir des dettes »

« Ne pas jouer le feu a la tombée de la nuit, au risque de faire pipi au lit ».

A table, durant le repas de la famille, le croupion de la volaille est réservé au plus
agé. Le pére mange le premier et peut terminer le repas. La vie communautaire était
encore trés marquee. Les grands-parents occupent une place importante dans 1’éducation
des enfants, les liens affectifs sont trés forts. Un proverbe malgache dit que « havantiana
tsy iaraha-monina» (quand on aime ses parents, on ne Vit pas avec eux), en raison des

risques de discorde. Le pére détient 1’autorité, les enfants se mettent un petit caillou ou un

7 es interdits (fady )de Madagascar et leurs portées. Site visité, le 26 Avril 2016, & 14h35, publié par Kevin
Ebelle.

58



brin d’herbe sous la langue pour ne pas faire gronder quand ils ont fait une bétise. Si un
fady est transgressé, le sage décide de la solution rituelle & donner. S’il y a des disputes se
déclarent entre deux familles, il les réunit dans la grande maison ou prés de 1’arbre pour
réconciliation.

Bref, de nombreux fady ont survécu avec le temps et restent a pratiquer. Mais les
autres sont devenus négligeables ou disparaissent, pour preuve les enfants, d’aujourd’hui
ne connaissent plus I’importance des fady, dans ce cas ils sont devenues indisciplinés.
C’est également ce que souligne un conte Sakalava silamo contemporain, « N anaky
hanan’ny biby » (Les enfants d’aujourd’hui sont des bétes, parce qu’ils ne respectent plus
les interdits d’inceste et manquent de respects aux parents), (Raharinjanahary Lala, 2009 :

76-77)".

3.1.2.3. Lasanté

Les fady sont adoptés pour éviter le malheur, assurer ’efficacité de remedes et
mettre en bon fonctionnement la santé, de la femme enceinte et le futur bébé. 1l était fady
dans quelques régions de laisser les défunts dans leur case, pour éviter la transmission
d’une sorte de maladie. Ensuite, il était fady de transférer du malade risquait d’aggraver
son état. Il est fady de manger le reste du repas laissé par un malade, car on sera frappé
par la méme maladie. Ce sont des interdits nés de I’expérience. En général, les fady
durant I’accouchement qui correspondent surtout a la croyance de la magie.
« Ne mettez jamais des gingembres dans votre poche, sinon il poussera un sixiéme doigt
au bébé » » ;
« Les pattes de canard ou d’oies ne doivent pas figurer au menu ses neuf prochains mois !
Sinon les doigts du bébé risquent de se coller les uns aux autres » ;
« Interdit de porter une ceinture ou une écharpe nouée pour que le cordon ombilical ne
s enroule pas autour du bébé »
« Fait attention de ne pas enjamber une hache, le bébé pourrait naitre avec un bec-de-
lievre » ;
« Ne jamais s asseoir dans une « sobika » (panier sans anse) ¢a rendrait I’accouchement

difficile » ;

*® Raharinjanahary L., 2009 : Les fady ou faly (interdits, tabous) et le développement & Madagascar, in
« Madagascar Fenétres », APERCUS SUR LA CULTURE MALGACHE, Antananarivo, Centre d’Information
Technique et Economique.

59



« Ne portez pas de melon sur la téte si vous ne voulez pas que bébé soit chauve » (Alin
Gyre 2015, art p. 01). Une femme enceinte évitera de se tenir sur le seuil de la case, dans
I’embrasure d’une porte ou d’une fenétre, sinon son accouchement se sera difficile, elle
¢vitera de méme de croiser les jambes, si non le foetus représentera avec le cordon
ombilical noué autour du cou. Elle s’abstiendra de consommer la chaire d’une vache
morte de la mise-base, sinon elle mourra en accouchant. Elle ne mangera pas certaines
herbes a tiges doubles pour éviter une rétention de placenta. De méme, consommer des
éléments jumeaux (exemple: deux bananes réunies sur la méme tige) provoque la venue
de jumeaux. La femme enceinte évitera a la fois le lait, I'exces de sel et de I’alcool: le lait
et le sel donneraient un feetus trop gros, mais l'alcool fait avorter.

La future mére observe d'autre série des fady qui sont destinés a protéger I'enfant
contre diverses malformations : si elle mange le cceur d'une volaille, I'enfant sera « be fo »
(gros cceur), si elle mange des piments, les cheveux du bébé seront roux; si elle mange
des pattes d'oie ou de canard, I'enfant presentera une syndactylie (doigts réunis). Enfin, si
la future mére mache une herbe verte, elle avortera. Des prescriptions positives sont aussi
importantes que les interdits, on parle ici des "envies". On pense a Madagascar que les
envies de la future meére traduisent en réalité des besoins de I’enfant, il existe une
interprétation des envies fondée une signe par laquelle on juge 1’avenir de futur bébé: le
désir de la viande de porc est un présage défavorable; le désir de viande de mouton, au
contraire, est  favorable:  l'enfant  deviendra  célebre  (Jean  Poirier8
Randriamarana §Razaramparany, 1978. La femme enceinte aura également intérét a
prendre souvent du bouillon de viande de zébu, ce qui lui permettra de préserver I'enfant
des défauts que la mére pourrait lui transmettre. La mére devra également prendre sa
nourriture chaude, afin d’entretenir en elle une température assez élevée. Manger la peau
d’une volaille permettra au foetus d’étre bien protégé par son placenta (Jean Poirier§
Randriamarana 8Razaramparany, 1978, p. 400).

L'enfance est également protégée par des fady: ne pas manger d'ceufs, sinon
I'enfant sera muet; ne pas manger de la viande crue et ne pas absorber trop de sucre sinon,
I'enfant aura des parasites intestinaux; ne pas manger de crudités, sinon I'enfant aura mal
au ventre; ne pas consommer les croltes de lait qui restent attachées a la marmite, sinon
I'enfant sera indolent; ne pas consommer des écrevisses, sinon I'enfant aura des difficultés
pour apprendre a parler; ne pas fouler du riz cuit, sinon I'enfant sera atteint de syphilis.
Chez les Sakalava Anjoaty, une femme enceinte ne doit pas manger la viande de la poule,

de la crainte d’une malédiction qui se produira au futur bébé : « Fitadiavan Akoho,

60



mitady tsy mety mahita » ou « magnohy ny hita» La poule cherche sans arrét. C’est
étrange de ne pas qualifier, un nouveau-né de « mahafatifaty », « bota kely », « ngeza »
ou «tsara» (beau) mais plutét on utilise un vilain nom « alikalika kely »ou
« lambolambo kely » (mignon comme un chiot). Enfin, il est fady de donner a boire a un

enfant le jour anniversaire de sa naissance : cela peut le rendre maladif.

3.1.2.4. La sécurité sociale

En tant que discipline, le fady sert a interdire de quelqu’un fasse chose du mal aux
autres. Il refuse le mal comportement, mais il s’intéresse a la sagesse, la politesse et la
droiture pour tout le monde. Il nous faire connaitre de distinguer le « bon » et le « mal »,
ce qui est « autorisé » et « non autorisé », puis ce qui est « permis » ou de « non permis ».

Autrement dit, il nous suggére a accepter les recommandations de nos ancétres.

En parlant I’importance de fady et le hasina, nous avons un exemple concret dans
le District de Vohemar. C’est une zone qui a beaucoup de fady et le hasina sont encore
bien reconnus. La sécurisation est stable car les voleurs assez nombreux. Pour preuve, on
y trouve pendant la nuit des zébus dorment tout au milieu de la route goudronnée, méme
dans un lieu trés éloigné de la ville. Ils vont méme jusqu’ en empécher le passage d’un
taxi-brousse, mais c’est incroyable personne n’ose voler ces zébus. Pour une raison que le
district de Vohémar est entouré par des zones sacrées qui interdisent surtout 1’action de
vol. En plus, les Sakalava Njoaty sont capables a tout, pour protéger leurs zébus. Donc, si
les fady seront bien respectés, I’insécurité va diminuer, les gens pourront vivre sans avoir
craindre la violence. Cela signifie que le respect de fady assure le bon fonctionnement de

la sécurité dans un pays.

3.2. LES CAUSES ET LES FACTEURS DE CHANGEMENTS OU LA
TRANSFORMATION DES FADY

Dans la guide d’étude de la Bible Adventiste, classe adulte, le philosophe grec
Heraclitus déclara qu’ « il n’y a de de permanent excepté le changement » La vie peut
tout simplement tres bien se passer lorsque, soudainement et sans avertissement, puis
toute chose change complétement : notre vie, notre vie familiale ne pourrait jamais étre la

méme. Il est entendu que les changements ne sont pas forcements tous négatifs. Peut-étre

' Claudio et Pamela Consuerga, 2019 : Les périodes de la vie familiale. Legon du deuxiéme trimestre (avril, mai,
juin), Antananarivo, Edition standard.

61



qu’une promotion au travail conduit a de meilleures conditions économiques. On peut que
rencontrez quelqu’un qui deviendra votre époux (se), un changement que bon nombre
souhaiteraient.

Geénéralement, il est presque dans le monde que la question du changement ne
sépare pas a celle des interventions de développement. Le développement c’est un
processus de changement, mais quel changement? Pour qui? Qu’est-ce que le
changement social ? (Georges Balandier, 2014)®. Dans une vision normative, le
changement social, c¢’est qui va dans le «bon sens», celui d’une amélioration des
conditions de vie de groupes sociaux considérés comme une intégration dans la
modernité. L’objectif est d’apporter le progrés aux populations. Parmi eux, les
populations ne savent pas ou ne peuvent pas se moderniser elles-mémes (soit parce
qu’elles sont engluées dans leurs traditions, soit parce qu’elles sont dominées). Il faut
apporter le changement, la force si besoin. Comme le dit Tania Li : « techniser la facon
de gouverner la société dans une conception dépolitisée de la politique, avec [’ambition
implicite de vouloir de créer des citoyens et parfaits, soucieux du bien commun,
participant aux décisions contrélant [’action de leurs responsables politiques, eux-mémes
au service du bien commun » (Op cite ,Meisel et Aoudia, 2007).

Le concept du changement historique a été employé par les anthropologues, il a eu
le sens qui signifie les changements brusques, introduits de I'extérieur. Les influences
brutales du dehors peuvent étre étayées par de nombreuses formes sur le contact culturel.
Lorsque l'acceptation de nouveaux éléments par un peuple modifie les caractéres du
développement et le pousse sur de nouvelles voies. Un exemple souvent est souvent parlé,
le « choc » d'une culture étrangere a provoqué des changements, celui du Japon, de la
France, des Etas Unis, etc. Melville J. Herskovits souligne que I’intégration des nouvelles
cultures issues de 1’autres pays modifie certaines formes anciennes. Surtout dans le
domaine technique, industriel et la vie religieuse.

Quotidiennement le changement peut provoquer des conséquences a la fois
positive, a la fois négative pour les groupes de population. Le coté positif, est le
développement économique d’un pays, et le coté négatif voire la destruction des normes
culturelle et religieuse. A Madagascar le changement ou la transformation des fady ayant

plusieurs causes, dont nous allons les classer a partir des deux grands facteurs :

*® Georges Balandier, 2014 : Changement social, dynamiques sociales et interventions de développement
(extrait de I’intervention au 2end séminaire AFD-F3E sur I’évaluation « Analyser suivre et évaluer sa
contribution au changement social », Paris, AFD.

62



3.2.1. LES FACTEURS EXOGENES OU INTERNES

3.2.1.1. Le Christianisme

Le Christianisme est la cause majeure de la disparition des fady, car les chrétiens
ne croient plus le pouvoir des ancétres. Selon eux le Dieu tout puissance est le seule qui a
de loi et de regle juste, qui ce soit accessible aux hommes. Rajaonarivelo Rakotomalala
Iréne souligne qu’il existe une totale correspondance entre homme et Dieu, comme Il est
la source de la vie, toute connaissance et de tout pouvoir, qui peuvent guider la vie des
étres humains®:. C’est pour cela qu’aujourd’hui, le fady se classe parmi une idée
d’illusion dit « Fahadisoan-kevitra » (croyance diabolique), d’ot un terme « Finoanoam-
poana » ou « Fanoherana ny herin’Andriamanitra » (la contradiction du pouvoir de
Dieu). Le christianisme est classé a la fois dans le facteur exogéne parce que la premiere
évangélisation de I'lle est due a des missionnaires protestants gallois en 1820. La date
d'arrivée des missionnaires gallois David Jones et Thomas Bevan envoyés par la London
Missionary Society, dans les provinces du Nord-ouest de Mahajanga et Diego Suarez. Ils
s'attelérent tout d'abord a traduire la Bible en langue malgache et co-créant pour
I'occasion un alphabet latin avec le roi Radama. C’était aussi 1’époque du commencement
de I’écriture a Madagascar.

Début de 1835, la reine Ranavalona I*'

a vigoureusement persécuté les premiers
christianismes dans une tentative pour stopper l'influence culturelle et politique
européenne sur IMle. En 1869, un successeur, la reine Ranavalona Il, se convertit au
christianisme et encouragea l'activité missionnaire chrétienne, brdlant les Sampy (idoles
royales) dans une rupture symbolique avec les croyances traditionnelles (Robert
Andriantsoa (malagasy58@gmail.com)?. Plus tard, le christianisme s’évolue sans arrét a
travers le temps, en effet de nos jours I’église devenu plus nombreux et plus de la moitié
des peuples malgaches sont devenus chrétiens. Ils répartissent entre les deux principales
religions, dont protestants et catholiques. Il existe aussi Aujourd'hui, certains Malgaches
pratiquent encore un syncrétisme qui consiste a combiner le christianisme avec leurs
croyances religieuses traditionnelles visant a honorer les ancétres. Ils peuvent, par

exemple, inviter un ministre chrétien a consacrer une réinhumation ou famadihana. Ce

’! Rakotomalala, I,R. 2006, Le malgache et son univers: La relation [’autre, in « Madagascar Fenétres »,
volume2, APERCUS SUR LA CULTURE MALGACHE, Antananarivo, CITE- Centre d’Information Technique et
Economique.

?? Robert Andriantsoa (malagasy58@gmail.com): Zanahary, dieu lointaine (http://voyage-madagascar.org/wp-
content/uploads/eglise-a-madagascar.jpg

63


https://fr.wikipedia.org/wiki/%C3%89vang%C3%A9lisation
https://fr.wikipedia.org/wiki/Pays_de_Galles
https://fr.wikipedia.org/wiki/David_Jones_%28missionnaire%29
https://fr.wikipedia.org/wiki/Thomas_Bevan
https://fr.wikipedia.org/wiki/London_Missionary_Society
https://fr.wikipedia.org/wiki/London_Missionary_Society
https://fr.wikipedia.org/wiki/Radama
https://fr.wikipedia.org/wiki/Ranavalona_Ire
https://fr.wikipedia.org/wiki/Ranavalona_II
https://en.wikipedia.org/wiki/Sampy
https://fr.wikipedia.org/wiki/Famadihana
mailto:malagasy58@gmail.com

changement ceci fait partiec du facteur endogene car c’est les Malgaches eux-mémes qui
font multiplier le nombre de 1’église a Madagascar. C’est une dynamique du dedans ou

changement interne.

3.2.1.2. Lacolonisation

En parlant de la politique, la colonisation a Madagascar depuis 1896 et les
contacts des Malgaches avec les étrangers, sont des causes principales de la
transformation inévitable de la culture malgache. A I’époque actuelle, il n’y a pas de
culture, ni de civilisation pures. C’est parce que les générations d’aujourd’hui apprécient
fortement de nouvelles cultures étrangeres, qui sont bonnes et civilisées.

En plus, la littérature francophone de 1’océan Indien souligne aussi que la
colonisation francaise a Madagascar était marquée par I’exploitation et la domination
politique, puis 1’aliénation culturelle. Voila pourquoi, ils existent beaucoup d’écrivains
qui soutiennent les idées contre la colonisation, dans leurs ceuvres, pour revendiquer
I’identit¢ des valeurs socioculturelles malgaches. Parmi eux, dont les plus
connus, comme : JJ. Rabearivelo, Jaques Rabemananjara, Michel RakotosonA, Jean Luc
Raharimanana, etc.

Raharinjanahary Lala dit, qu’a I’époque de la premiére République, le systéme de
néocolonialisme était bien marqué dans la société malgache, parce que la devise de
Philbert Tsiranana était le « progres », puis il y avait toujours de I’intégration de la culture
occidentale. Ainsi, le regard des Malgaches sur I’autre a changé notamment leur mode
vie, vis-a-vis de I’étranger qui était riche, puissant et apportant de nouveau rapport de
forces, voire I’essentielle de la culture occidentale. Elle remarque aussi que I’année 2007
a été connue de plusieurs animations de I’Etat malgache, concernant les pratiques
traditionnelles. Un atelier a été organisé par le Ministre de la culture et de loisir en
collaboration avec I’UNESCO, en renouvelant la pratiqgue traditionnelle.
Malheureusement, de nos jours cet atelier n’a aucune suite concrete. Actuellement, les
anciennes valeurs culturelles malgaches ne fonctionnent plus trés bien et les nouvelles
sont difficiles a intégrer. Tout cela est la grande faiblesse pour les peuples malgaches, qui
ne savent pas valoriser son identité culturelle, d’ou un dicton : « Manao valalan’alika, ny

tompony no tsy tia ny azy ».

64



3.2.1.3. L’interculturalité par la mondialisation ou la globalisation

En général, la « mondialisation » signifie le fait de devenir mondial, de se
mondialiser. Elle se définit comme 1’homogénéisation dans différentes domaines :
politique, économique et culturel. Autrement dit, c’est une forme nouvelle du régne
agressif de la marchandise et de 1’argent qui méne le monde a de profondes impasses,
tandis que la « globalisation » veut dire une action de globaliser ou une généralisation au
niveau mondial (Petit Larousse, 2010).

Aprés avoir mené plusieurs travaux empiriques dans les lieux concernés par la
globalisation, Marc Abéles propose un ouvrage « Anthropologie de la globalisation,
2008 », qui représente une reflexion générale sur I’intérét de la démarche anthropologique
pour comprendre la globalisation. Il réaffirme la vision de I’anthropologic et précise
notamment pourquoi la dichotomie entre sociétés du lointaine et sociétés du proche lui
semble dépassée. Il discute 1’usage des termes globalisation a celui de mondialisation.
Marc Abéles différencie la mondialisation, phénoméne d’accroissement, des échanges
commerciaux a 1’échelle mondiale telle qu’il est déja produit a la belle époque de la
globalisation. La globalisation serait née au cours des années 70 aprés que entreprises
américaines se sont rendus compte que 1’augmentation des salaires ou valeur ajoutée aux
produit. C’est-a-dire que la globalisation ne signifie pas homogénéisation a 1’échelle
mondial, mais plutdt accroissement des interactions. Cela se traduit, par I’émergence de
modes de vie spécifiques pour les individus et par I’apparition des institutions sociales
comme les ONG ou les organisations internationales. Les rapports sociaux émergent dans
des nouveaux lieux du politiqgue vers la montée en puissance des organisations
internationales (I’UE, le FMI, ’ONU) et de nouveaux acteurs tels que I’ONG, etc. (Boris-
Mathieu Pétric, 2009)*. 11 s’interroge sur I’importance des ONG peuvent modifier en
profondeur I’espace politique en remodelant les légitimes locales.

Dans cette etude, Marc Abéles nous offre un nouveau regard pour comprendre le
monde dans lequel nous vivons, en décrivant la force de sa démarche : « décrire ce qui
est ». Il ne s’introduit pas a I’analyse d’'un monde ou d’une culture qui meurt, mais ce qui
est en train de naitre. Pour cela qu’il faut voir I’influence des forces externes sur la vie
locale, les connections existants entre les différents lieux, les représentations qui

faconnent le quotidien. Un autre aspect qui manifestant la globalisation est

% Boris-Matieu Pétric, 2009, « Abeles Marc, 2008, Anthropologie de la globalisation ». ethnographique.org,
Compte rendus d’ouvrages (htt://www.ethnographiques org/ABELES-Marc-2008-Athroplogie de-la-
globalisation-consulté le 22.09.2018).

65



I’augmentation de [I’inégalité et I’accaparement du pouvoir par des organismes
internationaux (FMI, banque mondiale, Etats-Unis) dans les vingt dernieres années du
XXéme siecle. Les migrations obligent & redéfinir le sens de la société civile, entre
citoyenneté, nationalité et ethnie, puis les nouveaux acteurs participent de plus en plus
aux décisions internationales. Les ONG prennent en effet en charge des aspects sociaux
que les gouvernements ne sont pas en mesure de prendre en charge leur role. Cette
situation permet de l’intégration des nombreux progrés et innovations des nouvelles
technologies dans le méme temps pour accentuer la compétition et aggraver les inégalités.
Ce qui caractérise I'époque actuelle, c'est diversification des formes culturelles,
inseéparables a des dynamiques migratoires. Cela nous montre que la globalisation a créee
de nouveaux acteurs institutionnels presque partout dans le monde. Elle change en
profondeur, la mode vie et systéeme culturel de plusieurs peuples, parmi eux les

Malgaches.

3.2.1.4. La diffusion des nouvelles technologies

A I’époque actuelle, I’intégration des nouvelles technologies est aussi une grande
source d’acculturation, exemple le téléphone, le jeu vidéo, I’ordinateur, la télévision, etc.
Les jeunes et les enfants consacrent leur temps de faire le Facebook, d’aller a la salle de
jeu vidéo, pour regarder le film XXL. Et aprés, ils pratiquent tout ce qu’ils voient, par
consequent, ils sont devenus mal comporté, insupportables et tétus. Pour dire qu’ils ont
tout oublié leur citoyenneté et leur vraie identité culture. Voyons les problémes des jeunes
malgaches d’aujourd’hui sur le changement de mode d’habillement et le style de coiffe,
I’avancement d’intégration dans la phase de la sexualité. Sans réfléchir avant de faire une

chose, car ils croient que tout est possible dans le monde comme civilisé.
3.2.2. LES FACTEURS ENDOGENES OU INTERNES
3.2.2.1. Le temps

Tout peut changer au cours de temps comme une expression francaise « autres
temps, autres meeurs », cette expression signifie les cultures des hommes changent selon
I’époque. Par exemple la tendance des enfants, des jeunes ou méme des adultes dans les
années 60 ou 50 est dépassé par les nouvelles générations actuelles et leur tendance sera
démodee par rapport aux générations futures de 2025 ou 2040. Autrefois les hommes
portés du Salaka, kitamby,velory, le pantalon patte d éléphant, contrairement de nos jours

66



il y a beaucoup de nouveaux modeles de vétements, comme le juste au corps, le short, le
slim june, le matsoitiky, etc. Par la succession de temps I’homme peut améliorer son
savoir-faire. Si avant I’lhomme a utilisé la lettre et le téléphone fixe, mais & notre époque
la majorité de personne utilise de téléphone portable pour faciliter le contact direct ni
pres, ni loin. Avec ce téléphone on peut faire la connexion (internet, Facebook). En effet,
il est difficile pour les jeunes d’aujourd’hui d’écrire une lettre (exemple lettre d’amour,
lettre de visite, lettre mandat de poste, etc.) vaux mieux d’envoyer par sms avec leurs
téléphones mobiles. Il est difficile pour les agés d’envoyer le sms par téléphone et surtout
d’utiliser I’internet et le Facebook ou mail. Cela signifie les changements de temps
changent la mentalité, 1’esprit, le comportement des hommes. On croyait auparavant qu’il
est interdit de montrer ou de pointer par doigt a un endroit sacré, en cas d’erreur, il faut
répéter : « ceci n’est pas coupé » pour eviter le mauvais sort, actuellement cette croyance

n’est pas valable pour les générations, mais auparavant s’était différent. .

3.2.2.2. Le changement issu de I’influence de la société elle-méme
La société est toujours le lieu d'un affrontement permanent entre facteurs de maintien et
facteurs de changement ; elle porte en elle les raisons de 1’ordre et les raisons du désordre
qui provoquera sa modification. Cette instable balance explique que les adaptations soient
plus nombreuses, plus fréquentes et les transformations structurelles globales se
propagent dans le monde entier. Cette caractéristique du systeme social, peut étre le
produit de dynamisme qui le constitue a la fois, les uns étant agents de la continuité et les
autres de la transformation des sociétés. Toute société en voie de transformation révele
des inégalités sectorielles en matiére de changement d'intensité et de rapidité. Certains
secteurs peuvent étre dits plus «lents »; celui de la religion ou une ethnie tente a
continuer sa propre culture traditionnelle. Plusieurs secteurs peuvent étre dits plus
« rapides » : celui du savoir scientifique et des techniques d'application, de I'économie et
des propriétés révolutionnaires. Nous installons ainsi entre deux extrémes (pdle lent et
role de frein, pole rapide et role de moteur) se situent les secteurs soumis aux
transformations induites (Georges Balandier 1968 : pp. 1-12)**. Dans les sociétés
modernes, la mobilité sociale qui pousse les individus a s'adapter aux situations instables.
Le facteur endogéne ou interne signifie une adaptation, par les membres d'une

société, des innovations en fonction de leurs modes de vie antérieurs. Les différentes

** Georges Balandier : « Tradition et continuité ». Un article publié dans les Cahiers internationaux de
sociologie, vol. 44, janvier-juin 1968, pp. 1-12. Paris : Les Presses universitaires de France.

67



groupes d’acteurs modifient leur situation et maintiennent des rapports de force qui les
avantage. Ces rapports sont marqués par une dynamique plus large de changement
environnemental, social, politique, économique. Ici notre étude se concentre surtout le
cas du changement interne de la culture. A vrai dire, la « causalité interne », qui pousse
les membres de la société de créer un nouveau systeme culturel, a la fois dans ses aspects
matériels et immatériels. Les sociétés proclamées développées, ou les changements se
multiplient et s’accélérant dans des larges domaines. Dans une société aussi mobile, la
capacité¢ d’adaptation tend a devenir lavaleur centrale des gens. Mais le systéeme
d’adaptation risque de masquer les faits de continuité (Georges Balandier, 1968 : 1-12).
Les gens s’intéressent a la découverte et cette découverte donne une nouvelle
connaissance des forces naturelles, provoquant les conditions de vie variable. L'homme,
comme tous les animaux, est naturellement curieux, il apprécie toujours de nouvelles
choses. Ensuite, la tendance qui pousse I'nomme vers une nouvelle connaissance est la
nécessité. La nécessité est souvent la mere de I'invention et aussi un pére de la découverte.
Schmidt est I’'un des ethnologues qui a besoin de reconnaitre le sens que la « vie
primitive par rapport a celle des nouvelles générations (Melville J. Herskovits, 1950 : p.
192). N'oublions pas que la découverte et I'invention peuvent avoir des résultats aussi
biens matériels ou non mateériels. Les indigenes ont découvert une nouvelle vie grace a un
changement de meéthode d'utilisation. L'invention et la découverte sont toutes deux
essentielles dans la dynamique de la culture, soit dans le domaine technique, soit dans
celui des idées. L'homme, on l'a dit, est un étre qui trouve plus simple d'adopter ce qu'un
autre a fabriqué de résoudre lui-méme ses problemes.

A Madagascar, 1’exode rural est parmi des causes internes pour la destruction des
formes traditionnelles d’organisation de la vie sociale. Pour les gens devenus ouvriers, la
dégradation des conditions de vie et la perte des supports communautaires conduit a une

misére a la fois matérielle et morale.

3.2.2.3. La modernité

Modernité est alors utilisée « pour décrire les caractéristiqgues communes aux pays
qui sont les plus avancés en matiere de développement, technologique, politique,
économique et social. Historiquement la modernisation est le processus de changement du
systéme : sociaux, économiques et politiques qui sont développées en Europe occidentale

et en Amérique du Nord depuis le XVIle siécle jusqu’au XIXe siecle, se sont ensuite

68



répandus dans d’autres pays (Georges Balandier, 1971)%. Pour J. Steward le terme
modernisation désigne surtout les transformations socioculturelles, qui résultent des
facteurs et processus distinctifs du monde industriel contemporain.

En tant que transformation, la modernité dévalorise la valeur traditionnelle des
fady malgaches, car la transformation nous poussent de vivre une société nouvelle, puis
elle se contredise toutes les choses qui sont appartient & la coutume des ancétres.
L’ouvrage classique « Communauté et société » de Ferdinand Tonnies, publié en 1887,
constitue que le XIXe siécle est marqué par le positivisme scientifique, tels que: la
biologie, la physique. Ces disciplines trouvent des applications techniques qui modifient
fortement les modes vie dont les hommes percoivent leur environnement matériel ou
immatériel. En conséquent, les traditions d’un pays qu’ils soient transmis dans la famille
ou au sein d’organisations sont dévalorises par les progres techniques.

Pour preuve, & I’époque actuelle, il n’y a que trois interdits qui ont encore
identifiés par tout le monde. Les deux qui ont encore une réalité sociale : le meurtre et
I’inceste, puis le troisiéme, c’est le cannibalisme. On ne tue pas, c’est universel, ¢’était
marqué dans le dix commandements de la bible, puis ¢a I’est pour toujours. On ne couche
pas avec son pere, sa mere et sa sceur. On ne se mange pas les uns des autres. On voit mal
s’il y a une société qui autorise de s’entretuer pour des motifs qui pourraient étre futiles.
En tout cas, on ne connait pas de société ou ces trois grands tabous n’existent pas. C’est
parce qu’ils sont vraiment universels de tous les temps et dans toutes les milieux culturels,
pour tous les hommes et les femmes.

Malheureusement, aujourd’hui ces fady ne sont pas bien respectés, car il y a
quelqu’un qui ose de faire la relation sexuelle avec sa propre fille (2 ou 5ou 9ans), d’une
maniere terrible et sauvage. Ensuite, beaucoup de personnes sont devenus un tueur,
comme les faits par les dahalo, aussi le cannibalisme existe encore au-dela dans quelques
parts de pays. Tout cela nous dit que les individus d’aujourd’hui sont devenus
indisciplinés, agressifs et violents. Il semble que la vie perde sa cohérence, car 1’ordre
traditionnelle se dégrade ou de mourir culturellement. Nous savons bien qu’a 1’époque
ancienne, il était totalement interdit de tuer quelqu’un ou quelqu’une. Sa pénalisation était
une arrestation ou condamnation jusqu’ a la mort en prison. Mais aujourd’hui c’est le

contraire, on pourrait tuer quelqu’un(e) en échange de 1’argent, car I’argent qui

% Georges Balandier: « Réflexions sur une anthropologie de la modernité ». Un article publié dans les cahiers
internationaux de sociologie, vol. 51, Juillet-décembre 1971, pp.197-211, Paris : Les Presse universitaire de
France.

69



commande la vie de I’humain. Cela nous prouve que le droit de I’lhomme diminue, le
« soatoavina malagasy » est disparu. Ce sont les conséquences néfastes de la
dévalorisation et la négligence des fady.

70



PARTIE IV

DISCUSSION

71



4.1. LA FORME DE LA COEXISTENCE ET LA CONFLICTUALITE
ENTRE FADY ET MODERNITE

Toute société peut étre vue sous deux aspects en apparence opposé ou en état de
conflit. Cette opposition se manifeste par une différenciation, que les unes par un exces
des changements issus de la modernité qui sont tres hétérogenes et sont déchirées par
leurs contradictions. Les autres par une revendication de norme traditionnelle axée a la
continuation et la valorisation des coutumes. Dans un monde en mouvement ou les
migrations font bouleverser la culture autochtone des indigénes. Comme a Madagascar
apres la colonisation francaise, la tradition et la modernité se mettent en opposition, que la
tradition considérée comme 1’un des moyens pour renforcer les barriéres sociales, afin
d’établir une société normative.

Par contre, la modernité, elle est associée aux interprétations superficielles, a
« l'accélération des changements », des processus qui régissent une transformation
structurelle profonde de systéme politique et la vie des sociétés. En tout cas, elle incite les
gens a établir des cultures nouvelles et différentes ou peut étre une dégradation des
cultures anciennes, dit « acculturation dans le temps ».

Face a cette situation, les acteurs sociaux se rendent compte que leurs roles
d’organisations sont devenus plus en plus difficiles, car la société est plein de désordre
engendré par la violence et le bouleversement institutionnel. A vrai dire, que les crises
actuelles de la modernité qui provienne de la contradiction entre culture « intérieur » et
culture «extérieur ». C’est ainsi, actuellement les anthropologues et les sociologues
essayent de trouver les moyens pour construire une nouvelle démarche qualitative en
équilibrant de I'ordre et le désordre. L objectif est de renouveler les rapports sociaux tres
fondamentaux et revaloriser les cultures traditionnelles. Comme le cas de Madagascar,
nous avons besoins d’une refondation culturelle, pour tenir bien notre identité en tant que

citoyen malgache.

72



41.1. L'ACCULTURATION: LE PROCESSUS DE LA TRANSMISSION
CULTURELLE

Les travaux de Franz Boas se concentrent sur le probléme de I'acculturation. Boas
reconnut que la source fondamentale de I’acculturation était le fait du contact entre les
groupes de sociétés et les effets dynamiques. Les raisons de renouveau des théories
dynamistes tiennent a la fois, au développement actuel des sciences sociales.

En 1920, F.Boas écrivait, dans des nombreux articles qu'il consacra sur I'étude du
développement interne, du point de vue théorique ou méthodologique qui se fonde sur
I’étude de l'acculturation. Comme il affirme que « ces phénomenes de développement
interne, c'est-a- dire, les processus dynamiques de la culture peuvent étre observés dans
tout phénomene d'acculturation ou des éléments étrangers sont remodelés selon les types
dominant dans leur nouveau milieu, et on peut les trouver dans les développements
locaux particuliers d'idées et d'activités largement répandues ». (Melville J. Herskovits,
1950 : p. 196).

Ensuite, I'étude de Wittfogel sur I'histoire sociale de I'Empire chinois Liao des Xe
et Xle siécles montre les résultats sur I'étude de documents historiques qui révélent aussi
les causes et les effets du changement culturel, d’ou «acculturation ». Le terme «
acculturation a été utilisé différemment par des disciplines différentes. Les psychologues
et les éducateurs ont utilisé le mot acculturation pour décrire le processus de
conditionnement de modes de vie de groupe. Parmi eux, Melville J. Herskovits (1950)
dans « Les bases de [’anthropologie culturelle », il définit « acculturation » signifiera
I'étude de la transmission culturelle en cours. Aussi, Mlinowski sur les contacts de culture
en Afrique qui prouve de I’existence sur |I' « impact d'une culture supérieure, dit active,
sur une culture plus simple, dit plus passive, (Melville J. Herskovits 1950 : p. 207-208)%.
Il dit que « I'idée de changement culturel en Afrique ne sépare pas sur l'impact de la
civilisation occidentale. Les indigénes exercent leur influence sur les emprunts entre
tribus et Européens. Méme les esclaves et les prisonniers réagissent a leurs situations
d'une maniere qui les change effectivement. Les Africains sont considérés comme des
esclaves pour développer leur culture d'aprés leurs contacts avec I'Europe, d’ou la

naissance de 1’ethnocentrisme et I’existence de la supériorité raciale.

2% Melville J.Herskovits, 1950 : Les bases de I’anthropologie culturelle. Paris : Frangois Maspero Editeur, 1967,
331 pages. Collection : petite collection Maspero, n° 106.

73



Malinowski est I’un des chercheurs qui s’intéresse sur le probléme de la fragilité
des modes de vie africaine, face a I'impact culturel européen, comme la vie des Européens
vivant en Afrique qui est totalement différente. Les contacts actuels sont trés
démoralisants, car ils sont sanctionnés par 1’ethnocentrisme qui domine les époques et le
mode de vie d'un autre. Les premiers représentants de la culture euro-américaine en
contact avec les peuples indigénes étaient des missionnaires. Ils poussaient les peuples a
accentuer la valeur de leur culture originale d'une fagon trés agressive. Dans ce cas, les
Africains finiraient pour accepter que la sienne soit moins importante que celle de I’autre.

Quel que soit la domination est a la fois politique, sociale, et religieuse lorsque la
supériorité sociale des euro-américains est reconnue. Le fait de réduire les éléments des
cultures d'origines, c'est de réduire la réalité vivante d'un mode de vie de propriétaire.

Voila pourquoi les anthropologues dans leurs récentes études d'acculturation, ils
veulent apporter sur les sociétés, des petites dimensions pour améliorer les relations a
I'entourage, malgré la dynamique du dehors. Melville J. Herskovits ft dirigé contre les
blancs et prédit le jour ou les anciens temps reviendraient et les envahisseurs seraient
expulsés. Il voit que le changement d’aujourd’hui n’échappe pas a la répétition de la
civilisation occidentale. Nous vivons vraiment dans I’époque des sociétés dites avancées,
mais il nous faut contraindre les problemes causés par la modernité, au niveau social et
culturelle. Ensuite, si nous voulons mettre les sociétés en état de développement, il nous
faut mettre ensemble la dialectique de la tradition et celle de la modernité, qui sont deux

associées pour former des structures normatives.

4.1.2. AVANTAGE ET INCOVENIENTS DE LA TRANSGRESSION OU
« MANOTA FADY FADY »
4.1.2.1. L’avantage du manota fady

D’aprés les explications, sans la transgression, il n'y a pas d’amélioration ou
d'évolution humaine possible, car la transgression fait détourner le code de régle sociale.
En d’autre terme, on transgresse le code moral ou éthique, en obligeant les dirigeants a
refonder et développer le droit et la législation. Le délinquant ainsi participe a
I'amélioration de la justice et le droit humain. Parlons ici, la conséquence néfaste de la
transgression d’un fady envers une personne ou une famille, qui oblige les descendants de

rétablir et de revaloriser énormément ce tabou.

74



4.1.2.2. Les inconvenients du manota fady

Par contre, cette évolution provoque a la fois la disparition pour certaines sources
de ces regles. Voyons la loi ou les régles sociales malgaches d’aujourd’hui, il y a
beaucoup d’améliorations, ainsi que le systéme ancien n’est pas bien marqué ou disparu.
Pour bien développer cette idée, nous allons voir ci-aprés les conséquences du « manota
fady ». Le « manota fady » est la rupture volontaire ou involontaire d’un tabou. Et selon
Razafimpahanana, cette rupture peut provoquer trois types de conséquences, a savoir :
conséquences psychologiques, conséquences sociales, consequences politiques.

e Conséquence psychologique

Le fait de vouloir profaner les interdits respectés dans un groupe déterminé
provoque Chez les membres du groupe un certain désarroi, puis une sorte de
décomposition de la personnalité baissante ou diminue. Le désarroi peut mener jusqu’a la
mort psychologique, une sorte découragement, le désespoir d’une personne et/ou un
détachement de la vie. De plus ’adoption d’une autre civilisation a pour conséquence de
détruire les interdits appartenant d’un groupe social ou un individu déterminé. En tout cas,
il y a une sorte d’aliénation d’un individu qui se sent comme un étranger a 1’égard de sa
propre culture et ses propres valeurs.

e Conséquence sociologique

Le non considération des fady, provoque un trouble pathologique grave au niveau
de I’individu. Cette trouble pathologie peut provoquer une sorte de désaffection de la
société vis-a-vis de ses valeurs traditionnelles. En effet le taux de la criminalité dans les
villes est devenu supérieur a celui que I’on trouve dans les campagnes. Ce taux de
criminalité €élevé s’explique la multiplicité de la violation, de conflit et de la méchanceté
de gens dans un groupe déterminé. Exemple: la tribu Sakalava tient sa coutume
« tromba » et respecte encore son interdit : le porc. Mais les immigrants Betsileo, Merina,
les Tsimihety de la région, en tant que chrétiens ne respectent pas le tabou du porc. La
tribu Sakalava ne supporte pas le contact avec ces immigrants, elle fuit devant eux. On dit
que la tribu Sakalava n’a qu’un seul moyen : fuir le sol qui a désacralisé par la rupture de
I’interdit. C’est ce qui explique la poussée de Tsimihety, Betsileo, et Merina dans la
région de Marovoay. Cette poussee et cette installation de ces immigrants en quelque
sorte sont facilitées par le vide laissé par les autochtones (Razafimpahanana, 1972, p. 98-
99). L’immigration dans ces plaines de Marovoay signifie par cette relative facilitée de
pénétration de tribus, Tsimihety, Betsileo, Merina qui ont apporté avec eux, le porc et qui

ont donc transgressé I’interdit auquel la tribu Sakalava tenait encore. Au lieu d’avoir un

75



trouble de personnalité, ces Sakalava ont pris la décision de fuir, en bénéficiant la stabilité
psychologique.

Vouloir lutter & tout prix contre les fady d’un groupe sociale déterminé, c’est
risquer de faire éclater au sein de ce groupe, des troubles trés graves. Cela veut dire que la
lutte contre des interdits, doit é&tre menée avec beaucoup de tact au systéme d’autorité ou
encore de trouble au sein de la sociéte. Malgré les grands bouleversements, il existe
encore certains Malgaches qui considérent que la base de la culture actuelle est la culture
traditionnelle.

e Conséquence politique

On parle ici, de trouble au niveau de I’individu, de la famille et de la société,
rendre dommage le systeme politique. Comme le cas de Madagascar de nos jours, certains
peuples malgaches ne respectent plus la loi du gouvernement et les disciplines morales.
Prenons I’exemple : le coup d’Etat, la vindicte populaire « Fitsaram-bahaoka », le
kidnapping ne cessent pas d’augmenter a chaque jour. Les autorités sont devenues
incapables de gérer les peuples, car chacun fait a ce qu’il veut, ni bon ni mal, surtout les
jeunes. De ’autre coté, le nombre de voleur et les malfaiteurs augmentent aussi, plus en

plus.
4.2. LE FADY FACE AU DEVELOPPEMENT ECONOMIQUE

Madagascar est connu par des mauvaises performances économiques depuis
plusieurs années. Le pays souffre ainsi de I’absence de croissance économique durable
permettant de générer les ressources nécessaires a I’amélioration des conditions de vie de
la population. On dit que tout cela est a cause des fady, une affirmation dit « lanareo sy
ny fadifadinareo no tsy mampandroso anareo » (Raharinjanahary Lala., 2009:56-57).
Cette affirmation signifie que le fady est parmi des obstacles de la progression a
Madagascar. Nous pouvons parler le tabou du jour et le Fadin-tany qui a un rapport avec
un endroit ou une surface de terre considérée comme sacrée. Ces genres de tabous
réduisent le temps de travail pour les villageois. Tout cela est une source de diminution de
produit et la baissante de niveau de vie des paysans. Nous avons aussi autre preuve, il
existe certains villageois qui refusent la construction des grands infrastructures dans leur
village, exemple: de grand projet, I’entreprise, une grande société privee ou publique. Une

raison, ¢’est pour éviter ’acculturation et le contact des indigenes avec les étrangers.

76



En fin, si quelqu’un respecte totalement le fady, il devient incapable de participer
au développement de son pays. Pensons a ce qu’on a dit un étranger: « Il n’y a rien a faire
pour le paysan malgache : il a trop de fady, il respecte trop d’interdits. Et I’on parle de
[’impossibilite pour Madagascar d’entrer dans la voie du progres, car trop de tabous
empécheraient les Malgaches d’utiliser d’une maniere optimale ses ressources
matérielles, psychologiques, sociales ». (Razafimpahanana., 1972 :83)

Nous connaissons bien que la croissance economique constitue un outil
permettant d’accroitre le bien-étre de la population. Elle dépend de I’augmentation de la
qualification de main-d’ceuvre et le conditionnement de niveau revenu. Il faut donc avoir
des ressources financiéres concrétes pour mettre en place les équipements en améliorant
la santé, 1’éducation et la formation des gens. Selon Diouf (1976), le développement
nécessite une rénovation des modes de pensée et d’agir une adaptation au changement.
D’aprés lui, la progression est basée sur la capacité et ’intelligence des acteurs sociaux
(Andrianasy Angelo Djistera, 2017: p. 14)%".

Par contre, la considération des interdits de la terre est aussi favorable pour la
production, parce que certains villageois malgaches croient que le respect des fadin-tany
favorise la fertilité de la terre. Il existe dans certaines campagnes ou les champs de
cultures défendent de ne pas travailler le jour de Jeudi ou de Mardi. Si quelqu’un ou peut
étre une famille qui a voulu volontairement a ne pas respecter ce tabou, il ne pourrait pas
avoir beaucoup de récoltes, car il y a quelques animaux nuisibles (les criquets, les porcs
sauvages, les Fodia, le Karaoko) viennent ravager leurs cultures. Mais, si le fady est bien
respecté le cultivateur gagnant beaucoup de produits. D’ou une affirmation : « Tokony
hajaina ny fomban-tany, n’aiza n’aiza. Tsy mety ny fananganana ny lalana manohitra ny
fady » (Ratsimba F., 2009: 172).

De I’autre maniére, le fady, assure I’amabilité et la réciprocité, car il a pour role
de constituer la reglementation pour le bon fonctionnement du « Fihavanana ». Le
Fihavanan est une cause majeure qui suscite les gens qui s’entraident entre eux, en
réalisant la solidarité ou le « Firaisankina », comme un proverbe dit : « Firaisankina no
hery » ou « L union fait la force ». En parlant la solidarité, on dit que le groupe villageois
et la famille de la société malgache ancienne étaient fortement cohésifs. Les membres de
de groupes se sentent solidaires les uns avec les autres, et cette solidarité se manifeste a

travers un service rendit dans un travail. On remarque que dans la société malgache

#” Andrianasy Angelo Djistera (2017), Le culte des ancétres dans la société malgache, (Série d’article)

77



ancienne, I’individualisme est fortement dévalorisé car la personne individualiste est
faible. Mais au contraire, il avait plusieurs personnes faibles mais unissant leurs efforts
viennent a bout de n’importe quelle difficult¢ qui se présente devant elles. C’est ce
qu’illustre un proverbe qui dit : « Lorsque les Pintades vont en troupe, le chien ne saisit
aucune ». Traduit en malgache : « Akanga maro tsy vakin’Amboa ». Cela veut dire que
I’individuellement d’une pintade est une proie facile pour un chien. Mais si elles vont en
groupe, si elles se solidarisent entre elles, elles peuvent tenir téte & un chien. Et méme
aujourd’hui, au sein du village, il y a encore un échange de services selon un principe du
« riaka » ou «valin-tanana » (coup de mains). Tout le villageois vient travailler sur le
champ ou la riziére des familles a tour de réle. La famille est tenue seulement de nourrir
ce qui vient travailler sur son champ ou sur sa riziére. Nous pouvons parler ici, certains
Tsimihety de Bealanana, Mandritsara, ils pratiquent encore le systeme de travail qu’on les
appelle « Lampogno » et « Tambr6 ». Ce sont des techniques de travail en groupes,
surtout lors de la cueillette du riz, les gens du village font le valin-tanana en atteignant le
tour de chacun d’entre eux. En cas du malheur qui frappe une famille tout le villageois
vient témoigner a la famille éplorée, une solidarité agissante. Tout le monde apporte soit
des encouragements par les paroles, soit des services a la disposition de ceux qui sont
dans le malheur. Ce ne sont pas seulement des paroles banales, mais aussi une volonté de
se partager la peine des malheureux.

Razafimpahanana souligne que la solidarité au sein du village se traduit par le
secours apporté aux pauvres. C’est ainsi que les veuves et les orphelins sont généralement
pris en charge par le groupe villageois. En tout cas, les familles et les groupes
communautaires sont deux réalités complémentaires. Cela signifie que la solidarité est
recommandée dans la mesure ou elle est la base d’une grande force, d’une grande énergie
capable de vaincre les obstacles.

En parlant de la vie quotidienne malgache, notamment en milieu rural, le
Fihavanana permet parfois d’expliquer les comportements et la culture, ¢’est surtout dans
sa composante de régulation de la production économique. Prenons un extrait d’article de
Rabemananjara (2001 : p. 27) écrit : « On était solidaire parce qu’on se réclamait de la
méme lignée. On était solidaire en raison du voisinage et de la proximité, face aux périls
et aux nécessités ». L aide mutuelle s’ exercait spontanément dans de nombreux domaines
et de nombreuses circonstances. On était ensemble pour le travail des riziéres, pour
’entretien des terres des personnes malades ou absentes. On était ensemble pour réparer

ou construire les tombeaux. On portait secours aux vieillards, aux infirmes, aux

78



souffrants. En cas de deceés, c’était la communauté qui se chargeait de tout. Dans le
contrat social, on était les uns pour les autres. ». De ’autre c6té, Razafindratovo, (1971 :
p. 52) confirmé son avis « le lignage avait sa morale sociale, sa justice, normes épousant
l’intérét de la collectivité. Socialement, [’individu doit éviter la perte du baraka, honneur
individuel certes mais avant tout collectif, toute infraction personnelle étant susceptible
de tenir [’honneur de tous. ». Ces conduites et actes physiques ou de parole obéissent les
uns et les autres en fonction du fihavanana, c¢’est un idéal d’harmonie et d’entente sociale
qui force les hommes a s’autocontrdler et a se retenir d’exprimer un accord trop
marqué (Ottino, 1996, p. 445).

La légitimité et la continuité temporelle du fihavanana va donc de pair dans la
mesure ou le fihavanana est une solution viable a la reproduction des communautés
villageoises. Comme 1’écrit Razafimpahanana (1968, p. 64) : « Cette organisation sociale
ne peut elle-méme étre efficace que dans la mesure ou les membres de la société
acceptent d’étre unis, assurant ainsi une cohésion sociale au groupe. Une fois la cohésion
sociale expérimentée par les membres du groupe, 1’ordre devient une valeur pour les
membres de la société, et aussi un facteur de sécurité pour le groupe tout entier ».

En définitif, le Fihavanana est une source de développement d’un pays. Quand
chaque individu en tant que pilote de développement, décide de promouvoir son identité,
il y a donc tout de suite une évolution de la société, puis le pays. Quand le citoyen dont
les gouvernants et les gouvernés se rendent compte que leur pays dans un état délicat, ils
ont un esprit collaboratif et se mettent ensemble pour chercher les bonnes solutions en
éradiquant les mauvaises attitudes. La connaissance des changements quotidiens des
paysans peut suffire come indication pour rectifier les erreurs. Les sagesses ancestrales
peuvent ainsi régner dans les sociétés, d’ou I’instauration du respect: le mineurs
respectent les majeurs et les majeurs consultent les mineurs. Les politiques de 1’Etat
pourront étre stables, suivant le systeme traditionnel « Le systeme politique fokonolona »
qui devient plus actif et il peut avoir une plus grande autorité.

En outre, en parlant de la réciprocité et le développement, dans 1’« Essai sur le
don » Marcel Mauss avait déja montré que 1’échange est bien le principe fondateur de la
vie sociale. Il prend souvent la forme de dons réciproques, le role de I’échange dans la
societé primitive était essentiel. Pour assurer cette idée, Lévi-Strauss prend le cas de
I’interdit ou tabou de I’inceste, comme les hommes €changent des biens, mais aussi des
femmes en pratiquant le systéme d’exogamie comme une obligation qui exige une femme

de se marier un homme en dehors de son groupe. Donc les femmes circulent entre les

79



groupes comme des marchandises. A vrai dire, en prenant une femme en dehors du
groupe et ameéne ainsi les groupes a de tels échanges, causant une source de devise pour
les familles concernées. Les femmes sont le bien le plus précieux du groupe car elles
assurent la perpétuation du groupe.

Ce systeme est bien pratiqué a Madagascar, méme aujourd’hui: un jeune homme
offre de richesse, peut-étre 1’argent ou un zébu aux parents de sa future épouse, en
échange de la femme qu’il aime. Ce systéme est souvent utilisé, comme « Moletry » pour
les Tsimihety, « Mahary » pour les Sakalava du nord et « Fehimbadiagna » pour les
Betsimisaraka du Nord. Beaucoup de peuples Tsimihety sont devenus riches a cause de
cette coutume, car il y a certains jeunes hommes qui osent d’offrir trois ou cing zébus aux
parents de sa future épouse. Cela pour nous dire que le mariage est donc une forme
d’échange, qui participe a la progression d’une société.

D’apres toutes ces conditions, en tant que garant du fihavanana, le fady tient une
fonction majeure au niveau du développement économique de notre pays et que le culte
des ancétres peut avoir des impacts négatifs et positifs sur le développement économique
productif. Cela veut dire, que les fady peuvent constituer un facteur favorable a
I’amélioration du niveau de vie de I’ensemble de la population, mais elle peut aussi en
faire un frein. Ce qu’il nous faut faire est de laisser tomber certains tabous qui empéchent
le développement et de tenir bien des autres qui favorisent la progression de notre pays.
L’influence par rapport aux dynamiques sont indispensables aux facteurs plus macro de
changement social, mais I’action de préservation des ressources naturelles et
traditionnelles sont aussi importants pour mettre en équilibre des inégalités et des rapports
de force qui produisent pour combattre le désordre au sein de la société. Cela signifie
qu’une action de développement doit suivre des logiques ou les normes traditionnelles et
les normes modernes. Ils sont tous des armes nécessaires en atteignant le développement

le plus élevé.

80



CONCLUSION

En guise de conclusion, aprés avoir étudié et expliqué les grandes parties de ce
travail, nous avons trouvé des justifications pour répondre aux questions posées au début
de ce travail. En parlant le role et I’importance des fady dans la vie traditionnelle
malgache, ensuite la face a face entre fady et modernité, qui est une cause primordiale de
changement socio-culturel et le comportement des nouvelles générations. Pour connaitre
tout cela, nous avons consulté des ouvrages, faire des enquétes aupres des publiques
cibles ou une communauté donnée. Les études approfondies qui nous permettent de savoir
que I’intégration des nouvelles cultures apportent des changements, ces changements
suscitent la disparition et la dévalorisation des fady. Ces problémes deviennent les causes
de désordre ou I’instabilité sociale, puis la négligence du soatoavina malagasy et la
diminution de droit de ’homme. Apres la mise en évidence de ces rapports, nous pouvons
élaborer quelques suppositions et quelques propositions pour éloigner les changements
qui ne conduisent pas au développement et la tradition qui empéche la progression de
chaque individu et toute la population malgache. Ces suggestions et présuppositions sont
vastes mais tous les éléments qui ont été ici cités ne peuvent pas séparer a cause de leur
interdépendance.

Ce travail apporte de nouvelles connaissances et de renouvellement conceptuel
pour les générations d’aujourd’hui surtout les jeunes qui apprécient beaucoup des cultures
étrangers. Il a aussi pour objectif de faire éprouver que les cultures originales puissent
tirer des lecons aux nouvelles générations qui sont plut6t étranges et surtout de maintenir
les valeurs de 1’éthique ou le soatovina malagasy. La raison pour laquelle que nous avons
étudié ce théme c’est pour montrer que les cultures malagasy ne soient pas classées
comme des cultures mortes. Si une personne connait bien sa propre culture, elle sera enfin
capable de mettre en considération ou en priorisation de ses valeurs par rapports aux
autres.

Cette analyse nous montre que la culture traditionnelle malgache peut constituer
un facteur favorable a la reconstruction du niveau de vie de 1’ensemble de la population,
mais elle peut aussi en faire un frein pour le développement. C’est pour dire que le respect
total des fady suscite le manque d’intelligence et 1’incapacité au développement, mais Si
le fady disparaisse, il n’y aura pas des régles sociales pour contréler le comportement

humain. Par conséquent, le danger et le malheur vont s’augmenter de plus en plus. Cette

81



situation nous prouve qu’il n’est pas possible de dynamiser le progres sans tenir compte
de la culture traditionnelle.

Voila pourquoi qu’on a besoin de renouvellement culturel qui sera adaptable a
I’actualité d’aujourd’hui. Les peuples malgaches doivent préserver leur identité culturelle
qui est aussi valeureuse que les autres. En méme temps, les étrangers ne ressentent plus
que leurs cultures sont plus riches que les nétres. Notre finalité, ¢’est que Madagascar
deviendra alors un pays qui est considéré un pays reconnaissance de sa valeur. Pour
atteindre cette finalite, il faut une certaine adaptation et un équilibre qui sera un systéeme
gagnant comme deux équipes qui sont dans une compétition qui espére atteindre la
victoire. Finalement, ce résultat est difficile & atteindre au vue de notre situation actuelle
qui met en valeur la supériorité de I’individualisme. La population pense qu’elle est dans

le meilleur de monde possible, donc elle continue a avancer de plus en plus a s’enfoncer.

82



BIBLIOGRAPHIE

e Quvrages
» ABELES, M. 2008 : Anthropologie de la globalisation, Payot.

» BALANDIER, G. 2014 : Changement social, dynamiques sociales et interventions de
développement (extrait de I’intervention au 2end séminaire AFD-F3E sur I’évaluation

« Analyser suivre et évaluer sa contribution au changement social », Paris, AFD.

> 1971: « Réflexions sur une anthropologie de la modernité ». Un
article publié dans les cahiers internationaux de sociologie, vol. 51, pp.197-211, Paris :

Les Presse universitaire de France.

» Claudio et Pamela Consuerga, 2019 : Les périodes de la vie familiale. Lecon classe

Adulte du deuxiéme trimestre (avril, mai, juin), Antananarivo, Edition standard.

» Collectif « Madagascar fenétres », volume2, 2006 : APERCUS SUR LA CULTURE
MALGACHE, Antananarivo, CITE- Centre d’information Technique et Economique.

» Collectif « Madagascar Fenétres », volume3, 2009 : APERCUS SUR LA CULTURE
MALGACHE, Antananarivo, CITE-Centre d’Information Technique et Economique.

» DELIEGE, R. 1996 : Anthropologie de la parenté, Paris, Masson 8§ Armand Colin

» DIRECTION DU PATRIMLOINE, 2008 : RENSEIGNEMENTS GENERALES DES
RICHESSES DU PATRIMOINE CULTUREL DANS LA REGION DE DIANA.

» LOUIS, 1952 : « Meeurs et coutumes des tribus du Nord de Madagascar », Bulletin
de Madagascar. 11 (n°56 et 57).

» GHASARIAN, C. 1996 : Introduction a [l’étude de la parenté, Paris 6, Editions du
Seuil.

» HERSKOVITS, M, J. 1950 : Les bases de [’anthropologie culturelle. Paris . Francois
Maspero Editeur, 1967, 331 pages. Collection : petite collection Maspero, n°® 106.

83



» JAOVELO-DZAO, R. 1996 : Mythes rites, et transes a Madagascar, Antananarivo,
Ed. Ambozontany et Paris, Ed Karthala.
> 1999 : UNIVERSITE D’ANTSIRANANA : « Le Tromba et

le Christianisme », Recherche et documents n°24 ISPTM.

» LEVIS-STRAUSS, C. 1958 : Anthropologie structurale, Paris, Plon.
> 1947 : Structure élémentaire de la parenté, Paris, Mouton.

» MALINOWSKI, B. Une théorie scientifique de la culture, 27-1-Jacob, Paris6.
» MIDDLETON, J. 1974 : Anthropologie religieuse, Textes fondamentaux, HERISSEY -
EVRUX.

» OTTINO, P. 1998: Les champs de ['ancestralit¢é a Madagascar, Paris,
Karthala/ORSTOM.

> 1974 : Madagascar les Comores et Sud-Ouest de ['Océan Indien,
Tuléar, CENTRE D’ANTHROPOLOGIE CULTURELLE ET SOCIALE.

» POIRIER, J. 1964 : La relation de I’homme au sol a Madagascar, in Annales de
I’U.M, série Lettres (n°2).

» RAHARINJANAHARY, L. 2009: Les fady ou faly (Interdits, tabous) et le
développement a Madagascar, in « Madagascar Fenétres », volume3, APERCUS SUR
LA CUTURE MALGACHE, Antananarivo, CITE-Centre d’Information Technique et

Economique.

» RAKOTOMALALA,I, R.. 2006 : Le malgache et son univers : La relation [’autre, in
« Madagascar Fenétres », volume2, APERCUS SUR LA CULTURE MALGACHE,

Antananarivo, CITE-  Centre d’Information Technique et Economique.

» RAZAFIMPAHANANA, B. 1972: Points de vue sur la société malagasy,

Antananarivo.

» RAZAFINDRATOVO, J. 1971 : « Etude du village d’llafy », Annales de [’Université

de Madagascar, Séries Lettres et Sciences Humaines, n°10, pp. 51-74.

84



» Société biblique francophone de Belgique, « La Bible en frangais courant »,

nouvelle édition révisée en 1997.
» SYLLA)Y. 2006 : Pouvoir et Sacré dans la société malgache d’hier et d’aujourd’hui,
in « Madagascar Fenétres », volume2, APERCUS SUR LA CULTURE MALGACHE,

Antananarivo, CITE-Centre d’Information Technique et Economique.

» UNESCO, 2010: Madagascar, Peuples et patrimoine : la circonscription de

Fianarantsoa.

e Mémoire de Licence

» CLEFFORT DE L’OR, A. 2016 : Origine du foko Njoaty d Vohémar. (Mémoire de
Licence). UNIVERSITE NORD D’ANTSIRANANA (FACULTE DES LETTRES ET
DES SCIENCES HUMAINES). Centre Universitaire Régional de la SAVA(CURSA).

» MAURIZIO, R. 2016 : «Joro vangitanimanintsy » Chez les Sakalava Njoaty de
Vohémar. (Mémoire de Licence). UNIVERSITE NORD D’ANTSIRANANA
(FACULTE DES LETTRES ET DES SCIENCES HUMAINES). Centre Universitaire
Régional de la SAVA (CURSA).

85



WEBOGRAPHIE

e Articles

- Alain GYRE, « Fady » et enfance dans la société malgache ». Site visité a 13 :44,
publié le 15 Février 2015
- ANDRIANASY Angelo Djistera (2017), Le culte des ancétres dans la société

malgache, (Série d’article)

- Aronson, E. & Carlsmith, J. M. (1974). «L effet de ['importance de la menace sur la
dépréciation du comportement interdit». In J. P. Poitou (ed.), la dissonance cognitive, (p.
102-108). Paris: Armand Colin.

- Balandier, G : « Tradition et continuité ». Un article publié dans les cahiers
internationaux de sociologie, vol. 44, Janvier-juin 1969, p. 1-12. Paris : Les presses

universitaires de France.

- Boris-Matieu Pétric, 2009, « ABELES Marc, 2008,  Anthropologie de la
globalisation ». ethnographique.org, Compte rendus d’ouvrages
(htt://www.ethnographiques org/ABELES-Marc-2008-Athroplogie de-la-globalisation-
consulté le 22.09.2018).

- Cristelle CHARRIER CPAIEN : Quelques éléments de connaissance sur la culture

malgache (synthese proposée).

- Fréderic SANDRON, 2008 : « LE FIHAVANANA A MADAGASCAR: Lien social et

économique des communautés rurales ». Editeur: Armand Colin(Art).

- Kevin EBELLE, 2016, Les interdits (fady )de Madagascar et leurs portées. Site
visité, le 26 Auvril, a 14h35

- Melville J.HERSKOVITS, 1950: Les bases de [’anthropologie culturelle Une
collection développée en collaboration avec la Bibliothéque Paul-Emile-Boulet de

I'Université du Québec a Chicoutimi (http://bibliotheque.ugac.uquebec.ca/index.htm)

86


http://bibliotheque.uqac.uquebec.ca/index.htm

- Marie Pierre Ballarin : Le royaume du Sakalava Menabe. Essai d’analyse d’un systéme
politique & Madagascar du XVII au Xe siécle. Source: in Lombard J., 1988, Paris,
ORSTOM.URL :http://journals.openedition.org/jda/docannexe/image/509/img-1.png

- Poirier Jean§ RandriamaranaSRazaramparany, Les fady dans la société malgache. In:
« Tradition et dynamique sociale a Madagascar ». Nice : Institut d'études et de recherches
interethniques et interculturelles, 1978. pp. 395-411. (Publications de I'Institut d'études et
de recherches interethniques et interculturelles, 9);
https://www.persee.fr/doc/ierii_1764-8319 1978 ant 9 1 986

- Robert Andriantsoa (malagasy58@gmail.com): Zanahary, dieu lointaine

(http://voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/eqglise-a-madagascar.jpg

- Roger BASTIDE, « RELIGION - L'anthropologie religieuse », consulté le 05 octobre
2018. URL: http://www.universalis.fr/encyclopedie/religion-l-anthropologie-religieuse.

e Site web

http://www.petitfute.com/p.147-madagascar/quide-touristique/photos.html; photo sur la

localisation de la ville de Vohémar

http://www.latribune-cyber-diego.com ; « La longque histoire de VVohémar »

http : // www. Anthropomada.com/ ours php

http://voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/eglise-a-madagascar.jpg

http://www.clio.fr; « Madagascar : Une histoire originale », p. 7; Chronologie de
I’histoire de Madagascar, 2011.

87


https://journals.openedition.org/jda/docannexe/image/509/img-1.png
https://www.persee.fr/doc/ierii_1764-8319_1978_ant_9_1_986
mailto:malagasy58@gmail.com
http://voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/eglise-a-madagascar.jpg
http://www.universalis.fr/encyclopedie/religion-l-anthropologie-religieuse
http://www.petitfute.com/p.147-madagascar/guide-touristique/photos.html
http://voyage-madagascar.org/wp-content/uploads/eglise-a-madagascar.jpg

ANNEXE

88



i. LES GRANDS MYTHES LIES EN CONSIDERATION DE QUELQUES
TABOUS ETHNIQUES A MADAGASCAR

- Certains Tsimihety sont interdit de manger la banane qui a de feuille lisse «

Akondro malama ravina ».

« Il'y avait un jour une famille ou deux mariés allaient travailler au champ loin
du village, ils portaient un nouveau bébé et lors de leur travail on les a mis ce bébé juste
au fond d’un bananier. Aprés quelques heures, une tige de bananier qui a tombé en terre,
justement sur le nouveau bébé. Malheureusement, le bébé a fini mourir. Désormais, ce
genre de banane est fady pour ses descendants d’en consommer ».

- Le fady de zaza kambana chez les Antambahoaka

Le zaza kambana ou « jumeaux » est fady pour les Antambahoaka, car selon eux
les bébés jumeaux portent de malheur et ils doivent étre éliminés. L’origine de ce tabou
remonte a 1I’époque de Raminia, dans le bateau en partant pour Madagascar, deux
jumeaux parmi les passagers furent intrigués par les aboiements des chiens d’assaillant
venus pour les attaquer. Les chiens sont des animaux tabous pour les musulmans. L’un de
ces jumeaux prit alors le risque de sortir du bateau, son frere le suivit. Inquiéte leur mere,
se mit a leur recherche, malheureusement aucun des trois n’est revenu. Pour compatir a la
douleur du Pére, RAMINIA déclare qu’il est désormais interdit d’élever des jumeaux. lIs
sont non seulement désobéissants mais attirent le malheur sur leur mére. (UNESCO,
2010, p. 88)%.

- Le tabou de jumeaux chez les Betsimisaraka

Certains Betsimisaraka » n’acceptent pas d’¢élever les jumeaux ; il y avait un jour
une famille a été aussi attaqué par les malfaiteurs. Elle prit la fuite en portant /’un de
ses bébés jumeaux. L autre a été oublié a la maison, en apercevant que [’autre n’est pas
avec eux, leur pére retourna a la maison pour récupérer ce bébé, il suivit par les
malfaiteurs, puis il est attrapé et tué par les malfaiteurs. Désormais cette famille a
interdit d 'élever des jumeaux ».

- Le fady de Railovy chez les Tanala
« Une femme tanala est suivie par des méchants, elle se réfugie dans les fourrés. A

I’instant un Railovy s’envole. Ceux qui la cherchent, pensent que c’était [’oiseau qui a

* UNESCO, 2010, « MADAGASCAR », Peuples et patrimoine : la circonscription de Fianarantsoa

89



fait frémir le feuillage et s’éloigne. La femme est sauvée et demande désormais aux ses
descendants de le respecter, et de ne pas manger le Railovy ».
- Certaines tribus ne consomment pas le Toloho

La méme raison de certains tribus qui ne mangent pas un type d’oiseau qu’on
I’appelle Toloho. « Il y avait un jour une famille entrain de fuir les méchants dit
Marofelana, ils se cachent aupres d un grand arbre, puis un bébé pleurait. Le moment
méme cet oiseau s’envole en faisant une voix qui était le méme cri que ce bébé, les
méchants hommes s éloignent de cet endroit. En fin cette famille est sauvé, et demande a
ses descendants de ne pas manger le Toloho».

- Lefady du corbeau dans le pays merina.

Cet oiseau, d’aprés la légende a sauvé la vie du futur roi de
I’ Andrianampoinimerina de 1’attentat perpétré par son oncle Andrianjafy sur sa personne.
Depuis ce jour, Andrianampoinimerina décrete que le corbeau est fady dans le pays
merina.

- Les interdits relatifs aux tanrecs (Trandraka).

Une légende raconte qu’ «il y avait autrefois, au temps de roi Rakoto de
Mangoro, des ennemis, un jour viennent attaquer le royaume. La population se terra dans
une grotte. Passant au-devant de [’entrée de la grotte les ennemis virent des tanrecs
entourant [’entrée. En voyant ces bétes, ils rebrousserent le chemin en disant : Il n’y a
que des tanrecs ici. Ce fut ainsi que la population de Mangoro considérant le Trandraka
comme leurs sauveurs, en interdit la consommation », (UNESCO, 2010: p.12). Ces
thémes de la fuite devant les malfaiteurs et d’un animal ou des oiseaux qui donnent la

chance a ces familles.

ii. LES DIFFERENTS TYPES DES FADY CHEZ LES SAKALAVA NJOATY

EN PARTICULIER

- Ne jamais consommer la viande porc et Iémurien

« Autrefois, Dieu était visible et vivait avec les humains. Un jour Dieu réunit
toutes les personnes du monde. Tout le monde était venu a cette réunion, sauf qu’'un seul
homme. C’était un prophéte Njoaty. Plusieurs fois, Dieu essayait de lui appeler, mais il
n’est jamais venu. En effet, Dieu était devenu en colere contre lui, ainsi Il a décidé de lui
faire un test d’intelligence pour savoir de quoi il est capable. Un jour, si par hasard, cet
homme était venu, Dieu profitait sa présence. Alors il a pris deux grandes tiges de

bananiers et les a enveloppées dans deux toiles blanches « lamba fotsy » comme c’étaient

90



de cadavres ou défunts. Donc, Dieu lui posa de question « qu’est-ce qu’il y a dans les
deux toiles blancs ? Ca fait longtemps qu’on vous a attendu de venir ici parce que tu
crois connaitre beaucoup de choses. Et montre-moi, tout ce que tu es capable de faire,
tout de suite». Cet homme a fait sortir ses Sikidy et les a rangé dans un lieu bien propre.
Apres quelques instants sa prophétie sort avec ses Sikidy pour dire que c’est un test
d’intelligence par Dieu. Alors, il demande de les ouvrir. C’est justement ce qu’il pensait
avant : deux tiges de bananiers.

En revanche, c’est son tour de tester la connaissance de Dieu, en tant que
Créateur et capable de tout. Ainsi, il a pris le cadavre de son pére et de sa mere, puis les
a mis dans les deux conteneurs et il appelait le Dieu, puis Lui posa de question « c’est
quoi dans les deux Chariots ? ». Dieu lui répond tout simplement : [’un c’est un porc et
["autre c’est un Lémurien. En ouvrant les deux Chariots, le cadavre de son pere
transformait en Porc et celle de sa mére changeait en Lémurien. Désormais ils seront
tabous pour ses descendants. Cela veut dire que le Porc et le Lémurien sont des grands
ancétres des Sakalava Anjoaty, et ils sont interdits de les consommer.

-« Ne jamais manger les chauves-souris et Hérisson »

Ils considérent que les Chauves-souris sont classées parmi les bétes impures, car
quand ils excretent leurs déchets, ils pointent 1’anus vers le Dieu, en méme temps leur téte
pleine de crasse. Le hérisson fait aussi le méme caractére aux chauves-souris. En outre, il
y a aussi de I’autre coté, la crainte de similitude de mot, car le mot « sonkina » vient du
mot « misonkina » en malgache qui signifie quelque chose qui recule, ou de retour en

arriere. En cas d’erreur, cela qui pourrait empécher la chance.

Photo 10 : Les chauves-souris

(Source : Encarta junior 2009)

-« Ne jamais consommer le hibou et le corbeau »
Ce sont des oiseaux bétes et impurs, les corbeaux mangent les cadavres, tandis les

hiboux ce sont des oiseaux destinés pour les sorcieres, ils ne sont pas consommables.

91



-« Ne jamais manger de chat, chien et les chats sauvages »

Photo 11 : Les chats sauvages,

(Source : Encarta junior 2009)

Les chats, les chiens, et les chats sauvages (Jabady, Kary) sont des animaux plus bétes,
méchants, voleurs, puis ils mangent de quelques ou des de animaux aussi bétes qu’eux.
Par exemple, le chat mange le caméléon, le 1ézard, les petits serpents, etc. Ensuite, les
chiens et les chats sauvages préférent des nourritures sales.

-« Ne jamais manger la viande de zébu qui a de poil dit vandamena »

Les Sakalava Njoaty ne consomment pas le zébu qui a de poil marron, c¢’est parce
qu’il porte la couleur désagréable pour eux, il est inaccessible pour la sacralité des
ancétres.

-« Ne jamais consommer la viande des animaux égorgés par les femmes et les
garcons incirconcis ».

Les Sakalava Njoaty ont des associations d’idée qui leur défendent de manger des
animaux égorgés par des garcons incirconcis, puis par des femmes. Selon eux, ils ne sont
pas des hommes réels et parfaits. Pour les Sakalava Njoaty, la circoncision est une grande
étape pour intégrer dans le monde adulte et le monde réel. On voit souvent ce jugement:
pendant les grandes cérémonies rituelles, les gargons incirconcis et les femmes sont
interdits de sacrifier les zébus. Lors de sacrifice, on fouille tous les garcons, pour éviter le
contact avec ceux qui sont interdits.

- « Ne jamais consommer la viande d’un animal qui a crevé, biby maty
foana ».

Le Foko Njoaty ne mange pas la viande d’un animal qui a crevé, c¢’est un tabou
pour leur sainteté, car cet animal a été peut é&tre mordu par la maladie ou autre raison
désagréable. C’est un tabou venant des musulmans, considéré comme ayant une relation

avec la pureté d’un corps.

92



- « Défense d’insulter des ancétres « Manompa razana »

L’insulte ancestrale ou « manompa razana » est un grand tabou pour le Foko
Njoaty. C’est parce que les ancétres sont des dieux sur terre pour eux. Si quelqu’un(e) a
essayé d’insulter leurs ancétres, il doit s’excuser et se repentir a tout ce qu’il a fait. Il est
obligé d’offrir un bidon de boisson alcoolique, un sac du sel, puis un zébu a la famille
concernée, pour purifier leur ancétre, et neutraliser la malédiction.

Dans ce cas, en pratiquant cette coutume, les familles descendants des ancétres
insultés, font une cérémonie rituelle en mangeant ensemble ces offrandes. Ici chaque
offrande a sa signification, comme les suivants: le zébu signifie le respect, le sel signifie
la sacralité ou « fahamasinana », et 1’alcool signifie la pureté. Lors de la cérémonie, le
coupable présente toutes ses excuses, en faisant le « Joro » en disant les mots suivants: «
Je suis untel, celui qui vous a insulté. Vous nos grands-meres et nos grands- peres. Je sais
bien que je suis coupable, car j’ai fait une terrible erreur ou de comportement injuste
envers vous. Voila pourquoi, Je me présente maintenant toutes mes excuses. Pour preuve,
je vous offre les choses ceci, pour vous purifier. Nous avons ici un zébu, un sac du sel et
un bidon de boisson alcoolique. Dés maintenant ne faites pas du mal aux enfants méme
les adultes, mais donne nous le bonheur, la santé et le meilleur pour [’avenir ». Si le
coupable refuse a ce qu’il faut faire pour sa culpabilité, les familles eux-mémes font ce
qu’on appelle « Joro tolaka ».En disant les paroles suivantes. « Aujourd’hui, nous
déclarons sur ’honneur, a vous nos grands-péres et nos grand-meéres. Vous savez bien
que le coupable a refusé a ce qu'il aurait du faire envers vous, pour son terrible erreur.
Dans ce cas, nous sommes maintenant décidés, de vous laisser faire votre propre
jugement envers lui. Dés maintenant ne faites pas du mal a” la famille, attaquez-le, car il
n’a pas obéit notre coutume, il mérite donc de votre sanction. Des maintenant, écartez-
nous le malheur, pour que nous puissions vivre en paix, aupres du bien ».

-« Ne jamais profaner la coutume ancestrale »

Ici on parle notamment d’un étranger ou quelqu’un venant de 1’autre ethnie qui a
essaye de transgresser leur coutume ou leur fady, ou avoir fait un comportement injuste
envers cette communauté. Cette personne est affronté par des terribles choses, soit il
quitte involontairement leur village, d’'une manicre treés étrange, soit il attrape par un
genre de malédiction ceci : « Cet homme ne pourra pas rester de long temps ici, sinon le

malheur va arriver pour lui, car il a essayé de transgresser notre tabou».

93



C’est la raison pour laquelle que tout le monde croit qu’ils sont des personnes
saintes ou « olo masina ». D’ou le terme « masim-bava ». En cas d’erreur, un danger se
produit automatiquement & celui qui a fait la faute.

-« Ne jamais laver les mains, apres avoir mangé la viande de zébu ».

Ce tabou touche sur la question de richesse, d’aprés I’histoire, le Zébu est la
source de la richesse pour les Sakalava Njoaty. Selon eux, quand quelqu’un possede au
moins un seul Zébu, ils disent « Nahomby » (il a réussi). Ensuite, il y a liaison en écoutant
le terme «omby », qui donne la qualification « homby », ayant pour sens «tonga »
(arrivé) ou « tody », en langue malgache officielle (celui qui vient d’arriver apres avoir
fait une longue voyage), mot racine qui a donné le qualificatif « mahomby » et le terme
fahombiazana(la succes ou la réussite).Pour les Sakalava Njoaty, le Zébu signifie la
richesse et la réussite. Donc c’est inutile de laver les mains aprés avoir consommé sa
viande, pour éviter la facon de parler «manasa harena », cela veut dire anéantir la
richesse. C’est un tabou pour I’ethnie Njoaty.

-« Ne jamais consommer le héron Kilandy ».

Quotidiennement, la vie des Hérons, ils préferent de rester toujours aupres des
zébus, donc selon les Sakakalava Njoaty ils ont pour réle de surveiller les zébus, comme
amis proches ou garde-corps.

-« Ne jamais consommer la baleine Trozona »

C’est un grand mammifére qui vit dans la mer. Ce genre de poisson joue le rdle
important dans la vie des Njoaty. D’apres ce qu’ils ont dit durant notre enquéte, a chaque
fois qu’il y a quelqu’un a décédé, surtout I’un de ces grands parents, le trozona fait
surmonter les grandes pierres de la mer pour inhumer le défunt. Sous I’influence de
I’Islam, le Foko Anjoaty inhume dans la grotte de pierre. Ce poisson contribue
volontairement a faciliter I’inhumation. C’est la raison pour laquelle que les Sakalava
Njoaty ne mangent pas la Baleine ou Trozona

-« Ne jamais supplier ou prosterner devant un roi », un terme « Tsy mikoezy
Mpanjaka »

Il est interdit pour les Njoaty de prosterner devant un roi, ou porter son bagage,
parce gque tous les deux sont porteurs du hasina. Un ancien dicton dit: « Samby Andriana tsy
fampikoezy ». A vrai dire, ils possédent le pouvoir qui est supérieur aux autres, mais la distinction

entre eux, c’est que le pouvoir des Sakalava Njoaty est le pouvoir naturel, tandis que le pouvoir du

roi est un pouvoir adoptif.

94



- « Ne jamais entrer, ni de sortir de la porte a coté I’Est de la maison »
Comme nous avons déja dit, ¢’est une partie sacrée de la maison.
-« Ne jamais barrer la porte »

Selon les Njoaty, il interdit de barrager la porte, car ce geste signifie une défense
pour la future chance qui va entrer dans la maison. Ce sera peut-étre : de 1’argent, un
nouveau bébé, un porte-bonheur, une grande richesse venant du Dieu ou des Ancétres.
D’ou une facon de parler « Anjara tsy miolaka » (le destin ne jamais tomber a ce qu’il ne

[’appartenant pas)
-« Ne jamais boire de ’alcool, ni de I’eau dans la bouteille et dans le gobelet »

En tant que masim-bava (qui a de bouche sacré ou saint), les Sakalava Anjoaty
sont interdit de boire 1’alcool ou de I’eau dans une bouteille et un gobelet, pour prendre le
soin de leur bouche en gardant la pureté et la sacralité « fahamasinana ». D’aprés eux, la

bouche posséde aussi le hasina, elle n’autorise pas de quoique ce soit.
-« Ne jamais souffler le repas ».

Selon les Njoaty, il interdit de souffler le repas « mitsoko sakafo » car quand on
souffle du repas il y a I’action de pousser ’air ou I’inspiration vers 1’extérieur. Cela peut
entrainer une disparition du hasina. En cas d’erreur le hasina va diminuer. Ne jamais
manger sans nettoyer du visage « mihinana tsy misafo », pour montrer la tendance de la

pureté ou propreté (fahadiovana).

-« Ne jamais faire le style de coiffe ».

Les Sakalava Njoaty interdisent de faire le style de coiffe, parce que ce style est destiné
seulement pour les morts avant de le mettre dans un cercueil. C’est une coutume pour
marquer la pureté pour les Njoaty). S’il y a par exemple quelqu'un(e) qui ne suit pas cette
coutume, avant de sa mort il ne pourrait inhumer dans le cimetiére ancestral. En cas de la
profanation, le malheur le plus pire se produira aux descendants.

-« Ne jamais prendre quelque chose ou impair » « Zavatra tsy tondrok’isa »

Ce tabou est destiné seulement pour leurs grands-parents ou les notaires, en tant
qu’étre supérieurs de la famille. C’est une coutume manifestant I’honneur et le grand
respect. Surtout quand on les remercie, en offrant par exemple : de ’argent, un cadeau ou
autre chose. Il est interdit de les donner quelque chose qui porte de nombre incomplet ou

impaire.

95



e Le jour tabou pour les Sakalava Anjoaty

- « Ne jamais travailler le jour de Mardi »

Les Sakalava Njoaty considérent que le jour de Mardi est un jour de destruction,
dit « Andro fandravana ». Cela peut- étre une destruction de Fihavanana (lien de parenté
ou concorde), de Fiaraha-monina (société), de Fisakaizana (lien d’amitié¢), de
Tokantrano (un appartement) ou encore de Hasina (sacré). D’apreés leurs expériences, tout
ce qu’on fait ou construit le jour de Mardi, va finir pour étre détruit ou disparu. Donc,
selon eux, il est interdit de recommencer ou de travailler, le jour du Mardi. D’ou un
terme: « Miasa foana, izay miasa talata», (celui qui travaille le jour de Mardi le fait
inutilement). Pour preuve quoiqu’on fasse le jour de Mardi, il y a toujours un obstacle ou
qui finira pour détruire.

Les Mois tabous

- Mois de Mai et Février

Pour les musulmans, ce sont les mois destinés pour un grand rite, ce qu’on appelle le
Hidibe ou mois de ramadan. Selon le Foko Anjoaty, ce sont des Mois incomplets dit
« Volana tsy feno ». lls les considerent que ce sont des mois imparfaits, dont ils semblent
a quelqu’un ou chose handicapé. Selon eux il est interdit aussi de faire ou de reconstruire
une chose durant ces mois. Par exemple : manangan-trano (construction d’une maison),
Joro (invocation), « Manala voady », et notamment la pratique d’un grand rite appelé
« Vangy tany manintsy », traduit littéralement par « visite de terre froide », etc.

En effet, s’il y a par exemple un bébé né pendant ces mois, il est obligé de lui faire ce
qu’on appelle « Aladika ». Pour le faire, on prend le nouveau-né, on le met dans nid qui a
une forme d’une petite maison, dit « Trano kely », puis on prend le feu et on la brdle. En
méme temps, on essaie de I’attraper. S’il est survécu, il aura la vie sauve, dit « Afaka
dika ». Désormais, on peut le garder en vie. Sinon il lui arrivera quelque chose ou un

malheur, peut-étre : aveugle ou une malade mentale.

96



EXTRAIT DE TEXTE

L’anthropologie dynamique

Extrait de Georges BALANDIER (1971) Sens et puissance,
Presses Universitaires de France, pp.13-16.

Contexte

Au lendemain de la seconde guerre mondiale, deux modeles dominent 1’anthropologie :
le fonctionnalisme et le structuralisme. En réaction aux dérives de I’évolutionnisme et
du diffusionnisme, ces deux courants ont banni I’histoire de leur champ explicatif. Un
courant va émerger en réaction a cette absence de considération pour le changement
social. Sa vocation n’est plus de comprendre la cohérence des systémes sociaux mais de
mettre en évidence Dhistoire et le changement — courant qu’on qualifiera
d’anthropologie dynamique. Ce courant émerge dans un contexte bien particulier : la
décolonisation. Ce contexte de crise engendre de profondes mutations qui vont
sensibiliser les anthropologues aux dynamiques sociales. Georges Balandier va

s’intéresser aux transformations engendrées par la colonisation au Gabon et au Congo

Georges Balandier.

Né en 1920 en Haute Saéne. Etudie la philosophie et 1’anthropologie a Paris. Il part
étudier au Sénégal et au Congo les mutations de 1’aprés-guerre. En 1955, il soutient sa
thése d’Etat et publie 2 livres : Sociologie actuelle de I’Afrique noire et Sociologie des
Brazza villes noires. Il assure les premiers cours sur le développement a I’Institut d’études
politiques de Paris, et introduit avec Sauvy le terme de « tiers monde ». Il crée a I’Ecole
Pratique des Hautes Etudes un enseignement de sociologie de 1’ Afrique noire et fonde le
Centre d’études africaines. Elu prof a la Sorbonne en 1962 ou il inaugure la premiere
chaire de sociologie africaine.

Balandier va avoir deux ambitions principales : ouvrir la politologie aux apports de
I’ethnologie et construire une sociologie dynamique de la modernité qui démasque les
jeux de pouvoir, et oblige a interpréter les facteurs de desordre dans tout systeme social.
C’est le premier africaniste a conceptualiser la situation coloniale, en essayant de

saisir les déséquilibres issus des rapports entre colons et coloniseés.

97



Le texte étudié est un extrait de Sens et puissance, avec pour sous-titre Les dynamiques
sociales. Dans cet ouvrage, Balandier met en place une sociologie des mutations et du
développement. Le systéme social est instable et laisse cohabiter I’ordre et le désordre.
Balandier va s’intéresser aux révélateurs de ce décalage : les conflits, les crises, les
tensions, etc.

- Architecture :

— ler § = une constatation : I’émergence d’une nouvelle orientation scientifique en
opposition aux dominations théoriques établies (fonctionnalisme et structuralisme).

— 2¢me § = L’objet de cette nouvelle orientation : le changement social.

— 3¢éme § = Une dynamique sociale inhérente a la culture (facteur interne/externe).

— 4éme § = Le « proces » de changement social (évolution, révolution).

- ler paragraphe: I’émergence d’une nouvelle orientation scientifique.

L’anthropologie dynamique se donne pour perspective d’appréhender la réalité sociale a
travers D’histoire. Cette perspective va a I’encontre des systémes d’explications de
I’époque : le fonctionnalisme et le structuralisme qui, pour Balandier sont dans 1’ «
illusion de la longue permanence des sociétés ». Pourquoi ? dans la mesure ou ces
courants véhiculent une conception statique des sociétés. La notion de fonction participe
a la perpétuation de la culture donc a la permanence du systeme et la notion de structure
désigne ce qui fait I’essence de I’homme, elle est donc invariable dans I’espace et dans le
temps.

Bien plus, Lévi-Strauss va opérer une distinction entre les « sociétés froides » et les «
sociétés chaudes ». Le terme de « société froide » désigne les sociétés « proches du zéro
de température historique ». Ces sociétés s’envisagent selon une nature répétitive (temps
cyclique) et vont nier leur dimension historique. Elles s’opposent aux « sociétés chaudes
» qui, au contraire, valorisent cette dimension historique.

Le fonctionnalisme et le structuralisme vont donc porter DP’attention sur ce qui
fonctionne ou ce qui est stable, sans prendre en compte les dysfonctionnements, a la
source des bouleversements sociaux.

En opposition a ces courants, Balandier propose une nouvelle anthropologie :

» Dynamique : le changement n’est plus considéré comme faisant parti de ’accidentel
et du marginal mais se trouve dans la nature méme des sociétés (on a plus de
distinction entre ce qui est stable, envisagé comme le seul objet digne de la science, et ce

qui est accidentel).

98



+ Relationnelle : porte DI’attention sur les « effets des relations externes », de «
I’environnement » sur les structures internes des sociétés.

« Critique : dépasse les théories officielles.

- 2éme paragraphe : 1’objet de cette nouvelle orientation.

L’objet de cette nouvelle orientation anthropologique est donc le changement. Cet objet
ne constitue pas un champ nouveau dans I’anthropologie, d’autres courants s’y sont
préalablement intéressés : I’évolutionnisme (attentif au passage d’un stade a un autre) et
le diffusionnisme (attentif au processus de diffusion envisage comme moteur des
societes).

Mais Balandier évoque la nécessité de les dépasser :

- par un travail théorique qui porte I’attention sur le conflit social, 1’innovation,
I’invention, le passage d’une formation sociale a une autre.

-par un travail empirique qui valide les indicateurs du changement social (alors que ces
courants étaient plutot dans une démarche spéculative).

L’¢tude des conflits se démarque d’une tradition anthropologique qui considere a la
suite de Durkheim que « les sociétés qui présentent des symptdmes de faction et de conflit
interne conduisant a des changements rapides, sont soupgonnées d’ “anomie” et de
“décadence pathologique” ». Dans cette tradition anthropologique, le changement est
considéré comme quelque chose d’anormal. Au contraire pour Balandier les conflits et
les dysfonctionnements sont inhérents a tout systeme social, c’est ce qui va générer le
changement.

- 3éme paragraphe : une dynamique sociale inhérente a la culture.

Les modéles d’explications traditionnels dissocient le noyau jugé statique d’une
Société, qui se caractérise par la stabilité (ce qui perdure : c’est la fonction ou la structure,
sorte d’objet a 1’état pur), et sa gangue jugée accidentelle, aléatoire, instable, dynamique
(ce qui change : le contexte). Le changement est a ce moment-la quelque chose de
périphérique, délaissé par les grandes théories.

Cette coupure entre le statique et le dynamique est pour Balandier 1’équivalent de
I’opposition diachronie (évolution dans le temps) / synchronie (ensemble des faits & une
époque précise). Cette coupure n’a plus lieu d’étre : la dynamique sociale est inhérente
aux structures mémes de la société et active en permanence. La dynamique s’inscrit
dans la nature méme de toute société.

Cette Dynamique sociale va dépendre de deux facteurs :

99



« Facteurs externes = systeme de relations extérieures (relations avec d’autres cultures,
phénomeéne d’acculturation par ex, contexte colonial, etc.).

« Facteurs internes = a I’intérieur méme des sociétés (« cycle de vie »).

Il s’agit donc aussi bien d’une dynamique du dedans que d’une dynamique du dehors.
Cette

vision s’oppose aux dichotomies fortement valorisées par le fonctionnalisme et le
structuralisme : statique/dynamique, stable/instable, tradition/modernité que vient
remplacer une approche dialectique entre forces de rupture et de continuité. Pour
Balandier, toute société est génératrice d’ordre (continuité) et de désordre (rupture).

- 4éme § : Le « proces » de changement social.

Anthropologie dynamique va chercher & remedier au grand défaut des théories
dominantes inscrivant les sociétés étudiées dans un « perpétuel présent ». Balandier
écrit & propos de I’Afrique : « le mythe de I’ Afrique intemporelle, appliquée a Se répéter
telle quelle de génération en génération s’est effrité ». L’Afrique, continent intemporel
par excellence, a traversé de profonds bouleversements non seulement depuis le choc
culturel de la colonisation mais déja bien avant avec les conquétes, les échanges, le
commerce, I’esclavage, I’islamisation, etc. Les sociétés africaines n’ont jamais été des
sociétés sans histoire. Nous les appréhendons comme des sociétés sans histoire parce que
nous connaissons peu de choses de leur histoire.

Anthropologie dynamique va restituer le temps a ces sociétés, faire le « procés de
changement social » c’est-a-dire réintégrer un processus dynamique.

Balandier va distinguer deux formes de changement :

- Un changement recherché qui reléve d’une planification sociale (contrélé) et s’inscrit
dans la continuité — c’est 1’évolution de tout systeme social (peut déboucher sur une
révolution)

- Un changement qui va changer en profondeur le fonctionnement du systéeme social (la
révolution).

Citation de Balandier tiré aussi de Sens et puissance : « Les crises subies deviennent le
révélateur de certaines des relations sociales, de certaines des configurations culturelles,
et de leurs apports respectifs. Elles conduisent a considérer la société dans son action et
ses réactions, et non plus sous la forme de structures et systemes intemporels ». Les

tensions, les conflits vont servir de matériaux a I’analyse de la dynamique sociale.

100



L’attention portée a la notion de conflit interne rappelle un autre courant de pensée qui est
contemporain de 1’anthropologie dynamique : 1’anthropologie marxiste (Godelier) qui
va s’efforcer d’analyser les dysfonctionnements et les clivages internes des sociétés.
L’activité collective est issue de systémes de relations instables (luttes de pouvoir pour
I’acceés aux forces de production).

- Conclusion.

Aux théories dominantes qui mettent 1’accent sur I’ordre, la logique, la stabilité,
Balandier va substituer une anthropologie qui insiste sur la dynamique inhérente a la
réalité sociale. Le systéme social est fait d’ordre et de désordre. Balandier va donc
s’intéresser au mouvement interne des sociétés et a tout ce qui le révéle : les conflits,
les tensions, les contestations, les crises (attentif au dysfonctionnement). Ce qui ne
constitue pas tout a fait une nouveauté puisque d’autres anthropologues se sont penchés
avant lui sur les phénomeénes d’« acculturation » dans les contacts culturels. Mais pour
Balandier, il s’agit d’un concept qui dissimule une réalité coloniale sans la prendre
véritablement en compte. Balandier propose de substituer au concept d’acculturation, le
concept de « situation coloniale » qui implique un rapport social de domination
(jusqu'a lors occulté).

Avec [D’anthropologie dynamique s’opére un déplacement des préoccupations
traditionnelles des ethnologues (on est plus seulement attentif a ce qui fonctionne mais
aussi a ce qui ne fonctionne pas), et une ouverture sur d’autres terrains (la ville ou
s’exprime le plus ouvertement les tensions, les conflits générateurs de restructurations, ce

qui va donner naissance a un nouveau champ de 1’anthropologie : I’anthropologie urbaine.

101



MEMOIRE

Titre : FADY ET MODERNITE A MADAGASCAR:
UNE COEXISTENCE PACIFIQUE OU CONFLICTUELLE?
Cas des Sakalava Njoaty de VVohémar, région SAVA

Auteur : BENANTENAINA Joelin

Encadreur : RAZAFIMAHEFA, maitre de conférences
Nombre de pages : 97

Nombre de cartes : 1

Nombre de photos : 11

Mots clés: Njoaty, culture, inceste, tabou, tradition, parenté,
éthique, société, changement, valorisation.



IDENTITE

CURRICULUM VITAE

Nom : BENANTENAINA

Prénom : Joelin

Né le 30 Avril 1991 a Andapabe-Amboangibe/SAMBAVA
CIN : 711991 046 742

Nationalité : Malagasy

Adresse actuelle : AMBOHIPO-Cité, Lot : 103

Adresse E-mail: benantenaina.joelin @ gmail.com

Tél : 034 33 511 27/032 70 346 98

e ETUDESET DIPLOMES OBTENUS

Anées

Etablissements

Diplébmes obtenus

2019

ANKATSO (Université d’ Antananarivo)

Grade MASTER en Anthropologie

2017-2018

ANKATSO (Université d’ Antananarivo)

MASTER niveau M2

2016-2017

ANKATSO (Université d’ Antananarivo)

MASTER niveau M1

2015-2016

CURSA-Antalaha (Université d’ Antsiranana)

LICENCE ES LETTRES

2012-2013

CURSA-Antalaha (Université¢ d’ Antsiranana)

Duel 02 en Etudes Francaises

2011-2012

CURSA-Antalaha (Université d’ Antsiranana)

Duel 01 en Etudes Francaises

2011

CPA-Sambava

Baccalauréat (Série A,)

o EXPERIENCES PROFESSIONNELLES

Employeur

Fonction

G1Z (Andapa) Enquéteur (durant un Mois)

MINISTERE DE LA CULTURE ET DU
PATRIMOINE (Ampefiloha-Antananarivo)

Stagiaire (durant deux Mois)

e FORMATIONS COMPLEMENTAIRES

Connaissance en informatique : bureautique, Internet, programmation.

Loisirs : Musique, football, et avoir un esprit d’équipe, sociable, dynamique, capacité et

créative.

e CONNAISSANCE LINGUISTIQUE

Langues Ecrit Parlé
Malagasy Trés bien Maternelle
Francais Bien couramment
Anglais Passable Passable

Je soussigne, par la présente que ces informations ci-dessus sont exactes et sinceres.

BENANTENAINA Joelin







