
MINISTERE DE l’ENSEIGNEMENT SUPERIEUR   
ET DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE 

 

 

Université de Toliara 
Faculté des lettres et des sciences 

humaines et sociales 
Département de Philosophie 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mémoire de maîtrise   

                        Présenté par : ELDINE Boina 

Sous la direction de: Monsieur RAKOTOARIVELO Jean 

                                  Maitre de Conférences à l’Université de Toliara 

                                       17 Février 2011 

 

 

Année universitaire 2009-2010 

 

LA DECOUVERTE DE LA FOI 
ET DE LA RAISON CHEZ SAINT 

THOMAS D’AQUIN DANS LA 
SOMME THEOLOGIQUE 

 



REMERCIEMENTS 
 

Nous adressons nos gratitudes et remerciements les plus sincères à tous ceux qui ont 

contribué à la réalisation de ce travail de Mémoire. 

Louange à Dieu le Tout puissant d’avoir répondu à notre prière. 

A Monsieur RAKOTOARIVELO Jean d’avoir accepté de diriger et de suivre 

minutieusement ce travail jusqu’à son achèvement. 

Nos profondes reconnaissances tendent à tous les enseignants du Département de 

Philosophie, plus particulièrement à Monsieur RAKOTOARIVELO Jean Directeur du 

Département, pour sa contribution à la formation de mes connaissances, de leur morale et leur 

conseil, qui m’ont bien orienté à la recherche et à la réalisation de ce travail. 

Nous tenons aussi à remercier tous les personnels de certaines bibliothèques que nous 

avons fréquentées au cours de nos recherches, de nous y avoir donné accès, plus 

particulièrement la bibliothèque de Collège Sacré-Cœur qui nous a donné accès aux œuvres 

de Saint Thomas D’Aquin. 

Nous n’oublions pas, non plus de remercier enfin toutes les personnes proches ou 

lointaines qui nous ont aidés directement ou indirectement  de toutes les manières, pour la 

réalisation de cette recherche philosophique, y compris tous les membres de ma famille et 

tous(tes) mes amis(es) pour leur encouragement. 

A mes chers parents, qui par leur persévérance paternelle et maternelle ne m’ont rien 

épargné pour mener ma vie dans la bonne route. Qu’ils trouvent ici le témoignage de mon 

affection et de ma reconnaissance pour tous les gestes pleins d’affection et pour tous les 

sacrifices consentis en ma faveur. Vous êtes des parents dignes de ce nom. 

Nous ne pouvons pas oublier nos remerciements pour tous. Etre un de vos élèves est, 

pour nous, une très grande fierté. Nous vous sommes très reconnaissants et nous vous 

remercions vivement.  

 



 
1 

 

Introduction 

 

Thomas d’Aquin fut né au château fort de Roccasecca, près d’Aquino, dans l’Italie 

méridionale, au début de 1225. Cette naissance eut lieu au moment où Honoruus III (1216-

1227) vivant débonnairement dans l’Eglise, à l’encontre du prestige du pape Innocent III 

imposant sa tutelle à Frédéric II (1215-1250) qui gouvernait, de la Germanie à la Sicile. Les 

Musulmans sont toujours installés en Espagne dans le royaume de Grenade, malgré la victoire 

des croisés à Las Navas (1212), poursuivaient l’état de siège du monde chrétien. L’installation 

du royaume latin de Jérusalem ne faisait que rendre plus sensible la hantise de l’islam. La 

Chrétienté avait cru recouvrir l’humanité soucieuse de réaliser sur terre la cité de Dieu, et en 

prenait conscience. La foi n’avait touché qu’une partie de l’humanité, et que le cosmos 

existait avec ses immenses ressources profanes. 

Saint Thomas étudia au monastère bénédictin du Mont-Cassin puis à l’Université de 

Naples. Il rejoignit l’ordre dominicain avant même de terminer ses études, en 1243. Il fut 

l’élève du philosophe scolastique allemand Albert le Grand, qu’il suivit à Cologne en 1248, 

vers 1250 il fut ordonné prêtre et commença à enseigner à l’Université de Paris en 1252. Dans 

ce royaume des Deux-Siciles, sur l’une des lignes de circulation entre l’Orient et l’Occident, 

entre l’Islam et la Chrétienté, elle devait fournir appui aux dessins politiques et scientifiques 

de l’Empereur. Ainsi, on peut observer que chaque sursaut de la pensée spéculative est 

commandé par des afflux de traductions du grec ou de l’arabe ; l’histoire prend ainsi une 

place importante dans le sous-sol philosophique et théologique. C’est sous la régence d’Elie 

Brunet que Thomas a enseigné les sentences de 1254-1256 , jusqu’à sa maîtrise. 

S. Thomas quitta Paris en 1272 et se rendit à Naples où il s’occupa d’une nouvelle école 

dominicaine. En Mars 1272, il tomba malade en se rendant au concile de Lyon, où le Pape 

Grégaire X l’avant appelé. Il mourut le 7 Mars 1274 dans l’abbaye cistercienne de Fossanova 

à l’âge de 49 ans.  

La disposition des commentaires de Thomas se présente donc ainsi : des séries des 

questions plus au moins classées par nombre en articules et en questioncules. Dans l’œuvre, 

Thomas utilise des questions disputées comme terrain d’élaboration dans tout le reste des ses 

travaux et chaque question en articles. Le corps de l’article, c’est l’allure synthétique de 

position du maître comme recherche. Thomas est la pure lumière intelligible. 



 
2 

 

La gloire séculaire, la difficulté technique, la puissance synthétique ne peuvent recouvrir 

le dessein original qu’expriment ces premiers mots de la somme Théologie : de l’aveu de son 

auteur, elle est consacrée à l’instruction des débutants en Théologie. La Théologie tendait à 

organiser ses objets, et les construire à partir de principes architectoniques empruntés aux 

structures rationnelles de l’esprit, un travail sous la lumière de la foi. S’il y’a triomphé de la 

raison dans la foi, il faut voir les conditions, chez Saint Thomas«  La foi est une lumière 

spirituelle. »1  

Le plan de la somme Théologique et ses divisions sont pris de la nature même de l’objet 

de la Théologie 

S. Thomas a possédé 510 disputes, réparties sous ces sept titres: DE VERITATE, DE 

POTENTIA, DE MALO, DE SPIRITUALIBUS CREATURIS, DE ANIMA, DE 

VIRTUTIBUS, DE UNIONE VERBI INCARNATI. 

La découverte de Saint Thomas des lectures des textes de commentaires, entre tous, il 

dégage l’idée générale au-delà de ces morcelages. Une première fois, la découverte encore 

rudimentaire de la culture antique avait séduit et animé les esprits : l’enchantement de Rome, 

d’une Rome idéale et chimérique. 

Il importe de rétablir ainsi la piste perspective de la scolastique du XIIIe Siècle dont S. 

Thomas est le maître ; son génie va transformer Aristote, veut critiquer la restauration de la 

philosophe aristotélicienne. Elle naît au cœur d’une authentique renaissance dont la 

renaissance carolingienne avait été le premier effort, et la renaissance du XVIe Siècle sera une 

ultérieure étape. 

Mais son grand succès, Thomas y parvint brillamment par la réconciliation de la foi et de 

la raison. « Donc la vérité première à être vérité de la foi »2  

S. Thomas soutenait que les vérités de la foi sont parfaitement compatibles avec les 

vérités de l’expérience philosophique. Ainsi pense S. Thomas que toute vérité doit être 

appuyée par des raisons qui recherchent la racine de la vérité. Cette Manière de prendre la 

raison comme dernière arme pour découvrir la vérité, S. Thomas l’a hérité d’Aristote, le père 

de l’expérience sensorielle de la raison. Sait Thomas D’Aquin montre : 

                                                           
1
 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La foi, Tome I , qu  1,article 4,traduction 

française par R. Bernard, éd, revue des Jeunes, Belgique,1941,p29 
2
 -op.cit, La foi, qu 1, article I, p16. 



 
3 

 

« La raison de charité qui fait que la volonté demeure prompte à 

croire cela, même si ce n’était pas évident à l’esprit ; et par là la 

raison de mérite n’est pas diminuée »3 

Il faut entendre par là, toutes ces vérités touchant la connaissance de l’âme et de Dieu. Le 

champ de la foi chez S. Thomas, c’est « la raison de la foi »4 La raison de la charité c’est 

l’Amour en Dieu en lui-même, et dans le prochain quel qu’il soit.  

S. Thomas trouve dans la pensée d’Aristote qu’aucune vérité sensible ne peut dépasser 

l’intellect. Cet intellect est capable de révéler les vérités nécessaires et immuables des choses 

sensibles. L’homme vit de la vérité naturelle, grâce à la force de son intellect. D’autres 

vérités, comme celles du mystère de l’Incarnation, ne peuvent être connues que par la 

Révélation. Et d’autres encore, comme celles de l’existence de Dieu, sont indifféremment par 

l’une ou l’autre, et la suprême exigence part d’un esprit qui ne peut exprimer sa pleine 

intelligence que par la libre construction de son objet.  

Pour mesurer l’intensité de la découverte de la raison, pour discerner les risques que court 

la foi ; il ne paraît pas qu’on puisse suspecter la sincérité de la foi Coranique du cadi de 

Cordoue. Il croit à la double vérité de la raison, partout où la raison s’exerce et peut exercer. 

Cela S. Thomas montre : 

« Si nous regardons la raison formelle de l’objet, ce n’est rien 

d’autre que la vérité première »5 

La foi et la raison sont deux sources de la vérité et c’est dans les raisons suprêmes qui 

leur donnent devant l’esprit sens et valeur. 

S. Thomas est un Théologien et sa philosophie est à étudier en étroite relation avec sa 

Théologie. A tel point que le philosophe-Théologien s’est créé un vocable propre pour 

désigner son objet : c’est le  Révélable. Le problème fondamental est comment introduire la 

philosophe dans la Théologie sans altérer l’essence de la Théologie et non le contraire. Il est 

le premier à mettre n exergue les domaines de la Théologie révélée et de la philosophie. Il fait 

coexister la foi et la raison. Sa réflexion est centrée sur l‘être premier, l’existence suprême, un 

                                                           
3
 -op. cit, la foi, qu 2 article 10, p125. 

4
 -op. cit, la foi, qu 2 artcle 10, p124. 

5
 -op. cit, la foi, qu I, artcle I, p18. 



 
4 

 

être qui est plénitude d’existence. Il a mis en valeur la métaphysique d’Aristote pour l’orienter 

vers la connaissance de Dieu. S. Thomas montre :  

« La foi offre à l’esprit la meilleure ambiance pour qu’il puisse se 

connaître et s’apprécier. Je ne sais pas de meilleure critique de la 

connaissance que celle qui se met sous le rayon Tutélaire de la 

foi. Contrairement à ce que se dit avec sottise, la foi n’obnubile 

pas la pensée, elle confère à l’esprit une espèce d’état de 

grâce. »6  

Si S. Thomas pense à cette réconciliation de la métaphysique d’Aristote avec la 

Théologie, c’est dans le souci de parvenir à la connaissance de l’être absolu. 

Cependant, notre sujet est fixé sur la pensée de S. Thomas qui n’est pas du tout pour nous 

un auteur inabordable, comme c’est chez Aristote. Malgré cela, nous allons fournir les efforts 

pour réaliser ce travail. Nous resterons fidèles à ce sujet, puisqu’il a non seulement une 

ouverture métaphysique, mais aussi une ouverture religieuse. 

Par ailleurs, la présente problématique de notre travail consistera à apporter des éléments 

nécessaires qui vont éclaircir ce sujet. Ce qui revient à dire que le travail que nous aurons à 

mettre en relief s’efforcera de nous donner des explications suffisantes sur ce sujet intitulé 

« La découverte de la foi et de la raison chez Saint Thomas D’Aquin dans la somme 

Théologique » 

Dans cette étude, nous voudrions mieux savoir, comment Saint Thomas arrive à associer 

la Foi et la Raison qui restent toujours un problème jusqu’à maintenant. Surtout la relation 

entre la vérité transcendante et le langage humainement intelligible, entre la vérité divine et la 

vérité humaine, entre l’intellect et l’histoire des hommes, entre Dieu et l’homme, entre la 

nature et la culture peuvent se révéler d’une réelle fécondité en vue de communiquer la foi et 

de la comprendre d’une manière plus approfondie. Etre heureux, et cela de façon absolue, 

telle est l’aspiration fondamentale de tout homme vivant, quelque soit le temps et le lieu où il 

vit ; les jeunes marchent ensemble pour un chemin vers la paix. S. Thomas a produit des 

savoirs humains qui offrent à l’homme de biens indispensables à son bonheur terrestre et 

céleste. La morale Thomiste, c’est une morale du bonheur public pour toute l’humanité. Telle 

est la problématique de ce travail dont la motivation se traduit et se commente pour plusieurs 

                                                           
6
 -op. cit, la foi, Appendice p432 



 
5 

 

raisons. Pour cerner cette problématique qui va nous guider afin de mieux appréhender la 

spécificité de la pensée de S. Thomas D’Aquin, en utilisant des textes tirés de la somme 

Théologique pour rendre claire cette analyse, mais aussi des textes de certains commentateurs 

des autres ouvrages. Les écrits de Saint Thomas sont des témoignages vivants de sa Sainteté. 

En cela, nous allons fonder notre travail sur l’une des ses œuvres, plus précisément sur la 

somme Théologique, qui se base surtout sur la foi qui ne peut pas se séparer de la raison. 

Dans cet ouvrage, l’auteur met la lumière infinie du mystère de la foi qui éclaire les analyses 

et les questions du philosophe. Et, c’est sur ce mystère de la foi que nous allons axer notre 

travail. Notre travail va être divisé en trois grandes parties. 

La première partie expose le rapport entre la Théologie et la philosophie. Nous 

examinons, l’Amour et la volonté, la vérité, et la ruse de la foi.  

Ainsi, la deuxième partie consiste à conserver la croyance en Dieu. Il s’agit de savoir 

Dieu, l’existence de Dieu, les croyants Chrétiens et les croyants Musulmans en l’idée de la 

foi; 

Enfin, nous ajoutons sur la troisième partie, la liberté divine. Nous allons voir la 

providence divine, la Puissance divine puis le bien et le mal. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Première partie : 

Les rapports entre la Théologie et la Philosophie 
  



 
7 

 

Chapitre I : La Théologie et la philosophie 

1.1 Définition de la Théologie et de la Philosophie. 

 

 La première tâche du théologien est , en effet, de prouver que l’acte de foi est un acte 

raisonnable, que les croyances préliminaires à cet acte sont des vérités perçues par la raison : 

or avant de croire à ce que Dieu dit, il faut savoir que Dieu existe, que Dieu pense, que Dieu a 

un plan qu’il réalise dans les hommes par la nature et par des interventions supranaturelles.  

En effet, quand, on essaie de définir la Théologie selon l’étymologie grecque le mot 

« Théos », veut dire dieu et « logos », veut dire « discours », « science ». Donc, la Théologie 

est un discours qui en s’appuyant uniquement sur la foi, traite de l’existence et des attributs de 

Dieu. En son sens métaphysique, la Théologie est pour Aristote, la première des sciences 

théoriques avant la physique et la mathématique, parce qu’elle considère les premiers 

principes et les premières causes. On sait que Tout composé  réel est causé, il n’existe que 

grâce à un être autre qui est dit sa cause. Ainsi, elle  remonte  des fins de la nature à Dieu et à 

ses attributs, et une théologie morale qui postule Dieu à partir des fins des êtres raisonnables7.  

Saint Thomas D’Aquin a recours, par delà l’univers scientifique d’Aristote, au Thème 

platonicien d’émanation et de retour : puisque la « Théologie est science de Dieu »8, on 

étudiera toutes choses dans leur relation avec Dieu, soit dans leur production, soit dans leur   

finalité. Magnifique ressource d’intelligibilité : voici que toute chose, tout être, toute action, 

toute destinée, vont être situés, connus, jugés, dans cette causalité suprême où leur raison 

d’être sera totalement révélée, sous la lumière même de Dieu. 

« En théologie, le donné, proposé par la foi à l’intelligence humaine, 

se présente évidement dans des conditions non seulement peu propices 

aux organisations conceptuelles, mais irréductiblement résistantes à 

une systématisation adéquate : la parole de Dieu, texte de la 

révélation et en même temps verbe intérieur, n’a cette unité que dans 

la pensée de Dieu même. Le système, en Théologie, autant que sa 

puissance, dans la foi »9 

                                                           
7- Elisabeth Clément, La philosophie de A à Z, éd, Hatier, 1994, p 354. 
8 -M.D. CHENU, Introduction A l’étude de Saint Thomas D’Aquin, éd, Librairie philosophie J. Vrin, 1984, p108. 
9 M.D. CHENU, Introduction A l’étude de Saint Thomas D’Aquin, éd, Librairie philosophie J. Vrin, 1984, p108, p258. 



 
8 

 

En Théologie surtout, mettre en question la parole de Dieu, c’est mettre en question 

devant l’intelligence humaine. Telle est la racine vigoureuse d’une théologie conçue et 

organisée comme un savoir. 

« Or la Théologie est science d’un livre des livres, la Bible [ou le 

Coran]. Elle l’est de droit, car Science de Dieu, elle trouve dans ce 

livre la parole de Dieu, la révélation de Dieu, elle le fut de fait, car 

l’enseignement s’en établit spontanément et continûment sur le texte 

de cette parole de Dieu »10 

L’histoire montre que la pensée platonicienne elle-même, utilisée par la Théologie a subi 

de profondes transformations, en particulier dans les domaines de concepts comme 

l’immortalité de l’âme, la divinisation de l’homme et l’origine du mal. En effet, Saint Thomas 

D’Aquin a toujours comme maître de pensée et modèle d’une façon correcte de faire de la 

Théologie. Pour Aristote dans le livre E, il montre que : 

« Il y a donc trois philosophies théorétiques : les mathématiques, la 

physique, et la Théologie »11 

La Théologie rentre dans la philosophie première en raison de l’universalité de son objet, 

qui l’oppose aux sciences particulières et fait que, selon l’ordre Universel de l’Être en tant 

qu’Être. Mais découpant dans ses parties, qui est la partie spéciale, selon une minutieuse 

analyse des sens de l’Être, aussi le domaine de la Théologie dans la mesure où l’être et le 

divin ne manquèrent pas de coïncider. 

Mais quant à la philosophie, il faut apprendre aux sérieux la signification à la lumière de 

notre raison. En effet, tout  homme a des idées et porte des jugements  sur la vie, sur le 

monde, sur sa propre existence. La philosophie est d’abord, un discours d’un certain type : le 

discours Rationnel qui cherche à répondre à des arguments à un problème explicitement posé. 

Or, ce type de discours a commencé à se développer dans la Grèce dés les VI et VIIe  siècle 

avant Jésus-Christ, par l’histoire ou l’origine du mythe, MUTHOS AU  LOGOS, ce mythe 

renferme le signe céleste, lequel exprime la relation entre ciel et la terre, visible et l’invisible, 

l’infini et le fini. Le mythe est une légende ou une croyance imaginaire, donc une fonction 

religieuse de récit. 
                                                           

10
 M.D. CHENU, Introduction A l’étude de Saint Thomas D’Aquin, éd, Librairie philosophie J. Vrin, 1984, p108, p108. 

11 -Aristote, la Mathématique,  traduction de Jules Barthélemy Saint Hilaire, éd,  Pochet, Angleterre, 1992, 
p220. 



 
9 

 

Ainsi, le mot philosophie selon l’étymologie grecque, signifie « Amour de sagesse », 

cette définition a été  inventée  par Pythagore. En effet la philosophie est née autrefois et s’est 

développée au moment où l’homme a commencé à s’interroger sur le pourquoi des choses et 

sur leur fin. Sous de modes et des formes différentes, elle montre que le désir de vérité fait 

partie de la nature même de l’homme. C’est une propriété innée de son intelligence que de 

s’interroger sur le pourquoi des choses. 

L’analyse de ce terme philosophie comme Amour de la sagesse nous oblige à faire 

l’étude de deux mots que l’on compose à savoir l’Amour et la sagesse. En effet, l’Amour 

signifie, un sentiment, une attirance, une volonté, un besoin… etc que l’on a envers une 

personne ou un objet. Il faudra noter  toutefois que cette attirance d’amour, ce sentiment 

d’Amour ne prouvent à l’égard de quelqu’un et de quelque chose aboutissent à une sorte 

d’assimilation entre les deux personnes. Par exemple, la blessure de l’un fait la souffrance de 

l’autre. Et la sagesse, c’est l’ensemble de dispositions ou aptitudes Théoriques et pratiques 

permettant à l’homme de faire le bien et non le mal, de dire la vérité et non de la fausseté, ou 

bien selon Elisabeth, la sagesse : 

« C’est une parfaite connaissance de toutes les choses que l’homme 

peut savoir, tant pour la conduite de sa vie que pour la conservation 

de la santé et l’invention de tous les arts »12 

La personne est considérée comme sage, qui est honnête, intègre, intelligente, prudente, 

respectueuse, dévouée et surtout qui a de la vertu. Donc cette personne sage est celle qui 

possède ces disposition Théoriques et pratiques, qui agit conformément à une sagesse ou bien, 

c’est l’homme qui comprend sa vie et la mener soi-même selon sa raison. 

La définition de l’Amour de la sagesse est peut-être générale et donc assez vague. Elle 

donne plus le sens de l’esprit philosophique qu’il ne définit pas rigoureusement la démarche 

philosophique en elle-même. Il nous faut donc chercher d’autres définitions plus rigoureuses. 

Et voici, la philosophie est comme une Stratégie. Il y’a le sens de stratégie quand la 

philosophie est précédée par un homme idéologue  politique. Autre définition de la 

philosophie comme pensée, c'est-à-dire une production littéraire, académique et didactique sur 

un sujet quelconque, dans ce cas la pensée est suivie d’un homme propre d’une  philosophie.   

Exemple, la philosophie d’Aristote. 

                                                           
12

 Elisabeth Clément, La philosophie de A à Z, éd, Hatier, Paris, 1994, p31.8 



 
10 

 

 Ainsi, la philosophie est définie comme une idéologie, il s’agit d’un homme moral. 

Exemple, la philosophie d’une Mairie, une présidence, d’un lycée… cette philosophie est 

l’ensemble des idées, des croyances des doctrines propres à une époque, à une société ou à 

une classe sociale. 

En effet, on peut définir la philosophie au-delà de toute la définition que nous avons vue 

précédemment. On pourrait dire alors que la philosophie est la recherche Rationnelle de la 

vérité dernière. En regardant cette définition, tous les mots ont un sens. Recherche parce que 

la philosophie reconnait humblement qu’elle n’a pas toujours des réponses à toutes ses 

interrogations ; Rationnelle parce que la philosophie réfléchit avec sa raison non avec son 

cœur ; vérité dernière parce que la philosophie veut découvrir la vérité ultime et fondamentale 

de tout ce qui existe. 

1.2- La distinction de la Théologie et de la philosophie  

 

La force de S. Thomas a consisté à refuser ces choix. La philosophie ne saurait s’opposer, 

selon lui, à la foi biblique. Bien au contraire, la foi a besoin de l’intelligence qui l’éclaire et la 

renforce. Le moraliste mène une philosophie de valeur. Ainsi, la métaphysique qui est la 

Théologie, est une science maîtresse et ordonnatrice de toute la philosophie vers la 

connaissance de Dieu comme fin. C’est pourquoi Dieu est donc la fin dernière de la sagesse 

humaine.  

Sur le long chemin, Saint Thomas occupe une place toute particulière, non seulement 

pour le contenu de sa doctrine, mais aussi pour le dogme qu’il sut instaurer avec la 

philosophie arabe et la philosophie juive de son temps. A une époque où, les penseurs 

chrétiens redécouvraient les trésors de la philosophie Antique, et plus directement 

aristotélicienne, il eut le grand mérite de mettre au premier plan, l’harmonie qui existe entre la 

raison et la foi. La lumière de la raison et celle de la foi viennent toutes deux de Dieu. Saint 

Thomas justifie cela : 

« C’est par la grâce que vous avez été sauvé dans la foi, et non point 

par vous afin que nul ne se glorifie : c’est en effet un don de Dieu. »13 

                                                           
13

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La Foi, qu 6, article1 , traduction Française par R. Bernard, 

éd, la Revue de Jeunes, Belgique, 1941, p204. 



 
11 

 

Pour S. Thomas, deux conditions sont requises pour la foi. L’une de deux est que les 

choses à croire soient proposées à l’homme, et cette condition est requise pour que l’homme 

croie quelque chose d’une manière explicite donc par la raison. L’autre condition requise pour 

la foi, c’est l’assentiment du croyant à ce qui est proposé. Quant au premier point, il faut 

nécessairement que la foi soit de Dieu. Car les choses de la foi dépassent la raison humaine. Si 

Dieu ne les révèle pas, elles ne nous viennent donc même pas dans l’idée. D’ailleurs :  

« …la foi est une lumière spirituelle. Mais dans une lumière, on voit 

quelque chose. La foi a donc pour objet des choses vues. »14  

Saint Thomas montre, cela semble possible. Ce qu’on ne veut  pas, c’est qu’on l’ignore. 

Mais les choses de la foi, on ne les ignore pas. Car l’ignorance en matière de foi se rattache à 

l’infidélité. Ce qui est de la foi peut donc être l’objet de la science : 

« La science s’acquiert par des raisons; or les auteurs sacrés 

apportent des raisons à l’appui de ce qui est de la foi. On peut donc 

avoir la science de ce qui est de la foi »15  

On peut donc avoir la science de ce qui est de la foi. La foi se tient dans la simple et 

toujours existante vérité. C’est bien la vérité première donc à être la vérité de la foi. Cela Saint 

Thomas ajoute que : 

« La lumière de la foi voit ce qu’on croit ; il faut le dire. De même que 

par les autres habitudes des vertus l’homme voit en effet ce qui lui 

convient selon telle habitude, de même l’habitude de la foi l’esprit de 

l’homme est incliné aussi à donner son adhésion à ce qui est conforme 

à la vraie foi et pas à autre chose. »16 

Ainsi, cette discipline d’esprit explorant les préliminaires de la foi, c’est l’apologétique ; 

et celle explorant tous les corollaires de la foi, c’est la théologie. Noblement, la raison se met 

aussi au service de l’une et de l’autre : les deux, comme on le voit, tiennent à la foi de plus 

près que ne peut faire la philosophie ; c’est pourquoi celle-ci, en les servant, sert encore la foi. 

Les deux ont d’ailleurs le plus vif intérêt à s’assurer le concours d’une saine philosophie et de 
                                                           

14
 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La  Foi ,  qu 1 ,article 6,Belgique, 1941, p29 

15
 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La Foi, qu 1 article5, traduction Française par R. Bernard, 

éd, la Revue de Jeunes, Belgique, 1941, p32. 
16

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La Foi , qu I, article 4,  traduction Française par R. Bernard, 

éd, la Revue de Jeunes, Belgique, 1941, p31. 



 
12 

 

science bien conduites : sciences philosophiques et sciences apologétiques ou Théologiques 

vont ainsi d’un commun accord. HEGEL nous dit : 

« La foi et la raison étant l’enfant commun de la paix qui les unit, 

possèdent aussi peu de raison que de véritable foi (…) la raison s’est-

elle à nouveau faite servante de la foi ? »17 

La foi est toujours pratique de la philosophie. La philosophie sert la Théologie dans la 

mesure où il y a déjà la philosophie de la foi donc une doctrine. Le Dieu de la foi n’est pas un 

autre Dieu que celui de la nature. La sagesse humaine veut l’univers, de plus haut, le regard le 

plus à fond, c’est donc l’Amour de la sagesse qui nous aide à penser, à nous guider dans ce 

fouillis de la nature et à y voir un ordre, un cosmos.  

Toute la philosophie consiste à déterminer l’univers pour cette raison finie ; si la 

philosophie veut savoir l’au-delà, c’est pour savoir l’unique ; l’identité absolue, l’idée 

suprême, Hegel montre cela : 

« Cette philosophie n’est pas la connaissance de l’Absolu, mais celle 

de cette subjective ou critique de la faculté de connaître. »18 

Avec la Théologie nous réintégrons pleinement le surnaturel. Le domaine, où nous 

introduit la Théologie, n’est pas autre que celui de la foi. Ici  la dépendance est essentielle : 

Au sens où nous l’entendons, la Théologie n’existe pas sans la foi, elle n’existe que sous la 

foi. Elle naît de la foi. 

La départ de la Théologie, la source originelle de la parole de Dieu révélée s’adresse à 

l’intelligence de l’homme, de la parole humaine, pour une meilleure connaissance, en tout 

temps et sur toute la terre ; et l’homme est naturellement philosophe, il cherche toujours à 

connaitre dès sa naissance. Cependant, la philosophie n’est possible  que là où il y a 

questionnement. Pour sa part, la Théologie morale a besoin de la philosophie pour conduire 

les croyants à une liberté et à une responsabilité, qui vont au delà de la loi elle-même, en tant 

qu’élaboration réflexive. 

  

                                                           
17

 -G. W. F. HEGEL, la foi et Savoir (Kant, Jacobi, Fichte), éd, librairie philosophique J. Vrin, Paris, 1988, 

p.p.91-92  
18

 . W. F. HEGEL, la foi et Savoir, Kant, Jacobi, Fichte, éd Librairie philosophique J. Vrin, Paris, 1988, p104. 



 
13 

 

Chapitre II. L’Amour et la vérité 

2.1. L’Amour de Dieu. 

Saint Thomas tirera d’importantes conséquences en ce qui touche à l’ordre de l’amour. 

L’amour, c’est une faculté de suprême liberté, c’est l’affection de vivre pour quelqu’un ou 

pour quelque chose : comme l’amour de Dieu, l’amour de prochain, l’amour de la patrie, 

l’amour de la liberté, l’amour maternel, filial qui est un penchant dicté par les lois de la nature 

et l’amour inspire celui qui a le sentiment passionné pour l’amour en deux espèces, comme il 

nous affirme : 

« Il n’y a que deux espèces d’amour : l’amour de désir et l’amour 

d’amitié. Or, Dieu n’aime pas les créatures sans raison d’un amour 

de désir, n’ayant besoin de rien d’étranger, et à plus forte raison ne 

les aime-t-il point d’un amour d’amitié, que de telles créatures ne 

comportent point, ainsi que le remarque Aristote.»19  

Aimer, ce n’est pas seulement  vouloir, c’est ce qui ne comporterait en Dieu ni le plus ni 

le moins, c’est vouloir du bien. Saint Thomas aurait pu répondre équivalemment que si 

connaître ne comporte pas pour Dieu, de plus ou de moins, vouloir, même pour lui ne 

comporte ni de plus et moins, du coté de l’objet voulu. 

La volonté affectueuse ou plutôt amour est le sentiment actuel de cet amour, la volonté 

éclairée est « de prêter l’amour à Dieu »20, l’amour de Dieu est de grâce, cette grâce est le 

sentiment de l’Amour et la manifestation actuelle de cette grâce. Ces trois Moments 

répondent à trois moments de l’efficace divine : subsister, ce qui dépend de la puissance ; 

désirer Dieu, ce qui dépend de sa grâce, trouver Dieu, de ce qui est l’effet de miséricorde. 

L’amour de Dieu est véritablement une forme supérieure de connaissance : comme le sens 

corporel ne peut sentir  une chose qu’en s’assimilant à elle, l’Amour qui est le sens que l’Âme 

à du Dieu bon, ne peut sentir ce bien qui si l’Âme se change en Âme bonne ; l’Âme se 

transforme en celui qu’elle aime, non pas en lui devenant identique. Mais l’Amour de Dieu ne 

peut lui-même avoir de forme, c’est un Amour infini. Saint Thomas disait : 

« L’Amour de Dieu s’étend aux choses créées au même titre que sa 

connaissance et sa volonté : on ne dit pas que Dieu connaisse plus 

                                                           
19

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome II, qu 13, article 5, Traduction par A.D. 

Sertillanges , éd, Revue des Jeunes, 1926, p104 
20

-op. cit, Dieu, Tome III,  qu 20, article 1, p97. 



 
14 

 

une chose qu’une autre, ni qu’il la veuille davantage ; pourquoi 

l’aimerait-il plus ? 

… Dieu aime tout ce qu’il a fait, et surtout ses créatures 

raisonnables… Etant donné qu’aimer c’est vouloir de bien à 

quelqu’un, sous un double rapport on peut aimer plus ou moins un 

être. Tout d’abord quant à l’acte même de la volonté, qui est plus ou 

moins intense, et à cet égard Dieu n’aime pas un être plus qu’un autre 

être, car il les aime tous d’un vouloir simple et toujours égal à lui-

même. »21 

Saint Thomas montre cette égalité, c’est pour  toutes choses des biens de la sagesse et de 

la volonté. Et le degré de l’amour de l’acte de volonté est identique à la divine essence. Mais 

le bien que Dieu veut aux créatures n’est pas, lui, d’essence divine, et il peut donc croître ou 

diminuer.  

On soit que de Dieu à nous  et de nous à Dieu les  relations montent, mais ne descendent 

point. Tout est relatif à Dieu, Dieu n’est relatif à rien, à cause de son indépendance souveraine 

.Par l’amour nous sommes donc Unis à Dieu ou même Dieu est uni à nous. S. Thomas 

montre : 

« Dieu aime la nature humaine unie au Verbe divin en la personne du 

Christ plus qu’il n’aime tous les anges ensemble, et cette nature 

humaine a plus d’excellence, surtout en raison de l’union. Mais si l’on 

parle de la nature humaine en général, la comparant à celle des anges 

quant à l’ordre de la grâce et de la gloire, ce qu’on trouve c’est 

l’égalité, car il y a une même mesure pour l’ange et pour l’homme. »22 

Cela s’explique par la transcendance absolue du surnaturel par rapport à toute différence 

naturelle entre les créatures. On le compare à une intelligence, soit à celle d’un cancre ou à 

celle d’un élu qui contemple Dieu. 

                                                           
21

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome II, qu 20 art5, Traduction par A.D. sertillanges, 

éd, Revue des Jeunes, Belgique, 1926, pp 109-110. 
22

 -op. cit, Dieu, Tome II, qu 20, article 4, p115. 



 
15 

 

2.2 L’amour dans la volonté : 
Dans la conscience morale naturelle, la raison prudentielle ne saurait se mettre en quête 

de l’action morale sans l’application d’une volonté aimant le bien moral et décidée à la 

pratiquer. La vie morale débute par la conviction d’un devoir raisonnable et conjointement par 

l’amour de ce devoir. C’est à partir de cet état d’Âme que la raison, fixée sur l’obligation du 

bien du devoir et poussée par la volonté efficace de ce devoir procède le discernement des 

actions qui réaliseront le devoir. Pour cela Saint Thomas ajoute que : 

« L’amour est dans la volonté et c’est la volonté qui applique tout 

acte à son exécution [y compris l’acte de discernement rationnel 

qu’est la prudence]. Dire que la « prudence est un amour », ce 

n’est pas signifier que l’amour la consiste essentiellement, mais 

seulement que amour applique la prudence à son acte de 

discernement. C’est pourquoi, S. Augustin a raison d’ajouter que la 

prudence est « un amour qui discerne les moyens opportuns de 

tendre vers Dieu et rejette tout ce qui serait susceptible de nous en 

détourner. » Ce n’est donc pas l’amour lui-même qui discerne, 

mais seulement qui applique la raison à discerner. »23 

Dans la conscience naturelle, l’amour est comme-ci-dessous, préalable et moteur. La 

prudence infuse surnaturelle suppose beaucoup plus que la conviction du devoir raisonnable ; 

elle suppose la conviction de notre destinée en Dieu, car la foi surnaturelle est la lumière 

directrice de la conscience surnaturelle. Mais la charité surnaturelle, c’est-à-dire l’amour de 

Dieu, de son bien, de sa volonté devient dans cette même conscience, le principe moteur. La 

bonne volonté ne saurait suffire, partout et toujours la prudence, c’est-à-dire la raison, est la 

cheville ouvrière des réalisations morales. Saint Thomas affirme : 

« La raison prudentielle présuppose l’ordre des fins établies, c’est-à-

dire les intentions vertueuses assurées. En d’autres termes, elle 

suppose de notre conscience fixée dans l’amour du bien moral et dans 

une volonté décidée à l’accomplir. Bien mieux elle suppose que nous 

aimons Dieu et nous  sommes en haleine de le servir, en lui ordonnant 

                                                           
23

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La prudence, Tome II, qu 47, art I, Traduction par H.D. 

Noble, qu 47-56, éd, Revue des Jeunes, 1925, p15. 



 
16 

 

toute notre vie. Dans cette lumière du devoir et sous l’impulsion d’une 

volonté toute fervente à s’y soumettre »24 

Saint Thomas montre que la volonté se détermine par le choix à faire ce que sa raison a 

décidé. Le choix suppose donc le conseil, mais le conseil est proprement le fait de la 

prudence, car, le prudent est celui qui sait excellemment tenir conseil. Le choix appartient à la 

prudence par la voix de conséquence, en tant que par le conseil, la prudence dirige le choix. 

Ainsi, faut-il en venir à la volonté divine et considérer cette volonté même. La volonté est 

une faculté de cette volonté de désir. Or le désir relatif à ce qu’on n’a point marqué une 

imperfection qu’on se saurait attribuer à Dieu. Et en outre, d’après Aristote, la volonté est un 

moteur mû ; or Dieu est le premier moteur immuable, comme le prouve bien le philosophe. La 

volonté de Dieu est absolument immuable. Mais à cet égard il faut songer qu’autre chose est 

changer de volonté, autre chose est vouloir le changement. La volonté changerait si quelqu’un 

se mettait à vouloir ce que d’abord, il ne voulait pas, ou cessait de vouloir ce que d’abord il 

voulait, ce qui ne peut se produire qu’un changement soit dans la connaissance, soit dans les 

dispositions personnelles de celui qui veut. Selon Saint Thomas : 

« Ce n’est pas n’importe quelle puissance supérieure  à l’homme peut 

mouvoir la volonté, mais Uniquement Dieu. 

Ce qui est appréhendé par le sens ou l’imagination ne meut pas 

fatalement si l’homme est  à l’usage de sa raison, et cet usage n’est 

pas toujours aboli par ces sortes d’appréhensions sensibles »25 

La volonté humaine, en effet, ressent un besoin naturel de s’appuyer sur d’autres volontés 

humaines, surtout si l’œuvre est ardue et héroïque, davantage encore lorsqu’il s’agit 

d’affronter la lutte et la mort. Pour accomplir le dessein de ton amour. Il s’est livré lui-même à 

la mort, et par sa résurrection, il a réduit la mort et renouvelé la vie. Grâce à l’amour que Dieu 

nous envoie la paix sur le monde. Il n’y a qu’une façon que Dieu a choisie pour arracher 

l’homme à son péché, c’est de le faire mourir tout entier à ce qui est mort, et  chair, pour le 

faire revenir tout entier à ce qui est vie et esprit. 

                                                           
24

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La prudence, Tome II,  Traduction par H.D. Noble, éd, 

Revue des Jeunes, Belgique, 1925, pp8-9. 
25

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Le péché, Tome II, qu80 art3 Traduction par R. Bernard, 

éd, Revue des Jeunes, Belgique, 1931, p42. 

 



 
17 

 

Dieu aime tout ce qui existe. La volonté de Dieu est cause de toute chose, et c’est donc 

que toute chose n’a d’être et de perfection que dans la mesure où elle est voulue de Dieu. A 

tout être existant Dieu veut donc quelque bien, aimer n’est autre chose que vouloir du bien, il 

est évident que Dieu aime ce qui existe. L’amour de croire, c’est pour s’approcher de Dieu et 

des choses divines. Si l’homme fait de choses injustes, des erreurs, c’est la foi qui le purifie de 

la souillure de l’erreur. La volonté de Dieu qui est meilleure, c’est uniquement que Dieu leur 

veut un bien davantage.  Dieu aime davantage la vie contemplative  la volonté de Dieu est 

raisonnable, et cause des vouloirs même. Selon Saint Thomas « Dieu veut que tous les 

hommes soient sauvés et qu’ils arrivent à reconnaître la vérité »26 

La conception que S. Thomas se fait des rapports de la volonté et de l’intellect est tout à 

fait en accord à la Théorie de la nature correspondant, dans l’âme humaine. Certes, l’âme 

humaine est la forme humaine et en tant que  forme, l’âme est donc intelligible et universelle, 

c’est-à-dire susceptible d’être attribuée aux autres espèces. Chez l’homme seul, forme et 

substance font une réalité UNE; parce que leur unité est source d’actes universels de 

connaître, de vouloir et d’aimer. Ce qui veut dire que l’homme est identique à l’acte de 

connaître, à l’acte de tout vouloir et à l’acte de tout aimer. La volonté humaine et l’amour sont 

universels à la dimension de l’intellect humain. L’amour est aptitude de la volonté de savoir 

de l’intelligence, la volonté se dirige vers sa fin par sa propre action et elle est active, 

l’intellect y est déterminé par son objet, et il est passif; c’est même la volonté qui meut 

l’intellect. 

Dan l’article 5 de la question 105 que nous venons d’analyser S. Thomas ne fait pas 

allusion aux difficultés spéciales que pose, en regard de la causalité divine universelle le cas 

de l’activité volontaire libre. C’est Dieu seul qui donne de l’agent volontaire sa puissance de 

vouloir et lui seul également peut agir sur cette puissance pour l’appliquer à l’acte. 

La philosophie et la Théologie ont besoin toujours des hommes d’amour et de bonne 

volonté qui se sont dérangés de loin, qui ont vu, qui ont cru. 

« Mais, dans leur bonne volonté on trouve tout d’abord une première 

qualité ; l’attention ». 27 

                                                           
26

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologie, Dieu, Tome III, qu19 art6, éd, Revue des Jeunes, 

Belgique, 1926, p60. 
27

 28-ph-DAGONET, Poges D’Evangile, éd cerf, Paris, 1961,p 24 



 
18 

 

Rester attentif, cela veut dire ne pas se disperser mais rester à l’écoute, à la foi ouverte, 

qui étudie, attentif par profession, capable de s’abstraire des réalités terrestres accaparantes. 

Pour que le monde croie, la religion doit donner aux hommes un témoignage d’unité dans 

la foi et d’efficacité dans le service, la lutte contre le mensonge, la violence, l’oppression, la 

haine, fait partie du témoignage. La foi, c’est l’amour de Dieu. Mais  il existe de la foi morte, 

c’est-à-dire l’homme ignorant fait perdre la foi, une désobéissance aux commandements 

essentiels de Dieu, nous retrouvons ce risque de la mauvaise volonté que nous évoquons. La 

foi, c’est l’accomplissement de préceptes, l’intention droite. L’intention d’accomplir de tout 

son cœur les œuvres telles que la loi les commandes, car c’est là ce qui témoigne que l’on s’en 

remet à Dieu le monde de la justice. 

Amour pour Amour, Dieu nous a aimé le premier pour que nous l’aimions. Voilà 

l’explication de tout : de la création, de l’incarnation, du calvaire, de la résurrection, de 

l’eucharistie. C’est parce qu’il est bon que nous sommes, que nous existons ; cause de sa 

volonté. 

  

                                                                                                                                                         
 



 
19 

 

Chapitre III La vérité 

3.1 La vérité de l’intelligence. 
 

La vérité ici est la raison ou l’objet de l’intelligence. En ce sens, on parle des vérités 

religieuses, scientifiques: ce sont des objets de jugement. Au sens abstrait, c’est 

l’intelligibilité, l’aptitude à être connue par l’intelligence. En effet, la raison humaine a besoin 

d’une intelligence subordonnatrice pour découvrir la suprême vérité. Elle ne se rencontrera 

jamais cette vérité, à moins qu’elle se soumette à la foi. La foi montre le chemin et l’empêche 

de s’engager dans la voie de l’erreur. Par la foi en révélation, l’homme est en mesure de 

discerner le vrai du faux. Ainsi entre la foi en la vérité révélée et la vérité rationnelle toute 

contradiction est impossible. Nous savons que Dieu destine l’homme à une réalisation totale 

de son être. Dieu n’imposera pas à l’homme comme véritable de la foi qui contredit sa nature. 

Ainsi la foi et la raison ne s’opposent pas, dans la mesure où la révélation de la foi et la raison 

naturelle de l’homme ont toutes deux Dieu comme auteur. 

De ce fait, la révélation fait que la vérité divine révélée ne saurait s’élever contre la 

raison. La foi aide la lumière Naturelle à développer avec plus de certitude et de facilité ces 

vérités Rationnelles. La foi est le dernier stade de la vie humaine, elle est supérieure par 

rapport à la raison. La raison humaine ne peut pas connaître les vérités éternelles, c’est la foi 

de nous procurer ces vérités. Saint Thomas D’Aquin montre, tout au long des ses écrits, que 

les analyses et  les questions du philosophe sont éclairées par la lumière infinie des mystères 

de la foi : 

« La génie de Saint Thomas D’Aquin, c’est de rechercher ce 

qu’Aristote avait établi exactement, et surtout ce que la raison doit en 

penser. Il réfute les erreurs non pas en se fondant sur les « articles » 

de foi, mais en argumentant et en analysant les affirmations des 

philosophes. C’est la marque d’un esprit rigoureusement rationnel »28 

Saint Thomas, en effet, montre, d’une part, que la vérité ne peut contredire la vérité ; car 

de deux propositions contradictoires l’une est nécessairement vraie, l’autre est nécessairement 

fausse, d’autre part, nous savons que le dogme de la foi est une absolue certitude. Dès lors, si 

une proposition de la philosophie contredit une affirmation de dogme, l’on peut être assuré 

                                                           
28

-ISABELLE MOURRAL, Histoire de la philosophie par les textes, Paris, 1988, p79. 



 
20 

 

qu’elle est fausse. Car le degré de certitude d’une proposition, obtenue par le raisonnement 

humain, sujet à l’erreur, ne peut jamais être l’équivalent de la certitude dérivant de l’autorité 

de la foi. 

Galilée a déclaré explicitement que les deux vérités, de la foi et de la science ne peuvent 

jamais se contredire. La recherche méthodique, dans les domaines du savoir, si elle suit les 

normes de la morale ne sera jamais réellement opposée à la foi : les réalités profanes et celles 

de la foi trouvent leur origine dans le même Dieu. 

Dieu est la fin du devenir de l’homme. L’homme est en mesure d’atteindre la fin de son 

devenir. On se demande ainsi si la foi et la raison suffisent pour rendre l’homme vraiment 

heureux, et si les moyens terrestres suffisent à l’homme pour devenir membre de la cité de 

Dieu. 

En effet, Dieu qui est la fin de l’homme appartient au monde de la surnature. Etrange 

situation de l’homme que d’aspirer à un monde surnaturel, et de placer là son véritable 

bonheur, alors qu’il se trouve dans le monde physique. Pour cette fin, l’homme ne possède 

que des possibilités et des moyens naturels. En effet, trompé par la science qui traite de la fin 

humaine, et par conséquent se trompe de fin, est un grave danger pour l’homme. C’est ce qui 

a mené Dieu à intervenir par cet acte qui est la révélation, afin d’apporter une solution au 

destin. Saint Thomas montre que : 

« Dieu veut que tous les hommes soient sauvés et qu’ils arrivent à 

connaître la vérité »29 

Car ce que la science est au vrai, la volonté est au bien. Or Dieu soit tout le vrai ; donc, 

il veut tout le bien. La cause de Dieu est cause première, ne peut être empêchée par le défaut 

de la cause seconde. Dieu est la raison de sa cause. La bonté de Dieu est la raison de son 

vouloir et même la raison d’agir est aussi la cause de vouloir. Donc la volonté de Dieu a une 

cause. En effet, le monde intellectuel n’a qu’une existence passagère et phénoménale. Voilà 

en même temps la limite du système de Platon, et la part d’erreur qui s’y trouve. Pour 

Aristote, l’idée n’existe qu’en puissance. L’individu renferme donc la véritable substantialité. 

Tout être est vrai en ce double sens : il est une vérité, un objet intelligible, il est en 

accord avec l’intelligence. L’objet de la foi, c’est aussi la vérité première, c’est la vérité créée. 

                                                           
29

 S. Thomas D’Aquin, Somme  Théologique, Dieu, Tome III, éd Revue des Jeunes, Belgique, 1926, p60 



 
21 

 

L’exposé de la foi est contenu dans le symbole. Or, dans le symbole, il n’y a pas des énoncés, 

mais des réalités. S. Thomas  l’ exprime en ces termes : 

« La raison formelle de l’objet de foi c’est la vérité première. Rien ne 

peut donc tomber sur la foi, sinon dans la mesure où c’est sous la vérité 

première. Sous une pareille vérité rien de faux ne peut exister, pas plus 

que non-être sous ce qui est l’être, ni du mal sous ce qui est la bonté. 

D’où il reste que la foi ne peut rien cacher du faux »30 

L’objet de la foi n’est pas qu’on puisse acquérir des vérités sur Dieu, c’est que Dieu 

fasse pénétrer en moi sa vérité à lui, c’est qu’il fasse chez nous lui-même œuvre de vérité. 

Voilà ce que S. Thomas veut dire en affichant, comme il fait, que Dieu s’offre à nous dans la 

foi sous l’aspect divin et intime où il est vérité première. Il y a en Dieu, dit-il ainsi qu’en tout 

être pensant, une double vérité : 

« Il y a la vérité de son être ; et il y a aussi la vérité de sa pensée ou de 

l’expression qu’il peut donner à sa pensée, soit la vérité de son dire »31 

L’être est vrai quand il est véritable dans la réalité de ce qu’il est et de ce qu’il fait ; 

mais il est vrai quant il exprime véridiquement ce qu’il y a dans la pensée et que c’est 

conforme véridiquement ce qu’il y a dans la réalité. De même toutes les autres imaginations 

par lesquelles l’esprit est trompé. Mais sa puissance d’agir, n’est pas opposée aux vrais. 

Quand nous ignorons quelque chose de vrai une fois connue cette vérité, l’erreur disparaît, 

bien que nous sachions où il est en vérité. L’erreur consiste à dire qu’une chose est quand elle 

n’est pas ou qu’elle n’est pas quand elle est. Elle est fondée sur la vérité, mais non pas sur ce 

qui lui est contraire. L’erreur de l’intelligence quant à son propre objet, ne se trouve que dans 

le jugement, non dans la simple appréhension. La philosophie donc, c’est apprendre à 

chercher le réel et à découvrir le monde. La réalité existe dans les yeux des hommes, dans le 

monde. 

De plus, la philosophie ne se contente pas de connaître une vérité particulière sur un 

aspect du réel, mais elle s’interroge sur l’universel et la totalité de l’expérience. Déjà Plus 

Haut, la philosophie est savoir du savoir ; elle s’intéresse à la globalité de l’existence et 

                                                           
30

 -. Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La Foi, Tome premier, qu I art 3, traduction, R. Bernard, 

éd, la Revue de Jeunes, Belgique, 1940, p25-6. 
31

- op cit, La foi, Appendice II, p316 

 



 
22 

 

cherche à comprendre la nature des êtres et la nature des ensembles dans lesquels les êtres se 

situent. 

La vérité philosophique dépasse les vérités scientifiques, on pourrait appeler, l’intuition 

métaphorique, c’est-à-dire l’ ultime «Pourquoi », de tout ce qui est. Car tout est intelligible, 

même-ce qui échappe aux sens, et le philosophe cherche à trouver l’explication Dernière et 

universelle du réel. Toute raison créée est limitée par du mystère. 

3.2 L’harmonie de la vérité 
La vérité se diversifie comme le rapport de l’être et de l’intelligence qui la constitue. 

Donc, il existe cinq modes de vérités que sa manière, exprime la hiérarchie de l’être. 

1) Au sommet, la vérité métaphysique ou divine. Dieu est vérité en ce qu’il est 

Intelligence pure et parfaite, la véracité absolue, la sincérité même. Ainsi, à cause de la valeur 

immanente de l’être métaphysique, sa vérité est aussi simple, immuable, nécessaire et 

universelle. La vérité métaphysique est source et fondement de toutes les vérités. Dans sa 

dignité, l’être métaphysique l’importe sur Tout le Reste, il est donc premier ; sa vérité est 

aussi première. 

« La raison qui fait croire les choses, c’est que Dieu les a certifiées de 

toute la force de sa vérité première : une chose ne tombe sans la foi que 

dans la mesure où Dieu s’en est constitué le révélateur et s’en porte 

garant. Or il est bien évident que Dieu ne peut rien certifier qui soit 

faux »32 

Saint Thomas D’Aquin ajoute : 

« Seulement par la foi, nous ne saisissons pas la vérité première comme 

elle est en soi : il n’y a donc pas la même raison »33 

2) Puis, la vérité absolue ou la vérité-intelligibilité des êtres qui imitent l’être de 

Dieu, y participent, soit à titre d’existants, soit au titre mais noble et complet de purs possibles 

ou de simples objets de pensée. L’intelligibilité décroît du pur esprit à la matière première qui 

se manifeste ou se cherche. La phénoménologie de l’esprit de l’intelligibilité se présente 

comme science de l’expérience de la connaissance. Là où l’esprit se sachant esprit parvient à 

se savoir comme il est, en et pour soi. 

                                                           
32

 - op cit, La foi, Appendice II, p234. 
33

 op cit, La foi, qu I, article 2, p23. 



 
23 

 

L’intelligibilité n’est pas la même en tous les êtres : on ne comprend pas l’existant 

comme on comprend le possible. Aristote distinguait trois degrés d’abstraction qui sont trois 

degrés d’intelligibilité 

« Le physique, universel demeurant engagé dans le sensible, 

objet des sciences expérimentales ; le Mathématique, universel 

dégagé du sensible, mais demeurant lié à l’étendue abstraite, le 

métaphysique, universel ou mieux transcendant, n’oubliant pas 

la matière, mais ne la saisissant plus que sous la couleur de 

l’être : Ici seulement l’homme atteint, si parfaitement que ce 

soit l’intelligibilité suprême. L’individu n’est d’ailleurs 

intelligible pour l’homme que par sa relation à l’universel et au 

transcendant ; il se subordonne aux trois types 

d’intelligibilité »34 

Les trois types d’intelligibilités sont : l’intelligible physique, l’espèce Rosa canina, 

l’Iode, le CO2 (gaz carbonique) le réflexe, les intelligibles mathématiques : les nombres et 

leurs lois, le triangle, le Polynôme du second degré ; les intelligibles métaphysiques : Dieu 

l’Existence, le Fini, le créé; le Principe de causalité. Il y a des intelligibles mixtes comme 

physico-mathématiques : Masses atomiques, nombres chromosomiques, temps de sensation, 

chronaxie ; et physico-métaphysiques comme Matière première, Ame, causes naturelles. Pour 

S. Thomas, les choses connues sont dans le sujet connaissant qui est une manière propre à 

l’intelligence humaine, c’est de connaître la vérité. Mais l’intelligence divine connaît d’une 

manière incomplexe des choses qui en soi sont complexes : 

« On peut le prendre du côté de la réalité même à laquelle, on croit, et 

,à cet égard, il est quelque chose d’incomplexe : il est réalité même à 

laquelle est fixée la foi »35 

3) Puis, la vérité Ontologique : c’est l’affirmation de ce qui est nature d’un être. Comme 

un être est toujours ce qu’il est, la vérité Ontologique d’un être est donc nécessaire, immuable 

et absolue. La vérité ontologique n’a pas d’opposé : ce serait le néant absolu, le pur 

inintelligible, ce qui ne peut même pas être pensé. Seules les vérités déterminées peuvent 

avoir des contraires. Comme l’erreur s’oppose à la vérité logique, le mensonge à la vérité 
                                                           

34
 ANDRE Munier, Manuel de philosophie, Tome second, Théodicée, critique, Ontologie, éd, S.A. Tournoi, 

Imprimé en Belgique, 1956, p261  
35

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La Foi, Tome premier, qu I art3, traduction, R. Bernard, éd, 

la Revue de Jeunes, Belgique, 1940, p22 



 
24 

 

morale, la factice au vrai en matière esthétique, la fausseté par rapport à l’homme et à une 

matière de vie. Rien n’est faux par rapport à Dieu. 

4) Puis, la vérité logique : c’est l’affirmation de ce qui est infèrent à un principe 

posé : une notion, une nature, un asciome, un postulat. La vérité logique est coextensive à 

celle de l’être. La vie logique s’obtient souvent à partir d’une série de jugements Rationnels 

ou Raisonnement dont le syllogisme est le prototype. La vérité logique est formelle ou 

factuelle des jugements des créatures, comprenant de moins en moins adéquatement les 

existants ou les essences. La vérité logique est considérée lois de la logique comme absolues. 

Leibniz estimait que les vérités logiques sont vraies dans tous les mondes possibles, c’est-à-

dire ne contredisent pas la logique. Les vérités factuelles ne sont vraies que dans un certain 

monde possible, le monde nous qui entoure. 

5) Enfin, la vérité morale : la vérité morale appartient à la manifestation externe du 

jugement. Et l’homme seul est moral, parce qu’il est le seul être libre. La vérité morale est 

donc affirmation de ce qui est acte conforme à la nature de l’homme. Comme la nature de 

l’homme est invariable, sa vérité morale aussi est immuable, nécessaire et absolue. 

La vérité n’est rien d’autre que la vérité morale des paroles ou des signes exprimant les 

jugements et la vérité pratique des œuvres humaines réalisant des buts ou un idéal, incarnant 

plus ou moins fidèlement des idées, des émotions. En effet, la Théologie morale serait basée 

sur les commandements de Dieu, car ils sont une force impérative pour dire ce que Dieu veut, 

ce qui mène à lui ou ce qui éloigne de lui. S. Thomas ajoute : 

« On peut prendre l’obéissance en tant qu’elle implique une certaine 

inclination à remplir les commandements selon qu’ils se présentent comme 

une véritable dette ; dans ce sens, elle est vertu spéciale ; elle est une partie 

de la justice car en obéissance au supérieur on lui rend ce qui lui est dû. A 

ce point de vue, l’obéissance est une suite de la foi, parce que c’est la foi qui 

révèle clairement à l’homme que Dieu est un supérieur à qui on doive 

obéir »36 

  

                                                           
36

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La Foi, Tome premier, qu I a3, traduction, R. 

Bernard, éd, la Revue de Jeunes, Belgique, 1940, p175 



 
25 

 

Chapitre VI La ruse de la foi 

4.1. Le choc des différences. 
La connaissance naturelle des créateurs aide à détruire les erreurs relatives à Dieu. La 

Théologie embrasse donc tout ce qui peut engendrer la foi, l’alimenter et la protéger. Toute 

science disponible à renforcer la foi, la vérité que la foi présuppose, est donc nécessaire à la 

construction de l’enseignement sacré et à l’enrichissement de la foi comme S. Augustin 

montre que la science appartient à cela seulement par quoi la foi très salutaire est engendrée, 

nourrie, défendue, corroborée. 

La Théologie intervient dans le cas où il y a l’erreur de la philosophie, et elle la rectifie 

d’où l’éthique ; donc la Théologie joue un rôle de rectrice. Ainsi, notre expérience sensible 

écoute la raison, la raison écoute la science et la philosophie écoute la Théologie ; refuser cela 

revient à dire qu’on n’apprendrait plus rien ; si l’on veut s’instruire, il faut d’abord croire au 

maître et pour S. Thomas, il faut honorer les ancêtres. Par contre, on ne parviendra jamais à la 

science parfaite, si on ne suppose pas comme vrai l’enseignement donné par le maître et donc, 

on ne peut pas découvrir la justification. Comme telle est selon la définition de la philosophie, 

entendez de la philosophie classique, de la philosophie d’Aristote : 

« … ce concept la philosophie Théologisée de la culture européenne, 

celle surtout  de l’époque scolastique, cette philosophie qu’on qualifie 

à tort de « nature ».la révélation chrétienne est devenue un élément 

des plus importants de la culture européenne qui a influencé 

profondément le système de pensée naturel. Kagame s’imagine, par 

conséquent, que les croyants et les incroyants de la culture 

européenne actuelle restent sous la domination du christianisme loin 

du système « nature » de pensée, et par conséquent loin d’Aristote. La 

pensée chrétienne de l’Occident est une pensée particulière par 

rapport à la pensée de l’être. Si celle-ci a été modifiée par celle-là 

c’est au prix d’une méconnaissance radicale. La Théologisation de la 

philosophique européenne est à écarter comme fait historique »37  

Ainsi la supérieure perfectionnant l’inférieure, la philosophie ne gagne donc rien en 

rejetant la Théologie. Au contraire, son orgueil, mêlé d’angoisse, l’entraîne dans une entreprise 

interminable, ou, plutôt dans un éternel recommencement. La Théologie, si elle s’occupe des 

                                                           
37

 Elungu P.E.A, Eveil philosophique africain, éd, l’Harmattan Paris, 1984, p34. 



 
26 

 

choses de la philosophie, c’est dans le but de la parfaire. En effet, elle parachève la philosophie, 

comme la grâce parachève la nature. 

La religion, au lieu d’évoluer vers l’unique absolu, nage dans le brouillard de  

l’incertitude et du tâtonnement. En faisant que les hommages qui sont dus à l’Etre suprême sont 

rendus aux forces de la nature, au soleil ou aux astres, et même à certains animaux par les 

anciens. Des œuvres d’art, des animaux, des bois et des pierres qui sont des êtres 

ontologiquement inférieurs à l’homme, sont divinisés et adorés. L’homme parfois, s’imagine 

être soumis à certaines créatures inférieures. On donne le Nom d’idolâtrie à l’adoration de la 

créature à la place du créateur. L’homme lui-même est divinisé. Sur la question 16, article 1, du 

verbe incarné, S. Thomas pose la question: peut-on dire avec vérité, Dieu est homme ? Il 

montre que entre les personnes divines, entre la nature humaine et la nature divine, on ne 

pouvait pas attribuer la nature humaine à Dieu, il semble que l’on ne puisse pas dire « Dieu est 

l’homme», car toute proposition affirmative, en matière éloignée est fausse. A la forme Dieu est 

homme. L’homme s’est anéanti lui-même en se rendant semblable à l’homme comme Dieu. S. 

Thomas montre le Nom de Dieu est un Nom incommunicable et l’Ecriture rapproche aux 

idolâtres de donner ce nom à de morceaux de bois et des pierres. 

En effet, parfois les erreurs de la science s’accompagnent aussi d’erreur morale par la 

voie d’ignorance, des idées mal-compréhensibles, de la jalousie de l’autrui, de l’honneur par 

rapport à l’autre, de la puissance de la culture par rapport aux autres, de racisme… qui sont la 

ruse de la foi. S. Thomas montre que : 

« La ruse, c’est, nous l’avons vu la mise à exécution de l’astuce. Cette 

ruse se déploie dans l’acte trompeur ou dans la parole fallacieuse. 

Or, la fraude c’est seulement la ruse par l’action, la tromperie sans 

paroles. Le fraudeur pratique ses manigances sans discours ni 

verbiage… l’astuce déploie sa ruse au service de n’importe quel vice. 

Rien n’empêche donc que l’on agisse avec ruse pour satisfaire son 

avarice ou ses désirs d’accaparement ».38 

Nous savons que l’homme se développe en rapport avec le monde, c’est-à-dire par le 

travail, soit manuel, soit intellectuel. La recherche de ce travail qui faisait donc la perfection et 

la dignité de l’homme. 

Outre, la ruse de la foi, c’est la foi vive à la foi morte, la foi vive en celui qui est de 

l’essence de la foi que la vérité première soit préférée de se soumettre à Dieu avec plus de 
                                                           
38

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, la prudence, Tome I, qu55, article 5, éd, Revue 

des Jeunes, Belgique, 1949pp 214-215. 



 
27 

 

certitude à tout et plus de dévotion que d’autres. Et encore si la foi est plus grande chez l’un qui 

connaît que chez l’autre qui ne connaît pas du tout, donc ce qui est la foi morte. S. Thomas 

montre : 

« L’intelligence des principes dérive de la nature humaine elle-même, 

laquelle se trouve chez tous d’une manière égale. Mais la foi dérive du 

don de la grâce, lequel n’est pas égal chez tous, comme nous l’avons 

même dans les deux cas. 

-Du reste, suivant qu’il a une plus grande capacité d’intelligence, 

quelqu’un connait plus qu’un autre la force des principes »39 

Toutefois, au niveau de la doctrine philosophique de l’histoire de la science, l’intolérance 

se manifeste par la condamnation de Galilée, de Darwin. Cette tolérance se concrétise par la 

condamnation de tout acte, de toute idée, de tout comportement jugé non 

conformes ,incompatibles aux exigences de la foi proférée par la doctrine officielle.  

Au niveau de la doctrine Théologique, on peut citer le monophysisme ; ceci, il y a l’idée 

du seul, est une doctrine qui définit le monophysisme comme hérétique, n’admettant dans le 

Christ qu’une seule volonté. 

Au niveau du rapport entre les religions, la manifestation de l’intolérance se concrétise 

par les massacres.  

Pour Voltaire, à la base de la perception du christianisme par les autres, se trouvent leur 

intolérance, leur fanatisme et leur prosélytisme. Cette perception se traduit dans les massacres 

sur les premiers chrétiens par les autres peuples. Enseigner le dogme de la vérité de Dieu dans 

un pays qui croit à une pluralité de dieux, est une manière pour les chrétiens de se faire des 

Ennemis. Sur ce, ici, on assiste à ce que l’intolérance n’est pas une attitude spécifiquement 

religieuse. Il y a intolérance à partir du moment où un élément de la culture comme la science, 

la politique, la religion, l’économie se pratiquent l’orthodoxie et l’orthopraxie. Il y a une 

intolérance à partir du moment où il y un élément de la culture se transformer en une pensée 

unique qui nie la diversité de l’interprétation, la multiplicité du point de vue de la différence et 

de l’autre. 

« La question de la tolérance naît des problèmes posés à la fois par 

les découvertes géographiques nouvelles de la fin du XVIe siècle et 

par les déchirements dus à la rupture de l’unité religieuse. Elle est 

donc loin d’être purement rhétorique […] Mais celles-ci même 
                                                           
39

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La Foi, Tome premier, question 5 article 4, 

traduction, R. Bernard, éd, la Revue de Jeunes, Belgique, 1940, p201. 



 
28 

 

devaient les perdre, car, aux rebours, nous nous sommes servis de 

leur ignorance et inexpérience à les plier plus facilement vers la 

trahison, luxure, avarice et vers toute sorte d’inhumanité et de 

cruauté, à l’exemple du patron de nos meurs »40 

La différence de la foi parmi les humains qui provoque la ruse de la foi d’un côté comme 

des autres. Mais, c’est au fond le seul qui soit cause de tout : Toutes les autres influences 

doivent avoir le respect des uns et des autres. Dieu nous rassemble en un seul troupeau et une 

foi Unique. Que personne ne cherche à se faire le maître en religion, ni ne me force à le suivre 

dans ses croyances ; chacun doit être le prochain et devenir le frère bien-aimé, qu’il soit juif ou 

Constantinople. Il faut : 

« Mettre en parallèle des passages Théologiques, que bien souvent 

catholiques et protestants dénoncent chez leurs adversaires des 

« erreurs » qu’ils professent eux-mêmes. La liberté de conscience s’y 

trouve bien entendu particulièrement défendue (session XI) et doit 

même aller (l’exemple de la Pologne s’avérant probant) jusqu’à la 

liberté de culte, le magistrat n’ayant par ailleurs aucune compétence 

en matière religieuse »41 

Ainsi la liberté fut d’abord un statut ; une condition sociale et politique garantie par un 

ensemble de droits et de devoirs, avant d’être conçue par les philosophes et les Théologiens 

comme une caractéristique individuelle purement psychologique et morale. Car, comme l’a 

bien montré Hannah Arendt dans la « crise de la culture » ; sans une vie publique politique 

garantie, la liberté, sous quelque forme qu’on l’envisage, ne peut avoir aucune réalité 

mondaine. 

4.2 Le respect. 
Avec la naissance des premières universités, la Théologie allait se confronter plus 

directement avec d’autres formes de la recherche et du savoir scientifique. Saint Albert le 

Grand et Saint Thomas d’Aquin, tout en maintenant un lien organique entre la Théologie et la 

philosophie furent les premiers à reconnaître l’autonomie dont la philosophie et la science 

avaient nécessairement besoin pour œuvrer efficacement dans leurs champs de recherche 

respectifs. A la cause d’un esprit excessivement rationaliste, présent chez quelques penseurs, 

les positions se radicalisèrent, au point d’arriver en fait, à une philosophie séparée et 

                                                           
40

 -Jean-François Collange, Théologie des Droits de l’homme, éd, cerf, Paris, 1989, p54-55. 
41

 Jean-François Collange, Théologie des Droits de l’homme, éd, cerf, Paris, 1989, p59. 



 
29 

 

absolument autonome vis-à-vis du contenu de la foi. Parmi les conséquences de cette réduction 

de la foi, il y eut également une défiance toujours plus forte à l’égard de la raison elle-même. 

Certains commencèrent à professer une défiance générale, sceptique et agnostique, soit pour 

donner plus d’espace à la foi, soit pour jeter le discrédit sur toute référence possible de la foi à 

la raison. « Tout ce qui diminue la raison de la vertu diminue celle de mérite »42 

Le raisonnement que nous apportons ici, c’est le fait d’abstraction de la vérité de l’autre 

comme étant la capacité et la capabilité de considérer l’autre de sa propre différence et 

d’accepter l’autre dans sa propre vérité pour S. Thomas : 

« Dieu veut que tous les hommes soient sauvés et qu’ils arrivent à connaître la vérité »43 

Le respect dépend de l’exigence éthique qui consiste à considérer autrui toujours comme 

fin et jamais comme Moyen. Le respect de l’autre par-soi n’est possible que dans la perspective 

de la vérité définie, conçue et vécue comme le bien de l’intelligence et comme exigence de 

cette intelligence. La vérité est à la fois le bien et l’exigence de l’intelligence, elle appartient à 

chacun, un Devoir Théorique de chercher cette vérité et le devoir éthique de pratiquer la raison 

de la vérité. Ce double Devoir exige l’idée que ce soit respecté autrui. Toutes les personnes 

humaines sont respectables. Mais, leurs idées ne le sont pas forcément soutenables. Donc, 

respecter une personne implique qu’on puisse lui dire à tort, parce c’est la seule manière de 

s’adresser à elle en tant qu’elle est la capacité d’avoir raison. 

La raison qui gouverne le monde et la loi de ce gouvernement est le Destin, la réalité des 

taches terrestres et le bien-être de l’homme. 

 La liberté de penser exige que chaque compétence, chaque discipline, chaque option 

spirituelle n’empiètent pas le domaine de la tolérance. Une société est laïque, si elle s’organise 

sur la base du respect de la pluralité d’option spirituelle. Pour avoir une foi parfaite, rien ne 

vaut ni ne remplace l’Amour de Dieu. Et la foi sans la charité est donc une foi très imparfaite, 

une foi informe. 

 

  

                                                           
42

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La foi, Tome I, qu2 art10, qu 47-56, éd, Revue 

des Jeunes, Belgique, 1940, p120. 
43

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome III, qu19 art 6, éd, Revue des 

Jeunes, Belgique, 1926, p60. 



 
30 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Deuxième partie : 

De la croyance en Dieu  



 
31 

 

Chapitre I. La connaissance en Dieu. 

1. Le règne de Dieu sur ses créatures. 

  
La présente question de Saint Thomas D’Aquin est l’heureux complément et comme la 

belle revanche du précédent qui est l’acte de la raison et de la foi. Dans l’un comme dans 

l’autre, de la question de l’étendue de l’acte, va de pair avec la question 2 de la foi, sa 

nécessité pour le salut. En déployant cette grande activité de la foi en Dieu que nous avons 

décrite, non seulement, mais il lui arrive aussi de rentrer par là dans un cadre de recherches et 

de pensées qui devait lui être profondément naturel. Cette entrée par la foi dans l’ordre 

surnaturel est absolument nécessaire à tous s’ils veulent atteindre la fin qui leur est destinée. 

Mais cette rentrée par la foi dans des pensées qui pourraient et devraient être nécessaires à 

beaucoup qui ne parviendraient pas sans cela ni à se sauver surnaturellement ni même à vivre 

humainement. 

La raison naturelle dont il est ici question, ce n’est pas autre chose que l’esprit humain 

s’exerçant par ses propres forces dans son domaine propre. 

La connaissance dont on dispute, c’est d’abord celle que l’homme par sa raison peut 
avoir de Dieu, mais c’est aussi une certaine connaissance de soi-même et des choses. Comme 
montre Saint Thomas : 

« Ces gens seraient frustrés entièrement de la connaissance de Dieu si 
les choses divines ne leur étaient proposées par mode de la foi ».44 

Dans tout ce débat, la connaissance de Dieu est au fond, seule en vue, mais, comme il 

n’est pas possible, même selon la raison, de connaître Dieu et de savoir qu’il est Esprit et de 

pouvoir se tourner vers lui, si l’on ne reconnaît quelque idée de la spiritualité, de la liberté et 

de l’immortalité de son âme, une telle connaissance de soi-même est jointe inévitablement à 

celle qu’on peut avoir de Dieu. C’est de l’ « orienter vers la béatitude »45 comme les choses 

qu’il faut croire. 

Dieu est le meilleur des miséricordieux. C’est celui qui a créé l’univers dans leur destin, 

leur connaissance, leur pensée de créer des types : des arbres, des pierres, des neiges, de la 

mer, des herbes… Tous obéissent aux commandements de Dieu. Quand Dieu veut Unir, son 

commandement consiste à dire soit et c’est. Saint Augustin, cité par Saint Thomas, disait : 

 

                                                           
44

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La Foi, 2
e
-2

ae
 Tome premier, question 2 article 

4, éd, la Revue de Jeunes, Belgique, 1940, p90 



 
32 

 

« Quant Saint Augustin parle de la nécessité résultant de ce que Dieu 

veut, il l’entend d’une nécessité non absolue, mais conditionnelle, et 

qui se réfère à la vérité de cette proposition : Si Dieu veut cela, il est, 

il est nécessaire que cala  soit.  

On dit, rien ne résiste à la volonté de Dieu, mais précisément pour 

cette raison, ce que Dieu veut non seulement se réalise, mais se 

réalise ou nécessairement ou contingence, selon qu’il l’a voulu »45 

« De par la volonté de Dieu, nul homme ne devient pire, Dieu ne veut 

pas le mal »46 

Saint Thomas semble concéder d’abord audacieusement que Tout ce qui est voulu de 

Dieu en devient nécessaire, en raison de cet invincible antécédent. Mais il a tôt fait de se 

répondre en dérivant vers le nécessaire sous condition, qui ne compromet rien, si ce n’est 

notre incapacité en face du mystère. Dieu, le très Fort, l’incompatible nous a créé les deux 

lumières : la lune et le soleil qui évoluent selon un calcul minutieux. Dieu est la lumière de la 

terre et du ciel. Pour Saint Thomas, le miracle de Dieu est difficile, non pas en raison de 

l’importance de l’évènement, mais parce qu’il dépasse le Pouvoir de la nature. Cette lumière 

est comme une certaine forme de l’esprit, pour Aristote disait : 

« Dieu n’est pas une chose qui pense, mais un acte simple de pensée, 

qui est à lui seul son propre objet : sa pensée est la pensée d’une 

pensée »47 

Dieu est alors pensée selon les voies propres du discours philosophique de la raison et 

ne dépend pas d’une révélation ou d’un acte de foi, or, du point de vue religieux, Dieu n’est 

pas qu’un principe d’explication du monde, c’est une personne miséricordieuse, objet 

d’amour, de volonté. 

Dieu est le seul premier principe immuable. Saint Thomas confirme : 

« Dieu est immuable au sens propre et toute créature est mobile en 

quelque manière »48 

                                                           
45

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome III, qu 19, article 8, éd, Revue des 

Jeunes, Belgique, 1926, p77. 
46

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome III, qu 19, article 8, éd, Revue des 

Jeunes, Belgique, 1926, p80. 
47

 Aristote, Morale A Nicomaque, livre VIII et, X, éd, Pochet, Paris, p62. 
48

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Tome premier, qu 9, a2 



 
33 

 

Pour Saint Thomas, la puissance divine est la cause universelle de toutes choses. Or la 

puissance de Dieu s’étend à la forme et à la matière. Descartes dans le Discours de la 

Méthode disait : 

« … si nous ne savions point que tout ce qui est en nous du réel et du 

vrai vient d’un être parfait et infini… »49 

Ainsi, le règne de Dieu sur ses créatures, les disciples doivent chercher la vérité là où 

elle est. Sa philosophie doit rester sur la morale. Elle doit montrer par des signes ce qu’est le 

règne de Dieu : qu’il n’y a qu’un seul Seigneur. La vraie grandeur se prouve dans le service. 

Pour Socrate, il faut aimer le Vrai savoir. Donc la philosophie est l’amour du savoir réel. 

  

                                                           
49

 Descartes, discours sur la méthode, éd, Cerf, la rousse, Paris, 1937, p48. 



 
34 

 

Chapitre II. L’existence de Dieu. 

2.1. Les preuves de l’existence de Dieu. 
Saint Thomas D’Aquin pense qu’on peut montrer l’existence de Dieu d’une manière 

Rationnelle. Et, avant de montrer l’existence de Dieu, il faut d’abord analyser tout ce qui est 

dans le monde avec l’existence.  

L’existence de Dieu est montrée d’une manière indirecte, par la grâce de la création. Il 

nous reste à considérer ce qu’il est. Mais le problème est que Dieu dont nous voulons connaître 

l’essence, est en dehors du phénomène, alors que la conscience, nous oblige à connaître sa 

nature. Malgré cela, il est nécessaire de connaître Dieu et l’origine de l’humanité avec le 

changement naturel. Sant Thomas montre :  

« Dieu est acte pur qu’il est absolument et universellement parfait 

qu’il n’y a lieu en lui à aucune imperfection »50 

« Et puisque la puissance divine est infinie, elle ne saurait être 

enfermée en des limites »51 

Ainsi Saint Thomas disait : 

« La perfection de la création donnée de raison consiste donc, non 

pas seulement dans ce qui convient à cette créature selon sa nature, 

mais aussi dans ce qui lui est accordé par une certaine perfection 

surnaturelle venant de la divine bonté »52 

Pour Aristote, Un être Est parce qu’il a la substance. La substance est la 

perfection des perfections, la forme et la matière font tout pour  la maintenir. La 

substance est l’acte premier de l’être par la causalité d’existence, elle est ainsi 

condition Sine qua Non de toutes les perfections de l’être. 

Au moyen Âge, Saint Thomas D’Aquin a appliqué la métaphysique à la doctrine chrétienne, 

elle s’attache alors à la connaissance des choses divines et de tout ce qui s’y rapporte : l’existence 

de Dieu, ses rapports avec les créatures et leur nature. Pour lui, il y a six manières de montrer 

l’existence de Dieu: 

-Premièrement, quand nous demandons, pourquoi croyons-nous en Dieu ? La première 

réponse est celle de notre foi : Dieu s’est révélé à l’humanité, il est entré en contact avec les 

                                                           
50

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome III, qu 29, art 1, éd, Revue des 

Jeunes, Belgique 1926, p228 
51

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, le verbe Incarné, Tome II, qu 7, art 12, éd, 

Revue des Jeunes, Belgique, 1927, p57. 
52

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La Foi, Tome premier, qu 2 art 3, traduction, R. 

Bernard, éd, la Revue de Jeunes, Belgique, 1940, p 86. 



 
35 

 

hommes. La révélation suprême de Dieu nous est venue aux miracles de messagers de Dieu ou des 

Ecritures. Elle dépend  de Dieu ; des mystères qui surpassent infiniment la puissance de notre 

raison. Donc, nous croyons en Dieu parce que Dieu s’est fait découvrir comme l’être suprême, le 

grand Existant.  

Tout ce qui se meut n’est pas mû par lui-même mais par quelque chose d’autre. Donc ce cas, 

celui qui meut un autre est en acte et l’autre est en puissance. Donc, si le mouvement existe, il 

requiert le premier moteur immobile, qui n’est rien d’autre que Dieu (Dieu, qu18, art 3). 

Deuxièmement, quand on parle de preuve de l’existence de Dieu, il faut souligner qu’il ne 

s’agit pas de preuves scientifico-expérimentales. Les preuves scientifiques, au sens moderne du 

mot, valent seulement sur celles-ci où peuvent s’exercer les instruments de recherche et de 

contrôle dont se sert la science. Vouloir une preuve scientifique de Dieu signifierait abaisser Dieu 

au rang des êtres de notre monde et donc se tromper déjà méthodologiquement sur ce qu’est Dieu. 

La science doit reconnaître ses limites et son impuissance à atteindre l’existence de Dieu. Il existe 

un Etre absolument Permanent, Eternel, le Premier et la Dernière, un Etre Unique infiniment Saint 

et Grand, le Très Puissant; celui qui donne la puissance irrésistible: n’est rien d’autre que Dieu. 

-Troisièmement, c’est par le possible et le nécessaire de remonter à un Cause suprême qui 

s’impose encore plus si on considère la parfaite organisation que la science ne cesse de découvrir 

dans la structure de la matière. Saint Thomas montre cela : 

« Dieu a convaincu de folie la sagesse de ce monde en montrant 

possible ce que cette sagesse jugeait impossible. Il semble donc qu’il 

ne faille pas juger du possible ou de l’impossible d’après les cause 

inférieures, comme fait la sagesse de ce monde, mais d’après la 

puissance divine. Si donc Dieu est toute puissance, tout sera possible. 

Il n’y aura donc rien d’impossible. Or supprimer l’impossible, vous 

supprimez aussi le nécessaire ; car ce qu’on dit nécessaire, il est 

impossible que cela ne soit point. Il n’y aura donc plus rien de 

nécessaire dans les choses, à supposer que Dieu soit tout-puissant. Or 

cela ne se peut point […] Rien n’est impossible à Dieu »53 

-Quatrièmement, il y a divers degrés parmi les êtres, on trouve ceux qui sont 

supérieurs aux autres, il y a aussi des qualités moins bonnes, mauvaises, fausses ; et 

qualités bonnes, vraies et nobles. Mais il y a un Etre Suprême Absolument Vrai, il 

                                                           
53

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome III, qu 25, 3, éd, Revue des Jeunes, 

1926, Belgique, p237 



 
36 

 

s’appelle Dieu. Cela, le problème de Dieu est celui de la source d’être, et tant que ce 

qui est dans l’être invite à monter plus haut. 

-Cinquièmement, toutes les observations concernant le développement de la vie 

conduisent à une conclusion analogue. L’évolution des êtres, dont la science cherche 

à déterminer les étapes et, discerner le mécanisme présente une finalité interne qui 

suscite l’admiration. Cette finalité qui oriente les êtres dans une direction dont ils ne 

sont ni les patrons responsables, oblige à admettre l’existence d’un esprit qui en est 

l’inventeur, le créateur. S. Thomas montre que Dieu est en nous l’être absolu. Ce qui 

est absolu est celui qui agit sans limite. C’est Dieu qui connaît parfaitement le monde 

parce qu’il est lui-même le Créateur. L’idée de la création du monde vient de Dieu. 

Le monde ne peut pas être plus vaste plus compliqué pour celui qui l’a créé. (Somme 

Théologique qu13, art 7). 

-Enfin, Parmi les qualités de ce monde qui incitent à lever les yeux, il y a la 

beauté. Elle se manifeste dans les merveilles infinies de la nature, elle se traduit dans 

d’innombrables œuvres d’art, en littérature, musique, peinture, arts plastiques. Elle se 

fait apprécier également dans la conduite morale : il y a tant de bons sentiments, tant 

de gestes admirables. 

La bonté de Dieu ne peut être perçue par l’homme qu’à travers son expérience 

de la bonté humaine. Mais cette expérience ne peut lui donner qu’un aperçu très 

fragmentaire limité et imparfait, du caractère infini de l’Amour de Dieu. En effet, la 

philosophie de l’existence est une philosophie de l’Amour. L’Amour est l’objet, mais 

d’abord le sujet de l’existence. 

2.2. L’essence et l’existence. 
C’est surtout la philosophie chrétienne du Moyen Âge que S. Thomas portera à son 

apogée par le rapport entre essence et existence. D’ailleurs, on doit l’invention du terme latin 

« existentia » du verbe existere, qui signifie « sortir de » « naître  de». C’est en effet dans la 

perspective chrétienne de la création ex-nihilo qu’est introduite la distinction entre l’essence 

et l’existence. 

« Dieu est le seul être qui existe en vertu de sa seule essence. Les créatures ont 

existence dérivée, elles « ex-sistent » à partir de Dieu »54 

L’existentialisme athée déclare que si Dieu n’existe pas il y a au moins un être chez qui 

l’existence précède l’essence, un être qui existe avant de pouvoir être défini par aucun concept 

                                                           
54

 Elisabeth CLEMENT, la philosophe de A à Z, éd, Hatier, Paris, 1994, p 123. 



 
37 

 

et que cet être c’est l’homme, c’est-à-dire, la réalité humaine. Qu’est-ce que signifie ici que 

l’existence précède l’essence ? Cela signifie que l’homme existe d’abord, se rencontre, surgit 

dans le monde, et, qu’il se fait. Tel est le premier principe de l’existentialisme ; c’est aussi ce 

qu’on appelle la subjectivité, et que l’on nous reproche sous ce nom même. Plus précisément 

nous sommes sur un plan où il y a seulement des hommes. Il en est de même sur le plan moral 

et l’art ; une création et une invention. 

Toute existence consciente existe comme conscience d’exister. Quand Descartes écrit 

« je pense, je suis », c’est son existence d’être pensant qu’il affirme ; et ce n’est qu’après 

avoir prouvé l’existence de Dieu qu’il peut affirmer l’union de l’âme et du corps. Mais, sous 

la pression de sa croyance à un Dieu créateur, au point de ne plus que juxtaposer l’existence à 

l’essence. Saint Thomas fixe le vocabulaire et les positions du problème ; contre les 

néoplatonismes, il défend, en bon aristotélicien, « l’existence, d’acte sans matière. 

L’immatérialité des substances spirituelles »55.pour savoir si l’essence implique l’existence, 

dans le cas des choses naturelles l’imagination humaine a la capacité de créer des choses qui 

n’existent pas, c’est-à-dire l’essence n’implique pas obligatoirement l’existence. Tandis que, 

dans le cas de Dieu, l’essence coïncide avec l’existence, plus précisément l’existence de Dieu 

est l’exister, ce qui fait que l’essence de Dieu implique son existence. Essence et existence 

sont identiques, seules à Dieu : 

 « Quand à l’existence, elle n’est intelligible par elle-même que 

dans l’Etre nécessaire, dans les autres elles ne l’est que fondée sur 

lui par le choix libre de la volonté divine »56 

L’homme est un être chez qui l’essence précède l’existence, qu’il est un être libre qui ne 

peut, dans des circonstances diverses, que vouloir sa liberté, j’ai reconnu en même temps que 

je ne peu vouloir que la liberté des autres. 

La liberté est définie, l’homme ne dépend pas d’autrui mais dès qu’il y a engagement, je 

suis obligé de vouloir en même temps que ma liberté est la liberté des autres, je ne puis prendre 

ma liberté pour but que si je prends également celle des autres pour but. Pour Kant, il déclare que 

la liberté veut elle-même la liberté des autres, cela constitue la morale. L’homme est condamné à 

être libre. Une liberté qui constitue l’être se manifeste dans tous les actes qu’il pose, l’individu 

ne peut qu’être libre. En résumé, la liberté est le pouvoir qui détient la conscience de se 

soustraire à la chaîne des causes et de s’échapper aux déterminations naturelles. 

                                                           
55

 M. D. CHENU, introduction à l’étude de Saint Thomas D’Aquin, éd, J. Vrin, Paris, 1984, p281  
56

 -ANDRE MUNIER, Manuel de philosophie, Tome II, Théodicée, éd, S. A. Tournoi, Belgique, 

1956, p462. 



 
38 

 

« Mais en toute vérité l’essence de Dieu n’est pas susceptible 

d’être rigoureusement connue ni définie »57 

La Théorie Thomiste de la connaissance commande les types preuves de l’existence de 

Dieu qu’il nous propose. S. Thomas rejette la preuve de S. Anselme de l’essence à l’existence. S. 

Thomas substitue la démonstration qui procède de l’effet à la cause. A partir du monde que nos 

sens perçoivent, on peut remonter à Dieu comme de l’œuvre à l’ouvrier, de l’effet à la cause. En 

effet, l’existence actualise l’essence comme la forme achève l’essence. L’existence détermine 

l’essence qui la détermine à son tour: les deux sont créées ensemble, inséparables. L’existence 

est un acte d’une puissance et la perfection des perfections. Saint Thomas montre : 

« Quant à la science bienheureuse, qui nous fait voir 

l’essence divine elle-même, elle n’est propre et connaturelle 

qu’à Dieu seul […] 

[…]  L’essence divine dépasse infiniment l’âme»58 

Bien plus, ce qui se trouve même chez des infidèles ne peut être classé acte 

de foi. Or, même des infidèles croient en Dieu : ils croient que Dieu existe. Pour 

S. Thomas croire n’est pas un acte de volonté, c’est un acte de l’intelligence. Dans 

le fait de croire en Dieu, c’est un engagement personnel. Etre responsable de lui-

même. La foi fait de nous des croyants. Ce n’est pas quelle croyance qui peut être 

appelée « une foi » mais seulement une croyance pour laquelle nous sommes prêts 

à témoigner ou un témoignage. Donc la bonne foi au sens moral, c’est l’idée 

religieuse de la foi-croyance, fut introduite secondairement par le christianisme et 

reprise ensuite par l’Islam.  

 

  

                                                           
57

 - FERDINANT Alquié, Histoire des philosophes, éd, Fernand Nattan Paris, 1972, p105. 
58

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, le verbe Incarné, Tome II, qu9, 4, éd, Revue des Jeunes, 

Belgique, 1927, pp127-128. 



 
39 

 

Chapitre III. Les croyants chrétiens 

3.1. Témoignage des Ecritures Saintes. 
 

La foi est engagement durable de la parole donnée, promesse, une profession de foi, 

serment, contrat, alliance, conventions diverses. La foi, dont nous parlons ici, se charge de la 

croyance, un don de Dieu.  

Du fait que la confiance se donne et se reçoit, la valeur du mot « foi » oscille entre le 

sens actif de faire confiance de bonne foi et le sens passif d’inspirer confiance, faire-foi. Saint 

Thomas montre : 

« La mérite de la foi consiste en ce qu’un homme par soumission 

volontaire à Dieu donne son assentiment à ce qu’il ne voit pas, selon 

cette parole de l’Apôtre « Pour amener en son nom à l’obéissance de 

la foi tous les Gentils ». Or le Christ a manifesté une parfaite 

obéissance à l’égard de Dieu, ainsi, qu’il est droit dans l’Epitre aux 

Philippins « Aussi pouvons-nous dire qu’il ne nous a rien enseigné 

ayant droit au mérite, sans l’avoir pratiqué lui-même 

excellemment »59 

La foi comporte un élément de perfection qui est la connaissance de la vérité révélée, un 

élément de mérite, qui est obéissance à Dieu et à sa parole. Ces deux éléments, nous devons 

les reconnaitre au Christ : le Christ en effet connaissait parfaitement le Dieu surnaturel, de 

plus il a été obéissant envers son Père toute sa vie et jusqu’à la mort. Mais le formel de la foi 

suppose que l’on adhère à la vérité révélée sans la voir ni la comprendre. 

La foi chrétienne est le bien entre les sincérités de ces témoignages reçus et donnés. 

Toute vie de l’esprit est le même que sa procession de témoins. Ainsi la foi-chrétienne repose 

sur le témoignage des Prophètes et des Apôtres (celui qui est changé de prêcher l’Evangile; le 

croyant);le reçoit comme un « Dépôt », dont il doit témoigner à son tour, de là vient l’idée 

d’une tradition, d’une série de témoins. 

Le témoignage ne dispense pas de la preuve. Inversement, la preuve ne remplace pas la 

fonction propre du témoignage. Sans preuve, il n’y aurait pas de culture. Une vérité sans 
                                                           
59

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, le verbe incarné, Tome II, qu7, article 3, éd, 

Revue des Jeunes, Belgique, 1927, p20. 



 
40 

 

preuve demeure douteuse, mais que serait la beauté sans témoins ? La complémentarité entre 

la preuve et le témoignage est cœur de notre civilisation. Comment parler de la raison et de la 

foi quand le sentiment de l’infini efface les différences entre la plénitude, l’abondance du 

sentiment et le vide de représentation ? La distinction entre la preuve et le témoignage, la 

raison et la foi font partie de notre héritage culturel. Les Prophètes viennent sur terre pour 

témoigner de l’existence de Dieu. 

Jésus disait : 

« Celui qui croit en moi ne croit pas seulement en moi, mais aussi en 

Celui qui m’a envoyé… ce que je devais dire et enseigner. Et je sais ce 

qu’il ordonne produit la vie éternelle. Ce que je le dis, donc, je dis 

comme mon Père me l’a ordonné »60 

En d’autres termes : la foi étant action de la possibilité d’agir, étant donnée, il s’agit de 

savoir si la foi- croyance, orientée vers son propre fondement, est ou n’est pas compatible 

avec la foi-action, qui n’accède pas à sa vérité. On voit que toute réponse ici sur le rapport de 

la conscience à cette vérité en laquelle, elle prouve le besoin de croire et de là, sur le contenu 

même, sur la nature et l’allure de cette vérité. Il existe en tout cas des hommes à qui la 

révélation d’un Dieu incarné, est apparue, comme vérité même en laquelle leur foi doit croire 

pour agir dans le monde. 

« Transfuge de la foi et niant au nom de la science, toute réalité au 

surnaturel et au miracle, «jusqu’à présent, aucun miracle n’a pu être 

étudié dans des conditions expérimentales qui  permettent de conclure 

à sa réalité et sa vérité…»61  

« L’homme perd le monde au risque de détruire et de se détruire lui-

même »62 

Pour S. Thomas rien n’est plus sûr que la parole de Dieu. Donc la science n'est pas sûre 

plus que la foi, ni rien d’autre de plus. La foi est plus certaine que les trois vertus susdites, car 

elle seule s’appuie sur la vérité divine, mais non pas sur la raison humaine : 

                                                           
60

 -Jean, La bonne Nouvelle, éd, les sociétés Biblique, London, 1972, Jean 12, 44 pp251-252. 
61

 -. DROGUET et ARDANT Fayard, L’Encyclopédie catholique pour Tous Théo, éd, la Procure 

Terre entière, Paris, 1993, pp685-686. 
62

 - op, cit, L’encyclopédie Catholique pour tous Théo, p676. 



 
41 

 

« Comme nous l’avons dit à propos des vertus, deux des vertus 

intellectuelles regardent les choses contingentes, c’est la prudence et 

l’art. La foi passe avant elles deux en certitude à raison de sa nature, 

puisqu’elle a pour objet les réalités éternelles qui ne seront jamais 

autrement qu’elles ne sont. Quant au reste des vertus intellectuelles, 

la sagesse, la science et l’intelligence, elles sont, avons-nous dit, en 

matière nécessaire. Mais il faut savoir qu’il est deux fois, question de 

la sagesse, de la science et de l’intelligence: Une fois, en tant qu’elles 

sont reconnues par le philosophe comme vertus intellectuelles, une 

autre fois, en tant qu’elles sont comptées comme dans du Saint 

Esprit »63 

Pour le Christ, Jésus est Dieu d’Amour. Cet Amour est une relation unique de la nature 

divine des trois Personnes ou TRINITE: c’est le plus grand mystère de Dieu révélé aux 

hommes. Puisque l’Amour veut sauver l’homme, Dieu se fait homme en la Personne du FILS. 

Dieu a assumé en lui toute l’humanité, excepte le mal ou le péché. Le Fils de Dieu, Jésus, a 

enduré les souffrances et la mort pour les partager avec tous les hommes. C’est à travers sa 

vie avec tous, que Jésus-Christ a légué aux hommes les moyens de s’unir à la vie de Dieu par 

la prière et les sacrements. 

Le Christ se montre que Jésus, Maître et Seigneur de celui qui veut vivre de Dieu. 

« Donc la Trinité se révèle dans la ré-création : le salut en Jésus-

Christ. Pour les chrétiens, Jésus n’a pas seulement révélé le véritable 

sens de la création, il permet à l’homme de vivre une nouvelle 

création: le salut. Dieu sauve, Jésus-Christ Sauveur, le salut apporté 

par Jésus-Christ, ces formules sont très usuelles dans le vocabulaire 

de la liturgie chrétienne… Mais, elles ressemblent aux vieilles 

marches d’escalier. A force d’avoir été utilisées, elles ont perdu leurs 

arêtes et l’on peut glisser dessus sans s’en rendre compte ».64 

                                                           
63

 -Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, la foi, Tome I qu4 art8, éd, Revue des jeunes, 

Belgique, 1940, p176. 
64

 -DROQUET ET ARDANT FAYARD, L’Encyclopédie catholique, pour Théo, éd, La procure Terre 

entière, 10, rue de Mézière, Paris, 1993, p690. 



 
42 

 

Pour comprendre le ré-création, au sens des chrétiens, il y a des images qui trompent. Le 

Sauveur, Jésus, l’affirme à plusieurs reprises dans sa vie terrestre : s’il console les méprisés, 

nourrit les affamés, donne à boire aux assoiffés, guérit les malades, rend courage aux 

angoissés, c’est pour signifier qu’il est celui en qui Dieu donne sa vie en abondance. 

Isaïe est l’auteur d’une prophétie concernant le Messie. Il y dit de lui ce qu’aucun 

programme électoral n’oserait proclamer : 

« L’esprit de Dieu est sur moi parce qu’il m’a oint pour annoncer des bonnes 
nouvelles aux pauvres, Il m’a envoyé pour prêcher aux captifs la libération et 
aux aveugles le retour à la vue pour renvoyer en liberté les écrasés… Alors il 
commença à leur dire : «Aujourd’hui, cette parole de l’Ecriture que vous venez 
d’entendre est accomplie»65

 

Jean résumera ainsi, la pensée de Jésus : 

« Celui qui écoute ma parole et croit en celui qui m’a envoyé a la vie 

éternelle, il ne vient pas en jugement »66 

En effet, c’est un Don de Dieu que Dieu a exalté Jésus et lui a donné le Nom qui est au-

dessus de tout Nom, selon S. Thomas, Jésus a de moitié divine et de moitié humaine. 

La vérité et réalité de Dieu ne sont plus jamais connaissables qu’à travers ce monde 

avec la Parole de Dieu même. L’existence de Dieu et l’existence du monde sont inséparables. 

Cela n’est autre que l’acte de Dieu. Pour connaître parfaitement quelqu’un, il faut commencer 

par son acte. L’acte peut nous orienter facilement à la personne à qui lui appartient. En effet, 

le sens littéral de la Trinité de toute interprétation de l’Ecriture et le salut du Christ nous 

ramènent dans un problème critique. 

3. 2 Problème critique 
Parmi les commentaires latins, celui de Saint Thomas joint à des vues synthétiques, des 

aperçus remarquables par leur clarté et leur précision. Il demeure un instrument indispensable, 

et nous y avons eu constamment recours.  

Saint Thomas D’Aquin projette une lumière nouvelle sur les étapes de la doctrine 

morale d’Aristote. Un certain nombre de passages demeure obscurs qu’il a mis en valeur ; 

                                                           
65

 -Les Saintes Ecritures, éd, New word Bible Translation committée, New York, 1984, Luc, 

chap4, 16-21, p1274. 
66

 -op, cit, Jean, chap5, 24, p1320. 



 
43 

 

saint Thomas D’Aquin est la première tradition scolastique donc, sous cet angle, la référence 

prend tout son sens, c’est en invoquant l’Ecriture, la lumière de la tradition qu’il va 

entreprendre de relever une à une les erreurs de Bucer. Et, il pose d’emblée le sens littéral 

comme critère de toute interprétation de l’Ecriture. Celle-ci est en effet claire et évidente. Il 

tend sans cesse à passer de la réfutation des erreurs d’un théologien Allemand du XVIème 

siècle Bucer à la dénonciation de l’entêtement de ce dernier ce qui est le propre de l’hérétique. 

Or cette obstination à ne pas convenir de l’évidence paraît impliquer ou la sottise ou le 

mensonge, ou les deux à la fois, ce qui est franchement condamnable.  

Le sens littéral éclaire l’écriture au point qu’en chasse toute obscurité; si nous cherchons 

son origine de la difficulté: elle est propre à la culture moderne occidentale. A propos du 

phénomène d’expansion, il est indéniable que le christianisme s’est diffusé grâce à un 

processus d’acculturation qui commença avec la romanisation, c’est-à-dire la réduction à une 

Unité culturelle spécifique des peuples européens et qui se poursuivit avec la colonisation 

européenne de cette partie du monde, laquelle en sortant christianisée. Le problème critique 

ici est aussi le problème de foi elle-même, avec les idées de discipline de disciples religieux, 

problème de la différence de la tolérance culturelle détestée, Problème de  faux argument où 

mal interprétation de la réalité de l’histoire religieuse; erreur psychologique, ce se  montre: 

« La première difficulté réside non dans ce qu’affirme cette 

conclusion narrative, mais dans  ce qu’elle tait. Pourquoi Luc fait-il 

silence sur l’appel à César… ? 

Une seconde difficulté touche l’essentiel de la conclusion ? Difficulté 

concerne l’image finale ; quelle signification donner à ce sommaire 

qui maintient comme suspendue dans le temps la prédication 

évangélisatrice de Paul à Rome ?»67 

« La démonstration est faite : malgré les raisons invoquées en faveur 

de l’enseignement catholique et au mépris de la raison la plus 

élémentaire, le réformateur protestant s’opiniâtre inconsidérément 

loin d’éclairer le texte évangélique d’où vient toute lumière, il 

l’obscurcit, le couvre de nuées, contribuant alors à conduire l’évêque 

catholique à confondre davantage encore erreur, mensonge, 

                                                           
67

 Revue D’Histoire et philosophie Religieuse, Publiée avec le concours du Centre National de 

la Recherche Scientifique et du Centre National des Lettres, Strasbourg, 1993, pp1-2, n°1. 



 
44 

 

blasphème… étant entendu que la mention de l’oubli, l’intention 

éventuelle de Bucer est ici rhétorique très ironique : Bucer est un 

menteur (follax) »68.  

En effet, le problème sur l’ordre historique attribue à une cause matérielle, la conclusion 

prématurée de l’ouvrage. Le silence sur la destinée de Paul est attribué à la contrainte, à 

l’ignorance ou mutisme imposé de la politique d’Etat à cette époque. La vérification faite sur 

l’ensemble de l’œuvre de Luc. 

Le problème critique de Nouveau Testament, au cours des siècles de l’histoire 

chrétienne, sans poser des problèmes complexes, que chaque âge, chaque génération, on en a 

formulé et interprété d’une manière nouvelle. 

« Héritiers de cette tradition interprétative, toujours commandée par 

une vue de foi. Quoi d’étonnant à cela, puisque la parole de Dieu est 

advenue ici-bas au moyen d’une histoire vraiment humaine… »69 

La Théologie confirme ce que toute le Bible enseigne, à savoir que Dieu se révèle à 

l’homme. Mais la religion pour l’homme ne doit pas être n’importe quoi. Selon S. Thomas, la 

foi, c’est une grande chose en nous, capable de fleurir en de beaux actes, comme de 

s’enraciner à fond dans l’âme de croyants une véritable collée à Dieu et suspendue à la 

Majesté et au secret de Dieu. 

La religion est la saisie de Dieu à travers l’objectivité à l’intérieur de soi qu’on essaie de 

se représenter Dieu. La philosophie doit saisir l’absolu par la pensée. Et l’idée de traiter de la 

Trinité de la foi-chrétienne, est une philosophie Juive qui s’oppose en Dieu Unique et la vraie 

foi de bien Absolu qui saisit Dieu Unique, c’est les croyants musulmans. 

 

 

  

                                                           
68

 -op, cit, Revue D’Histoire et philosophie Religieuse, p30. 
69

 -Ancien Testament, Traduction œcuménique de la Bible, édition intégrale, éd, cerf, 1977, 

pp25-26. 



 
45 

 

Chapitre IV. Les croyants musulmans 

4.1. Le témoignage.  
Les écrits des philosophes Juifs médiévaux relevant tant de la culture islamique (IXe-

XIIe siècle) que de la culture chrétienne (à partir de 1204), montrent leurs réflexions sur les 

rapports entre la foi et la raison. Le contra Gentiles se place dans la situation même de la 

Chrétienté face à l’Islam. Saint Thomas D’Aquin va en être un grand témoin, son œuvre prend 

d’emblée une importance vitale, que les utilisations ultérieures ne devront pas masquer. La 

lecture de plusieurs interprètes, des philosophes arabes précisément, commençait à en 

dénoncer les équivoques latentes ; Averroès en particulier, qu’on traitait encore innocemment, 

plus généralement de l’arabisme, devenu inquiétant par le succès même d’Aristote. 

La vocation évangélique de S. Thomas est à l’origine de Théologie philosophique qui 

s’efforce de réconcilier la tradition chrétienne et la philosophie gréco-arabe. 

« La philosophie et la Théologie à cette époque paraissaient 

difficilement compatibles, car, face à ce qui dépasse la 

compréhension, l’intelligence devait renoncer à faire valoir de ses 

droits : il ne faut pas, pouvait-on lire alors, couper le « vin fort de la 

parole de Dieu »avec «  l’eau de la raison » Thomas se trouve donc 

confronté au choix entre deux visions du monde : celle de la Bible, 

fondée sur la doctrine de la création et le caractère surnaturel de la 

foi ; celle de la philosophie gréco-arabe(Aristote interprétée par 

Averroès) »70. 

En effet, la foi musulmane est une croyance ou une affirmation d’un Dieu Unique ; la 

seule source de l’univers. Pour S. Thomas, il est naturel que l’unité procède de l’unité. Et 

puisque le monde est gouverné par un être unique, l’effet de ce gouvernement doit être 

unique. 

S. Thomas nous justifie : 

« L’on doit dire que le monde est gouverné par un être  unique. Car, 

étant donné que la fin de ce gouvernement est le bien essentiel, qui est 

le meilleur, il s’ensuit nécessairement que le gouvernement du monde 

                                                           
70

 -Elisabeth CLEMENT, la philosophie de A à Z, éd, Hatier, 1994, p355. 



 
46 

 

le meilleur, c’est le gouvernement d’un seul. La raison en est que le 

gouvernement n’est rien autre que la conduite des gouvernés à une fin 

qui est un bien. Et l’unité appartient à l’idée de bonté ».71 

D’abord, le gouvernement suppose, en effet, l’existence des choses déjà réalisées. La 

concertation des être dans le bien, leur motion, c’est vers le bien. Par contre, le Dieu des 

chrétiens va à la rencontre des hommes. C’est Dieu qui entre en relation avec les hommes à 

travers l’incarnation. En cela, la foi chrétienne est radicalement différente de la foi 

musulmane qui est de la religion naturelle. La foi n’est plus une construction humaine à la 

recherche de l’absolu ; elle est l’entrée de bien absolu dans l’expérience humaine. Cela, la 

philosophie se met au service de l’intelligence de la foi. 

« Mais la philosophie en tant que telle est acculée à une attitude 

d’humilité qui lui fait reconnaître ses limites et son incompétence 

devant un mystère qui la dépasse. Le philosophe se fait croyant parmi 

les croyants et reconnaît que la vérité qui lui est révélée vient d’un au-

delà de sa raison. La contemplation fait place au raisonnement »72 

La foi-croyance est le jugement intérieur de véridicité en tant que référé à Dieu. Elle 

aboutit à la science, c’est-à-dire la vie active de ce qui associe la réalité. Il y a la vérité d’être 

et la vérité de la pensée. Le Dieu de la foi dépasse absolument ce que peut trouver la raison en 

ce que Dieu fasse pénétrer en moi sa vérité à lui ; œuvre de vérité ; ce qui mène les peuples et 

le monde par l’esprit. S. Thomas parle de « la communication de vérité d’un esprit à un 

esprit »73. Il est évident que Dieu n’a pas parlé pour ne rien dire d’inintelligible. La foi doit 

exprimer des vérités divines et mener l’esprit vers la réalité de Dieu. Lorsqu’il s’agit de 

Musulmans cultivés et conscients de leur religion, l’identité du fonds Musulman ne fait aucun 

doute de la croyance en la vérité divine. 

Un Musulman cultivé sert Dieu comme nous le voyons et si nous disons que nous ne le 

voyons pas, or pourtant Dieu nous voit. La foi est la profession verbale et la volonté droite, la 

visée. Ce qui domine, c’est bien la notion de témoignage, témoignage des œuvres, témoignage 

                                                           
71

 - Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, le  Gouvernement divin, Tome I, qu 103, art 3 

éd, Cerf, 1959, Belgique, p21. 
72

 - Paul Français de Torquat, initiation à la philosophie, éd, Ambozontany, Antananarivo, 

2004, p28. 
73

  Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La foi, Tome I, App II, éd Revue des Jeunes, 

Belgique, 1940, p401 



 
47 

 

de la langue, témoignage du cœur ou de l’intellect. La solution ouvrirait la voie à une possible 

intériorisation, où la notion de la foi vécue, ouvrait la voie à cette intériorisation, ou s’en 

inspirait. 

Ainsi, la foi est donc témoignage de par Dieu des vérités transmises par le prophète, 

quelle que soit, au goût des écoles, la modalité d’expression de témoignage. La foi est 

l’affirmation de la langue et l’adhésion de l’intellect, ajoutant aussi la connaissance du cœur. 

La foi de la connaissance de l’existence de Dieu et du message prophétique. La connaissance 

est le premier des éléments de la foi. C’est ainsi le problème de continuation de la foi. 

La connaissance de la profession de la foi du croyant-musulman est composée de 

croyance en Dieu très-Haut, de croyance aux Anges, de croyance aux livres Révélés, des 

croyants aux prophètes, de croyance au jour Dernier, de croyant au destin bon ou mauvais. 

Saint Thomas montre : 

« La science s’étend à tout ce qui peut être connu par la raison 

naturelle, il semble donc qu’il n’y ait pas nécessaire de croire ce que 

la raison naturelle a le moyen de prouver. 

D’ailleurs, toutes les choses qui peuvent être objet de science le sont, 

semble-t-il à un seul Titre »74 

Il faut connaître la sagesse de Dieu le Très-haut, car il a légiféré des lois conformes à 

chaque communauté dans ces livres, et le Coran qui est le dernier d’entre-eux, conforme à 

toutes les créatures en tout temps et tout bien, depuis sa révélation jusqu’au jour de la 

Résurrection. 

La continuation de la foi-musulmane est récapitulée par les deux membres de l’unité de 

Dieu et la mission de Mohammad envoyé de Dieu. Témoignage de cette mission revient, en 

effet, à adhérer la foi à l’ensemble du texte coranique, et considéré comme révélé par Dieu et 

aussi garanti par la véracité du Prophète. La mission du Prophète, c’est le commandement de 

la foi de Dieu. Donc le commandement de la loi musulmane, est soumis à obliger ceci : 

comme, ne pas tuer, ne pas commettre d’adultère, ne pas voler, ne pas donner de faux 

                                                           
74

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La foi, Tome I, qu 2, 4, éd. cerf, Revue des 

Jeunes, 1940, Belgique, pp88-89. 



 
48 

 

témoignage… Ainsi les cinq piliers de l’islam, obligent tous les individus Musulmans en âges 

et dans les conditions requises pour être soumis à la loi. 

En privilégiant ainsi la connaissance révélée du mystère, nous ne négligeons pas la 

valeur de la connaissance naturelle de Dieu. L’homme est chercheur de Dieu dans la mesure 

où il est en recherche du sens, en mesure de poser question sur l’être. Il peut parvenir à 

l’affirmation naturelle de Dieu sans pouvoir dire comment il vit ce Dieu qu’il affirme. 

Dieu peut être connu par les Musulmans avec certitude par la lumière naturelle de la 

raison humaine à partir des choses créées.  

  



 
49 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Troisième partie : 

La Liberté Divine 
  



 
50 

 

 

Chapitre I. La providence divine 

1. 1 La providence de Dieu 
 

Saint thomas réaffirme la liberté de l’homme qui n’est pas incompatible, selon lui, avec la 

doctrine de la Création ; Dieu est assez puissant, en effet, pour avoir créé des êtres doués 

d’autonomie. Sur les questions morales, S. Thomas conçoit enfin la sagesse comme 

une« prudence »75, c’est-à-dire une intelligence pratique éclairée par la foi : la prudence, c’est 

un amour qui choisit avec sagacité morale de se déterminer en suivant les seuls conseils de la 

raison et de l’intelligence non dévoyée par la passion. 

En effet, dans la « somme Théologique », où S. Thomas parle surtout en Théologien et où 

la question de la Prudence vient après beaucoup d’autres, l’auteur n’a pas besoin de remonter 

aux sources philosophiques de sujet ni de situer ce sujet dans l’histoire de la pensée humaine. 

Toute la Théologie ne cesse de se proposer à notre clairvoyante ignorance et à notre 

raisonnable foi. Selon Boèce, cité par S. Thomas, il montre : 

« La providence est la raison divine elle-même, qui sise dans le 

principe souverain de toutes choses, dispose tout »76 

La Providence marque seulement la fin des œuvres divines, mais, il y a similitude 

proportionnelle de l’un à l’autre, et de plus, si Dieu détermine ainsi parce que sa Providence, la 

destinée des êtres, c’est que d’abord son art divin les a formés. L’art qui crée son objet. S. 

Thomas montre que toutes les œuvres de l’art sont soumises à l’ordre de l’art. 

Ainsi, on penserait une erreur indéracinable aussi bien dans le monde moderne que dans 

le monde antique, de voir une opposition entre l’idée de nécessité et l’idée de Providence, 

comme si la Providence, au sens universel du mot, ne concernait pas tout l’être, et par 

conséquent toutes les différences de l’être, contingent et nécessaire compris. Là est le recours 

permanent et décisif de la pensée Thomiste en ces difficiles matières. L’homme est le seul être 

libre dans la nature donc :  

« La providence humaine ne s’étend pas au nécessaire, qui est un effet 

de nature. Mais la Providence de Dieu s’y étend parce qu’il est, lui, 

l’auteur de la nature. C’est par cette troisième raison que semblent 

                                                           
75

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome III, qu22, article 1, éd, Revue des 

Jeunes, Belgique, 1926, p141 
76

 Op, cit, Dieu, qu22, art1, p144. 



 
51 

 

avoir été entraînés ceux qui ont soustrait à l’action de la Providence 

divine le cours des choses naturelles. L’attribuant uniquement à la 

nécessité de la matière, comme le firent Démocrite et d’autres anciens 

naturalistes. 

… comme le font les créatures raisonnables au moyen d’un libre 

arbitre agent de conseil et de choix. C’est ce qu’indique l’Ecriture en 

disant : « aux mains de son propre conseil ». Mais l’acte même du 

libre abrite se ramenant à Dieu comme à sa cause, il est nécessaire 

que les œuvres du libre arbitre soient soumises à la Providence. Car 

la Providence de l’homme est enveloppée et contenue par la Province 

de Dieu, comme une cause particulière sous la cause universelle »77 

On voit bien que dans la doctrine de S. Thomas, les actes du libre arbitre tombent bien 

sous l’acte créateur de Dieu et sous sa Providence, mais ce n’est point au moyen de la 

prédétermination de leur cause à les produire exclusivement. La cause des actes libres est libre. 

Mais l’action de Dieu est transcendante au nécessaire et libre, et c’est pourquoi elle atteint tout. 

En effet, prier Dieu pour qu’il nous aide à être vertueux, c’est lui demander. Comme, il montre 

S. Thomas : « car pour ceux qui aiment Dieu, tout coopère au bien »78 

Si Dieu ignorait certaines choses, il pourrait encore avoir à leur égard une Providence 

générale, mais non une Providence spéciale et immédiate sur ce point, la pensée de Saint 

Augustin n’est évidemment pas douteuse ; mais celle d’Aristote prête à des remarque fort 

importantes pour l’interprétation de sa doctrine. Dieu ne connaîtrait même pas ce qu’on lui faite 

régir, et l’ignorer. Mais S. Thomas, dans son commentaire de la Métaphysique, écarte cette 

interprétation de sa doctrine. Interprétation pour lui. Aristote veut simplement conclure que 

Dieu seul est le propre objet de Dieu, ce qui a été établi plus haut ici même « au sujet 

desquelles nous délibérons »79. Et sa remarque qu’il vaut mieux pour nous ignorer certaines 

choses, parce qu’elles sont inférieures, ne tendraient qu’à montrer le bien entre l’objet de la 

connaissance et la dignité de cette connaissance. Plus l’objet est élevé, plus la connaissance est 

haute. Dieu donc doit avoir l’objet le plus élevé, c’est-à-dire lui-même.  

                                                           
77

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome III, qu22, article 8, éd. cerf, Revue 

des Jeunes, 1926, Belgique, pp154-155 
78

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome III, qu22, article 2, éd, Revue des 

Jeunes, Belgique, 1926, p155. 
79

 -Op, cit, Dieu, qu22, art2, p155. 



 
52 

 

Mais en lui-même, il connait tout et peut Pouvoir à Tout. C’est du reste un grand 

problème critique de savoir si Aristote a cru à la providence. S’il n’y a par cru, S. Thomas ne 

saurait de ce chef lui être sévère. 

Comme, en effet, la providence divine, d’une manière contingente ou de liberté, semblait 

cause infaillible de nécessité devient cause infaillible de contingence ou de liberté. Et c’est ce 

que S. Thomas explique : 

« L’effet de la divine providence n’est pas uniquement qu’une chose 

arrive d’une façon quelconque ; mais qu’elle arrive, selon le cas, soit 

nécessairement, soit d’une manière contingente. Et c’est pourquoi 

cela arrive infailliblement et nécessairement, dont la divine 

providence a disposé qu’il arrive infailliblement et nécessairement »80 

Tout être, du fait qu’il est, dans la mesure où il est, relève de la cause première. S. 

Thomas entend souligner ainsi l’extrême généralité de cette divine cause, sa généralité 

universelle, qui comprend donc les différences les plus générales de l’être, comme le 

contingent et le nécessaire. Toute autre cause présuppose à son action et l’être et les caractères 

fondement aux de l’être, et c’est pourquoi elle les subit. Dieu les crée.  

Dieu et la causalité de Dieu dominent tout être, avant même son partage en contingent et 

nécessaire ; ils le posent tout entier avec toutes ses différences, donc à fortiori, sans aucune 

altération de ses relations internes, contingentes ou nécessaires. Dans le fonctionnement de 

l’être, Dieu n’intervient pas. L’unique idée de Dieu c’est Dieu. Une volonté libre et volonté 

soumise à la loi morale ne font qu’UN. La liberté si elle est indépendante des lois naturelles, ne 

peut pas cependant être en dehors de toute loi. Mais une loi de la liberté n’est établie que par la 

liberté même. 

1. 2. La providence comme plan de gouverner. 
 

La providence, d’après S. Thomas D’Aquin est donc proprement une idée de plan. Mais 

prenons bien garde qu’il s’agit du plan à réaliser, puisqu’il est non seulement conçu par 

l’intelligence, mais intimé, à la façon des jugements impératifs de la prudence. L’événement est 

donc ainsi fixé, ainsi qu’on le dira plus loin, et il est réalisation dans les faits et sa pensée divine 

seulement ; sa réalisation dans les faits et sa sortie réelle sont un effet de la providence, mais 

l’effet du gouvernement divin. Du reste, le langage mélange souvent ces choses. 

                                                           
80

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome III, qu22, article 4, éd. cerf, Revue 

des Jeunes, 1926, Belgique, pp163-164. 



 
53 

 

« La conception de l’ordre à intimer, et c’est elle qui s’appelle 

proprement providence ou disposition, et ensuite l’exécution de cet 

ordre, qui est le gouvernement ; de ces deux choses, la première est 

éternelle, le seconde seule est temporelle. »81 

Le mot Providence, une suprême sagesse, qui est attribuée à Dieu et par laquelle, il 

gouvernait toutes choses. La Providence, c’est la Bonté de Dieu en tant qu’il gouverne le 

monde. Saint Thomas ne traite pas seulement de la Providence de Dieu, mais de son 

gouvernement divin. La Providence divine est l’acte immanent d’intelligence par lequel Dieu, 

de toute éternité, conçoit et décide l’ordre du monde. Elle consiste à proprement parler dans le 

décret éternel de Dieu sur les choses, décret qui est un acte d’intelligence analogue à un 

commandement en lequel s’achève tout acte prudentiel mais qui suppose évidemment un choix 

libre de volonté. La loi monde s’impose à la volonté par son caractère Rationnel, une volonté 

qui a choisi ‘être bonne, et qui était doué de faculté de choix, parce que notre raison est 

essentiellement distincte de notre sensibilité. 

La Providence, c’est donc, d’une façon générale, l’ordre du monde envisagé dans 

l’intelligence et la volonté divines. Le gouvernement divin, c’est la réalisation, dans le temps, 

de l’ordre conçu et voulu par Dieu. Ce n’est plus le décret divin en lui-même, c’est l’exécution 

de ce décret. 

Pour S. Thomas, il n’est question des être libres et volontaires, lesquels ne réalisent pas 

toujours, ni même la plupart du temps, ce qui est le même et le plus conforme à leur nature. 

S’ils semblent du fait de leur liberté échapper au gouvernement divin, ils ne cessent cependant 

d’appartenir à l’ordre de la justice et de la miséricorde divine. Cette Providence qui regarde la 

justice et les pécheurs, plus souvent nous voulons reconnaître d’emblée que le monde est 

gouverné par l’intelligence. S. Thomas disait : 

« Comme donc la providence de Dieu n’est autre chose que 

l’orientation, dans sa pensée, des choses vers leur fin »82 

Ainsi, S. Thomas mentionne la fortune et le hasard, qui se distinguent, la fortune ayant 

rapport à ce que gouverne l’intelligence, le hasard à la nature. L’une et l’autre obéissent 

                                                           
81

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome III, qu 22, article 1, éd. cerf, Revue 

des Jeunes, 1926, Belgique, p145. 
82

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome III, qu22, article 2, éd. cerf, Revue 

des Jeunes, 1926, Belgique, p150. 



 
54 

 

d’ailleurs aux mêmes lois générales et posent ici le même problème. L’homme possède 

l’intellect, la connaissance l’explicite du bien et au vrai pouvoir de la volonté. Cette volonté ne 

peut cependant aspirer à autre chose qu’à Dieu même, c’est-à-dire au Souverain bien et au 

Bonheur parfait de Leur sagesse. 

Pour S. Thomas, autant la foi nous oblige à croire Dieu Tout-Puissant, un Pouvoir sans 

bornes, autant elle nous oblige à le croire sachant tout et pouvoir à tout ; du reste sur ces deux 

points, il en est qui sont tombés dans l’erreur. On devait donc entre les articles de la foi faire 

mention de la sagesse et de la providence divine comme on fait de sa toute puissance. S. 

Thomas disait : 

« Par la foi nous tenons de Dieu beaucoup des choses que les 

philosophes n’ont pas pu découvrir par la raison naturelle : par 

exemple, en ce qui regarde la providence de Dieu, et sa toute 

puissance et que nous ne devrons adorer que lui seul. C’est Tout ce 

qui est sous l’article de l’unité de Dieu. 

Le nom même de Dieu… implique une idée de providence… Et c’est 

pourquoi la Toute-puissance de Dieu renferme d’une certaine manière 

la science et la providence qu’il entend sur toutes choses car il ne 

pouvait pas faire en ce bas monde tout ce qu’il voudrait s’il ne 

connaissait les choses et n’en avait pas la providence. »83 

Pour Hegel, il a évoqué cette première apparition de l’idée que la raison gouverne le 

monde. Pour lui, il disait : 

« C’est la forme de la vérité religieuse, d’après laquelle le monde 

n’est pas livré au hasard ou à des causes extérieures et accidentelles. 

Mais est régi par une providence. Il disait précédemment qu’il ne 

voulait pas recourir à notre foi au principe de la raison […] ainsi à ce 

principe correspond la vérité qu’une providence, la providence est la 

sagesse qui, une puissance infinie, réalise ses fins, c’est-à-dire réalise 

                                                           
83

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La foi, Tome III, qu1, article 8, éd. cerf, Revue 

des Jeunes, 1926, Belgique, pp57-58 



 
55 

 

la fin ultime, rationnelle, absolue du monde, et la raison et la pensée 

se déterminent elle-même en tout liberté. »84 

Par les termes de Providence et du plan de la Providence, pour Hegel il éclaircit la 

croyance au gouvernement supérieur, cela reste une représentation incomplète, car il donne 

expressément le plan de la Providence comme inconnaissable et inimaginable. 

En effet, il faut vivre selon les exigences de la raison. La liberté se situe en relation entre 

la raison humaine et la raison universelle organisatrice de l’univers. Cette raison universelle 

n’est rien d’autre que la manifestation immanente de la providence divine, c’est accepter d’une 

manière volontaire destin. La liberté est donc ce comportement qui se manifeste par la volonté 

de ce qui va arriver. 

Toutefois, la Théocratie fonde l’organisation sur la base de l’exigence de la nature divine. 

La Théocratie est gouvernement de l’homme par Dieu, se base sur la volonté de Dieu sur 

l’Amour de Dieu. Et si la connaissance est infaillible, c’est dans la mesure où, elle est partie de 

Dieu et de sa perfection. Le pouvoir politique du roi est infaillible dans la mesure où il est 

l’organisation de la volonté de Dieu sur terre. Cette perfection, le pouvoir du roi de la 

monarchie absolue est la réalité de l’infaillibilité divine. Souveraineté, infaillibilité et hiérarchie 

sont des déterminations fondamentales de droit divin, dont l’idéologie consiste à justifier tous 

les pouvoirs du roi et organisations de cité des discours Théologiques. Ce discours dit que tut 

pouvoir vient de Dieu et le Pouvoir royal c’est un pouvoir divin. Donc dans la loi, monarchie 

absolue, est du droit divin, il n’y a pas de place de la liberté d’expression. Mais il faut obéir au 

roi, obéir à Dieu. Et le roi est défini par la liberté et le sujet par la soumission la loi. Saint 

Thomas nous montre: 

« Il est propre à la prudence de diriger les être vers fin, qu’il s’agisse 

du sujet lui-même, comme on dit homme prudent celui qui dirige ses 

actes avec sagesse vers la fin de la vie, ou qu’il s’agisse de ceux qui 

lui sont soumis, dans la famille, dans la cité ou dans le royaume, 

conformément à ce que dit l’Evangile : «Serviteur fidèle et prudent, 

que le Seigneur a établi sur la famille » C’est de cette dernière façon 

que la prudence, ou la providence peut convenir à Dieu, car en Dieu 

                                                           
84

 HEGEL, la raison dans l’histoire, éd, Ploton, Paris 1965, P58. 



 
56 

 

même, rien ne peut se diviser vers un fin, un que Dieu est fin 

suprême »85 

Dans la question 103, article 6, S. Thomas montre qu’il considère deux choses dans le 

gouvernement : le plan de ce gouvernement, qui n’est autre que la Providence, et l’exécution 

de ce plan. En ce qui concerne le plan du gouvernement divin, Dieu gouverne immédiatement 

toutes choses. Ainsi, la créature rationnelle se gouverne elle-même par l’intelligence et la 

volonté, lesquelles ont besoin d’être régies et perfectionnées par l’intelligence et la volonté de 

Dieu. 

  

                                                           
85

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome III, qu22, article 1, éd. cerf, Revue 

des Jeunes, Belgique, 1926, p143. 



 
57 

 

Chapitre II. Puissance divine 

2.1. La puissance de Dieu. 
La puissance divine est elle-même une puissance sans objet, sans but, car c’est le but ou 

l’objet qui définissent une puissance. C’est elle qui librement indépendamment, crée son objet 

et son but sans en recevoir aucun caractère. Elle donne tout, elle ne reçoit rien, elle n’est 

qualifiée par rien. Rien dans tous les domaines de sa suprématie et de son Eternité, tandis que 

moi, je ne suis rien sans Lui. Je dépends totalement de son Acte d’exister dans ma puissance 

d’être pour être ce que je suis. S. Thomas montre.  

« Dieu réalise quelque chose ce qu’il le veut, mois il n’en a pas 

pouvoir parce qu’il le vent, il a ce pouvoir parce que lui même est tel, 

en nature.  

On parle du devoir de Dieu. Mais Dieu ne doit rien à personne, si ce 

n’est à lui-même »86 

L’homme existe par la grâce de Dieu et que sans Lui, l’homme n’est Rien. Pourtant 

l’existence de l’homme ne Lui apporte rien : ni profit, ni intérêt, ni quoi que ce soit : c’est une 

existence inutile à son créateur. En effet, nous exprimons notre dimension de liberté par des 

Actes gratuits. L’acte gratuit ne signifie nullement un acte sans raison. 

« Mais en Dieu, la puissance et l’essence, la volonté et l’intelligence, 

la sagesse et la justice sont une seule et même chose, de sorte que rien 

ne peut être dans sa puissance qui ne puisse être dans sa puissance 

qui ne puisse être dans juste volonté et dans sa sage intelligence. […] 

rien n’en empêche qu’il n’y ait en la puissance de Dieu quelque chose 

qu’il ne veuille pas et qui ne soit pas compris dans l’ordre établir lui 

entre les êtres »87 

En effet, la liberté n’est seulement cette capacité de l’homme de s’affranchir de tout 

problème, mais elle est aussi débordement de vérité de l’intelligence, de bien de la volonté, 

de l’unité d’amour envers autrui, sans attente d’aucun intérêt ni d’aucun profit. C’est cet 

ordre que nous devons comprendre l’Acte créateur. L’acte de l’Etre suprême est toujours 
                                                           
86

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome III, qu25, article 5, éd. cerf, Revue 

des Jeunes, Belgique, 1926, pp251-252. 
87

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome III, qu25, article 5, éd. cerf, Revue 

des Jeunes, Belgique, 1926, pp252-253. 



 
58 

 

éternel et sans commune mesure avec la nôtre, c’est pourquoi l’acte créateur est un suprême 

gratuit, un acte qui ne demande rien de ses créatures. Le monde est suspendu à Dieu par le 

désir. Comme la création est acte gratuit toujours présent, il est aussi normal que l’acte, sens 

de l’existence humaine est aussi toujours présent seulement, ici un problème de taille se 

pose : comme l’acte de liberté, sens de l’existence humaine, exige la relation des 

intelligences, des volontés d’amour, il est impératif de connaître la vérité, le bien et l’un de 

l’Etre suprême, pour le sens plénier de l’existence humaine. 

Si maintenant nous nous plaçons du point de vue de la causalité efficiente, nous devons 

reconnaître également que Dieu est au principe de toute activité créée. Celle-ci en effet, au 

moment où elle se produit, représente un mouvement au sens le plus général du mot, c’est-à-

dire un passage de la puissance à l’acte. Tout être qui agit le fait de la vertu de Dieu sous la 

motion de Dieu qui l’applique à l’acte. Toue application d’une puissance à son opération, écrit 

S. Thomas, vient principalement et premièrement de Dieu. Les vertus opératives, en effet, 

sont appliquées à leurs opérations propres un certaine mouvement soit du corps, soit de l’âme 

or le premier principe de l’un et de l’autre mouvement c’est Dieu, car il est le premier moteur 

tout à fait immobile. Et semblablement tout mouvement de la volonté, par lequel les 

puissances sont appliquées à agir, se ramène à Dieu comme au premier appétible et au 

premier voulant. Toute opération doit donc être attribuée à Dieu comme au premier et 

principal agent. 

Dans l’article 5 de la question 105 que nous venons d’analyser, S. Thomas ne fait pas 

allusion aux difficultés spéciales Dieu que pose, en regard de la causalité divine universelle, le 

cas de qu25, 6 l’activité volontaire libre que « Dieu peut tout en égard à la perfection de sa 

puissance »88 

L’acte volonté est une opération immanente, qui se termine à elle-même et qui a pour 

sujet la volonté. Avant tout il importe de se souvenir que Dieu seul donne à l’agent volontaire 

sa puissance de vouloir et que lui seul également peut agir sur cette puissance pour l’appliquer 

à l’acte ; que, d’autre part, Tout ce qu’il y a être dans l’acte volontaire a Dieu  pour cause 

propre et principe. S. Thomas montre :  

« Un agent est dit cause de l’opération de son effet en ce sens qu’il 

donne à l’effet la forme à partir de laquelle celui-ci pourra agir. Si 

                                                           
88

 Op, cit, Dieu, Tome III, qu25, 6, p247. 



 
59 

 

donc Dieu est cause de l’opération des créatures, ce n’est qu’en tant 

qu’il leur donne la puissance d’agir. Mais ceci se passe dés le 

principe, au moment où la créature est produite… Toutes nos œuvres, 

vous les accomplissez en nous Seigneur »89 

Sans doute, de ce fait, Dieu concourt d’une certaine façon à la détermination elle-même 

de la volonté, mais seulement en ce que cette détermination a de positif et d’être. Ici, la 

volonté peut être envisagée comme nature ou comme faculté libre : en tant que nature, elle 

pour objet universel ; en tant que faculté libre, elle a pour objet indifféremment les bien 

particuliers. Le vouloir nécessaire est premier en nature puisqu’il est la raison dernière du 

vouloir libre. La volonté, en acre de vouloir le bien universel, demeure donc foncièrement 

indéterminé, par rapport aux divers biens particuliers, et c’est ce qui fonde la liberté de son 

acte libre. Le vouloir est libre et indéterminé. Il peut vouloir ce bien ou ne pas le vouloir. S. 

Thomas disait : 

« Dieu ne peut faire que ce qui est bon et convenable par rapport à ce 

qu’il a déjà fait. Or il n’est pas bon ou convenable aux choses faites 

par Dieu d’être autrement qu’elles ne sont. Donc Dieu ne peut rien 

faire d’autre »90 

L’acte vouloir du bien universel met la volonté en puissance de vouloir librement tel 

particulier ou de ne pas le vouloir. La volonté, c’est celle qui est à l’origine de tous les 

mouvements, de tous les passages de puissance à l’acte ; Dieu est le premier Moteur, en tant 

qu’il est libre, il est source de toute activité et de tout mouvement pour que nous puissions les 

produire à notre plan des causes secondes. 

Ainsi, Dieu premier Amour est source de l’amour. Dieu auteur de notre liberté est seul 

capable de la mouvoir sans en briser les rouages, car celle-ci n’est qu’une participation à la 

propre liberté divine. 

2.2. La puissance intellectuelle. 
Touchant cette question de la toute puissance de Dieu, peut ajouter encore quelque 

remarque peut-être éclairante. Dieu agit par l’intelligence, sa connaissance est créatrice. Saint 

                                                           
89

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, le Gouvernement, Tome I, éd. cerf, Revue des 

Jeunes, Belgique, 1959, p88. 
90

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome III, qu 25, article 5, éd. cerf, Revue 

des Jeunes, Belgique, 1926, p249. 



 
60 

 

Thomas montre qu’il est donc naturel de mesurer son pouvoir à sa pensée même que nous 

représente analogiquement la pensée de l’homme avec ses essentielles conditions : 

« Saint Thomas guidé par deux formules d’Aristote « Dieu est pensée 

de la pensée » et dans l’intelligence, le terme comme est identique au 

sujet connaissant démontre que cette connaissance est réalisée en 

Dieu, « le sens ou l’intellect, écrit-il, n’est autre Chose que le sensible 

et en puissance » puisque Dieu est acte pur. L’objet de son intellect 

n’est pas différent de cet intellect lui-même, et sa pensée n’est rien 

que sa substance même »91 

Si la pensée était douée d’un pouvoir de réalisation, une puissance d’indéfinie création : 

en Dieu, pure pensée de créer le pouvoir ne peut être qu’illimite et d’une extension plein. S. 

Thomas montre que Dieu ment l’intelligence de l’homme : 

« Dans l’être intelligence, il y a un double principe de l’opération 

intellectuelle : l’un qui est la faculté intelligence, elle-même et qui se 

trouve dans l’être intelligence, même s’il n’est qu’en puissance à 

agir ; l’autre qui est le principe de l’intellection en acte, à savoir la 

similitude de l’objet intelligible reçue dans l’être intelligence, soit 

qu’il lui donne la faculté de connaître, soit qu’il imprime en elle la 

similitude de la chose connaître. 

Or à ces deux points de vue, Dieu meut l’intelligence créée. Il est en 

effet, le premier être immatériel, et, parce que l’intellectualité est une 

conséquence de l’immatérialité, il est aussi le premier être 

intelligent »92 

Ainsi la foi réside, établit en lieu dans la raison. Mais l’acte de cogiter est l’acte de la 

puissance cogitative qui appartient à la sensibilité. La cogitation n’est pas la foi. Croire est un 

acte de l’intelligence puisqu’il a pour objet le vrai. 

                                                           
91

 Bréhier Emile, la philosophie du Moyen Age, éd, Albin Michel, Paris, 1971, pp267-268. 
92

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Le Gouvernement divin, Tome I, qu 105, a 3 

éd. cerf, Revue des Jeunes, Belgique, 1959, pp80-81. 



 
61 

 

L’intelligence du croyant est déterminée par une chose, non pas par la raison, mais par 

la volonté. Un acte de l’intelligence en tant qu’elle est déterminée par la volonté, S. Thomas 

explique que : 

« Croire à Dieu se trouve communément dans tous les actes de la foi, 

puisque cette foi s’appuie sur la vérité première »93 

S. Thomas nous éclaircit que ce qui est invisible en Dieu se découvre à la pensée car il a 

fait même, son éternelle puissance et sa divinité qui se découvre à la pensée. 

Dieu lui-même est proprement la cause de l’être universel en toutes choses et Dieu agit 

intimement en toutes les réalités. Or cause et principe sont identiques. Il ne faut donc pas 

prêter à Dieu de la puissance mais seulement de la science et de la volonté. 

Saint Thomas distingue deux sortes de puissances : La puissance passive qui n’est 

aucune manière en Dieu. La puissance passive est un principe de passivité à l’égard d’autrui. 

Et l’autre la puissance active qu’il faut lui attribuer souverainement. Cette puissance 

active est en acte parfait et S. Thomas montre plus haut que : 

« Dieu est acte pur, qu’il est absolument et universellement parfait, 

qu’il n’y a lieu en Lui à aucune imperfection… or le caractère du 

principe actif convient à la puissance active »94 

En effet, Dieu est au principe de toute activité créée. Celui qui se produit, c’est donc le 

passage de la puissance à l’acte. Pour S. Thomas : « on dit, l’acte est meilleur que la 

puissance ». Toute application d’une puissance à son opération vient principalement et 

premièrement de Dieu. L’opération par certain mouvement soit du corps, soit de l’âme. Or le 

premier principe de l’un et de l’autre mouvement, c’est Dieu, car il le premier moteur. 

Pour Aristote, la matière première est en puissance. L’Etre en Acte, c’est l’Etre sans 

matière, sans mouvement sans commencement, sans fin, immobile, simple, indivisible. C’est 

l’Etre métaphysique premier : premier moteur, acte pur, suprême intelligence et suprême 

désirable. Mais plus l’homme est en exercice de ses puissances organiques et physiques, plus, 

il atteint le maximum de ses performances, Il s’agit de sa liberté qui est son essence propre. 
                                                           
93

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La foi, Tome III, qu2, article 1, éd. cerf, Revue 

des Jeunes, Belgique, 1926, p79 
94

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu III, qu25, article 1, éd. cerf, Revue des 

Jeunes, Belgique, 1926, p228. 



 
62 

 

Les problèmes changement complètement. Personne n’est jamais assez libre, il y’a toujours 

un manque c’est-à-dire une condition. Une condition qui dépend de l’Etre suprême 

Intelligence. Donc la perfection de la liberté de l’homme est nécessairement liée à l’Etre, acte 

pur d’exister. 

  



 
63 

 

Chapitre III. Le bien et le mal 

3.1. L’origine du mal : le péché. 
Dieu est fondement de la liberté. Dans la question 103, article 5, Saint Thomas montre 

que la créature libre est régie et gouvernée par Dieu. Donc Dieu meut les être libres en les 

portant au bien et en les détournant du mal par des préceptes et des défenses, des récompenses 

et des peines. Dieu meut les êtres libres en agissant intérieurement. Le mal a son fondement 

dans le bien comme S. Thomas montre : 

« Ceux qui pensent, parlent ou agissent contre Dieu, ne s’opposent 

pas en totalité au gouvernement divin, car les pécheurs eux-mêmes 

tendent vers quelque bien. Mais ils s’opposent à un certain bien 

déterminé qui convient à leur nature ou leur état. Et c’est pourquoi ils 

sont punis justement par Dieu »95 

Dans l’accomplissement d’une faute, le pécheur recherche d’abord et spontanément un 

bien, et sous ce rapport, il se soumet volontiers au gouvernement universel de Dieu. Mais, en 

commettant le péché, il se détourne d’un ordre particulier établi par la divine bonté, et qui le 

regarde spécialement : l’ordre des précipites moraux naturels et surnaturels. A ce point de 

vue, il se refuse au gouvernement particulier de Dieu sur lui. Le péché va donc, non pas 

contre l’ordre universel du gouvernement divin, mais contre un ordre particulier de ce même 

gouvernement. Et c’est pourquoi, au non du bien total de l’univers poursuivi indéfectiblement 

par la divine bonté, tout ordre particulier, brisé par le pécheur, en suscitera nécessairement un 

autre, l’ordre de la justice et du châtiment.  

En effet, Dieu est cause première de tout ce qu’il y a de bien et positif dans le péché. 

Avant l’apparition du mal de péché, la paix et la joie bien régnaient dans l’univers. Tout 

s’harmonisait parfaitement avec la volonté du créateur. L’Amour pour Dieu était suprême, 

l’Amour des être célestes, les uns par les autres, était impartial. Mais un être préféra pervertir 

cette liberté. Le péché tire son existence de lui qui avait été le plus honoré de Dieu. Le péché, 

c’est une transgression de la loi de Dieu, sa règle. L’origine du mal de péché et la raison de 

son existence sont une source de grandes complexités. L’homme refusait le Paradis que Dieu 

                                                           
95

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Le Gouvernement divin, Tome I, qu105, a 3 éd. 

cerf, Revue des Jeunes, Belgique, 1959, pp42-43. 



 
64 

 

lui avait offert et tourne le dos, pendant qu’il était un Ami de Dieu. Il s’est révolté contre la loi 

divine. 

« L’Eternel Dieu prit l’homme, et le plaça dans le jardin d’Eden pour 

le cultiver et pour le garder. L’Eternel Dieu donna cet ordre Tu 

pourras mangeras de tous les arbres du jardin, mais tu ne mangeras 

pas de l’arbre de la connaissance du bien et du mal, car pour où tu en 

mangeras, tu mourras certainement »96. 

Adam et Eve mangent l’arbre de la connaissance défendu et ils sont punis. Cette 

punition douloureuse, c’est une malédiction de punition diverse et en même temps signe de 

rachat. Et c’est d’après le péché originel qu’Adam et Eve avant été chassés du Paradis S. 

Thomas montre : 

« On soulève la question du péché ; mais pécher est déchoir de 

l’action parfaite, et pouvoir pécher en ce qui repeigne à la toute-

puissance. Pour cette raison, Dieu, le Dieu tout-puissant, ne peut 

pécher…« Dieu et le juste peuvent faire du mal s’il veut, car rien 

n’empêche qu’un proposition conditionnelle ne soit vraie alors que 

son antécédent et son conséquent sont impossibles »97 

En effet, la liberté pécheresse préfère à de plus grands biens. Le pécheur croit le trouver 

dans une apparence de plaisir. Par là, il est vrai que tout pécheur est ignorant et S. Thomas ne 

se représente pas la liberté comme un coup d’état du vouloir qui peut en pleine conscience se 

tourner vers le mal. La liberté suppose une certaine obscurité de l’intelligence. Elle existe 

dans la mesure où l’intelligence ne voit pas la connexion nécessaire entre la fin universelle et 

les moyens de l’atteindre. La liberté hésite devant les biens finis ne paraît pas se rattacher 

clairement aux principes dont on cherche à la déduire ; en ce sens, la liberté est plutôt le doute 

de la volonté que la perfection de son agir. 

Le dessein de Dieu s’accomplit dans l’action de l’homme dans le monde. Or cette action 

se caractérise par le double présent d’une liberté et d’un péché.  

                                                           
96

 Luis-Segond, La Bible, le lumière de la vie, éd, Genève, 1979, p8. 
97

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome III, qu25, article 3, éd. cerf, Revue 

des Jeunes, Belgique, 1926, pp241-242 



 
65 

 

La notion de liberté implique que l’histoire humaine se distingue du déroulement 

organique de l’évolution. 

La notion du péché implique que même le dessein de Dieu ne se déroule pas 

organiquement, qu’il surmonter et vaincre une sourdre résistance, intervenir activement. 

S. Thomas montre que le bien et le vrai s’incluent l’un et l’autre, comme l’intelligence 

et la volonté, comme le particulier et l’universel. Le bien est dans les choses. 

« Le vrai le faux ne sont pas dans les choses, mais dans l’intelligence »98 

« Il y a aussi que la pensée pervertit quelque fois notre volonté et 

l’entraîne. Mais cela ne compte pas pour Dieu, qui voit tout d’un seul 

regard et dont la volonté est incapable de mal »99 

Le comportement des individus dans leur vie de tous les jours si bien que le crime est 

portant présent, chez les animaux et chez les hommes mais dire que le crime ou le mal fait 

partie de notre partie humaine se priver de sa nature spirituelle. Si le mal est multiple dans les 

sociétés, le bon Dieu n’a pas créé une nature mauvaise. 

Nous ne serons nullement châtiés. C’est l’homme dans son orgueil qui est devenu 

mauvais et la société reste victime des hommes permanentes du mal dans la société des 

hommes ce qui entraîne le taux de criminalité, commence par les premiers enfants du monde : 

Abel qui à tué son frère Caïn, et la somme de maux qui existe dans le monde. 

Pour Kant, le méchant savait que le mal est mal. Ce méchant peut choisir librement son 

caractère du méchant. Il n’y a donc pas de liberté partielle ni de mi-responsabilité. Dés lors 

aucun péché ne pourrait être excusable. Il fallait que l’homme enlève les péchés pour procurer 

le bonheur, la vie. 

3.2. Scandale de la souffrance et de la mort. 
Le mal est un bien pour sauvegarder la bonté de la raison universelle. Dieu est bon et le 

monde est mauvais, Dieu n’est pas responsable du mal. C’est moi qui suis mauvais, qui pêche. 

Mais libre arbitre fait méritant ou coupable S. Thomas montre : 

                                                           
98

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome III, qu16, article 1, éd. cerf, Revue 

des Jeunes, Belgique, 1926, p264. 
99

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome III, qu22, article 3, éd. cerf, Revue 

des Jeunes, Belgique, 1926, pp160-161. 



 
66 

 

« Que s’il vaut mieux pour nous ignorer les choses viles ou 

mauvaises, ce n’est que dans la mesure où par ces choses nous 

serions empêchés, ne pouvant connaître tout à la fois, de porter notre 

esprit à la considération du meilleur. Il y a aussi que la pensée du mal 

pervertit quelquefois notre volonté et l’entraîne. Mais cela ne compte 

pour Dieu, qui voit tout d’un seul regard et dont la volonté est 

incapable de mal »100 

La conséquence du mal, la désobéissance, la révolte contre la loi divine que le scandale 

de la souffrance et la mort que sont apparus sur le monde. Et Dieu nous laisse souffrir, pécher, 

douter et même mourir. Mais nos yeux ne sauraient encore le percevoir. Nos doutes, comme 

nos maux sont le prix et la condition même d’un achèvement universel. 

« L’homme, en effet, c’est avec la double liberté de se prêter ou de 

refuser à l’effort, la redoutable faculté de marcher ou de critiquer la 

vie. Les animaux subissent passivement, sans comprendre et donc 

sans soufflure, la nécessité de renoncer pour croître et la nécessité de 

mourir… 

Alors se retourner par la réflexion vers la réalité universelle qui lui a 

donné naissance, il se voit pas obligation de pensée, dans la nécessité 

de juger sa mère, avec la tentation de la violence révoltée et les 

risques que cette tentation entraine pour l’avenir. Devant la peine de 

l’effort à poursuivre, devant l’épreuve de la mort à traverser. Il 

manque de courage et de la foi, il se replie au fond de sa prison dans 

un isolement farouche, à moins que par un Vain effort de briser [ses] 

chaines, il se disperse en effort désespère, ou que, pour endormir son 

angoisse, il se dissolve dans le plaisir. De Toute manière, voilà l’élan 

de la vie qui ralentit et qui hésite, et qui retombe ».101 

                                                           
100

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Dieu, Tome III, qu25, article 5, éd. cerf, Revue 

des Jeunes, Belgique, 1926, p124. 

Georges Crespy, La pensée Théologique de Teilhard, de Chardin, éd, universitaires, Paris, 

1961, p124. 
101

 Georges Crespy, La pensée Théologique de Teilhard, de Chardin, éd, universitaires, Paris, 

1961, p124. 

 



 
67 

 

Il faut apprendre la recherche des vérités solides qui pourront être le fondement d’une 

réflexion libre et sérieuse qui nous conduit la nature par contre. L’homme va subir de 

conséquence de ses méfaits. Le problème de destinée de l’homme demeure le plus difficile à 

comprendre. S. Thomas répète à diverses reprises que l’être est consécutif à la forme, et qui 

Dieu, étant le producteur et le conservateur des forme substantielles. XX S. Thomas ne parle 

que des réalités naturelles. 

« Il n’est pas question des être libres et volontaires ce qui est les 

mieux et le plus conforme à leur nature. S’ils semblent du fait de leur 

liberté, échapper au gouvernement divin, ils ne cessent cependant 

d’appartenir à l’ordre de la justice et de la miséricorde divine. Sous 

ce rapport, ils n’échappent pas à la providence de Dieu »102 

Ainsi, le mal physique, c’est la maladie, la mort, indépendante de la souffrance, qui naît 

du mal connu, fait constater l’homme sa limite, sa vie véritable est spirituelle, que les valeurs 

intemporelles sont le vraies, et en particulier la valeur morale. 

La souffrance est la grande éducatrice de l’homme, c’est-à-dire la douleur est son 

maître. Elle donne aux constatations précédentes une valeur effectrice, une portée pratique. 

Elle oblige l’homme à se poser des questions métaphysiques et à devenir vraiment homme un 

être moral et religieux. 

La souffrance, c’est un signal de la présence du mol, manque et le besoin du bien ; elle 

stimule fuire le mal. 

Le mal moral ; c’est-à-dire la faute, le péché, apprend à l’homme sa misère naturelle, sa 

pente vers le néant car la faute morale est un refus d’être, une activité qui s’use à vide ; elle 

est du moins pour les âmes nobles, l’occasion d’une recherche plus intense du Dieu Bon dont 

la Toute-puissance s’offre à aider l’impuissance humaine. 

S. Thomas montre que la Théologie morale doit examiner et reconnaître dans l’un le 

péché même de nature et par conséquent, le distinguer de tous les péchés actuels propres aux 

personnes. Il faut une réduction au mol moral, quelque chose, donc en deçà du péché mortel. 

S. Thomas ne craindra pas de dire qu’il y autant de différence entre le péché mortel et le 

péché véniel. 

                                                           
102

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, Le gouvernement divin, Tome I, Appendice, 

éd. cerf, Revue des Jeunes, 1926, Belgique, p216. 



 
68 

 

Pour S. Thomas, sans la double influence, celle du dont de science et de celle du 

conseil, l’âme est dirigée spontanément vers les cinq premières béatitudes : la pauvreté en 

esprit, la douceur, les larmes, la faim et la soif de justice, la miséricorde.  

Ainsi, la pauvreté en esprit parait être le fruit spécial du don crainte : quand on se 

dépouille plus facilement de tout. 

Pour S. Thomas la volonté a besoin de deux vertus Théologales pour se conformer à sa 

fin surnaturelle. La vertu Théologale est orientée vers Dieu en tant qu’objet de béatitude, c’est 

l’accomplicement de tout bonheur absolu c’est un bonheur parfait.  

En effet, la désobéissance à la parole de Dieu par Adam et Eve a fait encourir la 

sentence de mort aux enfants d’Adam. Adam a transmis l’imperfection, la mort à tous les 

hommes.  

La mort est la fin de tout, nous n’aurons ni à redouter ni à espérer une autre vie. Cette 

vie est vie aux contraire la seule qui puisse nous apporter le bonheur, apporter le bonheur, 

pourvu qu’elle sait sereine à la mort. Pour S. Thomas, il montre : 

« La mort est le grand moment de la vie, et c’est alors qu’il peut le 

mieux montrer ce dont il est capable »103 

Le bien de la vie pour S. Thomas a, pour l’homme, la règle, soit la raison humaine, soit 

la vie divine : l’une nous laisse au naturel, l’autre nous livre au surnaturel (qu63, 2). Le bien 

naturel de l’homme est la perfection de la raison ou celle dictée par la raison. 

La Théologie s’affronte sur les deux libertés : celle de Dieu et celle de l’homme. Et 

soillez et certain que la côte de dieu est celle de victoire ; se glorifier d’un succès, et celle de 

côte de l’homme est un combat de Dieu, pas encore victorieux, bien que déjà vainqueur. Parce 

que Dieu seul qui juge l’Ame. 

Le développement de l’être moral est son but, la fin comme ayant trouvé sa raison d’être 

dans cette fin de l’évolution de l’humanité où nous apparait comme ayant  trouvé sa raison 

d’être dans cette fin si importante et si incomparable. 

                                                           
103

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La Vertu, Tome II, qu66, article 6, éd, Revue 

des Jeunes, Belgique, 1935, p 



 
69 

 

Le mal est aussi au sens moral, la conséquence de notre liberté. La créature n’est jamais 

un être égal au créateur. 

  



 
70 

 

CONCLUSION 
 

Dans notre analyse, nous avons adopté une lecture transversale des œuvres de Saint 

Thomas D’Aquin en fonction de la Thématique de la pensée de l’auteur, mais en même temps 

une limitation, portée sur les différences des choses de notre analyse. 

Nous avons tenté de mettre en relief les idées qui nous semblent plus importantes dans la 

conception de Saint thomas d’Aquin sur la foi et la raison,  sans prétendre pour autant parvenir à 

une perfection au fond  du sujet ; le plan tripartite nous a été possible. Et notre objectif c’est 

d’ouvrir une porte d’entrée à la pensée originale de l’auteur.  

Saint Thomas d’Aquin cherche par la foi et la raison une lumière au-delà de toute lumière. 

Cette clarté de la foi éclaire abondamment ce qu’on peut appeler auréole des mystères : elle est 

comme une traînée de la lumière sur toute sa présentation qui en a été faite depuis le 

commencement du monde jusqu’à nos jours. Il y a assez de lumière dans la manière dont il a plu 

Dieu de nous les révéler pour qu’il soit évident à beaucoup d’esprits qu’elles sont choses 

éminemment croyables ; les vrais fidèles voient qu’il faut croire : 

« Les infidèles sont dans une ignorance des choses de la foi, qui tient 

à ce qu’ils n’ont ni l’évidence ni la science de ce qu’elles sont en 

elles-mêmes, ni non plus la connaissance de ce qu’elles ont de 

crédibilité. Mais les fidèles ont à ce point de vue une claire 

connaissance de ces choses, non qu’ils les sachent d’une manière 

démonstrative, mais en tant qu’ils voient par la lumière de la foi que 

ce sont des choses qu’on doit croire »104 

La philosophie est la morale de la lumière de la raison et la théologie est la morale de la 

lumière de la foi : Celles-ci, en même temps qu’elles impressionnent une direction de la vie, 

cherchent à cette direction une véritable explication, par les causes : la morale pratique. Saint 

Thomas veut mettre dans ses pensées, une morale en ordre conforme à la réalité de l’homme. S. 

Thomas montre que « toute matière morale étant ainsi ramenée à l’étude des vertus »105 

La vertu Théologie est l’objet de la foi. 

                                                           
104

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, la foi, qu7, article 3, éd, Revue des Jeunes, 

1927, Belgique, p13 
105

 -op, cit, La foi, Prologue, p13. 



 
71 

 

« L’objet de la foi est d’une certaine façon la vérité première »106 

Il peut être une chose vue ou réalité à énoncer. Les vérités à croire doivent être distribuées 

en des articles ; les articles sont de premiers principes dans l’ordre surnaturel, comme, il y en a 

de tels dans de la raison naturelle. Dans la question I, article 6 de la foi, S. Thomas montre que 

les deux principes plus essentiels sont le mystère du secret de Dieu et du celui de l’humanité. 

« L’objet de vertus intellectuelles et des vertus morales, c’est 

quelque chose que la raison humaine peut comprendre. Par conséquent 

les vertus Théologales sont spécifiquement distinctes des vertus morales 

et des vertus intellectuelles. 

Les vertus intellectuelles et les vertus  morales perfectionnent 

l’intelligence et l’appétit de l’homme dans les limites de la nature 

humaine ; mais les vertus Théologales, surnaturellement »107 

Ces vertus Théologales se placent d’emblée au-dessus de toutes les vertus, intellectuelles 

ou morales. La raison nous perfectionne dans les limites de notre nature. En raison de cette 

élévation au plan surnaturel, le plan naturel est comme rabaissé, dans ce sens qu’il n’a plus 

qu’une valeur relative d’acheminement et de moyen : il sert de base et du support, comme le dit 

S. Thomas au traité de la grâce. Il la distingue en deux : la grâce s’ajoute à la nature et en quoi lui 

est nécessaire. 

La préoccupation de Saint thomas était de savoir si parmi les vérités révélées par Dieu, il 

n’y aurait pas quelque chose que la raison humaine pourrait pénétrer, et qui voudrait la peine 

d’être révélées. Il les appelle les révélables qui, en tant que tels, implique une nécessité. Cette 

réalisation est la perfection totale  à laquelle l’homme aspire. La possession de cette perfection 

s’appelle béatitude de l’acquisition et la possession de Dieu comme  vrai et comme bien. Les 

révélables sont des vérités philosophiques, nécessaires pour la destinée de l’homme. 

La foi nous ramène à se mettre en contact avec Dieu. Eternel, le chemin de la foi et la vie. 

La foi conduit l’homme à Dieu, fondement de toute existence. Un acte de confiance en Dieu ; un 

acte de confiance absolue dans sa grâce. On ne naît pas croyant mais on le devient.  

                                                           
106

 -op, cit, La foi, qu I, art1, p19. 
107

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La vertu, Tome I, qu62, article 2, éd, Revue 

des Jeunes, Belgique, 1933, pp44-45. 



 
72 

 

S. Thomas, dans la question I article 6, montre que la raison formelle de l’objet de foi peut 

être prise d’un double point de vue. Elle peut l’être du côté de la réalité même que l’on croit: à 

cet égard la raison formelle de toutes les choses à croire est Une, c’est la Vérité première. En 

effet, la raison c'est ce qui permet à l’homme de connaître, de juger, et d’agir conformément à 

des principes de causalités. 

 La Philosophie emploie avec le pouvoir dont elle dispose, à chercher la vérité Globale. La 

vérité des choses existe dans la pensée et dans l’unité, la Vraie façon de devenir philosophe. 

L’homme pouvait exprimer des vérités divines et mener l’esprit vers la réalité de Dieu: 

« De plus, si nous donnons à cela notre sentiment, 

 c’est à cause de la vérité de Dieu »108 

 La philosophie est une connaissance unitaire, c’est un effort vers une synthèse totale. C’est 

aussi un savoir qui manifeste et présente tout les systèmes de pensée et de connaissance. Son but 

est de permettre à l’homme de réaliser sa perfection, ensuite de mener bel et bien sa vie et en fin 

de diagnostiquer tout ce qui se manifeste dans la pensée, à savoir des connaissances en vue de 

régler sa conduite dans la vie : de connaître pour comprendre, comprendre pour prévoir et 

prévoir pour mieux agir. Comme S. Thomas D’Aquin montre très bien : 

« Quiconque, d’ailleurs, se met ainsi à apprendre doit nécessairement 

commencer par croire, pour se trouver en état de parvenir à la 

science parfaite… il faut que, pour être en état de parvenir à la vision 

parfaite qu’on a dans la béatitude, l’homme doit auparavant croire à 

Dieu, comme un disciple au maître qui l’enseigne. »109 

Pour avoir parmi l’humanité de découvrir graduellement la vérité de la réalité, de mettre en 

place la science radicalement la théologie ; la Philosophie dans la quête de connaissance et de 

démarche scientifique n’est autre que pour chercher « à connaître la vérité »110. Et, plus 

l’homme connaît la réalité et le monde plus il se connaît lui-même dans son Unité. Dans la 

question 20, article 1 de Dieu, S. Thomas montre que par l’amour nous sommes donc unis à 

Dieu, Dieu à nous à nous et nous à Dieu. On peut dire ; Dieu est uni à nous. La vraie raison de la 

foi est donc valable : 

                                                           
108

 Saint Thomas D’Aquin, somme Théologique, La foi, Tome I, qu1, article I, éd, Revue des 

Jeunes, 1940, Belgique, p19. 
109

 -op, cit, La foi, qu2, art3, pp86-87. 
110

 -op, cit, La foi, qu1, art 2, p22. 



 
73 

 

 « Cette raison est valable lorsque l’objet de la foi est pris du coté de 

la réalité même à laquelle on croit »111 

La nature raisonnable en tant qu’elle connaît le bien et l’être dans leur aspect Universel, se 

trouve ordonnée immédiatement au principe Universel de ce qui est. La perfection de la création 

douée de raison consiste à cette créature selon sa nature. S. Thomas montre qu’il est nécessaire 

de croire qu’il n’y a qu’un seul Dieu et qui n’a pas de corps, et ce sont là des points que la raison 

naturelle, les philosophes sont  en état de prouver que vrai, Dieu existe.  

Pour S. Thomas la liberté a deux raisons : le principe de connaissance : la raison 

Théorique, est le principe de la vie morale : la raison pratique. D’où l’homme est un être libre de 

choisir, doué de l’intelligence. La position de ceux qui accusent Dieu d’injustice : puisque rien 

ne lui est impossible, il était capable de produire un monde combinant des qualités apparemment 

incompatibles et de nous donner la liberté de choix au sein d’un univers sans péché ni 

souffrance. En fait, si toutes les règles logiques et morales avaient été fixées par un décret 

arbitraire de la volonté divine, il n’y a pas de raison de supposer Dieu limité par ses propres 

règles, Sa Bonté et Sa Sagesse n’ont pas besoin d’avoir un rapport quelconque avec ce que nous-

mêmes considérons comme beauté et sagesse dans notre monde tel qu’il l’a construit  

La vraie loi humaine de l’humanité est la raison humaine en tant qu’elle gouverne tous les 

peuples de la terre. Pour Saint Thomas, le bonheur est le but légitime de toutes nos actions. 

 En effet, la somme Théologique de Saint Thomas D’Aquin est l’encyclopédie 

systématique d’une science-Théologique ; science de Dieu et le shême du retour ou la liberté 

divine commande aux moments décisifs. 

  

                                                           
111

 -op, cit, La foi, qu2, art2, p22. 



 
74 

 

BIBLIOGRAHIE 
 

        I-OUVRAGE DE SAINT THOMAS D’AQUIN 

                  a. Somme théologique : 

1. R. Bernard : la foi, Ed, la revue des jeunes, Tome I, qu1-1, Belgique, 1940, 472 P. 

2. A. D. SERTILLANGES, La Béatitude, éd Revue des Jeunes, Belgique, 1936, 342p 

3. CH-V-HERIS, le verbe incarné, Tome I, qu1-6, éd, Revue des jeunes Belgique 1929, 

316p. 

4. . D. GARDEIL, Les Actes humains, Tome I qu6-17, éd Cerf, Belgique  

5. , 1962, 467p. 

6. A.D. Sertillages, Dieu, Tome II, qu12-17, éd, Société Saint Jean L’évangéliste 

Belgique, 1962. 296p. 

7. J. Le Tilly, L’espérance ; qu17-22, éd, Société, Saint jean, l’Evangéliste descellée & 

Cie, Belgique, 1929, 264p. 

8. A.D. Sertillanges : Dieu, Tome III, éd, cerf, Belgique, 1926, 376p. 

9. H. F. DONDAINE, La trinité, Tome I, qu27-32, éd, Revue des jeunes, Belgique, 1943, 

276p. 

10. P. SYNAVE, Vie de Jésus, Tome I, qu27-34, éd, Revue des Jeunes, Belgique, 

1927, 337p. 

11. P. SYNAVE, Vie de Jésus, Tome II, qu33-45, éd Revue des Jeunes, Belgique, 

1928, 442p. 

12. A. D. Sertillanges, La création, Tome I, qu44-49, éd, Société Saint Jean 

l’Evangéliste descellée, Belgique, 1927, 296p 

13. H.D. Noble, La prudence, qu47-56, éd, Revue des Jeunes Belgique, 1925, 298p. 

14. Th. Demain, La Prudence, Tome II, qu47-56, éd, Revue des Jeunes, Belgique, 

1945, 554p. 

15. R. BER NAR, La vertu, Tome I, qu49-60, éd, Revue des Jeunes, Belgique, 1933, 

487p 

16. . R. BER NAR, La vertu, Tome II, qu61-70, éd, Revue des Jeunes, Belgique, 1935, 

516p. 

17. J. WEBERT, L’Âme Humaine, Tome II, qu75-83, éd, Cerf, Belgique, 1961, 414p. 

18. R. BERNARD, le péché, qu79-89, éd, Revue des Jeunes, Belgique, 1931, 388p. 



 
75 

 

19. J. Webert, La pensée humaine, qu84-89, éd, Société Saint Jean l’Evangéliste 

descellée, & Cie, Belgique, 1930, 306p. 

20. MENNESSIER, La Religion, Tome I, qu80-87, éd, Revue des Jeunes, Belgique, 

1932, 398p. 

21. MENNESSIER, La Religion, Tome II, qu88-100, éd, Revue des Jeunes, Belgique, 

1934, 502p. 

22. CH.V. Héris : Le gouvernement divin, Tome I, qu103-109, éd, cerf, Belgique, 

1959,300p. 

23. R. MULARD, La Grâce, qu109-114, éd, Revue des Jeunes, Belgique, 1929, 344p. 

              b. COMMENTATEUR DE SAINT THOMAS D’AQUIN 

24. M. D. CHENU, Introduction à l’étude de Saint Thomas D’Aquin, éd, libraire 

philosophie J. Vrin, Paris, 1984, 306p. 

25. JOSEPH MOREAU, De la connaissance selon S. Thomas D’Aquin, éd, 

Beauchesme, Paris, 1967, 136p. 

26. Elders Léon, Autour de Saint Thomas D’Aquin, éd, FAC, Paris, 1987, 247p. 

 

         II-HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE 

27. Ferdinant Alquié : Histoire des  philosophes,éd, Fernand Nattan, Paris, 1972, 448p. 

28. Bréhier Emile : La philosophie du moyen Age, éd Albin Michel, Paris, 1971, 444 P. 

29. Jacques Jomier : Pour connaître l’islam, éd, Fernand Nattan, Paris, 1974. 114p. 

30. CHARLES ANDRE JULIEN, Averroès, les Africains, Tome IV, éd, J. a, Paris, 

1977. 

          Revue D’histoire et de philosophie Religieuses, publiée avec le concours du centre 

National de la Recherche Scientifique et du Centre National des lettres, éd, presse 

universitaire de France, 1985, N°1 et 4 

                        III-OUVRAGES GENERAUX 

31. A.M. Bernard : Vie et combat de la foi, éd, Cerf, Paris, 1970, 184p. 

32.  Descartes : Discours sur la Méthode, éd, Cerf, la rousse, Paris, 1937, 85p. 

33. Johonnes Feiner et Lukes Vischer : Nouveau livre de la foi, la foi comme des 

chrétiens, éd, Le centurion, Paris, 1976, 670p. 

34. Louis Second : La Bible, la lumière de la vie, éd, Genèse, 1970, 240p. 



 
76 

 

35. Hegel, La raison dans l’histoire, éd, Ploton, Paris, 1965, 312p 

36. France Jeanson : La foi d’un Incroyant, éd, Seuil, Milan, 1962, 168p. 

37. Aristote, La métaphysique, traduction de Jules Barthé Lemy-Saint-Hilaire, revue et 

annotée par Paul Marthis, éd, Agora, pochet, Angleterre, 1992, 558p 

38. ANDRE MUNIER, Manuel de Philosophie, Tome sécond Théodicée, critique, 

Ontologie, éd, S. A. Tournai, Belgique, 1956, 556p 

39. KANT, Emmanuel, critique de la raison pure, éd, P.U.F, Paris, 1944, 584p. 

40. KANT, Fondement de la métaphysique des mœurs, éd, Librairie Delagrave, Paris, 

1974, 211p 

41. Jeanson Francis la foi d’un croyant, éd, du Seuil, Paris, 1963, 187p. 

42. Dominique Sourdel, l’islam, éd, Presses universitaire de France, Paris 1949, 128p. 

43. Georges Auzou, La parole de Dieu, Connaissance de la Bible, éd, Orante, Paris, 

1960, 444p. 

44. Heidegger, Qu’est ce que la métaphysique ? Traduction Henry Corbin, éd, Nathan, 

Paris, 1985, 112p. 

45. Heidegger, Kant et le problème de la métaphysique, éd Gallimard, Paris, 1981, 

308p. 

46. HEGEL G. W. F., La raison dans l’histoire, éd, Librairie Plon, Paris, 1965, 311p. 

47. HEGEL G. W. F., Foi et Savoir (Kant-Jacobi-Fichte) éd, Vrin, Paris, 1988, 207p. 

48. Philippe Ferlay, L’homme face à Dieu, éd, Nouvelle Cité, Paris, 1988, 168p. 

49. Gérard Alary, Face à face avec le Seigneur, éd, Limoges, Paris, 1967, 128p. 

50. Gerald Messadié, Les sources, l’homme qui devient Dieu, éd, Roberd Laffourt, 

1973, Paris, 334p. 

51. Paul François de Torquat, Initiation à la philosophie, Tome II, éd, Ambozontany 

analamhitsy, Antananarivo, 2004, 96p. 

                        IV-ENCYCLOPEDIE 

52. Kon Dratier-Zythum : Neuveau le classe, Encyclopédique, éd, Gamma, Paris, 1998, 

2 vol. 

53. Richardson Montréal : Le Larousse de poche, 2001, éd, Larousse, Bordas, 1998, 

978p. 

54. Encycloédie universalis, éd, Encyclopedia Universalis France, S. A., Paris 1968, 20 

Volumes. 



 
77 

 

55. Dominique Lecourt, Dictionnaire d’histoire et philosophie des sciences, éd, Puf, 

1999, p. 

56. Elisabeth clément, La philosophie de A à Z, éd, Hatier, Paris, 1994, 384p. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
78 

 

Table des matières 

Introduction ..................................................................................................... 1 

Première partie: Les rapports entre la Théologie et la Philosophie .................... 6 

Chapitre I : La Théologie et la philosophie..................................................... 7 

1.1 Définition de la Théologie est de la Philosophie. .................................. 7 

1.2- La distinction de la Théologie et de la philosophie ........................... 10 

Chapitre II. L’Amour et la vérité .................................................................. 13 

2.1. L’Amour de Dieu. .............................................................................. 13 

2.2 L’amour dans la volonté : .................................................................... 15 

Chapitre III La vérité..................................................................................... 19 

3.1 La vérité ici est la raison ou l’Objet de l’intelligence. ............................ 19 

3.2 L’harmonie de la vérité ....................................................................... 22 

Chapitre VI La ruse de la foi ......................................................................... 25 

4.1. Le choc des différences. ......................................................................... 25 

4.2 Le respect. ........................................................................................... 28 

Deuxième partie: De la croyance en Dieu ........................................................ 30 

Chapitre I. La connaissance en Dieu. ............................................................ 31 

1. Le règne de Dieu sur ses créatures. ........................................................... 31 

Chapitre II. L’existence de Dieu. .................................................................. 34 

2.1. Les preuves de l’existence de Dieu. ................................................... 34 

2.2. L’essence et l’existence. ..................................................................... 36 

Chapitre III. Les croyants chrétiens .............................................................. 39 

3.1. Témoignage des Ecritures Saintes ...................................................... 39 

3. 2 Problème critique ............................................................................... 42 

Chapitre IV. Les croyants musulmans .......................................................... 45 

4.1. Le témoignage. ................................................................................... 45 

Troisième partie: La Liberté Divine ................................................................. 49 

Chapitre I. La providence divine................................................................... 50 

1. 1 La providence de Dieu ....................................................................... 50 

1. 2. La providence comme plan de gouverner. ........................................ 52 

Chapitre II. Puissance divine ........................................................................ 57 

2.1. La puissance de Dieu. ......................................................................... 57 

2.2. La puissance intellectuelle.................................................................. 59 



 
79 

 

Chapitre III. Le bien et le mal ....................................................................... 63 

3.1. L’origine du mal : le péché................................................................. 63 

3.2. Scandale de la souffrance et de la mort. ............................................. 65 

CONCLUSION ............................................................................................. 70 

BIBLIOGRAHIE .......................................................................................... 74 

 

 

 

 




