
UNIVERSITE DE TOLIARA 
FACULTE DE DROIT, D’ECONOMIE,  
DE GESTION ET DE SOCIOLOGIE 

DEPARTEMENT DE DROIT 
 

 

 

 

 

 

 

LES LOIS DE TRANSFERT D’AUTORITE  

OU LE HAZOMANGA CHEZ LES MAHAFALY . 

 
 
 
 

 
 

Mémoire pour l’obtention du diplôme de Maîtrise en Droit 

Option : Carrière judiciaire et Sciences criminelle s 

Présenté par FALESOA 

Sous la direction du Professeur SAMBO Clément 

27 Août 2009 
 

Année académique : 2007-2008  

 



JURY:  

 

-Directeur de recherche et Président:  

� Monsieur SAMBO Clément  

 

Professeur d'Enseignement Supérieur et de Recherche à l'Ecole Normale 

Université de TOLIARA  

-Suffragants:  

Rapporteur:  

� Madame RANAIVO Elisabeth  

Assistante d'Enseignement Supérieur et de Recherche à la Faculté de Droit, 

d'Economie, de Gestion et de Sociologie de Développement à l'Université de 

Fianarantsoa  

Assesseurs critiques:  

� Madame AHOLY Line Sarà  

Assistante d'Enseignement Supérieur et de Recherche à la Facu1té de Droit, 

d'Economie, de Gestion et de Sociologie de Développement à l'Université de 

Fianarantsoa.  

 



 

 

 

 

 

 

LES LOIS DE TRANSFERT D’AUTORITE  

OU LE HAZOMANGA CHEZ LES MAHAFALY  
 
 



DEDICACE 

 

 

Ce mémoire de Maîtrise en Droit est dédié spécia-

lement à : 

- mon très cher père, ma très chère mère, mes 

frères et sœurs adorés ; 

- tous mes amis de promotion, tous les étudiants en 

Droit de l’Université de Toliara ; 

- tous les jeunes Mahafaly. 



 2

REMERCIEMENTS 

Cette étude n’aurait été réalisée sans la grâce de Dieu. Elle a rompu tous 

les obstacles telles que les difficultés matérielles, financières et notamment les 

problèmes sanitaires qui ont failli empêcher son achèvement. 

Ma profonde gratitude à Monsieur le Professeur SAMBO Clément, qui a 

accepté d’être mon Directeur de recherche. 

Mes vifs remerciements à tous les enseignants de la Faculté Droit, 

d’Economie, Gestion et Sociologie de Toliara et cb91eux de la Faculté de Droit 

de Fianarantsoa qui m’ont fourni beaucoup de connaissances. 

Mille mercis à mes parents, particulièrement à mon cher frère SOLOSOA 

Tovo, qui ont grandement contribué à l’aboutissement de cet ouvrage. Sans 

leur encouragement et tous leurs soutiens possibles aussi bien matériels, finan-

ciers que moraux depuis plusieurs années, les études n’auraient pas pu être 

menées à terme. 

D’infinis remerciements à tous les villageois mahafaly et surtout mon 

oncle KOTOLAHY, ils m’ont accueilli lors de la descente sur le terrain et qui 

m’ont donné des informations sur la connaissance des us et coutumes mahafa-

ly. 

Un grand merci à tous ceux et à toutes celles qui ont participé à 

l’élaboration de ce mémoire. 

Enfin, merci à tous les amis de la Faculté Droit, Economie, Gestion et 

Sociologie de Toliara particulièrement Mademoiselle RAVAOARILALA Jasmine 

Patricia,  une véritable remarquable et meilleure copine. 

 



 3

INTRODUCTION 

Avec la propagation de l’expression « Etat de droit », nul n’est censé 

ignorer la place indéniable du droit dans tous les domaines de la vie sociale. 

Aucun Etat dans ce monde n’est pas convaincu par l’affirmation de l’adage la-

tine : « Ubi societas, ubi jus », « Il n’y a pas de société sans droit ». Néanmoins 

le droit ne trouve pas sa raison d’être sans le large concours des coutumes. 

Celles-ci restent évidemment un chef de file du fait qu’elles constituent les 

sources directes du droit. Ainsi, l’adage chinois : « La loi du prince s’arrête de-

vant la coutume du village » renforce cette suprématie des coutumes. 

Ce qui n’est pas étonnant qu’à présent plusieurs pays ne s’efforcent pas 

seulement de valoriser les coutumes, mais aussi de se précipiter d’en faire une 

grande vision pour insérer dans des textes en vue de développer leur Lois. Le 

Japon, un des pays les plus riches du monde, son attachement à ses diverses 

us et coutumes ne constitue pas une barrière au développement de ce pays. 

Mais surtout cela est conçu comme un pivot vers son progrès et son épanouis-

sement. En tant qu’Etat, Madagascar avec ses dix-huit Tribus1, riche chacune 

d’elles en variante coutume, n’y échappe pas. 

Historiquement, à la veille de l’indépendance, sur le domaine de la légi-

slation, le Gouvernement Malgache s’efforçait d’insérer certaines coutumes 

dans des textes de Loi. D’ailleurs, des nombreuses coutumes servaient d’  in-

terprétation des textes obscurs et d’intervention pour combler diverses lacunes. 

En particulier, l’Ordonnance 62089 du 1er Octobre 1962 sur le mariage, tout en 

reconnaissant à la femme mariée le droit de « Misintaka » renvoie à la coutume 

pour les formes et les conditions2. Il en est de même pour le « Kitay telo an-

dalana » et le « Mizara mira » comme étant des règles relatives aux régimes 

matrimoniaux des époux.  

                                                 
1 LALA Rakotoson Raolison Julienne Agnès, LOVAKO T2, Edition Ambozontany Ana-

lamahitsy, Antananarivo, p. 100. 
2 « Introduction à l’Etude de droit », Cour dispensée par Madame Marthe MARTIAL, 

Juge d’enfants au Tribunal de TOLIARA. 



 4

Malgré ce grand effort fait par l’Etat, le résultat est effectivement insatis-

faisant dans ce sens que cette insertion des coutumes dans des textes ne 

s’effectuait seulement que dans des moindres régions de l’île et non pas toute 

entière. Malheureusement, bons nombres d’ethnies à Madagascar sont encore 

victimes de la non prise en compte des coutumes dans le système judiciaire. 

Parmi eux, nous voulons soulever particulièrement l’ethnie Mahafaly à laquelle 

notre étude va s’intéresser. Le pays mahafaly se trouve dans la province de 

Toliara, situé dans la Région Sud-Ouest et comprenant le District d’Ampanihy -

Ouest et celui de Betioky -Sud. Manassé ESOAVELOMANDROSO a bien déli-

mité que :  

« Le Mahafaly couvre, dans le Sud-ouest de Madagascar, la 
région comprise entre l’Onilahy au Nord et le Menarandra au 
Sud, le canal de Mozambique à l’Ouest et une ligne grossière-
ment parallèle à la côte et distante de celle-ci d’environ 120 Km 
à l’Est. »3  

En général, le pays Mahafaly est une société agri pasteur où les popula-

tions sont des ruraux, vivant des cultures vivrières traditionnelles (manioc, maïs, 

patates douce, etc.) ainsi que de l’élevage (de bœufs, chèvres et moutons). Les 

produits d’élevage sont conçus non seulement comme sources de vie et de ri-

chesse mais aussi considérés comme des pièces indispensables pour la réali-

sation des rites ancestraux. La société mahafaly est basée sur la croyance à 

l’existence de la puissance divine et attachée à des coutumes des ancêtres. 

Nous nous contentons de ne citer et de ne parler dans ce travail autre que le 

« Hazomanga » en abordant comme thème intitulant :  

LES LOIS DE TRANSFERT D’AUTORITE  

OU LE HAZOMANGA CHEZ LES MAHAFALY . 

Le hazomanga qui désigne à la fois le poteau sacré et la personne dé-

tentrice de ce poteau rituel d’un clan ou lignage, basé sur le sacrifice de zébu 

est une organisation sociale, politique et religieuse dirigée par le chef de ce 

clan : le sacrificateur. C’est une institution qui règlemente les relations des 

                                                 
3 Manassé ESOAVELOMANDROSO, « Les Formations politiques dans le Mahafale au 

XIXe Siècle », in TALILY, n°2, 1995, p.19.  



 5

membres de ce lignage. L’autorité du hazomanga n’est pas fictive. Des règles 

coutumières imposées par les ancêtres la régissent dont les générations ac-

tuelles héritent. Des auteurs ont étudié les coutumes mahafaly surtout en ce qui 

concerne le hazomanga. Certains ont tout de même inventé leurs opinions sur 

ce point.  

Cependant, leurs études n’ont pas été achevées. De ce fait, plusieurs 

personnes ignorent encore ce qu’on appelle hazomanga notamment les jeunes 

modernes même ceux qui font partis de la dite tribu. C’est à ce sujet que nous 

voulons bien choisir ce thème dans le but d’apporter d’une part, à tout le monde 

quelques explications et informations pouvant expliciter les us et coutumes ma-

hafaly sur le hazomanga. D’autre part, les vieux ont laissé des patrimoines cul-

turels qui sont connus et réputés oraux.  

Le choix de ce sujet ne s’arrête pas seulement sur ces points. L’insti-

tution hazomanga est aujourd’hui menacée d’une valeur catastrophique. Au 

sein de la société règne des troubles ou des révoltes qui conduisent à sa cri-

tique négative jusqu’à sa disparition progressive. Ainsi, la présente étude est 

faite en vue de mettre en valeur les règles coutumières en particulier celles de 

hazomanga qui sont devenues actuellement l’objet d’une dépréciation ou d’une 

haine. Toutefois, une forte soumission et fierté aux règles régissant l’autorité 

hazomanga qui pourraient être s’opposer aux dispositions du droit positif en 

vigueur du pays sont encore remarquées.  

Cette contrariété entraîne une certaine mésentente entre les membres 

du groupe et  notamment lors du transfert de l’autorité dans l’intérêt où le trans-

fert légitime de l’autorité assure la sécurité sociale. A ce propos, nous voulons 

donc dégager la problématique suivante : la recherche de la conformité des 

règles coutumières du Hazomanga à celles du Droit positif malgache. En 

d’autres termes, dans quelle mesure les règles prescrivant l’autorité du hazo-

manga pourraient-elles être parallèles ou conformes à l’efficacité des disposi-

tions en vigueur du Droit positif malgache pour qu’il ait paix et sécurité dans la 

société mahafaly ? 



 6

Le fruit de notre travail est perfectionné grâce aux   nombreuses lectures 

faites au moyen des divers documents et livres ainsi que par notre connais-

sance personnelle de la tribu étudiée. Nous en somme originaires et nous al-

lons essayer tout au long de notre développement de donner certaines opinions 

et informations pouvant expliciter ce problème. Nous espérons beaucoup que 

les idées inventées pourront vous apporter satisfaction malgré les imperfections 

et les diverses lacunes que nous tenons excuser ici à l’avance. La raison ne 

s’explique pas seulement par le fait que l’homme n’est pas parfait.  

Cela s’explique aussi surtout par le fait que nous sommes encore des 

étudiants acquéreurs des connaissances et non pas des fournisseurs des con-

naissances. A ceci s’ajoute que des enquêtes sont menées auprès des popula-

tions mahafaly et des descentes sur le terrain sont accomplies dans des nom-

breux villages particulièrement aux alentours de District d’Ampanihy-Ouest pour 

réaliser et élaborer ce mémoire. Parmi eux, les clans les plus visités sont le Te-

fatra et le Tokovey. Le sous-groupe Tefatra se trouve à Beavoha, un petit vil-

lage à 7 km à l’Est du District d’Ampanihy-Ouest. Tandis que le Tokovey est 

situé à Reamanda, un petit village à 9 kilomètre au Sud du dit District. Ce devoir 

comportera deux grandes parties très explicites et distinctes. La première partie 

consacrera à la description de l’intronisation du hazomanga. La deuxième partie 

va s’intéresser aux lois de transmission d’autorité. 



 7

 

 

 

 

 

 

PREMIERE PARTIE :  

L’INTRONISATION DE HAZOMANGA  



 8

I.1 LA CONCEPTION DE HAZOMANGA.  

Pour mieux en savoir plus, cette partie mérite d’être divisée en deux 

chapitres : la conception du hazomanga en premier lieu et le rite d’intronisation 

du hazomanga en second lieu. 

Le concept de hazomanga est très difficile à comprendre. Donc, nous al-

lons examiner successivement sa notion ainsi que ses différents types. 

I.1.1 La notion de hazomanga.  

A cette notion nous devons répondre aux questions suivantes : 

• Qu’appelle-t-on hazomanga ? 

• Quelle est son extension ? 

D’autres questions seront posées ultérieurement. 

I.1.1.1 Définitions et l’extension de hazomanga. 

Le dictionnaire malgache français d’ABINAL et MALZAC définit que « le 

hazomanga est une plante médicinale »4 c’est-à -dire que c’est une sorte de 

végétations pour guérir une maladie. 

Selon Noël Jacques GUEUNIER, dans Lexique du Sud-ouest 

malgache  (sous presse), en premier l ieu, le hazomanga  signif ie un 

poteau sacré d’un lignage, érigé sur le lieu des sacrifices aux ancêtres de ce 

lignage, il en est le symbole (on l’enduit du sang des sacrifices, et on y ac-

croche la trachée artère de la bête sacrifiée) ; quelquefois au lieu d’un poteau 

c’est un arbre vivant, poteau érigé pour un sacrifice et qui a repris racine. Le 

poteau des sacrifices est fiché ici dans la terre, et sa tête pointue se dresse 

vers les hauteurs. Sa fonction est de conduire les messages des hommes ou 

simplement le détenteur, ou gardien du poteau du lignage, aîné et prêtre du 

                                                 
4 ABINAL et MALZAC SJ, Dictionnaire Malgache-Français, et éd Ambozontany Anta-

nanarivo, 2000, article « hazomanga ». 



 9

lignage. Dans le sud on distingue hazomanga lava le grand poteau sacré, ou 

parfois hazomanga lahy le poteau sacré mâle, centre cultuel de tout un clan 

(par exemple du clan Tevondroñe à Anakarake), et les hazomanga fohe, hazo-

mangam-pohe petits poteaux sacrés, ou parfois hazomanga vave poteaux sa-

crés femelles, centres cultuels propres à chaque lignage.  

Le mot « hazomanga » est parfois employé aussi pour le poteau dressé 

à l’occasion de la cérémonie de circoncision, proprement appelé hazomboto 

« le poteau des pénis ». On l’applique aussi d’autres arbres ou poteaux sacrés, 

comme les arbres consacrés aux esprits doany, ou les mâts élevés pour cer-

taines cérémonies de possession, dédiées aux esprits tromba (en ce cas on 

parlera de hazomanga-njanahary poteaux sacrés des divinités, hazomangan-

tromba poteaux sacrés des esprits), ou encore le mât sacré des rites du bilo 

(hazomangam-bilo), qui est un petit arbre au tronc mince, branchu et feuillu. 

En second lieu, par extension, hazomanga se dit aussi pour les objets ri-

tuels divers utilisés par le prêtre du lignage pour les cérémonies adressées aux 

ancêtres, en ce sens plus proprement jiny, pour l’endroit où l’on fait le sacrifice 

aussi tany magnitsy la terre embaumée, pour le sacrificateur lui-même (pro-

prement mpisoro sacrificateur, ou mpitoka invocateur, ou mpitan-kazomanga 

détenteur du poteau sacré), et enfin pour le lignage qui se réunit autour du po-

teau sacré (proprement raza).  

On utilise aussi le mot « hazomanga » pour signifier le bas-mât, sur la 

goélette (terme de marine) le bas-mât, plus massif, sur lequel repose tout le 

gréement, est comparé au poteau des sacrifices, sur lequel repose le lignage. 

Syn. (plus usuel) mongory.  

Enfin, c’est une espèce d’arbre, Cynanchum eurychitoides K. Schumann, 

Asclépiadacées, il est employé au cours des cérémonies de la circoncision 

(Menabe, Léandri) ; le « bois-excellent », nom d’une plante employée comme 

remède chez les Masikoro.  

Mais ici nous voulons bien signaler que le sens est  très différent. Pour 

les Mahafaly, le hazomanga est un poteau sacré d’un lignage sur lequel se dé-



 10

roulent tous les événements rituels et les cultes aux ancêtres. Il est érigé à l’Est 

du village. Il est dirigé par le patriarche ou le Chef du clan qui est choisi parmi 

les membres du clan. Ce Chef est le plus âgé de la génération la plus ancienne 

dans la lignée mâle du clan. 

Le hazomanga est basé sur des sacrifices aux animaux comme les 

bœufs ou les moutons. Il est destiné pour résoudre les problèmes sociaux. 

C’est au pied du hazomanga que le patriarche appelle Dieu et les ancêtres, prie 

et demande leurs bénédictions et leurs faveurs en cas d’un événement malheu-

reux et même heureux du groupe au moyen d’une offrande de zébu. 

Plusieurs auteurs ont déjà essayé d’avancer leurs opinions sur ce point 

dans d’autres tribus à Madagascar. Leurs idées sont presque les mêmes bien 

que le mot qui désigne le nom de hazomanga est parfois différent. Selon 

Jacques FAUBLEE :  

« Le hazomanga (bois bleu ou bois bienfaisant) est un pied affi-
lé érigé à l’Est de la maison du patriarche, maison qui est elle-
même, en principe, la plus à l’Est du village. C’est entre ce pilier 
et la maison que le patriarche sacrifie et prie les Dieux. C’est 
devant cet autel qu’ont lieu prières, adoptions, mariages, malé-
dictions » 5 

Jean Pierre DOMENICHINI, Jean POIRIER et Daniel RAHERISOAN-

JATO affirment que : « Jiro ou faditra sur le pied duquel se déroule la céré-

monie intéressant un seul clan ou un village »6. 

Tandis que pour Jeanne RAVAOSOLO : « Le hazomanga est un poteau 

tutélaire représentant les ancêtres dressé lors des rites de communication des 

                                                 
5 Jacques FAUBLEE, Récits Bara, Institution d’ethnologie, Musée de l’homme, Palais 

de Chaillot, Place du Trocadéro (16è), Paris, 1947, p.47. 
6 Jean-Pierre DOMENICHINI, Jean POIRRIER et Daniel RAHERISOANJATO, Ny Ra-

zana tsy mba maty, cultures traditionnelles malagasy, éd Librairie de Madagascar An-
tananarivo, 1984, p. 75. 



 11

vivants avec les ancêtres par l’intervention d’un sacrifice de bœuf, lieu du dé-

roulement de ces rites ; d’où le nom rite au Hazomanga »7. 

En fait, le hazomanga matériellement est l’ensemble des grands bois 

consacrés nommés « Katrafay » ou « teza »8 qu’on érige à l’Est du village. Les 

uns se croisent dont le vertical, très affilé environ deux mètres de long s’appelle 

le « fototse » ou le pied. Ici, le mot « pied » a été pris comme différent de son 

sens large qui est un membre inférieur du corps humain. L’horizontal, nommé le 

« lakara » (la croix) n’est qu’une planche de cinquante centimètres. 

Tandis que l’autre plus long et non affilé mesurant environ 2,50m à 3m 

est nommé le « fampiolotse » ou le complément qui est planté tout simplement 

comme un support du « lakara » et du « fototse ». L’affilé symbolise les an-

cêtres alors que l’autre le plus long représente le clan. Leur ensemble forme le 

hazomanga ou le pied.  

En outre, certains bois sont plantés au Nord de ce pied mais qui ne ser-

vent seulement qu’à l’occasion des rites d’intronisation du hazomanga. C’est-à-

dire au moment où on plante le piquet. Ils servent à attacher les bœufs à sacri-

fier. Ce sont les « fatotra »9 (ou les attaches). Leurs nombres dépendent de 

ceux des bœufs à tuer. Par exemple, s’il y a dix bœufs à sacrifier, ceux-ci doi-

vent être attachés à dix « fatora ». Si les animaux à abattre sont au nombre de 

quarante, on utilise alors quarante « fatora ». 

Le hazomanga est dirigé par le patriarche, chef du clan appelé le « mpi-

soro » (le sacrificateur) ou le « mpitan-kazomanga » (le détenteur de hazoman-

ga) ou le talé ou le « Bey’ondaty » (l’aîné des hommes). 

                                                 
7 Jeanne RAVAOSOLO, « Apprentissage et Transmission culturelle », TALILY, n° 3 -

4 /1996, Revue d’Histoire, p46. 
8 Katrafay ou teza est une espèce d’arbre dont l’écorce sert à donner au rhum de ton et 

de goût. Le scientifique l’appelle : le Cedrolopsis grevei. 
9 Fatora : ce sont des poteaux plantés en ligne au Nord du hazomanga auxquels sont 

attachés les bœufs à abattre. 



 12

Figure 1 : Hazomanga et lieu de sacrifice 

 

Pour les Tsimihety, le sacrificateur est nommé le Tangalamena. Il détient 

le hazomanga, accomplit le sacrifice et représente tous les membres du groupe 

dans leur relation avec le Dieu et les ancêtres lors d’une cérémonie rituelle. 

Son adjoint lui succède quand il est mort. Il s’appelle le « mpanden-

ta » (ou l’égorgeur) parce que son rôle principal est d’égorger les bœufs à sacri-

fier. On lui nomme aussi  « Fahatelo » (ou le troisième). Pourquoi on lui nomme 

« Fahatelo » ? 

Les Mahafaly affirment dans leur croyance que Dieu est le créateur de 

l’univers. Il est le plus puissant. Donc il est le premier. Le sacrificateur est le 

Chef suprême de tout le clan. Dans tout le groupe nul ne peut pas être à son 

dessus. Donc, il est le deuxième à avoir la puissance. Enfin, il est évident que 

son adjoint est le troisième. 

On lui confie le rôle de détenir le « Vy lava » ou le « Vy arara » (le grand 

sabre de sacrifice), d’égorger le bœuf et d’oindre du sang les fronts de tous les 



 13

membres du clan au moment du sacrifice. Oindre veut dire recueillir du sang 

avec le doigt pour le mettre sur le front. Le hazomanga est toujours accompa-

gné par certains ustensiles sacrés destinés à lui servir. On les appelle les « fa-

na-kazomanga » (les ustensiles de hazomanga) ou les « fana-draza » (les us-

tensiles des ancêtres).Parfois, on les nomme les « zaka sarotse » littéralement 

les objets difficiles ou les objets sacrés. On ne les sort qu’à l’occasion d’un sa-

crifice. Leurs noms sont distincts selon leurs utilités. 

- Le « Vy lava » ou le « Vy aràra » (le sabre de sacrifice) ou le « Falen-

ta » (littéralement, celui avec qui on égorge)  est un grand couteau en lame très 

affûtée par lequel l’Adjoint égorge les victimes. Seul le « Fahatelo » qui a le 

droit de tenir ce sabre. 

On le nomme aussi le « raza » ou l’ancêtre parce que seul ce sabre peut 

oser égorger le bœuf, plus précisément le « vilo » ou la marque d’oreille des 

bovidés. Ce dernier est un symbole d’appartenance clanique du propriétaire du 

bœuf. Chaque groupe a son propre marque d’oreille des bœufs qui représente 

leur clan voire leurs ancêtres. Au moment du sacrifice, le sacrificateur immole le 

bœuf et offre le « vilo » à Dieu et aux ancêtres. De ce fait, le sabre de sacrifice 

est l’ustensile le plus important et le plus sacré parmi les autres. 

- Le « mosora » ou « fanagnira » ou (l’aiguiseur) : une pierre plate qui 

sert à aiguiser le sabre de sacrifice. 

- Le « fanantezan-drà » ou « fanantezan-dio » est un grand bol creux et 

sculpturé en bois à rôle de mettre des « raven-kile » ou des feuilles de tamari-

nier et de recevoir le « lengon-drà » (le premier sang) de la bête pour oindre le 

poteau. 

- Le « Fagnemboha » (ou l’encensoir) ;  constitué par un vase ou une 

marmite en terre posée sur le pied du piquet et dans laquelle on met du feu 

pour griller un petit morceau de la bosse et celui de la queue de la victime. Le 

but est d’encenser le hazomanga, Dieu et les ancêtres car l’odeur parfumée 

remonte en haut jusqu’au ciel. D’où l’appellation de « manao tsotse » (faire 

l’encensement.) ou « magnemboke » (encenser). 



 14

-Le « Tsiatsoke » : une sagaie non aiguisée tenue par le sacrificateur au 

moment du « tata » ou « toka » ou prière d’intercession ou l’invocation. 

On entend par « tata », les prières faites par le sacrificateur, adressées à 

Dieu et aux ancêtres. Père BENOLO François définit que : « le tata » (ou prière 

d’intercession) est une prière de demande et de bénédiction. Demande de 

prospérité et le bien être des requérants ou de tout le clan : bonne santé, proli-

fération du petit et du gros bétail, prospérité de l’agriculture ». C’est-à-dire, le 

« tata » est la déclaration de ce qu’on veut demander à Dieu et aux ancêtres. 

D’habitude, cette prière se fait verbalement par une aspersion d’eau con-

tenant dans un récipient en tournant vers l’Est. D’où l’autre nom de tata le « tsi-

perano » ou l’aspersion d’eau. L’eau fraîche symbolise la vie, la purification et le 

frisson qui signifie bon. L’eau rend la vie meilleure. 

Toutefois, on peut faire le « tata » dépourvu d’eau : le « tata maike » ou 

(une prière sec). Tout individu peut faire une prière d’intercession mais à condi-

tion qu’il devrait être âgé ou aîné. Les enfants ne peuvent pas la faire. Une 

femme qui souhaite une bénédiction à ses enfants a le droit de faire le « tata ». 

Mais elle doit tourner à l’Ouest, lieu considéré comme profane. C’est là où se 

couche le soleil. 

- Le « Kitampà » ou le « Tihiroka » : c’est une petite natte en « von-

dro »10 sur lequel sont installés tous les objets sacrés au pied du poteau sacré 

au moment d’un sacrifice. 

- Le « Sadro », une louche en bois pour apporter du feu pour 

l’encensement. 

- Le « Velagne vy » : une grosse marmite en fer dont le rôle est de cuire 

le « vaton-tsoro ». Le « vaton-tsoro » est la pierre du sacrifice, le noyau du sa-

crifice ou l’objet du sacrifice. A vrai dire, après le sacrifice, on cuit quelques 

abats de tous les animaux immolés y compris les foies. Obligatoirement, tous 

                                                 
10 Vondro : roseau ou jonc. 



 15

les membres assistants doivent les manger. Ces viandes cuites qu’on appelle le 

« vaton-tsoro ». 

- Le « vatavo », une grande calebasse où l’on mettre de l’eau pour 

l’aspersion d’eau et pour la cuisson de « vaton-tsoro ». 

- Le « sakazo » : un grand plat sculpturé en bois nommé « mendo-

rave »11 dans lequel on met les viandes de « vaton-tsoro » après la cuisson. 

- Le « Fanovy » : c’est un récipient en calebasse par lequel le patriarche 

asperge de l’eau les assistants d’une part et d’autre part, il lave les mains. 

- Le « Firango » : c’est un crampon pour tirer la viande de la marmite. Il 

est interdit d’utiliser une cuillère ou une louche pour le « vaton-tsoro » ni d’en 

prendre avec les mains. 

- Le « Tsikotoke » ou le « Haro » ou le « sandoke » : deux grands pa-

niers sans anses qui se couvrent et dans lesquels sont rangés tous ces usten-

siles du hazomanga. 

- Le « toko » ou le trépied : trois pierres pour la cuisson de « vaton-

tsoro ». 

Chez les Mahafaly, le hazomanga c’est l’ensemble du poteau sacré ainsi 

que tous ces objets sacrés ci-cités. 

Le hazomanga joue son rôle très important dans la vie du clan en résol-

vant tous les problèmes quotidiens. Tous les événements heureux et même 

malheureux intéressants la vie du clan sont représentés par les sacrifices au 

près du poteau sacré. Parmi eux, on peut citer : 

-La circoncision ou le « savatse » : une cérémonie importante pour les 

Mahafaly qui marque que le garçon reçoit sa virilité et appartient à son clan. 

- Le « efe-paly » (l’écartement de tabou) ou « ala-faly » (l’enlèvement de 

tabou). Les Mahafaly doivent se soumettre et être fidèles aux règles imposées 
                                                 
11 Mendorave : espèce de palissandre appelé Daldergia. 



 16

par les ancêtres. Celui qui brise ces interdictions est considéré comme souillé 

devant la société. Il doit être purifié devant le pieu pour enlever ou écarter 

l’interdit. Prenons comme titre d’exemple précis le cas de quelqu’un qui a man-

gé tel ou tel aliment interdit ou « faly » par le clan. Il doit offrir un bœuf à Dieu et 

aux ancêtres pour demander leur pitié et leur pardon.  

Il en est de même en cas de mariage inceste. C’est-à-dire deux per-

sonnes qui ne peuvent pas se marier selon les lois et coutumes ancestrales, se 

marient soit par ignorance soit par leur volonté. Ils doivent immoler un bœuf 

devant le poteau sacré. Soit le sacrificateur les autorise à se marier, c’est 

l’enlèvement du tabou ; soit il renforce le tabou pour les interdire à se marier 

pour toujours. Là, on assiste au système d’écartement de tabou.  

-Le « nofy » ou le rêve : la croyance des Mahafaly à propos des rêves 

est forte. Ils croient à l’existence d’une vie de l’au-delà après la mort. Les an-

cêtres qui sont déjà morts très longtemps peuvent continuer leur vie à l’au-delà. 

Ainsi, ils peuvent communiquer aux vivants et demander telles ou telles choses 

au moyen des rêves. Le rêve peut être une demande de bœuf « nofy aombe » 

(ou rêve à un bœuf). En effet, le bœuf objet du rêve doit être immolé devant le 

poteau sacré. Si non, des sanctions surnaturelles peuvent frapper par le rêveur 

ou l’un de ses membres de famille. Ces sanctions collectives appelées « ha-

keo »12 ou malheur (ou les colères des ancêtres ou les punitions des ancêtres) 

peuvent être une maladie grave, ou des imperfections agricoles ou pastorales. 

Lorsque le rêve est déclaré au patriarche, celui-ci fait une offrande. Ainsi, le 

malade est guéri par ce que « vaky ty hakeo, vaky ty tahy » (la colère des an-

cêtres est dévoilée, la bénédiction est donné). 

-Le « Sorogn’anake » (ou le sacrifice aux enfants) : pour les Mahafaly, 

lorsqu’il y a augmentation de nombres d enfants, c’est-à-dire que lorsque le 

père de famille obtient beaucoup d’enfants, il doit faire une offrande de bœuf au 

piquet pour remercier la bonté et la générosité de Dieu et les ancêtres, ainsi 

pour demander leur grâce afin que ses enfants jouissent longtemps de la vie et 

                                                 
12 Hakeo ou colères des ancêtres ou punitions des ancêtres sont des sanctions surna-

turelles causées par le non respect des règles coutumières. 



 17

leurs parents pourront les garder toujours. Ici, il est à bien noter que le « so-

rogn’anake » est différent de celui des Vezo. Pour eux, c’est une cérémonie 

sans l’accomplissement de laquelle le père ne pourra pas avoir la garde et la 

jouissance des enfants. C’est-à-dire qu’après le « sorogn’anake », tous les en-

fants même, ceux qui naîtront plus tard appartiennent au père. 

-Le « sarèke » ou « voady » (le vœu) est aussi fait au hazomanga. 

C’est une promesse fait par un individu auprès du poteau sacré d’offrir tel 

ou tel animal à Dieu et aux ancêtres en cas de guérison lors d’une maladie 

grave ou bien en cas d’une obtention d’un enfant voulu lors d’une stérilité. Lors-

que le vœu est exaucé, l’animal sera sacrifié au hazomanga. Chez les Betsimi-

saraka, le vœu veut dire le « Tsikafara » 13 

-Le « Ky » ou le serment 

Si un des membres du clan est soupçonné d’avoir commis un délit ou 

une faute grave, on va au pied du hazomanga pour le faire jurer devant Dieu et 

les ancêtres en prouvant son innocence. Après quelques semaines s’il ne lui 

arrive pas quelque malheur ou accident, on prouve qu’il est innonçant. Par 

contre s’il est coupable, il est frappé par les colères des ancêtres ou bien « ti-

gnèn-draraha » (être atteint par un malheur). 

Tous ces événements sont considérés à l’égard du groupe comme im-

portants et doivent être immolés au poteau sacré. Le sacrifice ne peut pas être 

accompli qu’au moyen de certains animaux sacrés qui le valorisent. Ces ani-

maux sacrés sont conçus comme l’échange de la bonté et de générosité de 

Dieu et des ancêtres. 

Parmi ces animaux figurent : 

-les bœufs : ce sont des animaux les plus sacrés parce qu’ils portent les 

marques d’oreilles des bœufs ou le « vilo » symbolisant les ancêtres ou le clan. 

En tant qu’un animal sacré, les ancêtres ont reconnu une valeur intrinsèque au 

                                                 
13 Le Tsikafara : execution d’un vœu exaucé. Jean Pierre (Dominichini), Jean Poirrier, 

Daniel (Raherisoanjato), Ny Razana tsy mba maty.p79. 



 18

profit des bœufs. En tant que telle, des règles spécifiques leur sont imposées. 

Exemple : les femmes en tant que profane ne doivent pas traire la vache ni 

égorger un bœuf ; on ne doit pas porter des sandales quand on entre dans un 

enclos ; de même, il est interdit pour les Mahafaly de construire l’enclos à 

l’Ouest du village. Il se place toujours à l’Est qui est un lieu sacré.  

-Les moutons sont aussi des animaux importants et on peut les sacrifier 

devant le hazomanga. De même la religion chrétienne consacre bien la notion 

des moutons. Dans la bible, à chaque fois qu’Abraham fait un sacrifice, il offre 

toujours un mouton à Jéhovah. 

En outre, Jésus Christ, lors de sa naissance à Bethlehem, il était consi-

déré comme « l’Agneau de Dieu ». C’est toujours dans la bible qu’on affirme 

parfois « ondry very » ou la brebis égarée, « andraso ny ondriko » ou garde 

mon troupeau. Ce qui fait la valeur sacrée des moutons. 

-Les coqs : on peut sacrifier un coq devant le hazomanga. Tel 

l’expression Mahafaly « ty akoho mahasaky hazomanga » : le coq peut oser le 

hazomanga. Pourquoi cette affirmation ? 

En général, les coqs sont des animaux les plus souillés ou impurs. C’est 

la raison pour laquelle il y a certains gens qui ne veulent pas manger un coq et 

surtout les possédés. Mais ils sont accordés pour l’offrande au hazomanga. 

Son origine mythique explique la raison que le coq est reconnu par Dieu car il 

était le seul animal parmi les autres, qui connaissait l’heure de réveil d’un fils de 

Dieu qui allait dormir chez son amante. Le fils de Dieu ordonnait tous les ani-

maux de lui réveiller quand il fait le matin. Seul le coq avait exécuté cet ordre. Il 

lui disait : « quand je chante le premier, tu devras te lever et t’habiller ; si je 

chante à la deuxième fois, tu devras te laver. Enfin à mon troisième chant, tu 

pourras t’en aller parce que c’est déjà le matin ». 

Le fils de Dieu était content et lui récompense une reconnaissance à tout 

ce qui le concerne. 



 19

En fait, pour les Mahafaly tous les coqs peuvent être sacrifiés au hazo-

manga, même une poule noire qui est la couleur des ancêtres. Seul le « akoho-

lahy vorojà »14 ou le coq en plume vorojà est interdit. C’est une mauvaise cou-

leur pour les ancêtres et aussi pour les vivants. « Vorojà » veut dire nul, neutre, 

qui ne vaut rien. 

On remarque que les chèvres ne sont pas aussi sacrifiés au hazomanga. 

Mythiquement, ce sont des animaux bavards. Ils hurlaient et faisaient sursauter 

le fils de Dieu qui était entrain de dormir. Celui-ci si furieux les maudissait de ne 

plus les reconnaître.  

A part ces animaux ci-cités, on peut faire de « sorom-bañemba » (ou le 

sacrifice au pois vohem), de « sorogn’ampemba » (ou le sacrifice au sorgho) et 

de »soron-tantele » (ou le sacrifice au miel ». 

Le sacrifice au pois vohem et le sacrifice au sorgho sont constitués à des 

cérémonies consistant à faire cuire des pois vohem ou des sorghos dans la 

grosse marmite de hazomanga. C’est le « tokom-belagne »15 . Après la prière 

d’intercession faite par le sacrificateur et la cuisson, tout le monde doit manger 

ensemble. 

Le sacrifice au miel est une pratique semblable à ceux des autres ci- ci-

tés par la quelle on mange ensemble le miel après la prière. La différence est 

qu’il n’y a pas de grande cuisson en grosse marmite.  

Pourquoi ces genres de sacrifices sont-ils accordés au hazomanga ? La 

raison est qu’autrefois, il était rare de trouver quelqu’un qui avait des bétails. 

Les ancêtres ont permis de faire alors des sacrifices avec ces aliments. En 

plus, ce sont les aliments les plus savourés et préférés des anciens. 

Si tel est le cas, que représente exactement le hazomanga ? C’est-à-dire 

quelle est son extension ? 

                                                 
14 Vorojà : couleur de la plume d’un coq mélangée de jaune ou blanche et noire. C’est 

une mauvaise couleur signifiant la nullité ou la mauvaise chance. Quand on souhaite 
qu’une chose ne soit pas réalisée, on tue un coq vorojà.  

15 C’est une grande cuisson en grosse marmite  



 20

Le hazomanga est une organisation sociale et religieuse pratiquée à tra-

vers le sacrifice. C’est une institution présidée par le Chef de lignage qui re-

groupe tous les membres du clan. Elle est basée sur la cérémonie du sacrifice. 

Chaque clan a sa propre institution hazomanga au sein de laquelle exis-

tent des règles spécifiques qui réglementent la vie des membres de ce clan. Ce 

sont les « lily » ou « lilin-draza » (les lois et coutumes ancestrales). Tous les 

membres du groupe doivent être soumis à ces règles qui les rendent différent 

des autres clans.  

Le non respect à ces lois et coutumes ancestrales appelé « mandika li-

ly » ou affronter les lois et coutumes ancestrales entraîne des sanctions surna-

turelles ou « hakeo »et même des sanctions sociales telles une amende de 

bœuf ou de mouton ou une somme d’argent proportionnelle à la gravité de la 

faute commise. Ces sanctions peuvent aller jusqu’au reproche social ou bien un 

rejet devant le hazomanga.Parmis ces « lilin-draza », on peut prendre plusieurs 

exemples pour le clan « Tefatra » : 

- les interdits alimentaires comme la tortue de terre ; une espèce 

d’oiseau nommée « kibo » ou caille. 

-Après un accouchement, la mère doit rester immobilise dans la maison 

pendant une période de deux à trois mois : « mijabele » ou « mifana » ou « mi-

taia » ou faire un repos postnatal. A l’expiration de ce délai, le père de famille 

doit accomplir le rite de « akats’anake » ou (la sortie d’enfant) ou « orotain-

kolo » (le fait de brûler le premier caca du nouveau né). Il consiste à une céré-

monie par laquelle le père marque la réception de l’enfant au sein de sa famille 

que ce soit un garçon ou une fille. -Lorsqu’il y a une circoncision l’oncle utérin 

doit accomplir certaines obligations. Il doit offrir de bœuf au père de l’enfant ; il 

doit porter l’enfant sur son épaule, danser jusqu’à l’aube et jeter le capuchon 

sur un bois pointu vers l’Est du village.  

-En cas de mort, la famille du défunt doit être en deuil s’habillant de vê-

tements noirs marquant le chagrin ou la tristesse. Les femmes doivent tresser 

leurs cheveux en les réunissant en un seul lot vers les cous attachés par un 



 21

ruban noir. D’autres doivent se faire couper les cheveux. Le défunt doit être 

gardé dans le village pendant certaines périodes variables d’un mois à quatre 

mois jusqu'à l’achèvement de la préparation du tombeau ainsi qu’à l’attente des 

autres membres de famille lointaine. Pour les Mahafaly, l’obligation des vivants 

vis-à-vis d’un mort est de l’enterrer dans la tombe familiale selon le rite funé-

raire. 

De ce fait, le hazomanga mahafaly est très important. Un individu ou un 

clan qui n’a pas de hazomanga ne peut pas être considéré comme tel. Chaque 

personne a ses ancêtres, ses originaires qui avaient leur hazomanga qui les 

distinguent des autres. Selon les anciens seuls les esclaves qui n’avaient pas 

de statut, pas d’ancêtres et de hazomanga. C’est pour cela qu’un individu dévié 

de son hazomanga est considéré comme « magnary raza » (rejeter ses an-

cêtres) c’est-à-dire renoncer à ses ancêtres souches de son clan. Donc, on 

peut dire que le hazomanga représente les ancêtres voire le clan. 

Plus précisément, le hazomanga entant qu’une institution doit être prési-

dé par un Chef, le prêtre de lignage. C’est une autorité reconnue à ce Chef. 

Une autorité héritée des ancêtres lignagers et qui s’est succédé d’une généra-

tion en génération, par ordre de primogéniture par branche collatérale (de frère 

en frère). Pourquoi dit-on que le hazomanga est une autorité ?  

On ne peut pas nier à cette affirmation puisque l’autorité, par définition, 

est le pouvoir de se faire obéir, de commander ou d’ordonner. Dans la vie quo-

tidienne, on remarque que lorsqu’il y a un Chef ou Président, il existe toujours 

ses subordonnés qui doivent se soumettre à son ordre. Par exemple les élèves 

devant leur maître, les militaires devant leur commandant, les enfants devant 

leur père, les associés devant leur Directeur, etc.… 

Ainsi, le hazomanga est dirigé par le sacrificateur qui est son chef. Les 

subordonnés ne sont que les membres du lignage qui doivent obéir à leur chef. 

Celui-ci détient tous les pouvoirs et toutes les décisions concernant la vie du 

clan en contrôlant et en commandant tous les actes du groupe. Il peut exclure 

quelqu’un hors de la société. En outre il peut faire une bénédiction et une malé-

diction. L’autorité qu’on lui confie lui offre un caractère sacré. C’est pourquoi les 



 22

membres le respectent et l’obéissent. Par conséquent, ses paroles sont tou-

jours vraies et on le considère comme un Dieu vivant sur terre. 

Photo 1 : Le Hazomanga et sa femme devant chez lui 

 

Photo : SAMBIMANA, 2007 

Le hazomanga n’est donc autre que le sacrificateur, voire son autorité. 

Le poteau n’est qu’un symbole matériel. Un pieu sans sacrificateur n’est pas 

considéré comme un hazomanga. Tel est dit dans l’adage mahafaly : « Mizora-

zora hoy hazomanga nimate tompo ». Littéralement, être débout comme celui 

d’un hazomanga dont le propriétaire est décédé. 

Le sacrificateur qui était le détenteur, le promoteur était déjà trépassé, seul le 

poteau est resté là et qui ne sert plus à rien. Cela signifie que c’est le sacrifica-

teur qui est le hazomanga. Certains pays et surtout les Vezo ont l’habitude de 

dire : « Nahoda tia ty hazomanganay » (cet homme là est notre hazomanga). 

Bref, le hazomanga, une institution regroupant et identifiant un clan est 

une autorité du Chef du lignage d’appliquer les lois et coutumes ancestrales qui 

régissent ce clan. Si telle se présente la définition et l’extension de hazomanga, 



 23

quelles sont donc les conditions requises pour devenir un sacrificateur ? En-

suite, quels sont les pouvoirs qui lui sont confiés ? 

I.1.1.2 Les critères d’élection du sacrificateur et  ses pouvoirs. 

Pour ne pas arriver à commettre certaines erreurs et confusions, nous al-

lons voir d’abord d’un côté les critères d’élection du sacrificateur. Ensuite, d’un 

autre côté, nous développerons les pouvoirs qui lui sont confiés. 

1. Les critères d’élection du sacrificateur. 

En général, quand on veut avoir un Président, on procède à une élection. 

Mais s’agissant l’institution hazomanga, cette pratique fait défaut car on ne peut 

pas élire un sacrificateur. Ce qui annonce P BENOLO François que : « le choix 

d’un « mpisoro » n’est pas volontaire, c’est un choix de Dieu ».16 En d’autres 

termes ce n’est pas le groupe qui désigne le sacrificateur. Il ne dépend pas de 

volonté des membres. C’est un critère naturel. C’est pourquoi le patriarche 

n’oublie pas de rappeler dans son invocation qu’il n’a pas usurpé sa fonction, 

mais c’est bien le destin qui l’a désigné là. Ici, cette règle est tout à fait diffé-

rente de celle qu’on rencontre en droit positif. Dans ce dernier cas de figure, 

c’est la démocratie qui règne. L’idée générale n’est autre que « pour avoir une 

bonne gouvernance, on doit procéder à une élection populaire ». Ce sont les 

gouvernés qui choisissent leur dirigeant. Ainsi, notre Constitution Malgache de 

1992 révisée, dans son article 6 première alinéa stipule que : « La souveraineté 

appartient au peuple, source de tout pouvoir, qui l’exerce par ses représentants 

élus au suffrage universel direct ou par voie du référendum ». En d’autres 

termes, le choix de leur chef appartient aux dirigés. C’est leur volonté qui met 

ce chef au pouvoir. Donc, le pouvoir se trouve entre les mains du peuple mais 

non pas seulement à celles du dirigeant. Tandis qu’en règles coutumières Ma-

hafaly, les membres du groupe ne doivent pas intervenir à la désignation de 

leur dirigeant. Là, on assiste à un procédé non démocratique où le pouvoir est 

hérédité.  

                                                 
16P. BENOLO François, Le Christianisme dans le Sud de Madagascar, Bain-

gan’Ambozontany-Fianarantsoa, 1996, p. 311. 



 24

En effet, trois critères principaux sont nécessaires à un sacrificateur : la 

masculinité ou « ty mahalahy », l’aînesse ou « ty maharaoke » ou « ty mahatao-

lagnolo » ainsi que l’appartenance clanique. 

Le sacrificateur doit être un homme et ne doit pas être une femme. 

Photo 2 : Le sacrificateur ( hazomanga ) 

 

Photo : SAMBIMANA, 2007 

La société mahafaly est dominée par la filiation et la résidence patriar-

cale. Les enfants d’un couple doivent appartenir et résider dans le lignage du 

père. Ce qui fait que la masculinité joue son rôle très considérable dans une 

collectivité. Toute société mahafaly est patrilinéaire. C’est-à-dire que le père 

suivi des fils porte la génération. C'est à partir de l’homme qu’on trace la généa-

logie des grands ancêtres, ancêtres, père et fils. Tous les droits et devoirs fami-

liaux et sociaux doivent se transmettre à partir de la masculinité. Exemples : les 

descendants succèdent les noms des ancêtres patrilinéaires (exemple : « fo-



 25

koan-dReboatine » ou « tarihan-dReboatine », littéralement ce sont les descen-

dants de Monsieur Reboatine ou les lignées de Monsieur Reboatine). Ici, la 

succession est distincte de l’héritage que la langue malgache confond dans le 

terme « hériter ». C’est encore à partir de la masculinité qu’on transmet et qui 

se transmet l’héritage, que résident la parenté et les tombeaux ancestraux. 

Lorsqu’un homme veut se marier, il reste sur son pays natal et ne peut 

pas le quitter même si cela n’est pas obligatoire. C’est la résidence patrilocale 

ou virilocale17. La notion de la masculinité est toujours remarquable pour les 

Mahafaly. Telle explique le sommet pointu du poteau sacré symbolisant la virili-

té. Donc le sacrificateur doit être un homme. Chez les Mahafaly, il n’y a pas 

encore et il n’y a jamais existé une femme dirigeante. Pour eux, « ty ampela tsy 

mitan-dily » (une femme ne doit jamais être propriétaire des lois et coutumes 

ancestrales). Si cela peut arriver, c’est interdit et constitue un grand péché de-

vant les ancêtres. « Faly hoihoy, loza tsy mpiantane » (c’est très interdit qui 

provoque un grand péril, qui n’a jamais existé sur terre). La notion d’efféminé 

est très floue chez les Mahafaly parce qu’ils considèrent que les femmes ne 

sont que des accessoires. Ainsi, on affirme toujours l’expression : « ajaja 

amin’ampela » (les enfants et les femmes). Ce qui revient à dire que les 

femmes dans la société Mahafaly ne sont pas propriétaires de toute décisions. 

Elles se trouvent toujours au dernier rang et conçues comme des enfants. De 

ce fait, elles semblent muettes et n’ont pas de droit devant toute décisions im-

portantes à l’égard du groupe. 

Dans une famille, si une fille veut se marier et surtout pour un mariage 

exogame, elle quitte son pays natal et ira chez celui de son mari. 

Elle porte le nom de son époux, elle l’hérite. La femme procure pour un 

autre clan. C’est la raison pour laquelle on la considère comme des pousses de 

riz qu’on repique à un autre lieu. 

La coutume mahafaly est trop sévère sur l’efféminé, tandis que chez les 

Sakalava elle est souple. Pour eux, une femme peut diriger un groupe. 

                                                 
17 Virilocale : le mot « viri » vient du terme latin voulant dire mâle. 



 26

Dans la société Mahafaly, la règle du droit positif concernant l’égalité des 

sexes entre les hommes et les femmes semble muette et reste inefficace dans 

ce sens que la majeure partie du peuple surtout les ruraux vivent encore dans 

une société très traditionnelle où le gens sont jaloux de leur « lilin-draza ».  

Outre la masculinité, l’aînesse est aussi une condition exigée pour un 

sacrificateur. L’organisation sociale et politique d’une société Mahafaly est ba-

sée sur le « droit d’aînesse » ; « ze raoke ro tompo ty lily ». C’est-à-dire que 

c’est toujours l’aîné qui détient les lois et coutumes ancestrales. En effet, le sa-

crificateur doit être l’aîné de tout le clan. Il est le plus âgé de la génération la 

plus ancienne dans la branche aînée du lignage du père. Ce qui implique 

ESOAVELOMANDROSO Manassé à affirmer :  

« comme le pouvoir royal se transmet de père en fils alors que 
la charge de mpisoro passe d’un frère à l’autre avant de revenir 
au fils aîné du frère aîné … »  18.  

Là, il explique l’importance de la primogéniture dans le sens que le sacri-

ficateur est toujours l’aîné. Nous pouvons rencontrer plusieurs exemples dans 

la vie quotidienne que lorsqu’il y a une grande réunion familiale et même so-

ciale, c’est toujours l’aîné qui porte la parole. 

Il en est de même qu’en cas d’une commission de parent, c’est l’aîné qui 

a la charge de parler tandis que le cadet doit porter le bagage. Le respect est 

confié à l’aîné alors que le travail est réservé au cadet. Si on rencontre une 

grande personne, on doit la saluer en respectant son âge. Ce qui fait le rôle 

considérable jouée par l’aînesse. 

Ici ce n’est pas l’âge qui compte dans l’institution hazomanga mais c’est 

l’ordre ou le classement de la lignée du père ou du frère. Chaque lignage est 

hiérarchisé. Ainsi, dans une société Mahafaly, c’est l’âge social qui compte 

mais non pas l’âge biologique. Par exemple si le fils du frère aîné est plus petit 

que celui du cadet il sera le sacrificateur malgré son bas âge sous prétexte que 

son père soit l’aîné. C’est pourquoi un petit garçon peut être un sacrificateur 
                                                 
18 ESOAVELOMANDROSO Manassé, « Les formations politiques dans le Mahafale au 

XIXe Siècle », TALILY, n°2, 1995, p. 21.  



 27

chez les Mahafaly s’il pourrait réunir cette condition. Dans ce cas là, l’enfant 

doit être assisté par quelqu’un choisi parmi les membres du lignage au moment 

des rites. 

Cet homme s’assoit au pied sacré et tient l’enfant entre ses bras en le 

tournant vers l’Est. Là, l’enfant est « otroñe » (ou être porté dans les bras) pour 

remplacer le rôle d’un sacrificateur. L’homme est appelé « mpiotro »19 

Photo 3 : Marque de respect envers le hazomanga  

 

Photo : SAMBIMANA, 2007 

En général, c’est cet homme qui accomplit l’invocation alors que l’enfant 

n’est qu’un symbole. Si l’enfant peut parler, on lui fait répéter ce que dit le 

« mpiotro ». Par contre, s’il n’a pas encore la faculté de parler, c’est ce dernier 

qui accomplit seule les tâches en prononçant dans l’invocation la phrase sui-

vante : « ce n’est pas moi qui est le propriétaire de l’autorité mais c’est … (on 

prononce le nom de l’enfant) ». 

                                                 
19 Mpiotro : c’est celui dont le rôle est de porter un enfant dans ses bras.  



 28

A part la masculinité et l’aînesse, le sacrificateur doit appartenir au li-

gnage du clan. Il doit être le descendant du même ancêtre. C'est-à-dire que ses 

parents et surtout son père proviennent d’un même ancêtre. On peut l’accepter 

même si sa mère est une descendante d’un autre ancêtre autre que ce clan. 

Mais à condition que ces ancêtres ne soient pas des esclaves ni des métis es-

claves ou « andevo managnila ». 

Le Hazomanga, objet sacré des ancêtres ne doit pas être présidé par un 

esclave. Autrefois, les esclaves n’avaient pas de statut, ils n’avaient pas 

d’ancêtres, des marques d’oreille des bœufs, de hazomanga ni de familles. On 

les considérait comme un objet. 

A ces conditions naturelles s’ajoutent d’autres critères exigés au sacrifi-

cateur. Tels que la circoncision ancestrale d’une part, et l’exigence d’avoir une 

épouse d’autre part. Le « Tangongo » ou la circoncision ancestrale est aussi 

l’une des conditions exigées à un sacrificateur. Il faut que ce dernier soit circon-

cis selon les rites devant le hazomanga. Cette grande circoncision consiste en 

une grande cérémonie faite devant le poteau sacré par laquelle on fait porter 

sur la tête de l’enfant le sabre de sacrifice et aussi du sel de la cuisine. Le fait 

de porter le sabre sur la tête ne symbolise que le garçon porte sur sa tête ses 

ancêtres. Il les rend hommage. Tandis que celui du sel marque le sacrement. 

Cette geste signifie qu’à partir de ce moment là, l’enfant est salé pour être fort 

comme ses ancêtres. L’adjoint prend le sabre de sacrifice ainsi le sacrificateur 

dit à chaque enfant circoncis que : « je te sale pour devenir un homme fort 

comme tes ancêtres ». Ensuite, on lui donne des pois vohems qu’on a fait cuire 

dans la grosse marmite de hazomanga ; si l’enfant vomit on lui considère 

comme lâche qui n’est pas comme ses ancêtres. C’est le « mandoa sirà » 

(avoir vomis d’être salé). L’oncle utérin donne à l’enfant un morceau de foie cuit 

et chaleureux. La chaleur marque la force de sa virilité ou de sa masculinité. 

 

 



 29

Cette cérémonie symbolise l’intégration de l’enfant dans le lignage pa-

triarcal. Un sacrificateur doit être circoncis soit dans son lignage patrilinéaire 

soit dans son lignage matrilinéaire. On peut faire donc le « tangongo » devant le 

hazomanga de la famille de la mère. Un individu peut être déjà circoncis mais 

pas encore fait la circoncision ancestrale. Pour devenir un détenteur de hazo-

manga, il doit accomplir ces rites. 

Enfin, le sacrificateur doit être marié. Il doit avoir une « tañanjomba »20 

ou une femme. Celle-ci est considérée comme la gardienne ou la domestique 

de hazomanga. Elle doit être présente au moment d’un sacrifice. Elle doit rester 

dans la maison du sacrificateur et ne doit pas y bouger pendant l’immolation. 

Cette geste signifie sa prière ou supplication pour que le sacrifice soit réalisé 

sans incident. C’est pourquoi elle prend un autre nom : « Imasintandro » (celle 

dont sa supplication est saine). Donc, la femme du sacrificateur joue des rôles 

considérables dans le hazomanga ce qui nécessite sa présence. 

Après avoir vu les critères d’élection du sacrificateur nous allons voir 

maintenant ses pouvoirs. 

2. Les pouvoirs du sacrificateur. 

En tant que chef suprême, le patriarche a l’autorité et détient tous les 

pouvoirs dans les domaines politiques, religieux, sociaux, économiques et judi-

ciaires. Le sacrificateur, officiant du groupe, est le prêtre de la religion. Il unifie 

les vivants et les morts en faisant comme interprète des vivants auprès des 

morts. Il constitue un garant entre le monde visible et le monde invisible. C’est 

l’intermédiaire qui relie tous les membres du clan avec Dieu et les ancêtres. 

C’est lui seul qui peut accomplir le sacrifice. 

 

 

                                                 
20 C’est un terme de respect pour designer l’épouse du sacrificateur. 



 30

En outre, le patriarche dirige le clan. Il préside tous les événements im-

portants qui intéressent la vie des membres tels la purification en cas 

d’enlèvement ou écartement du tabou, la circoncision, etc. 

Il commende et contrôle le clan. Il assure le respect des lois et coutumes 

ancestrales. Il est le gardien des interdits. Tout le groupe doit être soumis à ses 

ordres. Sinon, il peut exercer une pression sur la vie sociale ou économique. 

Exemple : en cas d’une violation d’un tabou, il peut contraindre le fautif d’offrir 

tel ou tel animal pour demander ou prier à Dieu et aux ancêtres. Il assure aussi 

la relation de lignage qu’il présente avec les autres lignages. 

Sur le plan social, il assure l’harmonisation et la paix sociale. Il vivifie le 

clan en résolvant tous les problèmes survenus aux membres. En cas d’une ma-

ladie, le sacrificateur peut guérir le malade en faisant une prière et supplication 

devant le poteau sacré. 

Un souillé (lors d’un emprisonnement par exemple) peut être purifié par 

le patriarche. C’est un signe et garant de l’unité et de la vitalité parce qu’il peut 

faire une bénédiction et une malédiction. Il peut aussi exclure un individu hors 

du clan. Pourtant, il peut le purifier pour le réintégrer au sein du groupe. 

Sur le plan juridique, en tant que gardien de tradition le sacrificateur a 

toute possibilité d’agir pour certaines menaces des coutumes. C’est un magis-

trat domestique à l’intérieur du clan. En cas de litiges, il se présente comme un 

arbitre devant les parties litige antes. Il peut les juger. C’est-à-dire, il règle les 

différends et peut prendre des mesures nécessaires en sanctionnant le fautif de 

payer une amende « enga » 21 ou de l’exclure hors de la société. 

Seul le sacrificateur est le juge qui peut connaître le coupable et 

l’innocent. Ses paroles et ses décisions sont toujours vraies. 

                                                 
21 C’est une somme d’argent variable comme une sorte des dommages et intérêts ver-

sée à la victime en cas d’une faute commise. Il peut être aussi un mouton, chèvre et 
même un bœuf. Ici, « enga » prend un sens différent de celui qu’on rencontre dans 
une cérémonie de funérailles. Dans ce dernier cas de figure, « enga » n’est autre 
qu’un don apporté par les invités et offert aux membres du défunt : une somme 
d’argent, un animal comme un bœuf ou un mouton ou une chèvre. 



 31

Economiquement, des avantages sont confiés au patriarche grâce à sa 

suprématie. Au moment d’un sacrifice, certaines parties de la viande lui sont 

réservées. Personne ne peut pas manger ces viandes sauf s’il y a autorisation 

du Chef. La partie la plus importante est le « volihena » ou le « ohin-kena » ou 

la partie postérieure des bétails. Selon JORGEN RUUD: « The rump of the 

animal (vodiny) is the most valuable part »22. Autrement dit, la partie postérieure 

de l’animal est la plus intéressante. 

Certaines viandes l’accompagnent qui sont aussi la part du chef et va-

riables selon la nature de l’animal. Sil s’agit d’un bœuf, ce sont la cuisse, la 

bosse, le « tsimarano’e » (une partie du ventre), le cœur, les poumons et les 

intestins. S’agissant d’un mouton, ces viandes sont la queue, le cœur, les pou-

mons et les intestins. Si c’est un coq ce sera sa croupe ou le foie. 

Les meilleures parties des animaux sont spécialisées au sacrificateur. Le 

non respect de ces règles est assorti à des sanctions sociales ou amende ainsi 

que des sanctions surnaturelles ou les colères des ancêtres. Tel disent et criti-

quent certains gens que « fetse ty ndaty bey taolo ; nijobognene ze soa ‘i he-

nay » ; littéralement, les anciens sont rusés ; ils choisissent celles qui sont 

bonnes parmi les viandes. 

En outre, le sacrificateur bénéficie de ce qu’on appelle « lohavoñe » ou 

« lohan-kane » ou les prémices. 

Les « lohavoñe » (les premières fleures) ou les « lohan-kane » (les pre-

mières nourritures) ou les prémices sont des obligations de tous les membres 

du clan vis-à-vis du sacrificateur qu’à chaque période de l’abondance de cul-

ture, les premières récoltes des toute sortes doivent être données au chef. Ce-

lui-ci, en tant que chef, originaire de cette production, grâce à sa bénédiction, 

mérite de manger le premier la récolte. 

                                                 
22 JORGEN RUUD, Taboo, First edition 1960 Norway by E Sem A.S, Halden, Second 

edition 1970 Trano Printy Loterana, Tananarive, Madagascar, by Special permission, 
p. 20 



 32

JORGEN RUUD explique que les prémices pour les Tanala: « The First 

of fruits or the first eating of rice ». C’est-à-dire les premiers fruits ou les pre-

mières récoltes ou les prémices. Ce même auteur, pour les Sakalava : « the 

first flower » ou bien la première fleure. Finalement, le « mpisoro » profite des 

avantages économiques car il est le maître de récolte et de l’élevage qui garan-

tie leur prospérité grâce à la bénédiction qu’il offre. Certains aliments qui ne 

sont pas obligatoires peuvent être donnés au chef à titre de cadeau dépendant 

de la volonté du donneur. Ce sont du miel ou du « habobo »23 ( lait caillé) ou du 

« varanga »24. 

Donc, le sacrificateur sacré, est considéré comme Dieu sur terre. Ainsi, 

certains vocabulaires spécifiques lui sont réservés pour le respecter et lui 

rendre hommage. C’est ce qu’on appelle le « fiasia » ou l’hommage. 

Le tableau ci-après nous montre quelques différents termes utilisés 

quand on s’adresse au « mpisoro ». 

                                                 
23« Habobo » : une pratique qu’on trouve dans le Sud. Elle consiste à conserver le lait. 
24 « Varanga » : c’est aussi une pratique de conservation de la viande pendant une 

longue période consistant à faire cuire la viande sans gras et sans os.  



 33

Les termes de respect du sacrificateur.  

AU LIEU DE ON DIT POUR DIRE 
Loha Abo La tête 
Volo Maroy Les cheveux 
Maso Fanjotse Les yeux 
Sofy Ravembia Les oreilles 
Vava Fitavà La bouche  
Oro Fiantsona Le nez 

Sogny Fivimby Les lèvres 
Lela Fifeleke La langue  
Nife Famotsy Les dents 
Troke Fisafoa Le ventre 
Tagna Fità Les mains 
Tomboke Fandia, fihitsake Les pieds 
Manente Mivamba Regarder 

Mivola Mitsara Parler 
Miroro Mirotse Dormir 
Mihina Mitava Manger 
Miandro Mihariry Baigner 
Mitoboke Miambesatse S’asseoir 
Mino Mifanjotse Boire 

Mitagny Miharovetse Pleurer 
Lamba Saimbo, sarimbo La couverture 
Satroke Sabaka Le chapeau 
Finga Sabole L’assiette 
Sotro Fioke La cuillère 
Hane Mahatanjake Le repas 
Valy Tagnanjomba L’épouse 

Tragno Anjomba La maison 
 

Ces vocabulaires spécifiques doivent être accompagnés par certaines 

gestes de respect : 

- il faut s’agenouiller ou s’asseoir quand on lui donne à manger ou à 

boire. 

- il ne faut pas être débout lorsqu’on parle avec lui. 



 34

- il faut l’appeler « aba » (papa) si celui qui l’appelle s’agit d’un fils ou 

d’une fille ; « aza » (ou grand père) s’il s’agit d’un petit-fils ou d’une petite fille et 

« roandriañio » (ou monsieur) en l’appelant quand il s’agit de son frère ou autre. 

Le manquement à ces obligations est considéré comme une profanation 

du sacrificateur ou du hazomanga voire les ancêtres. On sanctionne d’une 

amende celui qui ne les respecte pas. Il peut être aussi atteint par des sanc-

tions surnaturelles. On ne peut pas les éviter que lors d’une demande de par-

don devant le patriarche. De même on ne doit pas souiller le poteau sacré. On 

ne peut pas passer de tout près. C’est un lieu sacré, un lieu des ancêtres. 

Définitivement, le sacrificateur est le seul à avoir toutes les prérogatives 

des pouvoirs et autorités à l’égard de l’institution hazomanga. Il est conçu donc 

comme le seul sujet de droit, tous les membres du groupe ne peuvent pas jouir 

totalement leur droit. Tandis que l’article 8 de la Constitution Malgache du 1998 

révisée prévoit que : « Les nationaux sont égaux en droit et jouissent des même 

libertés fondamentales protégées par la loi sans discrimination fondée sur le 

sexe, le degré d’instruction, la fortune, l’origine, la race, la croyance religieuse 

ou l’opinion ». En d’autres termes, cette Constitution accorde certains droits et 

libertés à tous les individus sans discrimination. Donc tous les malgaches se 

trouvent sur un même pied d’égalité vis-à-vis de la loi et de la société. Ils sont 

tous des sujets de droits et doivent jouir des même droits et libertés.  

Tout cela nous montre la notion de hazomanga. Donc nous allons voir 

ses différents types. 

I.1.2 Les différentes sortes de hazomanga.  

En général, il n’y a pas de plusieurs hazomanga. Tout individu n’a qu’un 

seul clan, donc il n’y a qu’un seul hazomanga. Mais il peut arriver que dans un 

clan, il existe deux types de hazomanga.Ce sont le « hazomanga lava » (le ha-

zomanga long) et le »hazomanga fohe » (le hazomanga court). 

Pour mieux en savoir plus, on va les traiter un à un. Mais, avant tout, on 

verra d’abord les causes de cette division de hazomanga. 



 35

I.1.2.1 Les causes de la séparation de hazomanga. 

Un hazomanga d’un seul clan peut diviser en deux. Pourquoi ? L’origine 

la plus fréquente est un accord préalable établi entre les membres du clan sur-

tout en cas d’une augmentation considérable de nombre des membres du li-

gnage. 

Géographiquement, on sait que Madagascar connaît une forte crois-

sance démographique. Ainsi « la population s’élève à 16 millions d’habitants. 

Elle augmente de 2, 9% par an »25. 

C’est-à-dire que le peuple malgache augmente de plus en plus. Ce qui 

explique que le nombre de la population dans chaque province voire le nombre 

des membres de chaque clan ne cesse de s’accroître de jour en jour. La raison 

est que le taux de natalité est plus fort que celui de la mortalité. Ainsi, les mal-

gaches procurent beaucoup d’enfants environ au moins six enfants par famille. 

Cette augmentation de la population est très remarquable surtout dans la 

région Sud-ouest. C’est parce que les Mahafaly pratiquent la polygamie. Vu 

cette situation les membres du lignage ne peuvent plus se concentrer dans un 

seul lieu. Ils doivent quitter leur pays natal et partir ailleurs pour trouver un autre 

endroit. Par la suite, ils demandent à leur chef de créer un autre hazomanga car 

ils ne pourront plus rejoindre leur lieu d’origine. Ces membres migrants doivent 

avoir leur chef qui sera leur dirigeant.  

Celui-ci doit offrir un bœuf pour sacrifier devant le hazomanga d’origine. 

Le chef du hazomanga d’origine prie et demande une autorisation aux ancêtres 

de diviser le hazomanga. 

La séparation du hazomanga peut être causée par certains méconten-

tements ou mésententes dans le groupe. C’est-à-dire qu’il y a des litiges entre 

les membres du lignage. Le plus souvent, ces litiges peuvent être provoqués 

par des descendants des mères rivales. C’est encore le problème posé par la 

polygamie du Sud-ouest. Selon la conception mahafaly le but de la polygamie 

                                                 
25 Une équipe d’auteurs malgaches, Géographie. 7è, M.E.N.R.S. 2004, p.37. 



 36

c’est de procurer des enfants. A savoir, d’augmenter les membres du lignage. 

Or, il peut arriver que les enfants des rivales ne soient pas toujours de même 

avis. Les raisons sont la jalousie et les mésententes entre leurs mères ainsi que 

le partage de biens héritables. De ce fait, les frères rivaux ne peuvent pas se 

contenter. L’un ne veut pas être dirigé par l’autre. Il va quitter le hazomanga 

d’origine et va créer un autre avec sa famille et ses lignés. 

Le différend peut être causé aussi par l’esclavage. Le hazomanga est un 

objet sacré qui a des règles strictes et qui régissent ses membres. Ainsi, les 

esclaves ne sont pas accordés à accéder dans certains rites. Par exemple, en 

cas d’une circoncision ancestrale (« tangongo »), un enfant descendant 

d’esclave ne doit pas porter le sabre de sacrifice sur la tête. Lors d’un sacrifice, 

les esclaves ne doivent pas être oints avec ce sabre. On les oint avec un autre 

sabre. Cette situation peut provoquer des mécontentements entre les membres 

du groupe et entraîne une division sans consentement de hazomanga. Si tel est 

le cas, quels sont alors ces hazomanga divisés ? 

I.1.2.2 Le hazomanga long et le hazomanga court. 

Le « hazomanga lava » (le hazomanga long), nommé aussi « hazo-

manga lahy » ou le hazomanga mâle ou bien le « hazomanga bey » ou le grand 

hazomanga est celui le plus ancien, hérité des ancêtres lignagers. Il est la 

source de tout. C’est le hazomanga d’origine. Il est le hazomanga principal du 

clan. Il est donc le vrai hazomanga. Son détenteur est le patriarche chef du clan 

qui est le plus âgé de la génération la plus ancienne de tous les lignages. On 

l’appelle le « Bey’ondaty » (l’aîné des gens » ou l’aîné. Il est le seul à avoir tous 

les pouvoirs et autorité. Rien ne peut pas être au dessus de l’aîné ou du grand 

sacrificateur. 

Tandis que le « hazomanga fohe » (le hazomanga court), appelé aussi 

« le hazomanga vave » ou le hazomanga femelle ou bien « le hazomanga ma-

say » ou le petit hazomanga est le dérivé du grand hazomanga, c’est-à-dire 

qu’il vient du hazomanga souche. C’est un sous hazomanga provenant du ha-

zomanga lignager. Cette institution se présente comme une sorte de pouvoir 

décentralisé qui est la branche de celle de l’origine. Le poteau du petit hazo-



 37

manga est dépourvu de « fampiolotse » ou le complément, le bois le plus long 

qui représente le clan. 

A la différence du grand sacrificateur, le détenteur du petit hazomanga 

s’appelle le « Zay’ondaty » (le cadet des gens) ou le cadet ou le petit sacrifica-

teur. Il est le frère cadet du grand sacrificateur ou bien le fils de son frère qui est 

déjà mort. En tant qu’un officiant, le cadet a aussi les mêmes pouvoirs que 

l’aîné. Néanmoins, ses pouvoirs sont parfois limités et contrôlés par le grand 

sacrificateur. Prenons à titre d’exemple précis les décisions importantes comme 

la circoncision, l’écartement ou l’enlèvement de tabou, le rejet d’enfant etc. doi-

vent être décidées par l’aîné. A ceci s’ajoute que souvent, le cadet n’a pas le 

droit sur le « volihena ». Celui-ci revient du droit à l’aîné. Existe-t-il des relations 

entre ces deux hazomanga ? 

Lorsque la séparation du hazomanga est due à un consentement préa-

lable de l’aîné, il y a une relation très étroite entre les deux hazomanga. Là, le 

petit est contrôlé par le grand. Par contre si le hazomanga est séparé par des 

litiges, il est évident qu’il n’existe aucune relation entre le grand hazomanga et 

le petit hazomanga. De ce fait, le petit sacrificateur est totalement indépendant. 

Il a tous les pouvoirs et autorité. Il est propriétaire de toutes les décisions même 

importantes dans son lignage. Il peut manger le « volihena ». 

Le hazomanga peut donc diviser en grand hazomanga et en petit hazo-

manga. Cela peut être à l’origine d’un consentement mutuel du clan. Toutefois, 

cette séparation il peut aussi être causé par certains litiges existants entre les 

membres du groupe. Qu’en est-t-il alors des rites d’intronisation ? 



 38

I.2 LES RITES D’INTRONISATION DU HAZOMANGA.  

L’intronisation de hazomanga ou « oren-kazomanga » (la création du ha-

zomanga) est une grande cérémonie par laquelle on érige le poteau sacré. 

Cette cérémonie est accompagnée d’une grande immolation de plusieurs 

nombres de bœufs. L’objectif est de sacrer le poteau hazomanga, de faire sym-

boliser les ancêtres par ce pieu ainsi pour faciliter l’accomplissement des évé-

nements rituels sur ce pied. 

 C’est à ce moment là qu’on profite de faire les rites des circoncisions 

ancestrales (« tangongo »). Pour mieux comprendre, nous allons analyser suc-

cessivement d’une part, les conditions des rites et d’autre part, les processus à 

suivre en cas des rites d’intronisation. 

I.2.1 Les conditions des rites d’intronisation du hazomanga.  

Les rites d’intronisation du hazomanga constituent une cérémonie très 

importante pour les Mahafaly. Ainsi son accomplissement semble très difficile 

parce que des règles strictes imposent à cette cérémonie. Certaines conditions 

doivent être exigées telle l’exigence de la création de la maison du patriarche 

avant les rites et la nécessité de la présence de sa femme au moment des rites. 

I.2.1.1 La création de l’ «  Anjomba » ou la maison  du sacrifi-

cateur. 

D’après les lois et coutumes ancestrales, il faut créer d’abord la maison 

du patriarche avant de faire les rites d’intronisation. 

L’ «  Anjomba » est un terme de respect qui désigne la maison du sacrifi-

cateur. Il est constitué par une grande case généralement construite en herbes. 

C’est la résidence du sacrificateur. Certains clans en particulier les gens du 

Sud-est l’appellent le « Tranobe », la grande maison. 

Ce palais du patriarche se trouve la plus à l’Est et la plus au Sud de 

toutes les maisons du village. Elle est la maison la plus grande parmi celles du 

quartier. Les membres du groupe ne doivent pas créer une maison plus vaste 



 39

que celle du patriarche. Ce dernier est le chef du clan, donc il mérite d’avoir une 

maison plus vaste. Il paraît qu’un individu peut créer une maison plus grande 

que celle de l’ «  anjomba » mais à condition qu’il doit demander une autorisa-

tion au chef du clan. 

La création de la maison du patriarche est une cérémonie indépendante 

des rites d’intronisation du hazomanga. Elle est ensuite suivie d’une offrande de 

bœuf fait par son propriétaire. Ce sacrifice constitue une prière, une demande 

de bénédiction et de grâce de Dieu et des ancêtres pour que le propriétaire soit 

béni. La construction et la fondation de cette maison doivent être faites en une 

journée, c’est-à-dire qu’on doit la finir seulement en un jour. 

Pourquoi doit-on créer d’abord ce palais avant l’intronisation du hazo-

manga ? 

Les rôles joués par cette maison peuvent répondre à cette question. 

C’est une résidence du patriarche qui est le propriétaire du hazomanga. Tout 

individu doit avoir une maison pour y habiter. De même, les oiseaux ont leurs 

nids. Donc, un sacrificateur doit avoir une maison surtout avant les rites 

d’intronisation. 

En outre, c’est dans l’  « anjomba » où se trouvent tous les ustensiles de 

hazomanga. Ceux-ci sont sacrés et ne doivent pas être placés ailleurs. A l’Est 

dans cette maison se trouve le sabre de sacrifice. Les autres ustensiles sacrés 

se placent en bas de ce sabre sur une étagère spécialisée nommée « vatsa ». 

De ce fait, la maison du patriarche est une résidence des ancêtres, une rési-

dence sacrée. En tant que telle, des disciplines imposent à cette maison en par-

ticulier, la nécessité de mettre un feu la dedans. Ce feu éclairant la lumière du 

clan ne doit pas éteindre. Le fait de porter des sandales dans l’ « anjomba » est 

interdit. Il en est de même pour la montée sur le toit. Ainsi, personne ne doit pas 

s’asseoir ni passer à l’Est de l’ «  anjomba ».  

Enfin, autre raison de création de l’ «  anjomba », c’est dans cette case 

où se trouve la femme du sacrificateur au moment d’un sacrifice. Cette maison 



 40

est très nécessaire car là dedans lors d’un sacrifice, cette femme doit rester et 

ne doit pas bouger jusqu’à l’achèvement du sacrifice. 

I.2.1.2 La nécessité de la présence de la femme du sacrifica-

teur. 

La présence de la femme du sacrificateur est aussi l’une des conditions 

nécessaire pour les rites d’intronisation. 

Comme on l’a déjà mentionnée, elle joue un rôle considérable vis-à-vis 

d’un sacrifice. Sa présence est exigée car selon les lois et coutumes ances-

trales, un sacrifice ne peut pas être exécuté sans la présence de « Imasintan-

dro ». Si elle n’est pas là, on doit suspendre le sacrifice. On doit l’attendre. 

N’oublions pas de rappeler que pendant la cérémonie notamment l’invocation, 

elle doit rester dans l’ «  anjomba ». Elle y s’assoit, se tait et ne bouge pas en 

tournant vers l’Est. Cette position qu’elle fait marque sa participation au sacri-

fice. Elle signifie une prière et une supplication qu’elle imagine dans son esprit 

pour la perfection du sacrifice. 

On ne doit pas vider la maison du patriarche ; « tsy mogne ty anjom-

ba » (littéralement, on ne doit pas faire muette un « anjomba ». Cela veut dire 

qu’elle nécessite la présence de la femme du chef. Elle est considérée comme 

la domestique qui sert et veille jour et nuit le hazomanga. Elle alerte le sacrifica-

teur s’il y a quelque chose qui ne va pas dans les ustensiles du hazomanga par 

exemple. Elle sert aussi le sacrificateur en lui donnant à manger par exemple. 

Elle est aussi la gardienne du hazomanga. 

Au moment d’une immolation, tout le monde doit être oint par l’adjoint. 

Cette onction doit se terminer par la femme du sacrificateur. Elle est la dernière 

à oindre. Sinon, l’onction n’a pas de valeur. C’est elle qui la valorise car c’est le 

sacrificateur qui est oint le premier et c’est sa femme la dernière. Cela est indis-

cutable parce que c’est déjà établi par les ancêtres lignagers voire la coutume. 

Donc la présence de la femme du sacrificateur constitue aussi une condi-

tion requise pour les rites d’intronisation du hazomanga. La raison est que si 



 41

elle n’est pas là au cours de cette cérémonie, qui pourra alors accomplir toutes 

ces tâches citées ? Personne ne pourra pas les faire sauf la femme du sacrifi-

cateur. 

En fin de compte, si tel se présente les conditions des rites, comment se 

déroulent alors ces rites d’intronisation du hazomanga ? 

 Section. 2 Les processus des rites d’intronisation .   

Le rite d’intronisation du hazomanga c’est la première cérémonie la plus 

importante chez les Mahafaly. En effet, les membres du clan doivent être pru-

dents et fidèles à certains interdits. Donc, il faut bien préciser d’abord la locali-

sation de ces rites et ensuite, il faut suivre un calendrier établi pour les exécu-

ter. 

I.2.2 Le lieu et le jour du rite. 

Les ancêtres ont une forte croyance que l’environnement humain peut 

s’attacher aux circonstances et aux activités humaines. Ainsi pour eux les 

points cardinaux ont leur signification distincte. Le Nord c’est le lieu de la force, 

la jeunesse et la richesse. Le Sud, par contre est le lieu de la faiblesse, la pau-

vreté et la souffrance. L’Est est le lieu de la source de la vie dans ce sens que 

c’est là où se lève le soleil, la lumière, la puissance. Donc l’Est est considéré 

comme un lieu sacré, le lieu des ancêtres. Tandis que l’Ouest c’est le lieu pro-

fane, le lieu de la mort dans la mesure où le soleil se couche là. 

Toutes les activités faites par les ancêtres devraient être parallèles à 

cette signification des quatre points cardinaux. 

N’oublions pas de rappeler que le hazomanga est un objet sacré, une 

chose des ancêtres donc il doit être planté à l’Est du village. C’est-à-dire à l’Est 

de la maison du patriarche, En effet, les rites d’intronisation du hazomanga doi-

vent être fait au village et ne doivent pas se faire ailleurs. C’est dans le quartier 

où habite le sacrificateur qu’a lieu la cérémonie. Cela veut dire que les rites 

d’intronisation doivent être exécutés auprès de l’ « Anjomba ». 



 42

Pourquoi ces rites doivent il être exécutés dans le village ? 

On doit les accomplir au village puisque le hazomanga a une finalité so-

ciale. Autrement dit, il est fait pour le bien du clan. Il constitue une garantie so-

ciale en résolvant tous les problèmes subsistant dans la vie du groupe. Ce 

groupe sera le bénéficière, donc on doit accomplir les rites dans leur village. 

Ainsi, c’est dans ce village qu’on plantera le poteau sacré. En outre le hazo-

manga ne doit pas être éloigné de la maison du patriarche, car celle-ci est la 

résidence du détenteur du hazomanga ainsi que les ustensiles sacrés qui servi-

ront au rite. Enfin, on doit accomplir ce rite dans le village parce que c’est là 

qu’on va planter le poteau sacré pour garantir son caractère sacré afin que per-

sonne ne puisse pas le souiller. 

En ce qui concerne le jour de rite, les ancêtres par leur forte croyance ne 

peuvent pas accomplir tels ou tels actes sans avoir organiser un calendrier de 

jour. Ils ont poussé à la croyance aux destins : destin de naissance, destin atta-

ché à chaque période du temps, destin lié à chacune des circonstances exis-

tantes. En effet avant de faire les rites d’intronisation, on doit procéder au 

« orik’andro » (littéralement, le fait de suivre ou de choisir le jour) ou à la data-

tion. La datation est le fait de choisir un meilleur jour pour accomplir les rites 

afin de prévoir les dangers ou les mauvaises chances qui pourront survenir au 

jour de la cérémonie. Elle est très importante chez les Mahafaly. Tous leurs 

actes doivent être ordonnés d’avance selon la datation. A titre d’exemple, lors-

qu’il y a un mariage, on choisit un bon jour pour faire ce mariage afin que les 

futurs époux aient une bonne chance dans leur relation conjugale. Il en est de 

même en cas de funérailles ou de circoncision, on procède à la datation pour 

éviter toutes malédictions. 

Cette tâche est confiée à quelqu’un d’expert appelé le « mpisikily » ou le 

divinateur ou le « mpahay andro » (l’expert en jour) ou l’astrologue. On peut 

l’appeler aussi le féticheur ou le talisman ou encore le guérisseur. 



 43

Le « mpisikily » c’est celui qui fait le « sikily ». Ce dernier, selon P. BE-

NOLO. François vient du mot shikl, une figure de géomancie26. Les « sikily » 

sont des graines environ au nombre de 300 à 400 qu’utilise le devin ou le dIvi-

nateur, graines qui peuvent figurer la réalité et l’avenir. Donc, le divinateur, c’est 

celui qui a la connaissance spécifique de deviner la réalité et l’avenir. Seul 

l’astrologue peut choisir le bon jour. 

Après une réunion de grande famille, on décide d’introniser le hazoman-

ga. Les membres du clan consultent alors le divinateur. Celui-ci choisit le jour 

préférable propice à la réalisation de la cérémonie. L’objectif est d’esquiver tous 

les risques qui pourront se produire notamment l’accident, la maladie, les litiges 

et même la mort. C’est-à-dire, cela est fait pour que la cérémonie soit réalisée 

sans aucun risque. En plus c’est pour protéger le sacrificateur afin qu’il ait une 

longue vie et jouisse d’un long pouvoir. 

En général, pour les Mahafaly, presque tous les jours de la semaine sont 

favorables pour les rites d’intronisation du hazomanga sauf le jeudi. Selon la 

croyance, les ancêtres ne veulent pas faire tel ou tel acte le jeudi car c’est un 

mauvais jour. On ne construit pas une maison ce jour puisque les couples pro-

priétaires de cette maison pourraient être se séparer dans ce sens que leur 

maison a été fondée à un mauvais jour. Il en est de même qu’autrefois, à 

l’époque de la royauté, si une mère dans la famille royale accouche le jeudi, on 

devra rejeter l’enfant ou bien on doit le donner à quelqu’un. Lars VIG27 dans 

son livre intitulé CROYANCES ET MŒURS DES MALGACHES, affirme que le 

jeudi est « le jour noir, le jour des esclaves, le jour pénible de servitude ». Ce 

qui fait le défaut de ce jour.  

Pour le sous-groupe Tokovey, les jours préférables à l’intronisation du 

hazomanga sont le vendredi et le dimanche. Selon eux, ce sont les  « andron-

draza » ou les jours des ancêtres. En fin de compte, tout cela nous montre que 

l’intronisation du hazomanga, un rite non négligeable a lieu au village du sacrifi-
                                                 
26 P. BENOLO. François, Le Christianisme dans le Sud de Madagascar, Bain-

gan’Ambozontany. Fianarantsoa, 1996, p.299. 
27 Lars VIG, CROYANCES ET MŒURS DES MALGACHES, Antsirabe de 1873 à 

1902.P. 37. 



 44

cateur et ne doit pas effectuer ailleurs. Son exécution nécessite une datation 

préalable accomplie par l’astrologue pour choisir un meilleur jour propice à la 

cérémonie. Maintenant, nous allons voir comment se déroulent ces rites ? 

I.2.3 L’exécution des rites d’intronisation du hazomanga.  

En tant qu’une cérémonie importante, l’accomplissement de ces rites doit 

suivre quatre étapes différentes : d’abord, la préparation de la cérémonie, en-

suite la coupe du pieu et la plantation, puis l’invocation du sacrificateur et enfin 

le partage des viandes. La proposition de rite d’intronisation est faite par une 

réunion clandestinement hors du village par les anciens du village ou « les nda-

ty bey an-tanà » : les aînés du lignages. Elle se fait à huis clos et en dehors du 

sacrificateur. Après une décision prise par ces anciens du village, ils vont con-

sulter un devin pour faire la datation. 

Dès que la date est bien fixée par le devin, on procède à la préparation 

de la cérémonie. 

1. La préparation de la cérémonie. 

Au cours de la réunion des grandes familles, on a déjà décidé les 

nombres des bœufs à immoler. Ils dépendent de l’accord établi par les chefs 

des familles que ce soit un bœuf par chef de lignage, soit un bœuf par père de 

famille ou bien un bœuf par mère (pour les polygames). Le sacrificateur doit 

aussi offrir un bœuf car il est le propriétaire du hazomanga. Les nombres des 

bœufs varient de quarante à soixante bœufs environs. 

C’est dans cette réunion aussi qu’on décide que chaque bœuf doit être 

accompagné par un mouton ou une chèvre ou une somme d’argent allant de 

5.000 Ariary ou 25.000 Fmg jusqu’à 10.000 Ariary ou 50.000 Fmg selon 

l’accord préétabli. C’est une sorte de « dina » ou un accord fait par les 

membres du clan. Ils sont réservés au sacrificateur car on considère que ses 

tâches seront difficiles et il les mérite. Ils sont obligatoires même s’ils se présen-

tent sous forme de don. 



 45

Tous les membres du lignage lointains doivent être informés et invités 

pour assister à la cérémonie par des envoyés ou « irake » ou par écrit. On peut 

inviter des gens hors du clan car on fera une grande fête. A ce propos, on cons-

tate que selon la conception mahafaly, cette invitation ou « fagnambarà » ne 

marque pas seulement l’idée de renforcement de la fraternité et de la solidarité 

entre les autres groupes mais aussi elle s’apparente comme des avantages 

économiques dans la mesure où les « longo agnambarà » ou les membres invi-

tés apportent quelques « enga » (dons) en somme d’argent ou en animal au 

profit des familles organisatrices. 

Pour faire face à la cérémonie, on achète des sacs de riz et des bois-

sons. Les femmes tressent des nattes ; elles empruntent et même achètent des 

ustensiles de cuisines pour servir la cérémonie en particulier des marmites, des 

assiettes, des sceaux, des bols et des cuillers.  

Les « anak’ampela » (les filles) c’est-à-dire les gendres qui viennent de 

loin apportent des « raven-tseva » ou « raven-kile » (feuilles de tamarinier). 

C’est une somme donnée au sacrificateur comme une sorte de demande 

de bénédiction. C’est ne pas obligatoire mais il dépend de la volonté des don-

neurs. Pourquoi on appelle cette somme « feuilles de tamarinier » ? 

Le « kile » ou « kily » ou le tamarinier est un arbre très considéré dans le 

Sud-Ouest de Madagascar surtout chez les Mahafaly car il est conçu comme 

un arbre sacré. C’est un arbre propice où se déroulent parfois les prières de 

bénédiction, les vœux. En cas d’une aspersion d’eau on utilise les feuilles de 

tamarinier. C’est pour cela qu’on utilise ce mot parce que les filles qui se ma-

rient ailleurs demandent une bénédiction du sacrificateur. 

Deux ou trois jours avant l’arrivée de la cérémonie toutes les femmes 

(mères, grand-mères, filles) doivent faire les « takasy » ou « sabo » ou les 

chants de prières. Elles ne s’habillent pas mais elles font le « tafy tratra »28 et le 

                                                 
28 C’est une façon de s’habiller réservée pour les femmes à laquelle celles- ci se cou-

vrent leur écharpe jusqu’au niveau de la poitrine. Selon les Mahafaly, elle marque les 
souhaits et vœux. 



 46

« taly dogo »29. Tandis que les hommes sont « midia »30 Cette geste signifie 

une prière jusqu’à l’avènement de la cérémonie. 

2. La coupe du pieu et la plantation . 

Le « fira fototse »  ou la coupe du pied est réservée aux jeunes garçons 

qui sont choisis deux ou trois jours d’avance parmi les membres du clan. Ils 

sont au nombre de vingt à trente. On les appelle les « mpifira fototse » ou les 

coupeurs de souche. Ils ont leur chef qui contrôle leur tâche. Cette tâche doit se 

faire en un jour avant le jour d’intronisation du hazomanga. C’est-à-dire les bois 

doivent être coupés et sculpturés avant le couché du soleil. La coutume maha-

faly exige qu’on ne doive pas dépasser une journée pour accomplir cette tâche. 

C’est l’opposé de celle des Antakay (Bezanozano) puisque pour eux, on doit 

attendre sept jours et sept nuits dans la forêt avant de couper le bois. Ainsi, on 

doit attendre trois jours avant de planter le poteau. Les tâches confiées aux 

coupeurs de souche ne sont pas faciles car dans la forêt, il y a beaucoup de 

bois qu’on doit couper : le « lakara », le « fampiolotse » et les « fatora »31. 

D’ailleurs, on coupe un autre bois sous forme de hazomanga appelé le « hazo-

manga manty » (littéralement le hazomanga puant) ou le « manty » (le puant) 

ou le mauvais hazomanga. Pourquoi ? La raison est qu’avant d’ériger le vrai 

hazomanga, il faut planter d’abord ce mauvais hazomanga, ensuite, on le fait 

écroulé pour symboliser que le mauvais sort est parti avec le mauvais hazo-

manga. Et enfin on érige le bon. On donne un bœuf aux coupeurs pour leur 

provision. Quand ils ont fini leur tâche, ils retournent au village en apportant 

tous les bois coupés sur leurs épaules. Il est interdit de les poser par terre. 

En arrivant au près du village ils s’arrêtent un peu et ne doivent pas 

s’asseoir, ils envoient deux jeunes parmi eux les « fiaolo » ou les précurseurs 

pour avertir le village qu’ils sont déjà là. S’il fait encore nuit, le village refuse de 

les faire entrer ; on leur donne encore un mouton ou une chèvre pour se nourrir 

                                                 
29 Coiffure traditionnelle des femmes montant aussi des souhaits et  de vœux. 
30 Une façon de s’habiller qui consiste pour les hommes d’entourer leur écharpe au 

niveau de la ceinture. 
31 Voir à la page 5. 



 47

pendant cette nuit là. Les « fiaolo » retournent alors à leur équipe. Pendant la 

nuit, ceci ne doit pas dormir ni s’asseoir mais elle fait le « jihé » (une sorte de 

chanson et de danse qui se fait jusqu’à l’aube). De leur côte, tous les membres 

du clan restant dans le village dansent et chantent aussi.  

De très bon matin, vers 4 heures, les deux précurseurs accomplissent 

encore leur mission. Le village leur accorde l’entrée et ils retournent vers leur 

équipe pour leur annoncer qu’on peut entrer. Alors, les coupeurs de souche 

peuvent entrer dans le village en chantant ensemble : « avy zahay e ! »(Nous 

sommes arrivés !). 

Tout le village répond ensemble en chantant et en tapant les 

mains : « avy maeva ! » (Soyez les bienvenus !) 

Subitement, on plante d’abord le mauvais hazomanga ou le « manty ». 

Ensuite on le fait écrouler par tous les bœufs des membres du clan. Pour cela, 

le propriétaire d’un bœuf qui réussit à le démolir sera très content parce qu’il est 

« malio hakeo » (dépourvu de mauvais sorts ou des colères des ancêtres) dans 

le sens que c’est son bœuf qui a pu éliminer le mauvais sort. Il danse et saute 

en prononçant : « hike ! hike ! »32. Pour les Mahafaly, « hike » marque une 

grande joie qui sort du cœur. 

Lorsque le mauvais hazomanga est tombé, on érige alors le vrai hazo-

manga. La position de la plantation se fait du Sud vers le Nord. Plus au Sud se 

trouve le poteau sacré dont le « fampiolotse » est érigée devant (Est) tandis 

que le « fototse » est situé derrière. Successivement alignés vers le Nord sont 

plantés les « fatora » dont le premier est celui sur lequel s’attache le bœuf du 

sacrificateur. Après c’est celui de l’Adjoint et enfin ceux des pères des familles 

qui sont hiérarchisés selon leur ordre de classement dans le lignage. Autrement 

dit, dès l’aîné jusqu’au cadet. 

Lorsque la plantation est finie, on attache tous les bœufs à tuer selon cet 

ordre. Il faut être prudent car si un bœuf est détaché on devrait le remplacer par 

un autre bœuf. 
                                                 
32 « Hike » est semblable du mot « ieh ! », exprimant ainsi une exclamation des joies  



 48

Ce bœuf est « vototse am-patora » (être sauvé du « fatora »). Ce déta-

chement signifie que Dieu ou les ancêtres ne veulent pas que ce bœuf soit sa-

crifié. Tous les bœufs doivent être arrangés : « mitolike mianignana, miamboho 

solo miankandrefa, mitimpake miagnavaratse, manindry sirake havana ». En 

d’autres termes, leurs têtes doivent tourner vers l’Est, les queues à l’Ouest et 

leurs pattes au Nord, c’est-à-dire couchés sur le flanc droit. 

 Dès que tous les animaux sont à leur position, on procède à l’invocation 

du sacrificateur. 

3. L’invocation du sacrificateur .  

Le « mpisoro » ne s’habille pas, mais il est muni d’un pagne cache-sexe 

en « lamba landy33 » et se couvre de son écharpe. 

Tous les membres du clan doivent être présents et s’assoient derrière le 

pied en tournant vers l’Est. Les hommes sont devant, les garçons les suivants. 

Enfin au dernier rang, ce sont les femmes et les filles. 

On sort de la maison du patriarche tous les ustensiles sacrés. Au premier 

rang, le sabre de sacrifice porté par l’égorgeur ou l’adjoint. Celui-ci ne doit pas 

tourner et s’avance jusqu’au poteau. Au deuxième rang c’est le sacrificateur car 

le sabre de sacrifice représentant les ancêtres doit être devant. Le patriarche 

s’assoit au pied du poteau, tandis que l’adjoint porteur du sabre sacré ne doit 

pas s’asseoir en le tenant avec les deux mains vers le haut. On peut mettre le 

« Vy lava » au- dessus du « lakara », mais à condition qu’il ne doit pas tombé 

sur terre du fait de son caractère sacré. S’il tombe par terre, c’est interdit ; le 

sacrificateur doit donc immoler un autre zébu car on croit et on critique qu’il y a 

« hakeo » au détriment de ce chef du clan. Les autres objets sont aussi sortis 

de façons bien alignées selon leur ordre. Et ils sont portés par les pères des 

familles classés dans leur hiérarchie respective dans le clan. Le non respect à 

cet alignement de ces ustensiles même non intentionnel est interdit et sanction-

                                                 
33 Ce sont des sortes de tissus valeureux malgaches. Autrefois dans le Sud-Ouest, ils 

étaient réservés au Roi ; c’est pourquoi on les nomme les «  mandia vola » ou les 
« lamban’andro » (les tissus de jour) 



 49

né d’une amende d’un bœuf pour le fautif. Ensuite, on installe tous ces objets 

sacrés derrière le poteau et devant le sacrificateur. C’est-à-dire entre le pieu et 

le sacrificateur. Les tâches sont divisées. Deux jeunes garçons parmi les 

membres sont choisis comme les « mpiroakoake » (les chasseurs de corbeau) 

ou « mpiroatsimalaho » (les chasseurs de vautours) ou « mpiroa-daletse » (les 

chasseurs des mousses). L’un se tient debout au Nord du poteau et l’autre au 

Sud. Leur tâche c’est de tenir avec les mains un van à chacun d’eux pour éviter 

certains animaux qui pourront souiller le hazomanga. Cela marque un respect à 

ce hazomanga. 

Chacun respecte ses tâches. L’encenseur encense le poteau avec un 

morceau de la bosse et de la queue dans l’encensoir qui est posé au pied du 

poteau. L’adjoint égorge les victimes une seule fois avec le sabre du sacrifice 

dans la position du haut vers le bas de la gorge de l’animal. L’égorgement se 

fait respectivement dès le bœuf du patriarche suivi de celui de l’adjoint jusqu’à 

celui du cadet. Ainsi, cet égorgement doit se faire avec les deux mains de 

l’adjoint. 

Le « mpanante lengon-drà » ou le receveur du premier sang suit 

l’égorgeur et reçoit rapidement le premier sang de la victime avec des feuilles 

de tamarinier. Il enduit de sang le poteau et la maison du patriarche avec ces 

feuilles de tamarinier. Ce bain de sang marque l’intronisation et le sacrement du 

hazomanga ; et cela donne à celui-ci un caractère sacré. 

Après, le « mpagnindra » ou le deuxième égorgeur égorge encore les 

victimes avec un autre sabre qui est moins sacré appelé le « faindra » (ou celui 

avec lequel on égorge encore). On doit égorger encore les victimes parce que 

c’est sûr qu’elles ne sont pas encore mortes sous prétexte que l’adjoint ne les 

égorge qu’une seule fois. Enfin c’est le « mpanday sakazo » (porteur de « sa-

kazo ») ou la grande assiette en bois qui reçoit le sang. 

Soudainement, on enlève du ventre des victimes quelques poumons, 

foies et cœurs puis on les enfile sur le sommet pointu du « fototse ». Par cela, 

le sang qui coule recouvre le poteau en coulant vers l’encensoir qui est posé au 



 50

pied du poteau. Cette position est expliquée par la façon de parler du patriarche 

lors de son invocation: 

« Mitsotse ty trafone » (sa bosse est parfumée) 

« Mivelatse ty atene » (son foie s’est étalé) 

« Mitsilagne ty lohane » (sa tête est tournée vers le ciel) 

« Mihanto ty fone » (son cœur est enfilé) 

Ce sont des façons d’honorer ou de vénérer Dieu et les ancêtres. C’est 

aussi des façons pour respecter, embaumer et surtout pour sanctifier le hazo-

manga « mba hagnamagnitse naho hagnamasy gny hazomangay » : (c’est pour 

parfumer et sanctifier le hazomanga). Tout est installé. Tout le monde doit se 

mettre à sa place et se taire. Un silence est respecté. Ce sont les deux chas-

seurs des animaux nuisibles seulement qui peuvent rester débout. 

L’adjoint égorgeur apporte le sabre de sacrifice couvert de sang vers le 

sacrificateur. Ce dernier applique son index de la main droite sur la lame pour 

en recueillir du sang et oint lui-même ainsi que son adjoint. Celui-ci à son tour 

oint tous les assistants dès les hommes jusqu’aux femmes. Tout le monde doit 

être oint. Le sang c’est la vie, c’est une bénédiction. En le recevant, chacun est 

ravivé du fait que la vie de la victime consacrée par la prière a été dérobée pour 

s’approprier à tous les membres du clan. 

On remarque que les esclaves ou les métis esclaves ne doivent pas être 

oint par le sabre de sacrifice même s’ils appartiennent au membre du clan. En 

effet, on les oint par l’autre sabre qui est celui du deuxième égorgeur. Ainsi ja-

dis, leur onction ne se fait pas sur leur front mais sur les pieds. 

La dernière à oindre est la femme du sacrificateur qui est restée dans l’ 

«  anjomba ». Les tâches de l’adjoint sont terminées, il se retourne et s’assoit à 

gauche du sacrificateur en tenant en haut avec les deux mains le sabre. 

Le sacrificateur procède alors à l’invocation. Il prend le récipient en cale-

basse contenant de l’eau fraîche et asperge à l’Est vers le poteau d’abord, puis 



 51

l’ «  anjomba » et finalement derrière, à tous les assistants. Cette aspersion 

d’eau fraîche signifie que tous les membres assistants soient frais et aient le 

froid : (« mba hanintsy hangatsakatsake »). L’eau froide qui est la vie les ravive. 

Il commence son invocation. Il appelle Dieu et les ancêtres, afin que leur inter-

vention soit opérante. Il tente de les convaincre pour qu’ils reconnaissent ce 

hazomanga, pour que les assistants soient bénis. 

Des termes respectueux sont utilisés tels que « mangatake » (prier), 

« misoloho » (supplier), « midrakadrakake » (s’agenouiller) et « milela-

pihitsake » (lécher le pied). Tout d’abord, le sacrificateur appelle « Andriagna-

hare mpamoro, namboatse ty tagna, naho ty tomboke » : Dieu créateur de tout 

l’univers, celui qui crée les mains et les pieds. 

Ensuite, la terre sacrée « tanemasy » où on habite et où on vit. Puis, les 

« Razambey nifotora amin-drae »ou les grands ancêtres patrilinéaires qui sont 

les sources originaires du hazomanga, sont appelés selon leur « tahina »34 ou 

leur nom. Après, le patriarche offre le « vilo » à Dieu et aux ancêtres, leur ex-

plique la raison pourquoi on les appelle. Il tente de les convaincre, demande 

leur reconnaissance, leur bénédiction et leur grâce pour qu’il jouisse longtemps 

les pouvoirs et autorité ainsi que pour prolonger encore le temps de vivre. Enfin, 

le sacrificateur appelle ses « Raza amin-drene » : ses ancêtres matrilinéaires 

parce qu’il est leur descendant. C’est à eux qu’on demande les dernières béné-

dictions. 

Après les avoir appelés le patriarche se tait à l’instant, tout le monde doit 

dire ensemble le mot « masy ». Ce dernier peut être le synonyme du mot 

« amen » dans la religion chrétienne. « Masy » veut dire être sacré, mais son 

sens est que « que cette invocation soit réalisée ». C’est l’achèvement de 

l’invocation. 

                                                 
34 Un terme de respect désignant un nom à titre posthume, donné à un individu déjà 

mort. En Mahafaly, lorsqu’un individu est mort, il doit avoir un autre nom contraire à 
celui dès son vivant. Ce nom est choisi par la famille du défunt. C’est à partir de ce 
nom que les vivants puissent l’appeler et lui demander des bénédictions. Un « tahi-
na » est réservé seulement pour un adulte, les enfants n’ont pas le droit de le possé-
der. Exemple de tahina : Andriamitahianake, Andriamitahiarivo s’il s’agit d’un 
homme ; Ikembamanintsy si c’est une femme.  



 52

A partir de ce mot, tout le monde peut bouger. Cependant, c’est le sacri-

ficateur qui commence à se tenir débout. Il ne doit pas encore se déplacer, il 

doit attendre l’adjoint. Celui-ci à son tour se tient débout aussi en apportant le 

sabre de sacrifice et s’avance au premier rang pour entrer dans la maison du 

patriarche. On met ce sabre en haut du côté Est dans l’ «  Anjomba ». Le chef 

du clan le suit et s’assoit dans la maison. 

Les autres ustensiles sacrés doivent rester en dehors car on les sert de 

la grande cuisson des viandes. On procède alors au partage de la viande. 

4. Le partage de la viande. 

Les animaux abattus sont partagés par le patriarche selon des catégories dis-

tinctes lors de son invocation. Le souffle vital est réservé à Dieu le créateur et le 

« tompom-piay » (le propriétaire de la vie) ainsi qu’aux ancêtres souches du 

clan. Le sang est pour la terre et la chair pour les hommes. 

Les jeunes gens dépècent alors les victimes. Certains font griller les foies pour 

les partager ensuite à tous les assistants. Chacun doit manger sa part même si 

c’est un petit morceau. « C’est le repas de communion entre les hommes, entre 

les hommes et la divinité, entre le ciel et la terre »35 tel qu’il affirme P BENOLO 

François. 

D’autres font cuire le « vaton-tsoro » (quelques abats) dans la grande 

marmite en fer. C’est-à-dire les viandes qu’on a enfilées sur le « fototse » au 

moment de l’invocation. En général, la charge de partage des viandes est con-

fiée à la famille du sacrificateur. Que ce soit ses frères, que ce soit ses fils ou 

ses petits fils. En effet, ce partage se fait selon les catégories de chaque père 

de famille dans le lignage. 

 

 

                                                 
35 P. BENOLO François, Le Christianisme dans le Sud de Madagascar, Bain-

gan’Ambozontany-Fianarantsoa, 1996, p.311. 



 53

Les parts du sacrificateur sont : prioritaire les « volihena » ou les parties 

postérieures des animaux, les bosses, une cuisse de chaque bœuf, les « tsima-

rano’e » (partie du ventre), les cœurs, les poumons et les intestins. Toutes ces 

viandes ci citées doivent entrer dans l’ «  Anjomba » (« azoloke agnanjomba ») 

car elles sont les « mahatanjano mpisoro » ou le repas du sacrificateur. 

Les autres viandes sont partagées selon l’hiérarchie existante dans le li-

gnage du clan. Lorsque les viandes (« vaton-tsoro ») sont cuites, tout le monde 

doit en manger. C’est aussi une sorte de repas de communion entre les vivants 

et la divinité qui fait raviver le clan. Cela marque aussi la fraternité et la solidari-

té entre les membres du groupe. 

Finalement, on met tous les objets sacrés dans la maison du sacrifica-

teur. Ils sont placés sur une étagère spéciale nommée « vatsa »au côté Est 

dans cette maison et dans la position en bas du sabre du sacrifice. 

Définitivement, toute cette première partie nous montre que le Hazo-

manga, une institution qui regroupe et réglemente tous les membres d’un clan 

est une autorité reconnue à son chef : le sacrificateur qui est le plus âgé de la 

génération patrilinéaire du clan. Des conditions strictes telles que la nécessité 

de créer la maison du sacrificateur à l’avance ainsi que la présence de sa 

femme sont requises lors des rites de son intronisation. Le processus de ce rite 

est constitué par la proposition de la cérémonie suivie d’une datation préalable 

confiée à un astrologue, la préparation de la cérémonie, la coupe du pied, 

l’invocation du patriarche et enfin le partage des viandes. C’est ce qui nous 

amène à entamer à la deuxième partie de notre travail en discutant les lois de 

transmission d’autorité. 

 



 54

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

DEUXIÈME PARTIE :  

LES LOIS DE TRANSMISSION D’AUTORITÉ 



 55

A cette deuxième partie, deux chapitres doivent être développés :  

- d’une part, les cas de transfert d’autorité ; 

- et d’autre part, l’évolution du hazomanga. 

Pourtant, avant d’en discuter, il vaut mieux répondre d’abord à la ques-

tion sur l’origine du rituel de Hazomanga bien que certaines idées soient déjà 

avancées dans la partie précédente. 

Le Hazomanga mahafaly est hérité des ancêtres très anciens d’après 

son origine mythique. Il était une fois un Roi malade qui consultait un féticheur. 

Puisque Dieu est toujours tout près de l’homme, Il était là aussi pour assister à 

cet événement. Le féticheur qui acceptait de guérir le Roi faisait son « sikily » 

(graines divinatoires). Soudain, une fourmi qui porte une feuille de « Katrafay » 

(ou Cedralopsis grevei) passe et la laisse au-dessus des graines divinatoires. 

Le féticheurs était très étonné mais Dieu lui dit : « prend cette feuille pour tes 

remèdes et érige la pour ton Hazomanga ; à partir de cela tu peux me deman-

der tout ce que tu voudras ». Le guérisseur y consent et guérit le Roi. Il érigeait 

un poteau en « Katrafay ». A chaque fois qu’il avait un problème il allait sur ce 

pied et appelait Dieu pour le résoudre. 

Vu cette situation, le roi voulait aussi avoir un hazomanga. Il demandait 

une autorisation au guérisseur. Celui-ci l’accepta en échange d’un zébu comme 

achat du pouvoir. A cette époque, seuls les Rois qui pouvaient avoir le hazo-

manga. Le hazomanga est un héritage dans la famille royale. Petit à petit, les 

hommes libres ou les « vohitse » venaient demander au Roi une autorisation de 

planter aussi leur hazomanga en achetant le pouvoir par des boeufs. Depuis ce 

temps là, l’autorité hazomanga s’est succédée d’une génération en génération, 

passe d’un frère aîné à l’autre avant de revenir au fils aîné du frère aîné.36 

Cette origine mythique nous explique pourquoi on choisit le « katrafay » 

quand on veut ériger un hazomanga. De plus, dans le Sud-ouest, le Cedralop-

                                                 
36 Source : d’après Monsieur EZAFEANAKE , sacrificateur du clan Tefatra, domicilié à 

Beavoha, District d’Ampanihy-Ouest. 



 56

sis grevei est un bois le plus dur, registre au froid, à la chaleur, à la pluie et à la 

pourriture. 

D’ailleurs, certains auteurs en particulier Manassé ESOAVELOMAN-

DROSO37 évoque sa pensée que l’histoire de la dynastie Maroseraña (les 

royaumes mahafaly) renforce cette origine du hazomanga dans la mesure où 

ce dernier vient de l’autorité du Roi. Certains clans dépendants des Maroseraña 

ont demandé leurs hazomanga et leurs « vilo » ou marques d’oreilles des bovi-

dés au Roi pour jouir une autonomie administrative et judiciaire pour leurs af-

faires. Parmi ces clans les plus importants sont : 

- Les valohazomanga (ceux des huit hazomanga) réunissent huit clans. 

Ce sont les premières compagnons des Maroseraña quand ils sont arrivés dans 

le Menarandra ou les premiers groupes a avoir accepté leurs pouvoirs. Ils sont 

attachés au lignage royal. Leurs chefs et leurs sages sont les conseillers du 

Maroseraña ou les rois. 

- Le Folohazomanga (ceux de dix hazomanga) placés au-dessus de va-

lohazomanga. Ce chiffre indique l’idée générale de grand nombre regroupant 

plusieurs clans qui sont venus se réfugier auprès du roi ou lui demander une 

terre, un hazomanga et une marque d’oreille des bœufs. Ils sont soumis à la 

souveraineté Maroseraña en payant chaque année les prémices et se fait cou-

pant les cheveux à la mort d’un roi. 

-Le Renetane (mère du territoire) désigne non pas les premiers occu-

pants du territoire devenus  par la suite le Mahafaly, mais des groupes venus 

de l’Anosy, de l’Androy ou de l’Ibara avant ou au même moment ou immédia-

tement après l’arrivée et l’installation des ancêtres de la dynastie à Ambava 

Mahafale, donc entre l’arrivée d’Andriamandraha (milieu XVe siècle) et le règne 

d’Andriamaroseraña (premier grand roi au milieu XVIIIe siècle). 

 

                                                 
37 ESOAVELOMANDROSO Manassé, »Les Formations politiques dans le Mahafale au 

XIXème Siècle », TALILY, n°2,1995, pp. 19-22.  



 57

Les Renetane sont indépendants des Maroseraña, ne paient pas les 

prémices et ne se coupent pas les cheveux à la mort du roi.  

-Les Vohitse (hommes libres) ce sont des groupes moins importants 

d’hommes libres. Ils se sentent à l’ingérence Maroseraña, paient les prémices 

et se coupent les cheveux à la mort du roi. 

Ce qui nous explique que le hazomanga vient de l’autorité royale. Le roi 

acceptait de le donner à certains clans. Les ancêtres le font succéder à leurs 

descendants. Ce que nous héritons jusqu’à nos jours. Si telle se présente les 

origines du hazomanga, dans quel cas y a-t-il alors transfert d’autorité ? 



 58

II.1 LES CAS DE TRANSFERT D’AUTORITÉ 

Selon les lois et coutumes ancestrales l’autorité hazomanga ne doit pas 

être transférée qu’en cas de décès du sacrificateur. On ne peut pas nier cette 

règle parce que comme nous avons déjà avancé dans la première partie, le 

choix du sacrificateur n’est pas volontaire, c’est un choix de Dieu, à vrai dire, 

c’est le destin. En revanche, il peut arriver que l’autorité se transmette lorsqu’il y 

a séparation de hazomanga. Ce qui nous incitons à développer successivement 

ces idées. 

II.1.1 La mort du sacrificateur 

Lorsque le chef du clan trépasse ou « vilasy » (terme de respect qui veut 

dire mort), on sort de sa maison immédiatement le sabre de sacrifice et tout les 

objets sacrés. La mort est considérée comme une situation d’impure. Donc on 

ne doit pas confondre les sacrés et les profanes. Un défunt ne doit pas être dé-

tenteur de hazomanga. En effet, ces objets sacrés doivent être perchés « mije-

ba » sur un arbre de tamarinier jusqu’à l’élection du nouveau sacrificateur. Ils y 

resteront aussi longtemps qu’une nouvelle intronisation n’est pas faite. A partir 

de cela, ce tamarinier devient « faly » ou interdit. On ne peut pas le couper, on 

ne peut pas s’y asseoir sous son ombre ni le souiller. Il doit être surveillé par les 

« mpiambe raza » (les gardiens des ancêtres). Ce sont les membres de la fa-

mille du sacrificateur décédé. Quand ces ustensiles tombent, ces gardiens de-

vront alerter tout le clan et on tuera un bœuf pour les remettre à leur place. 

Tandis que le poteau, il reste au village du défunt et devient caduque. Il 

ne sert plus à rien car son propriétaire n’est plus là. 

Selon les Mahafaly, la maison d’une personne décédée doit être brûlée à 

l’enterrement et elle devient un « aretse »38 ou un souvenir du défunt parce que 

c’est sur ce lieu qu’il a disparu et où a goutté sa bile. Mais s’agissant d’un 

                                                 
38 « Aretse » : ce sont des lieux interdits où habitait une personne déjà morte. A son 

enterrement, on brûle la maison du défunt ; ce lieu cendré qu’on appelle « aretse ». 
C’est un lieu de souvenir du défunt puisque c’est là où gouttait la bile voire de sa 
chair. 



 59

« mpisoro », on ne doit pas brûler l’ « Anjomba » mais on le fait écrouler seule-

ment. C’est une sorte de respect en tant que sacrificateur. (N’oublions pas que 

la coutume mahafaly exige qu’on doive garder le défunt pendant une certaine 

durée dans sa maison). A cause de ce décès, tout le clan est en deuil. 

On connaît déjà à l’avance que l’Adjoint, son successeur sera le nouveau 

sacrificateur. Cela est indiscutable parce que l’organisation sociale et le trans-

fert d’autorité selon la coutume Mahafaly sont basés sur le droit d’aînesse ; « ze 

raoke avao ty mitam-pahefà » (littéralement, seul l’aîné qui détient les pou-

voirs). C'est-à-dire que la détention des pouvoirs et autorité est toujours confiée 

à l’aîné du clan. 

En fait, puisque l’ancien sacrificateur n’est plus là, son adjoint est devenu 

le détenteur du hazomanga. Dans tout le clan, ce dernier est devenu à son tour 

le plus âgé de la génération la plus ancienne. Il peut être le frère de l’ancien 

chef, ou bien à défaut, il peut être son fils aîné. Autrement dit, on confie 

l’autorité à l’adjoint car il est l’aîné de tout le clan. Rien n’est plus à son supé-

rieur. Il devient à son tour le chef suprême. Il se trouve au sommet de tout le 

clan. La raison s’explique par sa position généalogique. 

Lorsque l’autorité est transférée aux mains du successeur que doit-il faire 

pour qu’il puisse exercer vraiment ses pouvoirs ? Et dans ce cas là, quel sera 

son statut ? 

II.1.1.1 Les obligations du nouveau sacrificateur 

Au moment de la mort de l’ancien chef, son adjoint lui succède. Mais 

dans ce cas là, on ne l’appelle pas le sacrificateur mais on le nomme le « Rae 

mpandova » ou le « père successeur ». 

 Puisque les hommes sont nés à des soucis, c’est-à-dire que la vie en 

société n’échappe pas à des divers problèmes, ce qui nécessite la détention du 

hazomanga comme une sorte de remèdes à toutes ses difficultés. Or le père 

successeur ne doit pas exercer les pouvoirs d’être un sacrificateur que s’il 

n’accomplit pas certaines obligations à savoir entre  autre l’obligation d’accepter 



 60

les pouvoirs et d’accomplir le « soron-dova » ou le « vilim-piay » comme obliga-

tion principale, l’obligation de connaître les « tahina » ainsi que l’obligation de 

créer un nouveau « Anjomba ». 

1. L’obligation d’accepter les pouvoirs et d’accomp lir le « soron-

dova » ou le « vilim-piay » 

Le « soron-dova », sacrifice de succession est une obligation principale 

du père successeur ou le futur sacrificateur. C’est un rite par lequel le père suc-

cesseur fait une offrande d’un bœuf à Dieu et les ancêtres pour qu’il puisse jouir 

de son autorité et d’exercer ses pouvoirs. 

Dès que le défunt n’est pas encore enterré, le clan, après une réunion 

des grandes familles, va déclarer et demander au père successeur de faire le 

« soron-dova » ou le sacrifice de succession d’autorité pour remédier les diffi-

cultés quotidiennes. 

Le successeur est obligé d’accepter la demande. Il ne doit pas la refuser 

parce que son refus constitue un grand péché vis-à-vis du clan voire les an-

cêtres. Refuser de détenir l’autorité veut dire qu’on renonce aux ancêtres. De 

ce fait, les ancêtres ne sont pas contents. Ils déclarent à Dieu et lui demandent 

une punition au refusant. D’où celui-ci devient « be hakeo »39. De même ces 

sanctions s’étendent jusqu’à sa famille (ses enfants, sa femme, ses petits-

enfants pourraient être malades ou même mourir). Ses cultures ou ses éle-

vages ne pourraient pas accroître. En outre, le groupe l’exclut comme une 

sanction sociale. Par crainte de ces sanctions, obligatoirement, le successeur 

doit accepter et prendre l’autorité. Il doit sacrifier un bœuf pour jouir de cette 

autorité. Ici le bœuf c’est le « vilim-piay » ou l’achat de vie ou le troc de vie. 

Pourquoi on l’appelle achat de vie ? C’est parce que le successeur sera en face 

des tâches très difficiles, des tâches sacrées dépendantes de la puissance di-

vine dans la mesure où il est l’intermédiaire entre les vivants et la divinité, entre 

le monde visible et le monde invisible, entre les vivants et les morts. Donc, il 

                                                 
39 Littéralement, ayant beaucoup de malheur. Le mot « be hakeo » est différent du mot 

« malio hakeo ». 



 61

doit acheter sa vie pour qu’il puisse jouir les pouvoirs et autorité. C’est le bœuf 

sacrifié qui le rend légitime. A son invocation, le successeur appelle Dieu le 

créateur et les ancêtres fondateurs et originaires du hazomanga afin que leur 

intervention soit opérante. Il demande leur reconnaissance, leur bénédiction et 

leur gratitude. 

A partir de ce sacrifice, l’autorité est transférée au successeur. Ainsi, il a 

tous les pouvoirs de commander et de se faire obéir l’égard du clan. 

Pour le sous-groupe Tokovey, au lieu de « soron-dova », on dit « sorom-

bera » (littéralement sacrifice des bêches). Comme le « soron-dova », le « so-

rom-bera »est un rite de succession d’autorité mais leur différence est qu’on 

peut l’accomplir même avec un coq car le sous-groupe Tokovey n’est pas strict 

comme celui de Tefatra qui exige toujours un bœuf. C’est à dire que l’autorité et 

le pouvoir peuvent être transmis même à l’aide d’un sacrifice d’un coq. 

L’appellation sacrifice des bêches signifie que lorsqu’il y a un mort dans 

le village et surtout un sacrificateur, il est interdit pour les Tokovey d’accomplir 

tels ou tels actes. Tous les travaux de cultures doivent être suspendus. Or, 

puisqu’il faut travailler pour nourrir, ainsi dans la bible, la malédiction selon le 

péché originel renforce cette idée que « c’est à la sueur de votre front que vous 

gagnerez votre pain ». Les gens doivent donc cultiver la terre pour avoir des 

nourritures. Ainsi, il faut faire un sacrifice pour qu’on puisse prendre les bêches 

ou pour qu’on puisse travailler le champ. 

Les gens demandent au père successeur d’accomplir ce rite. Ainsi, cette 

cérémonie rituelle signifie pour le groupe le pouvoir de prendre les bêches ou 

cultiver la terre, voire tous les travaux quotidiens. Tandis que pour le succes-

seur, cela lui offre l’autorité et les pouvoirs d’être un sacrificateur. 

2. L’obligation de connaître le « tahina » 

Outre l’obligation primordiale, le nouveau sacrificateur doit connaître tous 

les « tahina » ou les noms posthumes de tous les ancêtres lignagers par ordre 

chronologique. Cela doit être fait pour qu’il puisse les appeler et leur demander 



 62

la bénédiction en cas d’un sacrifice lors de son invocation. Comme nous avons 

déjà vu que les ancêtres lignagers doivent être appelés selon leurs noms pos-

thumes pris respectivement dans un ordre hiérarchisé pour avoir des bénédic-

tions ou des résultats bénéfiques. Tel est le but de « tahina » ou nom pos-

thume. 

3. L’obligation de créer un nouvel « Anjomba » 

Enfin, le nouveau sacrificateur doit créer un  nouveau «  anjomba » ou 

une nouvelle maison. Lui et sa femme doivent y résider ; c’est dans cette mai-

son aussi où se trouve sa femme lors de l’invocation en cas de sacrifice. De 

plus, c’est là aussi où résideront tous les objets sacrés de hazomanga. 

De ce fait, la maison du patriarche ne doit pas être séparé de lui car c’est 

sa résidence, c’est aussi celle  des ancêtres et des ustensiles sacrés. Enfin de 

compte, lorsque toutes ces obligations sont réunies, une nouvelle situation est 

opérée au nouveau sacrificateur. Telle que nous verrons ci-après. 

II.1.1.2 Le statut du nouveau sacrificateur 

Le successeur connaît un changement statutaire après l’accomplis-

sement des obligations imposées par les règles traditionnelles du hazomanga. 

En effet, il bénéficie le nom d’être un sacrificateur légitime ; en outre, il jouit 

toutes les prérogatives et les pouvoirs reconnus à un sacrificateur dans tous les 

domaines religieux, socio- économiques, politiques et juridiques. Enfin, il a le 

droit de faire l’intronisation de son hazomanga. 

1. Le port du nom d’être un sacrificateur légitime et les prérogatives 

de jouir tous les pouvoirs 

Dès qu’il acquitte toutes les obligations qui lui sont imposées, le succes-

seur devient un vrai sacrificateur, un sacrificateur légitime à l’égard de tout le 

clan. 

C’est-à-dire il est reconnu par tous les membres du clan. Il devient le 

chef du clan. Il se trouve investi de toutes les prérogatives d’un sacrificateur 



 63

dans tous les domaines de la vie du clan. Il est devenu à la fois chef religieux, 

social et politique. C’est lui seul qui peut diriger et accomplir tous les évène-

ments rituels intéressant le groupe. Personne autre que lui seul a le pouvoir et 

de faire le sacrifice. C’est lui seul qui peut relier tous les membres du clan avec 

la puissance divine (la relation avec Dieu et les ancêtres). Il dirige le clan. Il 

peut donner des ordres. Il a la décision sur tous les évènements importants de 

la vie du clan comme la circoncision, l’écartement ou l’enlèvement du tabou. Il 

est au-dessus de tout et personne ne peut s’opposer à lui. Il contrôle l’élevage 

et la culture. Si on veut faire quelque chose, on demande d’abord son opinion, 

et on lui demande une autorisation d’accomplir cet acte. S’il pense que cet acte 

nuira la communauté, il peut s’y opposer. Par contre, s’il pense que ce sera une 

bonne idée pour le développement ou la bonne marche de la société il peut 

l’accorder. Il est le chef suprême donc sa décision est forte. Il est le respon-

sable de l’ordre et de la paix sociale. Il est le responsable qui résout les pro-

blèmes sociaux en garantissant son pouvoir d’invocation. 

Il est responsable et il défend l’intérêt du groupe contre toutes les cir-

constances qui pourront menacer l’ordre social. En cas d’un délit, par exemple, 

il peut sanctionner ou même exclure le délinquant. 

Il peut faire arbitre et même juger lors d’un litige entre les membres du 

clan. Son rôle primordial est de résoudre le problème social. S’il y a quelqu’un 

qui enfreint les règles de tabou, cet individu est atteint de la colère des ancêtres 

et même jusqu’à sa famille. Ils n’ont pas de succès sur leur vie, cela peut 

s’étendre jusqu’à la mort, sècheresse ou manque de pluie, imperfections des 

cultures et d’élevages. Là, le problème devient social. Que faut-il faire alors ? 

Dans ce cas là, le sacrificateur ordonne le fautif à offrir tel ou tel animal pour 

faire une immolation devant Dieu et les ancêtres pour demander leur pitié et 

leur pardon et aussi pour purifier le fautif. 

Le nouveau sacrificateur, dès qu’il accomplit l’obligation de sacrifice de 

succession d’autorité ou le « soron-dova », on ne l’appelle  plus le père succes-

seur mais on peut le nommer le sacrificateur ou le détenteur de hazomanga. 



 64

Mais dans ce cas là, il porte le nom de « mpisoro mihohoke am-botre » (un sa-

crificateur qui se renverse sur un tertre). Que signifie cette appellation ? 

Elle désigne le nom d’un sacrificateur qui n’a pas encore accompli les 

rites d’introduction du Hazomanga. A dire vrai, il est légitimement détenteur des 

pouvoirs et autorité mais il n’a pas encore érigé le poteau sacré. Il est qualifié 

d’un sacrificateur légitime devant le clan, mais son autorité ne s’exerce pas vi-

siblement. Elle semble cacher parce qu’il n’y a pas de poteau sacré visible par 

lequel le sacrificateur exerce directement son pouvoir d’immoler en utilisant le 

sabre de sacrifice et les autres ustensiles sacrés. Un sacrificateur qui n’a pas 

encore accompli les rites d’intronisation ou érigé le poteau n’a pas le droit 

d’utiliser le sabre de sacrifice et les autres ustensiles sacré. Ceux-ci ne doivent 

pas être utilisés qu’à servir le poteau de hazomanga. Ils ne peuvent pas se sé-

parer de ce dernier. Même si le sacrificateur a déjà crée son « Anjomba », il n’a 

pas le droit d’utiliser ces ustensiles sacrés. On ne les doit pas enlever du « kily 

faly » (le tamarinier sacré) où ils sont perchés que lorsque le sacrificateur veut 

planter ou introniser son hazomanga. 

Se renverser sur un tertre veut dire que c’est l’autorité qui est renversée 

sur un tartre. Cela ne veut pas que le sacrificateur en accomplissant son invo-

cation doit se renverser sur un tertre mais ce n’est qu’une sorte de dénomina-

tion qui explique son obligation de ne peut pas utiliser les ustensiles sacrés à 

cause de son nom accomplissement des rites d’intronisation. 

Au moment de pratiquer un sacrifice par un  sacrificateur qui n’a pas en-

core intronisé son hazomanga, on utilise un autre sabre pour égorger les 

bœufs. Cela peut être le sabre du deuxième égorgeur le « faindra », ou bien un 

autre sabre qu’on a forgé et qui devient un sabre spécial et sacré au même titre 

que le sabre de sacrifice. Ce sabre a aussi son aiguiseur spécial placé à l’Est 

de la maison du patriarche. Mais on peut utiliser des ustensiles domestiques 

spéciaux pour servir le sacrifice. Ici le sacrifice à faire n’est pas différent de ce-

lui d’un sacrificateur qui a déjà érigé le poteau sacré. Les rites sont toujours les 

mêmes mais ce qui les diffère c’est l’inexistence de poteau et des ustensiles 

sacrés. Ceci provoque une autre classification de hazomanga en deux parties : 



 65

d’un côté, le « hazomanga miore » ou le hazomanga érigé ou hazomanga plan-

té ou bien encore le hazomanga debout et d’autre côté, le « hazomanga miho-

hoke » littéralement, le hazomanga renversé ou le hazomanga non érigé dit 

encore le « hazomanga mijeba » ou le hazomanga perché. Pratiquement, le 

Hazomanga renversé sur un tertre empêche les pouvoirs du sacrificateur 

d’utiliser le « Vy lava » et les autres ustensiles sacrés. Tandis que théorique-

ment, il lui offre les mêmes pouvoirs et autorité à ceux du sacrificateur d’un ha-

zomanga érigé. 

2. Le droit pour le nouveau sacrificateur de faire l’intronisation de 

son hazomanga  

Le nom d’être un sacrificateur renversé sur un tertre lui persiste jusqu’à 

ce qu’il accomplisse les rites d’intronisation du hazomanga. 

Comme on a déjà vu, le choix d’introniser le hazomanga ne dépend pas 

de la volonté du sacrificateur. Il appartient aux nombres du clan de le proposer. 

Plusieurs années après l’enterrement de  l’ex-sacrificateur, sa famille c’est-à-

dire les gardiens des ustensiles sacrés déclarent aux « ndaty bey an-tanà » (les 

anciens du village) de ramener les ustensiles sacrés. A leur tour, ceux-ci vont 

faire un compte rendu auprès du sacrificateur. Ce dernier, par son obligation 

d’accepter ne doit pas refuser. Néanmoins, il peut ordonner un délai d’attente 

incomptable. A l’expiration de ce délai, il convoque en réunissant tous les âgés 

du clan et leur déclare quand il est prêt. Lorsque les âgés eux aussi sont prêts, 

après leur réunion, ils répondent à l’offre des gardiens des ancêtres. Donc on 

tue un bœuf pour descendre les ancêtres (les objets sacrés) puis on les ramène 

au village du sacrificateur. Enfin, on les fait entrer dans son « Anjomba ». Le fait 

pour le sacrificateur d’accepter et de prendre les ustensiles sacrés revient à dire 

qu’il veut faire l’intronisation du hazomanga. 

N.B : Le hazomanga Tefatra est encore perché à Reambohitse, (un petit 

village à 35 kilomètres environ au Nord de Beavoha (lieu actuel du hazoman-

ga). Reambohitse c’est le village où habitait l’ex-sacrificateur nommé EVONTA-

LY. De nos jours, le sacrificateur EZAFEANAKE, âgé de 96ans est encore au 

pouvoir. Il n’a pas encore planté son hazomanga. 



 66

Il porte encore le nom d’un sacrificateur renversé sur un tertre. Son ad-

joint s’appelle ESAMBELOANE qui est le fils de son frère aîné appelé EZOVE-

LO. 

De même, le hazomanga Tokovey est aussi perché à Besavoa, village 

de l’ex-sacrificateur EALIVELO. Le sacrificateur EJAO (45ans environ) qui ha-

bite à Reamanda un petit village à 7kilomètres au Sud d’Ampanihy-Ouest est 

encore donc renversé sur un tertre. L’adjoint EZAFEMANA, le fils de son oncle 

qui le succédera au pouvoir. 

Bref, la mort est donc la seule condition qui peut achever les pouvoirs 

d’un sacrificateur et qu’on peut transmettre l’autorité hazomanga. Mais il peut 

arriver une exception à règle dans ce sens que cette autorité peut se décentra-

liser ou transférer pendant que le chef du clan est encore en vie. Tel est le cas 

de la séparation de Hazomanga. 

II.1.2 Le transfert d’autorité lors de la séparatio n du hazomanga.  

Lorsque le hazomanga se sépare, l’autorité se répartit aussi. Avant, 

l’autorité se concentre aux mains du chef patriarcal. Or, lors d’une augmenta-

tion des membres du clan, le hazomanga va se diviser. Ainsi, cette autorité va 

se répartir et se décentraliser entre les mains du petit sacrificateur. 

Puisqu’il existe deux différentes causes de séparation du hazomanga, en 

particulier le hazomanga séparé lors d’un accord de volonté entre les membres 

du clan d’une part et d’autre part, le hazomanga séparé sans accord préalable 

avec les membres du clan ; donc, nous allons examiner cas par cas comment 

se manifeste le transfert d’autorité dans ces deux cas différents. 

II.1.3.1 Le transfert d’autorité lors d’une séparat ion du hazo-

manga avec le consentement du sacrificateur 

La division du hazomanga est très fréquente dans la région Mahafaly 

lorsque les membres du clan connaissent un accroissement rapide. La polyga-

mie peut être l’une des causes principales de cette forte croissance démogra-

phique rurale comme nous avons déjà avancé. Les polygames veulent procurer 



 67

beaucoup d’enfants dans le but d’accaparer plusieurs bœufs et d’accroître les 

membres du lignage. Au moment d’une circoncision, un père qui a beaucoup 

d’enfants gagne plusieurs bœufs venant des oncles utérins par leur obligation. Il 

en est de, même pour le cas de « tandra ». C’est une sorte de donation faite par 

l’oncle utérin à titre gratuit au profit d’un enfant de sa sœur. Il est de coutume 

mahafaly de faire le « tandra ». Celui-ci n’est pas obligatoire mais l’oncle utérin 

a la volonté de donner une chèvre ou un mouton ou bien le plus souvent un 

bœuf à l’enfant de sa sœur lorsque celle-ci accouche après son mariage. De ce 

fait, le père de famille qui pratique la polygamie et par la suite qui a beaucoup 

d’enfants gagnera un grand nombre de bœufs. 

 Lors d’une cérémonie funéraire, un père polygame aura beaucoup d’ 

« enga » (don) venant des beaux parents. D’ailleurs, selon la conception Maha-

faly comme celle des Malgaches, les enfants sont conçus comme des ri-

chesses. Une famille qui n’a pas d’enfants est considérée comme pauvre. Ainsi, 

« ty anambalia mba hanagnan-tiry » : littéralement, le fait de se marier c’est 

pour avoir des pousses. C’est-à-dire le mariage a pour but de procurer des en-

fants. Ici, les enfants sont considérés comme des pousses qui pourront 

s’agrandir et qui seront le garant de l’avenir des arbres. En d’autres termes, ce 

sont les enfants qui assureront la continuation et l’avenir du clan. Face à cette 

pratique polygamique, le nombre d’enfants augmente de plus en plus. Cela ne 

s’arrête pas seulement à un père de famille car beaucoup de gens pratiquent la 

polygamie. Cette augmentation rapide entraîne le problème de nourritures 

parce que les cultures ne suffisent plus à nourrir les enfants. Des plus, les 

terres à cultiver et même à séjourner sont insuffisantes pour ces grands 

nombres. Par conséquent, les gens doivent se déplacer ailleurs et quitter leur 

pays natal, lieu de plantation de leur hazomanga. Ils vont chercher un autre en-

droit pour satisfaire leurs besoins. 

Vu cette situation, ils doivent demander au chef du clan, de leur donner 

une autorisation de planter un autre hazomanga. La raison est que ces gens 

migrants ne peuvent plus se rendre à leur hazomanga d’origine lorsqu’il y a une 

cérémonie rituelle. Conscient de cette circonstance, le chef du clan la leur ac-

corde avec un consentement libre. Ces migrants doivent être dirigés par leur 



 68

chef. Celui-ci est le frère cadet du chef du clan ou bien son fils ou celui de son 

frère. Pourtant, pour exercer ses fonctions, il doit accomplir l’obligation de « mi-

vily fiay » (acheter la vie) ou l’obligation de « vilim-piay » (achat de vie). Cette 

obligation lui permet d’exercer ses pouvoirs et de rendre son autorité comme 

étant légitime. Le rôle de sacrificateur est le trait d’union entre les vivants et les 

morts. Il consacre une relation étroite entre le monde visible et le monde invi-

sible. Il communique les membres du clan avec Dieu le créateur et les ancêtres 

originaires du clan. Ici, l’obligation d’achat de la vie n’est qu’une sorte de pas-

seport pour le nouveau sacrificateur pour qu’il  puisse accomplir toutes ses 

fonctions. Il doit offrir un zébu et on l’immole devant le hazomanga primaire. Le 

chef du clan asperge le petit chef au pied du hazomanga. Il appelle Dieu le 

créateur qui a crée tous les hommes et les ancêtres. Il leur explique la raison 

pourquoi on les appelle. Il leur demande leur reconnaissance sur le petit sacrifi-

cateur que celui-ci sacrifie ce bœuf  comme un troc de sa vie afin qu’il puisse 

prendre certains pouvoirs et jouir aussi d’une autorité. Là, le bœuf est considéré 

comme étant un échange de sa vie. C’est-à-dire, le substitut de sa vie. A son 

invocation, l’expression : »atao be vily, atao be takalo » (on apporte en échange 

et comme prix du gros bétail) a été bien mentionnée par le sacrificateur 

d’origine pour transférer légitimement les pouvoirs et autorité. Là, on fait une 

supplication à Dieu mais non pas une imposition. Cela ne s’explique par le fait 

que d’après le concept des Mahafaly, on reconnaît qu’on n’est pas maître de la 

vie ; celle-ci appartient à Dieu. Donc, on recourt toujours à Dieu et les ancêtres. 

Le bœuf sacrifié symbolise ou réalise l’achat de vie du petit sacrificateur. 

Pourquoi achat de vie ? On achète la vie quand on veut détenir les pouvoirs de 

sacrificateur parce que les tâches qui l’attendent sont considérées comme des 

tâches très dangereuses et qui dépendent de sa vie. Ainsi, le fait pour un sacri-

ficateur de tout bâcler ou de commettre une faute à ses fonctions pourrait  en-

traîner une sanction surnaturelle très grave qui pourrait provoquer sa mort. 

C’est pourquoi certains gens critiquent parfois les mauvaises fois au détriment 

du sacrificateur en lui qualifiant comme : « mpisoro manitri-doha tomboke » (lit-

téralement, un sacrificateur qui met son pied dans le feu), c'est-à-dire qu’il con-

naît déjà que le fait de mettre son pied dans le feu lui brûlera, mais il le fait 



 69

quand même. Autrement dit, le sacrificateur sait déjà à l’avance que ses tâches 

sont très difficiles et sacrées, cet acte qu’il a fait n’est pas valable voire interdit. 

Mais volontairement il le fait toujours alors qu’il connaît les conséquences 

graves qu’il subira. Donc, on ne peut pas usurper les pouvoirs d’un patriarche. 

On doit acheter la vie au moyen d’une immolation d’un bœuf comme quoi on a 

l’autorité de détenir le hazomanga. 

Si l’obligation d’achat de vie est acquittée, quelles seront ses consé-

quences ? 

Nous pouvons répondre cette question en deux sous paragraphes : le 

premier consiste à développer que le deuxième sacrificateur est devenu légi-

time et porte le nom d’être le cadet, tandis que le second revient à dire que ses 

pouvoirs sont parfois restreints. 

1. Le second sacrificateur est légitime devant le clan  et porte le 

nom  d’être le cadet . 

Après l’accomplissement de cette obligation, le second sacrificateur devient un 

sacrificateur légitime devant les ancêtres et devant les membres du clan. Tout 

le groupe l’accorde car il a acquitté l’obligation imposée par la règle coutumière 

qui est le « vilim-piay ». Cependant, il porte le nom d’un petit sacrificateur ou le 

cadet. Tandis que l’aîné appartient au sacrificateur d’origine. Jamais le cadet ne 

doit pas au- dessus de l’aîné. Il est toujours sous son autorité selon sa position 

généalogique. Il porte aussi le nom d’un sacrificateur renversé sur un tertre jus-

qu’ ‘à ce qu’il plante son petit hazomanga. Il a le droit d’introniser le sien mais à 

condition que le poteau soit dépourvu de « fampiolotse » (l’autre bois qui est 

planté plus long que le « lakara »). 

2. Les pouvoirs restreints du second chef. 

 L’aîné transmet ses pouvoirs au second sacrificateur, mais ils sont res-

treints. Il y a certaines limites. Certains pouvoirs sont remis entre les mains du 

cadet ; pourtant, d’autres reviennent de droit à l’aîné. Là, ce système est donc 

conçu comme celui de la décentralisation des pouvoirs. Par définition, la décen-



 70

tralisation c’est une technique d’administration qui consiste à une répartition des 

compétences entre le gouvernement central et les agents locaux ou les autori-

tés locales. Ici, dans l’institution hazomanga, le gouvernement central n’est 

autre que le grand sacrificateur détenteur des pouvoirs originaux. Alors que les 

agents locaux ou les autorités locales ne représentent que le petit sacrificateur 

ou le cadet. Les pouvoirs originaux se concentrent aux mains de l’aîné, tandis 

que les autres se répartissent à celles du cadet. Les décisions importantes re-

viennent à l’aîné en particulier le « tangongo » ou circoncision ancestrale, le 

rejet d’un enfant etc.…. De plus si le cadet veut faire une chose, il doit se réfé-

rer au grand hazomanga pour l’avertir ou l’informer. Socialement et politique-

ment le cadet dirige le petit hazomanga. Economiquement, il peut recevoir les 

prémices venant de ses lignages mais par contre, il n’a pas le droit de manger 

le « volihena ». Ce dernier doit être retourné à l’aîné. Si la distance entre ces 

deux hazomanga est trop loin, on pourra échanger le « volihena » par une 

somme d’argent variable selon la nature du sacrifice ou bien celle de l’animal à 

immoler. Cette somme varie de 3.000 Ariary ou 15.000 Fmg à 20.000 Ariary ou 

100.000 Fmg. A vrai dire le petit hazomanga est une autorité dépendante et 

contrôlée par le grand hazomanga. Là, il y a transfert d’autorité, mais cette au-

torité n’est pas totale ou n’est pas complète dans la mesure où les pouvoirs du 

petit sacrificateur sont parfois restreints. On nécessite toujours la décision préa-

lable du grand hazomanga. Donc, le transfert d’autorité existe en cas d’une sé-

paration du hazomanga avec consentement du chef du clan. Alors qu’en est-il 

lorsque le hazomanga est séparé par défaillance d’un consentement du chef du 

clan. 

II.1.3.2 Le transfert d’autorité en cas d’une sépar ation du ha-

zomanga dépourvue d’un consentement du sacrificateu r. 

Comme on a déjà vu, cette séparation est due à des diverses mésen-

tentes ou mécontentement entre les membres du groupe. Ces différends peu-

vent être à l’origine d’une polygamie. Quand un homme pratique la polygamie, 

les enfants de deux femmes rivales seront évidemment devenus aussi des ri-

vaux. Ils dérivent d’un même père mais ils ne sont pas de même avis. Les gens 

qui veulent se séparer du hazomanga peuvent être les descendants d’une mère 



 71

qui était l’adversaire de celle du sacrificateur. Ils ne veulent pas être dirigés par 

leur rivale. Dans ce cas là, ils quittent leur hazomanga souche et vont planter 

un autre ailleurs sans avoir à demander une autorisation du chef du clan. 

Ces problèmes peuvent être aussi à l’origine de l’esclavage. Jadis, les 

esclaves n’avaient pas de statut. Ainsi, dans l’institution hazomanga, il existait 

une discrimination raciale aux « andevo managnila » ou les métis esclaves bien 

qu’ils soient parmi les descendants des mêmes ancêtres. Cette discrimination 

pousse ces métis esclaves à se rebeller. A ceci s’ajoute l’abolition de 

l’esclavage datant à l’avènement de la colonisation de l’île par la France en 

1896. Vu cette situation, les métis esclaves jouissant de leur liberté voulaient 

empêcher cette discrimination, tandis que les autres membres du clan fidèles, 

respectueux et jaloux de leurs « lilin-draza » ne voulaient pas cela. Par consé-

quent, les « andevo managnila » avec leur lignage vont se séparer du hazo-

manga d’origine et créent aussi le leur sans avoir demander une autorisation au 

chef du clan. Finalement, les litiges peuvent résulter d’une mauvaise foi au dé-

triment du patriarche ou celle de son adjoint. Il parait que le sacrificateur abuse 

ses pouvoirs. En tant que chef suprême il profite parfois ses pouvoirs et truande 

ses subordonnés. Cette situation provoque une certaine mésentente au vue 

des autres membres du clan et qui a pour conséquence la division du hazo-

manga. 

 Quant à l’adjoint, il peut être jaloux de son frère qui est au pouvoir. Ou 

bien encore ces deux frères ont eu déjà une mauvaise relation entre eux avant 

l’arrivée de l’aîné au pouvoir. Le cadet groupe alors ses familles ou ses 

membres et retire le hazomanga sans avoir demandé l’autorisation à l’aîné. De 

ce fait, il devient un sacrificateur indépendant de l’aîné. Il détient tous les pou-

voirs au même titre que l’aîné. Il dirige ses membres ou son lignage ; il décide 

et préside tous les événements important de leur vie sociale. Il jouit d’une auto-

nomie totale de toutes sortes. Economiquement, il peut recevoir des prémices 

en tant que chef. Il peut manger le « volihena » quand il fait un sacrifice. Il peut 

prendre des mesures nécessaires concernant les actes de ses membres sans 

avoir demandé un avis à quiconque. Il peut juger et régler les litiges entre ses 

membres. Il peut exclure quelqu’un de ses membres hors du groupe. 



 72

On peut comprendre donc qu’il y a un transfert d’autorité en cas d’une 

séparation du hazomanga sans le consentement du grand sacrificateur. Ce-

pendant, cette autorité est critiquée comme illégitime du fait de la défaillance de 

l’obligation d’achat de vie autorisée par le grand sacrificateur. La coutume exige 

l’accomplissement de cette obligation pour que l’autorité du petit sacrificateur 

ne constitue pas une usurpation et que Dieu et les ancêtres la reconnaissent 

ainsi qu’il jouisse longtemps ses pouvoirs et autorité. Ceci provoque de « ha-

keo » qui pourrait entraîner des effets néfaste pour le petit sacrificateur et aussi 

pour toute la société qu’il dirige car les colères des ancêtres ne s’arrêtent pas à 

un individu mais s’étendent jusqu’à tous les membres du groupe. Si tel est le 

cas, comment s’évolue le hazomanga à nos jours ? 



 73

II.2 L’ÉVOLUTION DU HAZOMANGA.  

A l’heure actuelle, le monde se précipite à un désir de modernité, au pro-

grès technique et scientifique. Madagascar en tant que pays indépendant n’y 

échappe pas. Néanmoins, il arrive que ce développement bouleverse l’âme na-

tionale. Les coutumes ancestrales se heurtent aux techniques modernes. 

D’ailleurs, la pauvreté qui règne dans toute l’île constitue une barrière à la sou-

mission aux règles traditionnelles. Ce qui incite les hommes à simplifier le rite 

de hazomanga. Ainsi, à ceci s’ajoute que le hazomanga est maintenant, en 

voies de disparition. 

II.2.1 La simplification au rituel. 

La simplification est un moyen d’alléger ou d’abaisser une circonstance 

considérer comme complexe ou difficile. Autrement dit, c’est un moyen consis-

tant à rendre plus facile une chose ou une circonstance pénible. Le hazomanga 

sacré est très complexe. Un sacrifice exige toujours un zébu. Or la pauvreté qui 

règne surtout dans le Sud-ouest ne permet plus aux gens de se soumettre à 

cette règle stricte. Donc, on se réfère à minimiser les dépenses et à abandon-

ner les rites d’intronisation trop complexes. 

II.2.1.1 La diminution des dépenses. 

Le monde moderne détruit lentement les coutumes ancestrales. Les 

techniques nouvelles éduquent les gens à vivre dans un monde nouveau. Ils 

s’ouvrent lentement à une nouvelle vision économique, politique et scientifique.  

De ce fait, ils savent diminuer leurs dépenses ou leurs charges. En cas 

des rites d’intronisation du hazomanga qui nécessite beaucoup de bœufs au 

moins trente ou quarante bœufs, ces nombres de bœufs diminuent. On re-

marque aujourd’hui que dans un clan, lors de ces rites on ne tue au plus que 

cinq à dix bœufs. Ce qui signifie que les gens modernes savent déjà économi-

ser leurs dépenses car le grand nombre de bœufs d’avant constitue des lourdes 

charges pour les membres. Grâce au développement, la société est consciente 

de cette difficulté majeure.  



 74

De plus, face au problème de pauvreté survécu par Madagascar, les 

pauvres n’ont pas le pouvoir d’acheter des bœufs qui coûtent trop chers. A pré-

sent un zébu coûte environs 300.000 Ariary (1.500.000Fmg) à 400. 000Ariary 

(2.000.000Fmg) au minimum.  

De même, on essai d’assouplir les règles anciennes qui sont très 

strictes. Plusieurs clans assistent aux politiques d’enlèvement ou d’écartement 

de tabou. Par suite d’une migration par exemple, les membres du clan se repar-

tissent dans différents lieux et ne restent plus dans leur pays natal. Or dans ces 

nouveaux lieux où ils s’installent, il y a des coutumes qui sont propre au gens 

natifs et qui sont très distinctes des leurs. Ainsi, les migrants ne peuvent plus 

respecter leurs « lilin-draza » et par conséquent, ils vont demander à leur chef 

d’alléger leurs coutumes et de faire enlever certains interdits. Prenons comme 

titre d’exemple précis, il était interdit pour le sous-groupe Tefatra de porter des 

bijoux en or. Ce tabou était très fort pour eux. Mais depuis l’an 2000, une pé-

riode pendant laquelle se développe l’exploitation de l’or à Ambolamena, un 

petit village à 8 kilomètre au Sud de la Commune Rurale d’Ejeda District 

d’Ampanihy-Ouest, certains membres du clan viennent auprès de leur chef pour 

demander une autorisation d’exploiter de l’or et aussi de pouvoir porter des bi-

joux en or. Leur sacrificateur la leur accorde en les ordonnant de faire un sacri-

fice au mouton pur enlever cet interdit. Dès lors, cet interdit est permis à tous 

les membres qui pratiquent cette demande en faisant ce sacrifice.  

En cas d’événement rituel, on demande toujours au sacrificateur de di-

minuer les dépenses à faire. Au lieu de sacrifier un bœuf, on le fait par un mou-

ton ou un coq qui  coûte moins cher. Dès nos jours, il est rare de trouver un 

clan qui fait un sacrifice avec un bœuf. D’autre consacre le sacrifice au pois 

vohem qui ne nécessite aucune charge des bœufs ni des moutons. 

 Autrefois, une chèvre ne doit pas être sacrifiée devant un hazomanga. 

Or à présent, le hazomanga Tefatra l’accorde. La raison est expliquée par le 

sacrificateur EZAFEANAKE que la coutume a été changée par le développe-

ment : « fa miova ty tane » (le monde change). 



 75

Autre argument, on exigeait que le patriarche ne doive pas s’habiller ; il 

doit porter un pagne. Mais c’est le contraire qu’on constate aujourd’hui, plu-

sieurs patriarches sont munis de vêtements de toutes sortes en occurrence des 

pantalons, des shorts et des chemises.  

En somme, les gens modernes sont conscients en minimisant les dé-

penses posées par la soumission aux règles traditionnelles. Le développement 

et la pauvreté en sont les raisons. Cette conscience ne s’arrête pas là mais elle 

s’étend jusqu’à l’abandon des rites d’intronisation du hazomanga. 

II.2.1.2 L’abandon des rites d’intronisation de haz omanga. 

Comme on a déjà avancé, on a dit que face au progrès technique et 

scientifique, les gens ne peuvent plus être prudents de leurs coutumes. Le dé-

veloppement actuel n’est plus pareil à cette pratique. Ce qui les incite à aban-

donner involontairement les rites d’intronisation du hazomanga qui exigent des 

conditions strictes lors de son accomplissement. Alors que le non respect à ces 

règles provoque des sanctions surnaturelles ou « hakeo ». Le sous-groupe Te-

fatra nous donne encore un exemple que le sacrificateur EFANJILIHA était au 

pouvoir avant l’arrivée de l’ex-chef EVONTALY. Celui-là a était critiqué par les 

membres du clan qu’il était le descendant d’une mère esclave. Autrement dit, il 

était un « andevo managnila ». Conscient de cette situation il prenait quand 

même l’autorité. Il plantait son hazomanga mais un an après les rites 

d’intronisation il était mort. Tout le monde avait conclu que sa mort a été causée 

par le non respect des règles du hazomanga qui ne veulent pas d’esclave 

comme dirigeant. 

A Ilafibato, un petit village à l’Est d’Ampanihy-Ouest se trouve un chef du 

clan Temihala. Ce sacrificateur a érigé son hazomanga mais un an plus tard, il 

devient aveugle.  

Au moment des rites d’intronisation, on ne doit pas griller de la viande 

sous la grosse marmite de la cuisson de « vaton-tsoro ». On ne doit pas utiliser 

d’autres ustensiles pour servir ces rites. On utilise seulement les ustensiles sa-

crés du hazomanga. La sortie de ces objets sacrés doit être soumise à des 



 76

règles car ils ont leur hiérarchie respective parallèlement à celle des hommes 

qui les portent. De ce fait, nombreux gens ont les mêmes idées qu’on ne pourra 

plus se soumettre aux règles strictes de hazomanga du fait que les hommes ne 

sont pas parfaits mais ils sont nés à des erreurs. Par crainte de ces interdits, les 

hommes abandonnent ces rites d’intronisation. Il vaut mieux rester à avoir un 

hazomanga non planté qui ne nécessite pas trop des règles strictes. 

Un de nos informateur, Monsieur TOVONKARY Justin, un Tefatra domi-

cilié dans la Commune Rurale d’Ejeda( District d’Ampanihy-Ouest) nous ex-

plique sa pensée en ce qui concerne la raison de cette abandon des rites 

d’intronisation du hazomanga comme une crainte et une protection de la vie du 

patriarche. Selon lui, « zaka sarotse sady masy ty hazomanga ka tsy lanja’i 

mpisorognigne lafa miore». En d’autres termes, le hazomanga est un objet très 

difficile et très sacré, ainsi lorsqu’il est planté son sacrificateur ne pourrait pas le 

jouir longtemps. 

A part cela, la pauvreté constitue aussi une entrave qui échappe aux 

groupes à introniser leur hazomanga. Les rites exigent au moins trente ou qua-

rante bœufs. Or plusieurs gens sont pauvres actuellement surtout dans le Sud-

ouest ; ils soufrent de la misère et de la famine. Même si cette région soit cé-

lèbre dans le domaine de l’élevage des bœufs qu’un individu pourrait être pro-

priétaire de trente jusqu’à quatre cent têtes de bovidés, il y a aussi d’autres qui 

n’ont pas ni un bœuf ni un mouton et qui ne vivent que de leurs maigres cul-

tures traditionnelles des maïs, des maniocs ou des patates douce en utilisant 

des bêches. Il est très difficile pour ces gens malheureux d’accomplir les rites 

d’intronisation du hazomanga qui nécessitent beaucoup de bétails. De leur co-

té, il y a des riches propriétaires de grand nombre de boeufs mais ils ne préfè-

rent pas ces rites. Ils ne veulent pas que leurs bétails sources de leur richesse 

et fruits de leurs sueurs en faisant des efforts des travaux soient diminués. 

On remarque aujourd’hui que presque la majeure partie des clans maha-

faly ne pratique plus les rites d’intronisation du hazomanga. Cette coutume 

n’est plus pareille pour eux  en raison de leur région de climat sec voire leur 

pauvreté. Ainsi, nous tenons à nous excuser ici pour la défaillance d’une photo 



 77

originale d’un poteau sacré du fait qu’en l’état actuel de nos informations,le ré-

sultat de recherche et de descente sur les terrains a montré que nous n’avons 

pas trouvé un clan qui a intronisé leur hazomanga. Pourtant, nous avons de la 

chance d’avoir rencontré par hasard Monsieur MANANTSOA Robert, 43ans 

originaire du clan Temilahehe domicilié à Ejeda-Nord, un informateur courageux 

qui nous aide à la réalisation des schémas.  

Donc, on peut dire que le progrès technique, la crainte de la rigidité des 

règles de hazomanga, le problème de la pauvreté ainsi que l’avarice entraînent 

l’abandon des rites d’intronisation du hazomanga. Cela traîne des consé-

quences graves à cette institution dans ce sens qu’elle est à maintenant mena-

cée de disparition. 



 78

II.2.2 Le hazomanga  en voie de disparition. 

Actuellement, la plupart des règles traditionnelles sont devenues floues. 

Ainsi le hazomanga mahafaly menace de disparaître. Plusieurs jeunes mahafa-

ly ignorent maintenant le sens du mot hazomanga, d’autres n’ont jamais vu un 

hazomanga depuis sa naissance. Ce qui signifie que cette institution est en voie 

de disparition. Selon le concept, quelles sont les raisons de cette disparition ? 

Quels effets pourront-il engendre ? 

Il est nécessaire de répondre à ces questions pour avoir plus 

d’information. 

II.2.2.1 Les causes de la disparition du hazomanga . 

Dans le Sud, les Mahafaly sont très célèbres de leur coutume hazoman-

ga. Toutefois, à présent elle a subi d’une valeur menacée. La colonisation, la 

migration et l’insécurité causée par la pauvreté, le christianisme, la scolarisation 

ainsi que le développement du droit en sont les causes principales. 

1. La colonisation. 

La colonisation de 1896 était une cause primordiale de la disparition du 

hazomanga. Dès que Madagascar a été colonisé, le pays était sous 

l’indépendance totale de la France dans tous les domaines politiques, écono-

miques, sociales, culturels et spirituels. Les malgaches qui étaient sous le joug 

du colonisateur ont soufferts à cause de la torture et de la soumission faite par 

les Français. Le SMOTIG (Service des Mains-d’œuvre pour les Travaux 

d’Intérêts Général) est un travail fait par tous les hommes malgaches plus de 18 

ans sans discrimination de races ni de clans. Il s’agit des constructions des 

routes, des ponts et des bâtiments. Face à ces travaux forcés, les hommes du 

quartier ne pouvaient plus faire leurs tâches et devoirs familiaux. Ils étaient très 

occupés et devraient laisser totalement leurs cultes ancestraux et leurs cou-

tumes voire le hazomanga. 

 



 79

2. La pauvreté traînant la migration et l’insécurit é.  

Outre la colonisation, comme on a dit, la pauvreté est conçue comme un grand 

problème que notre pays ne peut pas s’y échapper ; elle provoque aussi la dis-

parition du hazomanga du fait que les populations ne trouvent pas d’autre 

moyen que de pratiquer la migration ou l’exode rurale. Cette pauvreté est cau-

sée par la sécheresse ainsi que l’insécurité notamment les vols de bœufs. Par 

la suite, les gens ruraux doivent émigrer en ville pour chercher une meilleure 

vie. Ils doivent se déplacer ailleurs pour chercher du travail afin qu’ils aient de 

l’argent pour acheter des bœufs qui sont réservés à leurs coutumes. Ils y habi-

tent temporairement ou définitivement pendant une certaine durée plus ou 

moins longue. Ils s’installent là-bas pour trouver du travail. Quand ils gagnent 

de l’argent, ils retournent à leur pays natal et achètent des bœufs comme quoi 

ils pourront accomplir leurs rites coutumiers. 

 D’autres qui ne veulent pas l’insécurité émigrent en ville et restent là 

pour devenir des natifs. On peut prendre des exemples qu’à l’heure actuelle 

combien de gens vont à Ilakaka pour chercher des saphirs. D’autres émigrent à 

Nosy-Be, à Majunga ou à Diego Suarez pour travailler dans des sociétés SI-

RAMA ou SIRANALA ou bien pour cultiver des cannes à sucre pour la fabrica-

tion du sucre. Suite à la longue distance et à l’augmentation des frais de trans-

port, ces gens là sont obligés de rester là-bas et deviennent des migrateurs dé-

finitifs. Petit à petit les membres du groupe à leur tour pratiquent aussi la migra-

tion. Enfin, si tout le monde s’en va, qui restera au village natal pour s’occuper 

du hazomanga ? 

A ceci s’ajoute que la société Mahafaly est une société d’agro-éleveur. 

La culture et l’élevage tiennent une place non négligeable au développement 

social dans ce sens qu’ils ne constituent pas seulement les sources de vie et 

des richesses mais aussi ils sont considérés comme des pièces fondamentales 

indispensables à la réalisation des coutumes traditionnelles. Or la sécheresse 

qui sévit surtout la région Sud-Ouest a pour conséquence grave tout pour la 

culture que pour l’élevage. La pluie est rare, ainsi les cultures sont moins abon-

dantes. De plus, les herbes pour nourrir les bétails sont insuffisants. Par consé-



 80

quent, plusieurs bêtes sont amaigris ou « miopake »40 et meurent. D’ailleurs, les 

« malaso » ou les « dahalo » (vols des bœufs) sont actuellement devenus de 

plus en plus nombreux et constituent des difficultés inévitables pour les ruraux. 

En effet, c’est difficile pour eux de suivre les règles coutumières de hazomanga 

qui sont coûteuses et dépensières. Alors, obligatoirement certains gens aban-

donnent involontairement et totalement le hazomanga. 

3. Le progrès du christianisme . 

De son côté, le développement du christianisme constitue une cause qui 

engendre la disparaître de hazomanga. La religion chrétienne se propage 

presque dans tout Madagascar. Ainsi le Pasteur Daniel RALIBERA affirme en 

1993 dans le livre intitulé Madagascar et le christianisme que : « Les chrétiens 

représentent environ 45% de la population de Madagascar ».41 Ce qui fait que 

la plupart des malgaches entre intégralement dans la vie chrétienne. De plus, 

l’existence de plusieurs sortes d’églises qu’on trouve partout à présent explique 

cette pensée. L’idée chrétienne est différente de celle des ancêtres. Le christia-

nisme n’ignore qu’une seule croyance. On avance l’idée que le seul Dieu qu’un 

individu doit croire est Dieu le Créateur de tout l’univers. Il ne croit pas aux an-

cêtres qui sont déjà morts. Une personne ne peut pas avoir plusieurs dieux. 

Dans la bible Dieu affirme qu’on ni vénère pas deux Seigneurs, on ne doit pas 

avoir autre Dieu que le Créateur. Le baptême signifie que la vie est réservée 

seulement à Jésus Christ. Une nouvelle vie apparaît quand on est devenu chré-

tien. Le hazomanga pour le christianisme n’est qu’un bois qui ne vaut rien. Ce 

n’est qu’une idolâtrie. Un bois ne donne pas des bénédictions. C’est Jésus 

Christ seul qui est Le Plus Puissant, le Dieu vivant, donneur des grâces et de 

bénédictions. Par la suite, les gens qui sont devenus chrétiens sont hostiles au 

hazomanga et l’abandonnent totalement. 

                                                 
40 « Miopake » : état des animaux surtout les bovins qui sont devenus trop maigres à 

cause de l’insuffisance des nourritures surtout pendant la saison sèche ou l’été 
(« faosa »). 

41 Introduction du Pasteur Daniel RALIBERA, Madagascar et le Christianisme, édition 
Ambozontany Analamahitsy 101 Antananarivo Madagascar, 1993, p.7. 



 81

4. La scolarisation . 

En outre, le développement de la scolarisation constitue un obstacle qui 

empêche l’existence de l’institution hazomanga. L’éducation des jeunes pro-

voque un changement profond de leur mentalité et un développement spirituel. 

Ils voient la nature et leur environnement selon leur raisonnement scientifique et 

logique. Selon eux, la sècheresse et la famine sont causées par les faits des 

hommes mais non pas par la colère des ancêtres ou le « hakeo ». Elles sont 

causées par le feu de brousse, la coupe des arbres irrégulière, la mauvaise 

gestion sur le plan économique etc.… Géographiquement, la sécheresse du 

Sud-ouest est une cause naturelle en raison du climat sec. Scientifiquement, 

les rêves sont causés par la fatigue de l’esprit qui a fait beaucoup d’effort toute 

la journée. Les jeunes éduqués ne croient pas aux ancêtres car les morts ne 

peuvent plus vivre encore. Face à cette nouvelle vision du monde scientifique 

les jeunes ne peuvent pas se soumettre aux règles du hazomanga. Selon eux, 

suivre la tradition c’est tourner le dos vers le développement ; d’ailleurs, ce qui 

n’est pas évolué est dépassé par le temps. 

Autrefois, il est interdit pour les jeunes filles de porter une mini- jupe, un 

pantalon ou un short. Les garçons ne doivent pas se faire percer les oreilles ou 

porter des boucles d’oreilles. Mais cette coutume a disparue à l’heure actuelle. 

Il est donc difficile pour ces jeunes éduqués de croire aux règles traditionnelles 

qui sont traduites oralement. Pour eux, ce ne sont que de l’ignorance et de 

fausse croyance. 

5. Le développement du droit . 

A notre époque contemporaine, le progrès du droit dans toutes les 

branches garantit une certaine liberté à tous les hommes. Cela constitue une 

large conscience et connaissance de droit à chaque individu. Ainsi, la Déclara-

tion universelle des droits de l’homme proclamée par les Nations Unis en 10 

Décembre 1948 dans son article premier reconnaît les droits et libertés à tous 

les particuliers en vertu duquel : « Quand les êtres humains naissent, ils sont 

libres et doivent être traités pour tout de la même manière ». Egalement, son 

article 7 stipule que : « La loi est la même pour tout le monde ; elle doit être ap-



 82

pliquer de la même manière pour tous ; on ne peut pas protéger les uns et lais-

ser mourir les autres ». Il en est de même pour l’article 7 de notre Constitution 

malgache du 1992 révisée. Cet article prévoit que : « La loi est l’expression de 

la volonté générale. Elle est la même pour tous, qu’elle protège, qu’elle oblige 

ou qu’elle punisse ». En un mot, tous les individus vivants dans la société sans 

discrimination de sexes, d’âge et de races doivent être soumis à un même pied 

d’égalité devant la société et devant la loi. C'est-à-dire, la loi est faite pour tout 

le monde mais non pas pour certains ou un seul individu.  

En effet, certaines femmes Mahafaly surtout celles qui sont déjà édu-

quées ont l’impression qu’elles bénéficient et jouissent de même droit que les 

hommes. Elles se sentent léser devant certaines règles coutumières dans la 

mesure où leur critique revient à dire que les règles du hazomanga sont faites 

seulement au profit des hommes et  non pas à celles des femmes. Alors que 

ces dernières jouent des rôles prépondérants dans la société. Des exemples 

sont observés à l’heure actuelle que des nombreuses femmes partout dans 

toute l’île occupent la fonction d’institutrice, de directrice, de docteur, de chef 

Fokontany, de Maire, de sénateur ou de chef de région et même de ministre. 

De ce fait, certaines femmes Mahafaly revendiquent clandestinement l’égalité 

de sexe avec les hommes.  

Même si cette revendication semble muette et invisible, les comporte-

ments des femmes actuelles expliquent sa manifestation. Certaines qui habitent 

en ville osent égorger une poule ou bien monter sur le toit d’une maison. 

D’ailleurs, l’expression : « ty ampela henane toy kele fa taholily iaby » renforce 

cette manifestation de la revendication de droit d’égalité au détriment des 

femmes. En d’autres termes, les femmes d’aujourd’hui veulent être propriétaire 

des lois. Ce sont les critiques faites par les hommes. Cette situation provoque 

un effet néfaste vis-à-vis de l’institution hazomanga du fait que ces femmes la 

font un jugement négatif. Elles la sont hostiles et la retirent petit à petit. De leur 

côté, certains gens civilisés ont l’impression de la jouissance des droits et liber-

tés assurés par les conventions internationales et la Constitution de Madagas-

car en tant qu’un Etat de droit critiquent l’autorité du chef du clan comme étant 

un régime de dictature qui risque d’ un excès de pouvoir. Le patriarche est le 



 83

seul sujet de droit investi de toutes les prérogatives de toutes formes. Ce chef 

pourrait commettre un abus de pouvoir du fait que ses pouvoirs sont illimités et 

incontrôlables.  

En fin de compte, tout cela nous montre que la colonisation, la pauvreté, 

le christianisme et le développement de la scolarisation et  de droit constituent 

les raisons de la disparition du hazomanga. Quels sont alors les effets pos-

sibles de cette disparition du hazomanga ? 

II.2.2.2 Les conséquences de la disparition de l’in stitution ha-

zomanga . 

Toute chose a toujours des finalités tant pour le côté positif que pour le 

côté négatif. Ainsi, la disparition de l’institution hazomanga peut engendrer des 

conséquences néfastes mais aussi des conséquences fastes sur la société 

Mahafaly. 

1. Les effets néfastes de la disparition de l’insti tution hazomanga . 

La disparition progressive de l’institution hazomanga entraîne des effets 

néfastes sur la vie du clan. Elle constitue la pauvreté dans la mesure où 

les ancêtres sont très fâchés à cause de cette distorsion des lois et cou-

tumes ancestrales. C’est pourquoi la famine règne toujours dans cette 

région ; le nombre des morts augmente à celui des anciens. Jadis, ce 

sont les vieux qui sont morts mais à présent, ce sont presque les jeunes 

qui sont victimes. Des enquêtes sont menées dans certains clans Maha-

faly ; les résultats affirment que les gens actuels sont « fola-manta », lit-

téralement, être cassé en état d’être vert. Cela veut dire que actuelle-

ment les gens sont morts  presque au moment de la jeunesse. Ils sont 

« be hakeo » car ils ne respectent plus les « lilin-draza ». Ils n’ont pas 

peur de la malédiction des ancêtres. Par conséquent, des événements 

malheureux apparaissent dans la vie sociale notamment les sauterelles, 

les imperfections de l’agriculture et de l’élevage, les maladies, la fréquen-

tation des cyclones etc.  



 84

L’inexistence de l’institution hazomanga garant de l’ordre et de la paix 

sociale implique des problèmes d’insécurité surtout de vol des bœufs ainsi que 

des suicides. Avant au sein de cette institution, on pose des règles de bonne 

conduite qui régissent et réglementent les relations entre les membres du 

groupe. Exemple en cas d’un vol on sanctionne le délinquant de payer cer-

taines amendes ou « enga » à la victime. Ensuite on le fait juré devant le hazo-

manga qu’il ne recommencera plus à la prochaine fois. Par crainte de ce « ky » 

devant le hazomanga le délinquant ne pourrait plus recommencer sa faute. Or 

cette institution a disparu ; par conséquent les gens sont libres, ils font ce qu’ils 

veulent et ils ne craignent plus rien. C’est pourquoi le problème d’insécurité 

augmente de plus en plus dans le Sud-Ouest et notamment pour les clans qui 

n’ont plus de hazomanga. Cette défaillance de l’institution hazomanga revient à 

parler donc à l’existence d’une société à laquelle les membres vivent dans des 

désordres et non pas de la paix ou de la sécurité du fait que ce sont des litiges 

et des confrontations qui règnent car les disciplines sacrées du hazomanga ré-

gissant les relations entre les individus font défaut. 

Au niveau clanique ce déclin a été encore constaté dans ce sens que ce-

la constitue un scandale et une diminution de l’honneur du lignage. C’est un 

grand malheur catastrophique car le hazomanga ne représente pas seulement 

le symbole des « raza » (ancêtres) mais aussi il est le signe visible du « kara-

za » (clan).Il assure la continuité des ancêtres avec les descendants ainsi que 

la valeur du clan. C’est aussi un héritage laissé par les ascendants. Et si cet 

héritage a disparu qu’est-ce qui succèdent les descendants à venir ? C’est sûr 

qu’ils ne sauront pas l’histoire de leurs ancêtres et la génération du clan. 

L’inexistence d’un hazomanga pour les Mahafaly est conçue comme une honte 

devant les autres clans.  

Sur le plan national, ce résultat dommageable s’explique encore par la 

baisse de prestige et le risque d’une perte de l’histoire de la tribu dans la me-

sure où les us et coutumes constituent des richesses de Madagascar tant pour 

les cultures traditionnelles que pour les prestiges envers les autres pays du 

monde. Ce sont des objets de convoitise pour les étrangers. 



 85

2. Les effets fastes de la disparition de l’institu tion hazomanga . 

Par contre, la disparition progressive du hazomanga bénéficie des di-

verses conséquences jugées positives sur toute la vie du clan. Elle garantie une 

certaine liberté aux hommes du côté matériel, juridique que spirituel. 

Economiquement, elle constitue un allègement des dépenses ou des 

charges familiales. Comme on a déjà vu, les hommes profitent certains intérêts. 

Ils sont libres de toutes sortes d’obligation en particulier le sacrifice qui néces-

site tel ou tel animal, les rites d’intronisation du hazomanga qui sont conçu 

comme une cérémonie dépensière.  

Sur le plan social, les hommes sont libres de faire les tâches quotidien, 

on peut accomplir tels ou tels actes sans avoir demandé une autorisation à qui-

conque. Juridiquement, les gens bénéficient d’une certaine égalité et de justice. 

En cas d’un litige c’est le Tribunal compétant qui tranche l’affaire et non plus le 

seul juge suprême, le sacrificateur qui pourrait faire un abus ou un excès de 

pouvoir. 

Finalement, on est libre spirituellement dans la mesure où on ne craint 

plus rien. Ainsi, on ne s’inquiète plus de l’existence du « hakeo » source de 

souci ou d’angoisse et de la peur comme étant une contrainte sanction indivi-

duelle mais aussi une punition collective. Chacun est responsable individuelle-

ment moralement inévitable et très lourde et qui n’est conçu pas seulement 

comme une et personnellement de sa faute devant la Justice ou le Tribunal. 



 86

CONCLUSION 

En conclusion, nous pouvons affirmer que parler de la société mahafaly 

revient à dire en général une société très attachée à la crainte et à la croyance 

à l’existence de Dieu et à la survivance des ancêtres ainsi qu’à l’influence 

qu’exercent ces invisibles sur les vivants. Un grand respect des coutumes an-

cestrales est en effet encore consacré dans le pays mahafaly notamment en ce 

qui concerne l’autorité hazomanga dont l’aînesse et la masculinité restent 

comme règles fondamentales dans sa détention. Cette autorité héréditaire, pre-

nant comme source originaire des ancêtres souches du lignage, se succède de 

génération en génération et n’est transférée qu’en cas du décès du détenteur 

du hazomanga ou exceptionnellement comme le cas d’une division du Hazo-

manga en « Hazomanga long » et en « Hazomanga court ». 

Le fait pour les membres du clan d’être attentif et inébranlable à la jalou-

sie, à la fierté et au respect des « lilin-draza », règles rigoureuses prescrivant 

cette autorité s’explique par la conscience des résultats profitables et innom-

brables, tant pour la réglementation de leur relation au sein du groupe que pour 

la garantie de l’ordre et de la sécurité sociale. Rien d’étonnant qu’il paraît que 

certaines règles du droit positif Malgache et même celles des traités internatio-

naux ou conventions internationales se trouvent parfois en confrontation avec 

ces règles sacrées. 

Nous pouvons dire aussi que malgré cela, des remarques sont consta-

tées aujourd’hui que l’institution hazomanga qui évolue en écroulement  change 

de nature, se désacralise et se disparaît lentement. Elle subit une valeur mena-

cée en face de la mondialisation ou de la civilisation moderne. Diverses disci-

plines  sont désormais devenues sources des controverses ou des contesta-

tions. En conséquence, les règles coutumières ne peuvent plus être respec-

tées. Ce qui engendre des inconvénients majeurs et catastrophiques sous 

toutes les formes. La colonisation participe à la disparition des diverses us et 

coutumes traditionnelles. Les difficultés apportées par la pauvreté restent en-

core inévitables et les idées chrétiennes montrent un jugement négatif du Ha-

zomanga comme étant une croyance démoniaque. Le progrès sur le domaine 



 87

de l’éducation change et nourrit techniquement et scientifiquement les mentali-

tés et les comportements individuels des citadins « civilisés ». Et enfin, l’essor 

du droit national et international actuel dans toutes les branches de la vie hu-

maine garantissent et reconnaissent des droits et libertés au profit de chaque 

citoyen. Tout cela contribue au péril imminent de l’institution hazomanga. 

Ainsi, nous voulons bien préciser que le reniement ou l’abandon des cou-

tumes traditionnelles ne constitue pas certainement un remède à cette grande 

difficulté. Nous voulons donc proposer ici quelques solutions adéquates pou-

vant la résoudre. 

La première consiste aux aides intervenues par l’Etat en éduquant les 

gens en particulier les ruraux qui vivent encore dans un monde analphabète. 

Une meilleure éducation obligatoire les permet d’une part, de faciliter la com-

préhension et la réception des lois édictées. D’autre part, elle favorise les popu-

lations à acquérir une large connaissance et intelligence permettant d’améliorer 

ou de perfectionner les règles strictes de leur Hazomanga. D’ailleurs, le Gou-

vernement doit prendre des mesures nécessaires consistant à enseigner, à 

faire connaître au public les rôles prépondérants assurés par les us et cou-

tumes dans une société et à encourager les gens à les mettre en valeur. 

La seconde solution  s’intéresse plus particulièrement aux législateurs 

dans ce sens que malgré le développement assuré par la scolarisation, une loi 

mal élaborée et inadaptée n’est qu’une source d’ambiguïté ou d’anarchie voire 

un sous-développement. Une révision des textes en les adaptant aux us et cou-

tumes ainsi qu’aux réalités locales et aux besoins de chaque groupe doit être 

alors nécessaire pour que la mise en vigueur ou l’effectivité des lois soit effi-

cace. De plus, une codification de toutes les coutumes Malgache doit être faite 

en les formulant clairement et nettement. 

Finalement, la troisième solution dépend de la conscience de chaque in-

dividu. En effet, chacun veille au respect de la loi. A dire vrai, tous les hommes 

sont se protégés les uns les autres pour éviter les responsabilités collectives. 



 88

C’est à la réalisation de toutes ces solutions que repose notre confiance 

et espérance à l’existence d’une société plus dynamique et qui regarde de 

l’avant pour assurer la prospérité et l’avenir de son pays dans le cadre de ce 

qu’on appelle : « tane tan-dily » (Etat de droit). 



 89

BIBLOGRAPHIE 

BATTISTINI, René, Géographie humaine de la plaine côtière mahafaly. Paris : 

Cujas, 1964, 197 p. 

BERNAD (Magnès), « Essai sur les institutions et la coutume des Tsimihety », 

Bulletin de Madagascar, N° 89, Octobre 1953, 95 p. 

BERNARD, A., Essai sur la transition de la société mahafaly vers les rapports 

marchands. Paris : ORTOM, 1978, 406 p. 

BERNARD, A., Essai sur la transition de la société mahafaly vers les rapports 

marchands. Paris : ORTOM, 1978, 406 p. 

DOMENICHINI (Jean Pierre), POIRIER (Jean), RAHERISOANJATO (Daniel), 

Ny razana tsy mba maty, Cultures Traditionnelles Malgaches, 

édition de la Librairie de Madagascar Antananarivo, 1984, 

235 p. 

DUBOIS (Robert), Olombelona, Essai sur l’Existence personnelle et collective à 

Madagascar, Librairie L’Harmattan, Paris, 1978, 157 p. 

ESOAVELOMANDROSO (Manassé), « Mahafale, Les formations politiques 

dans le Mahafale au XIXe siècle », TALILY, n°2/1995, Revue 

d’Histoire, Université de Toliara Faculté des Lettres et des 

Sciences Humaines Département d’Histoire, 144 p. 

FAUBELEE (Jacques), Récits Bara, Paris Institution d’Ethnologie Musée de 

l’homme Palais de Chaillot, 1947, 537 p. 

JORGEN (Ruud), Taboo, Frist Edition 1960, Made & printed in Norway by E. 

Sem A.S, Halden, Second Edition : 1970 : Printed offset by 

Trano Printy Loterana, Tananarivo, Madagascar, by spécial 

permission, 325 p. 

MARSAL (Maurice), L’autorité, Cinquième édition, Paris, Presses Universitaires 

de France, 1975, 128 p. 



 90

MOLET (L), Petit guide toponymie malgache, Publications de l’Institut de re-

cherche scientifique, Tananarivo, Tsimbazaza, 1957, 62 p. 

NDEMA (Jean), Fomba antakay (Bezanozano), Edition Librairie Ambozontany 

Fianarantsoa, 1973, 189 p. 

RANDRIAMAMONJY (Frédéric), Tantaran’i Madagasikara isam-paritra, Anta-

nanarivo, Août 2006 (Andohahela), 585 p. 

RAVAOSOLO (Jeanne), « Apprentissage et transmission culturelle », TALILY, 

n°3-4/1996, Revue d’Histoire Université de Toliara,  Faculté des 

Lettres et des Science Humaines Département d’Histoire, 169 p. 

RAVAOSOLO, Jeanne, Apprentissage et transmissions culturelles : le cas des 

rituels au hazomanga (Toliara, Madagascar). Thèse doctorat 

EHESS, 1996. Dir. Blandine Bril. 

RAZAFINNTSALAMA (Adolphe), Ny Finoana sy ny Fombany (Croyances et 

rites), Tuléar Centre Universitaire régional, 1983, 134 p. 

RAZAFINTSALAMA (Adolphe), Ny fiarahamonina ntaolo, Boky 1, Atanananrivo, 

1975, 108 p. 

TONGASOLO (Patrice), Fomban-drazana Tsimihety, Fianarantsoa 1985, Boky 

II, 383 p. 

VIG (Lars) Pasteur, Croyances et mœurs des Malgaches, 1873 à 1902 FASCI-

CULE II, 79 p. 

Collectif, Le christianisme dans le Sud de Madagascar, Mélanges à l’occasion 

du centenaire de la reprise de l’évangélisation du Sud de Mada-

gascar par la Congrégation de la Mission (Lazaristes) 1896-

1996, Baingan’Ambozontany, Fianarantsoa, 1996, 410 p. 

Collectif, Madagascar et le christianisme, ACCT Ed Ambozontany KARTHALA, 

Edition Ambozontany, Analamahitsy, Antananarivo, 1993, 



 91

Agence de Coopération Culturelle et Technique, Paris, Edition-

Diffusion Karthala, Paris, 518 p. 

Déclaration universelle de droit de l’homme, Nations Unies, 1948. 

CONSTITUTION DE LA REPUBLIQUE DE MADAGASCAR, FOI ET JUSTICE. 

B.P. 3832. A NTANANARIVO, Dépôt légal n° 007/10/00,  Impri-

merie : MARGROS-PRINT, 62 pages. 



 92

TABLE DES MATIERES 

DEDICACE ..................................................................................................... 1 

REMERCIEMENTS ........................................................................................ 2 

INTRODUCTION ............................................................................................ 3 

PREMIERE PARTIE :  L’INTRONISATION DE HAZOMANGA  ........................ 7 

I.1 LA CONCEPTION DE HAZOMANGA. ...................................................... 8 

I.1.1 La notion de hazomanga. ................................................................ 8 

I.1.1.1 Définitions et l’extension de hazomanga. ............................. 8 

I.1.1.2 Les critères d’élection du sacrificateur et ses pouvoirs. ...... 23 

I.1.2 Les différentes sortes de hazomanga. ........................................... 34 

I.1.2.1 Les causes de la séparation de hazomanga. ..................... 35 

I.1.2.2 Le hazomanga long et le hazomanga court. ....................... 36 

I.2 LES RITES D’INTRONISATION DU HAZOMANGA. ............................... 38 

I.2.1 Les conditions des rites d’intronisation du hazomanga. ................ 38 

I.2.1.1 La création de l’» Anjomba » ou la maison du sacrificateur. 38 

I.2.1.2 La nécessité de la présence de la femme du sacrificateur. 40 

I.2.2 Le lieu et le jour du rite. ................................................................. 41 

I.2.3 L’exécution des rites d’intronisation du hazomanga. ..................... 44 

DEUXIÈME PARTIE :  LES LOIS DE TRANSMISSION D’AUTOR ITÉ ........... 54 

II.1 LES CAS DE TRANSFERT D’AUTORITÉ .............................................. 58 

II.1.1 La mort du sacrificateur ................................................................ 58 

II.1.1.1 Les obligations du nouveau sacrificateur ........................... 59 

II.1.1.2 Le statut du nouveau sacrificateur ..................................... 62 

II.1.2 Le transfert d’autorité lors de la séparation du hazomanga. ......... 66 

II.1.3.1 Le transfert d’autorité lors d’une séparation du hazomanga 

avec le consentement du sacrificateur .................................. 66 

II.1.3.2 Le transfert d’autorité en cas d’une séparation du 

hazomanga dépourvue d’un consentement du sacrificateur. 70 

II.2 L’ÉVOLUTION DU HAZOMANGA. ......................................................... 73 

II.2.1 La simplification au rituel. ............................................................. 73 

II.2.1.1 La diminution des dépenses. ............................................. 73 

II.2.1.2 L’abandon des rites d’intronisation de hazomanga. .......... 75 



 93

II.2.2 Le hazomanga en voie de disparition. .......................................... 78 

II.2.2.1 Les causes de la disparition du hazomanga. ..................... 78 

II.2.2.2 Les conséquences de la disparition de l’institution 

hazomanga. ........................................................................... 83 

CONCLUSION .............................................................................................. 86 

BIBLOGRAPHIE ........................................................................................... 89 

 

LISTE DES PHOTOS 

Photo 1 : Le Hazomanga et sa femme devant chez lui .................................... 22 

Photo 2 : Le sacrificateur (hazomanga) ........................................................... 24 

Photo 3 : Marque de respect envers le hazomanga ......................................... 27 

 

FIGURE 

Figure 1 : Hazomanga et lieu de sacrifice ......... ........................................... 12 
 


