g UNIVERSITE DE TOLIARA FAC. oscsm
e B FACULTE DE DROIT, D’ECONOMIE, % S
= N DE GESTION ET DE SOCIOLOGIE

= DEPARTEMENT DE DROIT -
E ~—r’ nuuol.::::m
I OLIARA

LES LOIS DE TRANSFERT D'AUTORITE
OU LE HAZOMANGA CHEZ LES MAHAFALY .

Mémoire pour I'obtention du dipldme de Maitrise en Droit
Option : Carriere judiciaire et Sciences criminelle s
Présenté par FALESOA

Sous la direction du Professeur SAMBO Clément
27 Ao(t 2009

Année académique : 2007-2008



JURY:

-Directeur de recherche et Président:

» Monsieur SAMBO Clément

Professeur d'Enseignement Supérieur et de Recherche a I'Ecole Normale
Université de TOLIARA

-Suffragants:
Rapporteur:
» Madame RANAIVO Elisabeth

Assistante d'Enseignement Supérieur et de Recherche a la Faculté de Droit,
d'Economie, de Gestion et de Sociologie de Développement a I'Université de
Fianarantsoa

Assesseurs critiques:
» Madame AHOLY Line Sara

Assistante d'Enseignement Supérieur et de Recherche a la Faculté de Droit,
d'Economie, de Gestion et de Sociologie de Développement a I'Université de
Fianarantsoa.



LES LOIS DE TRANSFERT D'AUTORITE
OU LE HAZOMANGA CHEZ LES MAHAFALY



DEDICACE

Ce mémoire de Maitrise en Droit est dédié spécia-

lement & :

- mon trés cher pére, ma trées chere mere, mes

freres et soeurs adorés ;

- tous mes amis de promotion, tous les étudiants en

Droit de I'Université de Toliara ;

- tous les jeunes Mahafaly.



REMERCIEMENTS

Cette étude n’aurait été réalisée sans la grace de Dieu. Elle a rompu tous
les obstacles telles que les difficultés matérielles, financieres et notamment les

problémes sanitaires qui ont failli empécher son achévement.

Ma profonde gratitude & Monsieur le Professeur SAMBO Clément, qui a

accepté d’étre mon Directeur de recherche.

Mes vifs remerciements a tous les enseignants de la Faculté Droit,
d’Economie, Gestion et Sociologie de Toliara et cb91eux de la Faculté de Droit

de Fianarantsoa qui m’ont fourni beaucoup de connaissances.

Mille mercis a mes parents, particulierement a mon cher frere SOLOSOA
Tovo, qui ont grandement contribué a I'aboutissement de cet ouvrage. Sans
leur encouragement et tous leurs soutiens possibles aussi bien matériels, finan-
ciers que moraux depuis plusieurs années, les études n'auraient pas pu étre

menées a terme.

D’infinis remerciements a tous les villageois mahafaly et surtout mon
oncle KOTOLAHY, ils m’ont accueilli lors de la descente sur le terrain et qui

m’ont donné des informations sur la connaissance des us et coutumes mahafa-

ly.

Un grand merci a tous ceux et a toutes celles qui ont participé a

I’élaboration de ce mémoire.

Enfin, merci a tous les amis de la Faculté Droit, Economie, Gestion et
Sociologie de Toliara particulierement Mademoiselle RAVAOARILALA Jasmine

Patricia, une véritable remarquable et meilleure copine.



INTRODUCTION

Avec la propagation de I'expression « Etat de droit », nul n’est censé
ignorer la place indéniable du droit dans tous les domaines de la vie sociale.
Aucun Etat dans ce monde n’est pas convaincu par l'affirmation de I'adage la-
tine : « Ubi societas, ubi jus », « Il n'y a pas de société sans droit ». Néanmoins
le droit ne trouve pas sa raison d’étre sans le large concours des coutumes.
Celles-ci restent évidemment un chef de file du fait qu’elles constituent les
sources directes du droit. Ainsi, 'adage chinois : « La loi du prince s’arréte de-

vant la coutume du village » renforce cette suprématie des coutumes.

Ce qui n'est pas étonnant qu’a présent plusieurs pays ne s’efforcent pas
seulement de valoriser les coutumes, mais aussi de se précipiter d’en faire une
grande vision pour insérer dans des textes en vue de développer leur Lois. Le
Japon, un des pays les plus riches du monde, son attachement a ses diverses
us et coutumes ne constitue pas une barriere au développement de ce pays.
Mais surtout cela est congu comme un pivot vers son progres et son épanouis-
sement. En tant qu’Etat, Madagascar avec ses dix-huit Tribus®, riche chacune
d’elles en variante coutume, n'y échappe pas.

Historiquement, a la veille de I'indépendance, sur le domaine de la Iégi-
slation, le Gouvernement Malgache s’efforcait d’insérer certaines coutumes
dans des textes de Loi. D'ailleurs, des nombreuses coutumes servaient d’ in-
terprétation des textes obscurs et d’intervention pour combler diverses lacunes.
En particulier, 'Ordonnance 62089 du ler Octobre 1962 sur le mariage, tout en
reconnaissant a la femme mariée le droit de « Misintaka » renvoie a la coutume
pour les formes et les conditions®. Il en est de méme pour le « Kitay telo an-
dalana » et le « Mizara mira » comme étant des régles relatives aux régimes

matrimoniaux des époux.

1 LALA Rakotoson Raolison Julienne Agnes, LOVAKO T2, Edition Ambozontany Ana-
lamabhitsy, Antananarivo, p. 100.

2 « Introduction & I'Etude de droit », Cour dispensée par Madame Marthe MARTIAL,
Juge d’enfants au Tribunal de TOLIARA.



Malgré ce grand effort fait par I'Etat, le résultat est effectivement insatis-
faisant dans ce sens que cette insertion des coutumes dans des textes ne
s’effectuait seulement que dans des moindres régions de I'lle et non pas toute
entiere. Malheureusement, bons nombres d’ethnies a Madagascar sont encore
victimes de la non prise en compte des coutumes dans le systeme judiciaire.
Parmi eux, nous voulons soulever particulierement I'ethnie Mahafaly a laquelle
notre étude va s’intéresser. Le pays mahafaly se trouve dans la province de
Toliara, situé dans la Région Sud-Ouest et comprenant le District d’Ampanihy -
Ouest et celui de Betioky -Sud. Manassé ESOAVELOMANDROSO a bien déli-

mité que :

« Le Mahafaly couvre, dans le Sud-ouest de Madagascar, la
région comprise entre I'Onilahy au Nord et le Menarandra au
Sud, le canal de Mozambique a I'Ouest et une ligne grossiére-
ment par3a||é|e a la cote et distante de celle-ci d’environ 120 Km
a l'Est. »

En général, le pays Mahafaly est une société agri pasteur ou les popula-
tions sont des ruraux, vivant des cultures vivriéres traditionnelles (manioc, mais,
patates douce, etc.) ainsi que de I'élevage (de beeufs, chévres et moutons). Les
produits d’élevage sont congus non seulement comme sources de vie et de ri-
chesse mais aussi considérés comme des pieces indispensables pour la réali-
sation des rites ancestraux. La société mahafaly est basée sur la croyance a
I'existence de la puissance divine et attachée a des coutumes des ancétres.
Nous nous contentons de ne citer et de ne parler dans ce travail autre que le

« Hazomanga » en abordant comme theéme intitulant :

LES LOIS DE TRANSFERT D’AUTORITE
OU LE HAZOMANGA CHEZ LES MAHAFALY .

Le hazomanga qui désigne a la fois le poteau sacré et la personne dé-
tentrice de ce poteau rituel d’'un clan ou lignage, basé sur le sacrifice de zébu
est une organisation sociale, politique et religieuse dirigée par le chef de ce

clan : le sacrificateur. C’est une institution qui réglemente les relations des

® Manassé ESOAVELOMANDROSO, « Les Formations politiques dans le Mahafale au
XIX® Siecle », in TALILY, n2, 1995, p.19.



membres de ce lignage. L’autorité du hazomanga n’est pas fictive. Des regles
coutumieres imposées par les ancétres la régissent dont les générations ac-
tuelles héritent. Des auteurs ont étudié les coutumes mahafaly surtout en ce qui
concerne le hazomanga. Certains ont tout de méme inventé leurs opinions sur

ce point.

Cependant, leurs études n'ont pas été achevées. De ce fait, plusieurs
personnes ignorent encore ce qu’'on appelle hazomanga notamment les jeunes
modernes méme ceux qui font partis de la dite tribu. C’est a ce sujet que nous
voulons bien choisir ce théme dans le but d’apporter d’'une part, a tout le monde
guelgues explications et informations pouvant expliciter les us et coutumes ma-
hafaly sur le hazomanga. D’autre part, les vieux ont laissé des patrimoines cul-

turels qui sont connus et réputés oraux.

Le choix de ce sujet ne s’arréte pas seulement sur ces points. L’'insti-
tution hazomanga est aujourd’hui menacée d’une valeur catastrophique. Au
sein de la société regne des troubles ou des révoltes qui conduisent a sa cri-
tigue négative jusqu'a sa disparition progressive. Ainsi, la présente étude est
faite en vue de mettre en valeur les regles coutumiéeres en particulier celles de
hazomanga qui sont devenues actuellement I'objet d’'une dépréciation ou d’'une
haine. Toutefois, une forte soumission et fierté aux regles régissant l'autorité
hazomanga qui pourraient étre s’opposer aux dispositions du droit positif en

vigueur du pays sont encore remarquees.

Cette contrariété entraine une certaine mésentente entre les membres
du groupe et notamment lors du transfert de I'autorité dans l'intérét ou le trans-
fert 1égitime de l'autorité assure la sécurité sociale. A ce propos, nous voulons
donc dégager la problématique suivante : la recherche de la conformité des
regles coutumieres du Hazomanga a celles du Droit positif malgache. En
d’autres termes, dans quelle mesure les régles prescrivant l'autorité du hazo-
manga pourraient-elles étre paralleles ou conformes a l'efficacité des disposi-
tions en vigueur du Droit positif malgache pour qu'il ait paix et sécurité dans la

société mahafaly ?



Le fruit de notre travail est perfectionné grace aux nombreuses lectures
faites au moyen des divers documents et livres ainsi que par notre connais-
sance personnelle de la tribu étudiée. Nous en somme originaires et nous al-
lons essayer tout au long de notre développement de donner certaines opinions
et informations pouvant expliciter ce probleme. Nous espérons beaucoup que
les idées inventées pourront vous apporter satisfaction malgré les imperfections
et les diverses lacunes que nous tenons excuser ici a 'avance. La raison ne

s’explique pas seulement par le fait que 'lhomme n’est pas parfait.

Cela s’explique aussi surtout par le fait que nous sommes encore des
étudiants acquéreurs des connaissances et non pas des fournisseurs des con-
naissances. A ceci s’'ajoute que des enquétes sont menées aupres des popula-
tions mahafaly et des descentes sur le terrain sont accomplies dans des nom-
breux villages particulierement aux alentours de District d’Ampanihy-Ouest pour
réaliser et élaborer ce mémoire. Parmi eux, les clans les plus visités sont le Te-
fatra et le Tokovey. Le sous-groupe Tefatra se trouve a Beavoha, un petit vil-
lage a 7 km a I'Est du District d’Ampanihy-Ouest. Tandis que le Tokovey est
situé a Reamanda, un petit village a 9 kilométre au Sud du dit District. Ce devoir
comportera deux grandes parties trés explicites et distinctes. La premiere partie
consacrera a la description de l'intronisation du hazomanga. La deuxieme partie

va s’intéresser aux lois de transmission d’'autorité.



PREMIERE PARTIE :
L'INTRONISATION DE HAZOMANGA



.1 LA CONCEPTION DE HAZOMANGA.

Pour mieux en savoir plus, cette partie mérite d’étre divisée en deux
chapitres : la conception du hazomanga en premier lieu et le rite d’'intronisation

du hazomanga en second lieu.

Le concept de hazomanga est tres difficile & comprendre. Donc, nous al-

lons examiner successivement sa notion ainsi que ses différents types.
I.1.1 La notion de hazomanga.
A cette notion nous devons répondre aux questions suivantes :
. Qu'appelle-t-on hazomanga ?
. Quelle est son extension ?
D’autres questions seront posées ultérieurement.
1.1.1.1 Définitions et I'extension de hazomanga.

Le dictionnaire malgache frangais d’ABINAL et MALZAC définit que « le
hazomanga est une plante médicinale »* c'est-a -dire que c’est une sorte de

végeétations pour guérir une maladie.

Selon Noél Jacques GUEUNIER, dans Lexique du Sud-ouest
malgache (sous presse), en premier lieu, le hazomanga signifie un
poteau sacré d'un lignage, érigé sur le lieu des sacrifices aux ancétres de ce
lignage, il en est le symbole (on I'enduit du sang des sacrifices, et on y ac-
croche la trachée artére de la béte sacrifiee) ; quelquefois au lieu d’un poteau
c’est un arbre vivant, poteau érigé pour un sacrifice et qui a repris racine. Le
poteau des sacrifices est fiché ici dans la terre, et sa téte pointue se dresse
vers les hauteurs. Sa fonction est de conduire les messages des hommes ou

simplement le détenteur, ou gardien du poteau du lignage, ainé et prétre du

“ ABINAL et MALZAC SJ, Dictionnaire Malgache-Francais, et éd Ambozontany Anta-
nanarivo, 2000, article « hazomanga ».



lignage. Dans le sud on distingue hazomanga lava le grand poteau sacré, ou
parfois hazomanga lahy le poteau sacré male, centre cultuel de tout un clan
(par exemple du clan Tevondrofie a Anakarake), et les hazomanga fohe, hazo-
mangam-pohe petits poteaux sacrés, ou parfois hazomanga vave poteaux sa-

crés femelles, centres cultuels propres a chaque lignage.

Le mot « hazomanga » est parfois employé aussi pour le poteau dressé
a l'occasion de la cérémonie de circoncision, proprement appelé hazomboto
« le poteau des pénis ». On 'applique aussi d’autres arbres ou poteaux sacres,
comme les arbres consacrés aux esprits doany, ou les mats élevés pour cer-
taines cérémonies de possession, dédiées aux esprits tromba (en ce cas on
parlera de hazomanga-njanahary poteaux sacrés des divinités, hazomangan-
tromba poteaux sacrés des esprits), ou encore le mat sacré des rites du bilo

(hazomangam-bilo), qui est un petit arbre au tronc mince, branchu et feuillu.

En second lieu, par extension, hazomanga se dit aussi pour les objets ri-
tuels divers utilisés par le prétre du lignage pour les cérémonies adressées aux
ancétres, en ce sens plus proprement jiny, pour I'endroit ou I'on fait le sacrifice
aussi tany magnitsy la terre embaumée, pour le sacrificateur lui-méme (pro-
prement mpisoro sacrificateur, ou mpitoka invocateur, ou mpitan-kazomanga
détenteur du poteau sacré), et enfin pour le lignage qui se réunit autour du po-

teau sacré (proprement raza).

On utilise aussi le mot « hazomanga » pour signifier le bas-mat, sur la
goélette (terme de marine) le bas-mat, plus massif, sur lequel repose tout le
gréement, est comparé au poteau des sacrifices, sur lequel repose le lignage.
Syn. (plus usuel) mongory.

Enfin, c’est une espéce d’arbre, Cynanchum eurychitoides K. Schumann,
Asclépiadacées, il est employé au cours des cérémonies de la circoncision
(Menabe, Léandri) ; le « bois-excellent », nom d’'une plante employée comme

remede chez les Masikoro.

Mais ici nous voulons bien signaler que le sens est trés différent. Pour

les Mahafaly, le hazomanga est un poteau sacré d’un lignage sur lequel se dé-



10

roulent tous les événements rituels et les cultes aux ancétres. Il est érigé a I'Est
du village. Il est dirigé par le patriarche ou le Chef du clan qui est choisi parmi
les membres du clan. Ce Chef est le plus agé de la génération la plus ancienne

dans la lignée male du clan.

Le hazomanga est basé sur des sacrifices aux animaux comme les
bceufs ou les moutons. Il est destiné pour résoudre les problémes sociaux.
C’est au pied du hazomanga que le patriarche appelle Dieu et les ancétres, prie
et demande leurs bénédictions et leurs faveurs en cas d’'un événement malheu-

reux et méme heureux du groupe au moyen d’une offrande de zébu.

Plusieurs auteurs ont déja essayé d’avancer leurs opinions sur ce point
dans d’autres tribus a Madagascar. Leurs idées sont presque les mémes bien
qgue le mot qui désigne le nom de hazomanga est parfois différent. Selon
Jacques FAUBLEE :

« Le hazomanga (bois bleu ou bois bienfaisant) est un pied affi-
|é érigé a I'Est de la maison du patriarche, maison qui est elle-
méme, en principe, la plus a 'Est du village. C’est entre ce pilier
et la maison que le patriarche sacrifie et prie les Dieux. C'est
devant cet autel qu’ont lieu prieres, adoptions, mariages, malé-
dictions » °

Jean Pierre DOMENICHINI, Jean POIRIER et Daniel RAHERISOAN-
JATO affirment que : « Jiro ou faditra sur le pied duquel se déroule la céré-

monie intéressant un seul clan ou un village »°.

Tandis que pour Jeanne RAVAOSOLO : « Le hazomanga est un poteau

tutélaire représentant les ancétres dressé lors des rites de communication des

®> Jacques FAUBLEE, Récits Bara, Institution d’ethnologie, Musée de 'homme, Palais
de Chaillot, Place du Trocadéro (16€), Paris, 1947, p.47.

® Jean-Pierre DOMENICHINI, Jean POIRRIER et Daniel RAHERISOANJATO, Ny Ra-
zana tsy mba maty, cultures traditionnelles malagasy, éd Librairie de Madagascar An-
tananarivo, 1984, p. 75.



11

vivants avec les ancétres par I'intervention d’un sacrifice de beeuf, lieu du dé-

roulement de ces rites ; d’oll le nom rite au Hazomanga »’.

En fait, le hazomanga matériellement est 'ensemble des grands bois
consacrés nommés « Katrafay » ou « teza »® qu’'on érige a I'Est du village. Les
uns se croisent dont le vertical, trés affilé environ deux metres de long s’appelle
le « fototse » ou le pied. Ici, le mot « pied » a été pris comme différent de son
sens large qui est un membre inférieur du corps humain. L’horizontal, nomme le

« lakara » (la croix) n’est qu’'une planche de cinquante centimetres.

Tandis que l'autre plus long et non affilé mesurant environ 2,50m a 3m
est nommé le « fampiolotse » ou le complément qui est planté tout simplement
comme un support du « lakara » et du « fototse ». L’affilé symbolise les an-
cétres alors que l'autre le plus long représente le clan. Leur ensemble forme le

hazomanga ou le pied.

En outre, certains bois sont plantés au Nord de ce pied mais qui ne ser-
vent seulement qu’a I'occasion des rites d’intronisation du hazomanga. C’est-a-
dire au moment ou on plante le piquet. Ils servent a attacher les boeufs a sacri-
fier. Ce sont les « fatotra »” (ou les attaches). Leurs nombres dépendent de
ceux des beeufs a tuer. Par exemple, s'il y a dix boeufs a sacrifier, ceux-ci doi-
vent étre attachés a dix « fatora ». Si les animaux a abattre sont au nombre de

quarante, on utilise alors quarante « fatora ».

Le hazomanga est dirigé par le patriarche, chef du clan appelé le « mpi-
soro » (le sacrificateur) ou le « mpitan-kazomanga » (le détenteur de hazoman-

ga) ou le talé ou le « Bey'ondaty » (I'ainé des hommes).

" Jeanne RAVAOSOLO, « Apprentissage et Transmission culturelle », TALILY, n°3 -
4 /1996, Revue d'Histoire, p46.

® Katrafay ou teza est une espéce d’arbre dont I'écorce sert & donner au rhum de ton et
de godt. Le scientifique I'appelle : le Cedrolopsis grevei.

° Fatora : ce sont des poteaux plantés en ligne au Nord du hazomanga auxquels sont
attachés les boeufs a abattre.



12

Figure 1 : Hazomanga et lieu de sacrifice

Pour les Tsimihety, le sacrificateur est nommeé le Tangalamena. Il détient
le hazomanga, accomplit le sacrifice et représente tous les membres du groupe

dans leur relation avec le Dieu et les ancétres lors d’'une cérémonie rituelle.

Son adjoint lui succede quand il est mort. Il s’appelle le « mpanden-
ta » (ou I'égorgeur) parce que son role principal est d’égorger les boeufs a sacri-
fier. On lui nomme aussi « Fahatelo » (ou le troisieme). Pourquoi on lui nomme

« Fahatelo » ?

Les Mahafaly affirment dans leur croyance que Dieu est le créateur de
'univers. Il est le plus puissant. Donc il est le premier. Le sacrificateur est le
Chef supréme de tout le clan. Dans tout le groupe nul ne peut pas étre a son
dessus. Dong, il est le deuxieme a avoir la puissance. Enfin, il est évident que

son adjoint est le troisieme.

On lui confie le réle de détenir le « Vy lava » ou le « Vy arara » (le grand

sabre de sacrifice), d’égorger le boeuf et d’oindre du sang les fronts de tous les



13

membres du clan au moment du sacrifice. Oindre veut dire recueillir du sang
avec le doigt pour le mettre sur le front. Le hazomanga est toujours accompa-
gné par certains ustensiles sacrés destinés a lui servir. On les appelle les « fa-
na-kazomanga » (les ustensiles de hazomanga) ou les « fana-draza » (les us-
tensiles des ancétres).Parfois, on les nomme les « zaka sarotse » littéralement
les objets difficiles ou les objets sacrés. On ne les sort qu’'a I'occasion d’'un sa-

crifice. Leurs noms sont distincts selon leurs utilités.

- Le « Vy lava » ou le « Vy arara » (le sabre de sacrifice) ou le « Falen-
ta » (littéralement, celui avec qui on égorge) est un grand couteau en lame trés
affGtée par lequel I'Adjoint égorge les victimes. Seul le « Fahatelo » qui a le

droit de tenir ce sabre.

On le nomme aussi le « raza » ou I'ancétre parce que seul ce sabre peut
oser égorger le beeuf, plus précisément le « vilo » ou la marque d’oreille des
bovidés. Ce dernier est un symbole d’appartenance clanique du propriétaire du
bceuf. Chaque groupe a son propre marque d'oreille des boeufs qui représente
leur clan voire leurs ancétres. Au moment du sacrifice, le sacrificateur immole le
bceuf et offre le « vilo » & Dieu et aux ancétres. De ce fait, le sabre de sacrifice

est 'ustensile le plus important et le plus sacré parmi les autres.

- Le « mosora » ou « fanagnira » ou (I'aiguiseur) : une pierre plate qui

sert a aiguiser le sabre de sacrifice.

- Le « fanantezan-dra » ou « fanantezan-dio » est un grand bol creux et
sculpturé en bois a role de mettre des « raven-kile » ou des feuilles de tamari-
nier et de recevoir le « lengon-dra » (le premier sang) de la béte pour oindre le

poteau.

- Le « Fagnemboha » (ou I'encensoir) ; constitué par un vase ou une
marmite en terre posée sur le pied du piquet et dans laquelle on met du feu
pour griller un petit morceau de la bosse et celui de la queue de la victime. Le
but est d’encenser le hazomanga, Dieu et les ancétres car I'odeur parfumée
remonte en haut jusqu’au ciel. D’ou l'appellation de « manao tsotse » (faire

'encensement.) ou « magnemboke » (encenser).



14

-Le « Tsiatsoke » : une sagaie non aiguisée tenue par le sacrificateur au

moment du « tata » ou « toka » ou priere d’intercession ou l'invocation.

On entend par « tata », les prieres faites par le sacrificateur, adressées a
Dieu et aux ancétres. Pere BENOLO Francois définit que : « le tata » (ou priére
d’intercession) est une priere de demande et de bénédiction. Demande de
prospérité et le bien étre des requérants ou de tout le clan : bonne santé, proli-
fération du petit et du gros bétail, prospérité de I'agriculture ». C’est-a-dire, le

« tata » est la déclaration de ce qu’on veut demander a Dieu et aux ancétres.

D’habitude, cette priere se fait verbalement par une aspersion d’eau con-
tenant dans un récipient en tournant vers I'Est. D’ou l'autre nom de tata le « tsi-
perano » ou I'aspersion d’eau. L’eau fraiche symbolise la vie, la purification et le

frisson qui signifie bon. L’eau rend la vie meilleure.

Toutefois, on peut faire le « tata » dépourvu d’eau : le « tata maike » ou
(une priere sec). Tout individu peut faire une priére d’intercession mais a condi-
tion qu’il devrait étre agé ou ainé. Les enfants ne peuvent pas la faire. Une
femme qui souhaite une bénédiction a ses enfants a le droit de faire le « tata ».
Mais elle doit tourner a I'Ouest, lieu considéré comme profane. C’est la ou se
couche le soleil.

- Le « Kitampa » ou le « Tihiroka » : c’est une petite natte en « von-
dro »'° sur lequel sont installés tous les objets sacrés au pied du poteau sacré

au moment d’'un sacrifice.

- Le « Sadro», une louche en bois pour apporter du feu pour

'encensement.

- Le « Velagne vy » : une grosse marmite en fer dont le role est de cuire
le « vaton-tsoro ». Le « vaton-tsoro » est la pierre du sacrifice, le noyau du sa-
crifice ou I'objet du sacrifice. A vrai dire, aprés le sacrifice, on cuit quelques

abats de tous les animaux immolés y compris les foies. Obligatoirement, tous

19 \Jondro : roseau ou jonc.



15

les membres assistants doivent les manger. Ces viandes cuites qu’on appelle le

« vaton-tsoro ».

- Le «vatavo », une grande calebasse ou I'on mettre de I'eau pour

I'aspersion d’eau et pour la cuisson de « vaton-tsoro ».

- Le «sakazo »: un grand plat sculpturé en bois nommé « mendo-

rave »'! dans lequel on met les viandes de « vaton-tsoro » apreés la cuisson.

- Le « Fanovy » : c’est un récipient en calebasse par lequel le patriarche

asperge de l'eau les assistants d’une part et d’autre part, il lave les mains.

- Le « Firango » : c’est un crampon pour tirer la viande de la marmite. Il
est interdit d’utiliser une cuillére ou une louche pour le « vaton-tsoro » ni d’en

prendre avec les mains.

- Le « Tsikotoke » ou le « Haro » ou le « sandoke » : deux grands pa-
niers sans anses qui se couvrent et dans lesquels sont rangés tous ces usten-

siles du hazomanga.

- Le «toko» ou le trépied : trois pierres pour la cuisson de « vaton-

tsoro ».

Chez les Mahafaly, le hazomanga c’est 'ensemble du poteau sacré ainsi

gue tous ces objets sacrés ci-cités.

Le hazomanga joue son role tres important dans la vie du clan en résol-
vant tous les problemes quotidiens. Tous les événements heureux et méme
malheureux intéressants la vie du clan sont représentés par les sacrifices au

prés du poteau sacré. Parmi eux, on peut citer :

-La circoncision ou le « savatse » : une cérémonie importante pour les

Mahafaly qui marque que le garcon recoit sa virilité et appartient a son clan.

- Le « efe-paly » ('écartement de tabou) ou « ala-faly » (I'enlévement de

tabou). Les Mahafaly doivent se soumettre et étre fidéles aux régles imposées

' Mendorave : espéce de palissandre appelé Daldergia.



16

par les ancétres. Celui qui brise ces interdictions est considéré comme souillé
devant la société. Il doit étre purifié devant le pieu pour enlever ou écarter
l'interdit. Prenons comme titre d’exemple précis le cas de quelqu’un qui a man-
gé tel ou tel aliment interdit ou « faly » par le clan. Il doit offrir un boeuf & Dieu et

aux ancétres pour demander leur pitié et leur pardon.

Il en est de méme en cas de mariage inceste. C'est-a-dire deux per-
sonnes qui ne peuvent pas se marier selon les lois et coutumes ancestrales, se
marient soit par ignorance soit par leur volonté. lls doivent immoler un bceuf
devant le poteau sacré. Soit le sacrificateur les autorise a se marier, c’est
I'enlevement du tabou ; soit il renforce le tabou pour les interdire a se marier

pour toujours. La, on assiste au systeme d’écartement de tabou.

-Le « nofy » ou le réve : la croyance des Mahafaly a propos des réves
est forte. lls croient a I'existence d’'une vie de l'au-dela aprés la mort. Les an-
cétres qui sont déja morts trés longtemps peuvent continuer leur vie a l'au-dela.
Ainsi, ils peuvent communiquer aux vivants et demander telles ou telles choses
au moyen des réves. Le réve peut étre une demande de bceuf « nofy aombe »
(ou réve a un beeuf). En effet, le boeuf objet du réve doit étre immolé devant le
poteau sacré. Si non, des sanctions surnaturelles peuvent frapper par le réveur
ou I'un de ses membres de famille. Ces sanctions collectives appelées « ha-
keo »'? ou malheur (ou les coléres des ancétres ou les punitions des ancétres)
peuvent étre une maladie grave, ou des imperfections agricoles ou pastorales.
Lorsque le réve est déclaré au patriarche, celui-ci fait une offrande. Ainsi, le
malade est guéri par ce que « vaky ty hakeo, vaky ty tahy » (la colere des an-

cétres est dévoilée, la bénédiction est donné).

-Le « Sorogn’anake » (ou le sacrifice aux enfants) : pour les Mahafaly,
lorsqu’il y a augmentation de nombres d enfants, c’est-a-dire que lorsque le
pére de famille obtient beaucoup d’enfants, il doit faire une offrande de bceuf au
piquet pour remercier la bonté et la générosité de Dieu et les ancétres, ainsi

pour demander leur grace afin que ses enfants jouissent longtemps de la vie et

12 Hakeo ou coléres des ancétres ou punitions des ancétres sont des sanctions surna-
turelles causées par le non respect des régles coutumieres.



17

leurs parents pourront les garder toujours. Ici, il est a bien noter que le « so-
rogn’anake » est différent de celui des Vezo. Pour eux, c’est une cérémonie
sans I'accomplissement de laquelle le pere ne pourra pas avoir la garde et la
jouissance des enfants. C’est-a-dire qu’apres le « sorogn’anake », tous les en-

fants méme, ceux qui naitront plus tard appartiennent au péere.
-Le « sareke » ou « voady » (le vceu) est aussi fait au hazomanga.

C’est une promesse fait par un individu auprés du poteau sacré d’offrir tel
ou tel animal a Dieu et aux ancétres en cas de guérison lors d’'une maladie
grave ou bien en cas d’'une obtention d’un enfant voulu lors d’une stérilité. Lors-
que le veeu est exauceé, I'animal sera sacrifié au hazomanga. Chez les Betsimi-

saraka, le vceu veut dire le « Tsikafara » 3
-Le « Ky » ou le serment

Si un des membres du clan est soupgonné d’avoir commis un délit ou
une faute grave, on va au pied du hazomanga pour le faire jurer devant Dieu et
les ancétres en prouvant son innocence. Apres quelques semaines s’il ne lui
arrive pas quelque malheur ou accident, on prouve qu’il est innoncant. Par
contre s'il est coupable, il est frappé par les coléres des ancétres ou bien « ti-

gnén-draraha » (étre atteint par un malheur).

Tous ces événements sont considérés a I'égard du groupe comme im-
portants et doivent étre immolés au poteau sacré. Le sacrifice ne peut pas étre
accompli qu’au moyen de certains animaux sacrés qui le valorisent. Ces ani-
maux sacrés sont congus comme I'échange de la bonté et de générosité de

Dieu et des ancétres.
Parmi ces animaux figurent :

-les beeufs : ce sont des animaux les plus sacrés parce qu’ils portent les
marques d'oreilles des boeufs ou le « vilo » symbolisant les ancétres ou le clan.

En tant qu’'un animal sacré, les ancétres ont reconnu une valeur intrinséque au

13 e Tsikafara : execution d’'un vaeu exaucé. Jean Pierre (Dominichini), Jean Poirrier,
Daniel (Raherisoanjato), Ny Razana tsy mba maty.p79.



18

profit des bceufs. En tant que telle, des regles spécifiques leur sont imposées.
Exemple : les femmes en tant que profane ne doivent pas traire la vache ni
égorger un beeuf ; on ne doit pas porter des sandales quand on entre dans un
enclos ; de méme, il est interdit pour les Mahafaly de construire I'enclos a

I'Ouest du village. Il se place toujours a I'Est qui est un lieu sacré.

-Les moutons sont aussi des animaux importants et on peut les sacrifier
devant le hazomanga. De méme la religion chrétienne consacre bien la notion
des moutons. Dans la bible, a chaque fois qu’Abraham fait un sacrifice, il offre

toujours un mouton a Jéhovah.

En outre, Jésus Christ, lors de sa naissance a Bethlehem, il était consi-
déré comme « I’Agneau de Dieu ». C’est toujours dans la bible qu'on affirme
parfois « ondry very » ou la brebis égarée, « andraso ny ondriko » ou garde

mon troupeau. Ce qui fait la valeur sacrée des moutons.

-Les coqgs: on peut sacrifier un coq devant le hazomanga. Tel
I'expression Mahafaly « ty akoho mahasaky hazomanga » : le coq peut oser le

hazomanga. Pourquoi cette affirmation ?

En général, les cogs sont des animaux les plus souillés ou impurs. C’est
la raison pour laquelle il y a certains gens qui ne veulent pas manger un coq et
surtout les possédés. Mais ils sont accordés pour I'offrande au hazomanga.
Son origine mythique explique la raison que le coq est reconnu par Dieu car il
était le seul animal parmi les autres, qui connaissait I’heure de réveil d'un fils de
Dieu qui allait dormir chez son amante. Le fils de Dieu ordonnait tous les ani-
maux de lui réveiller quand il fait le matin. Seul le coq avait exécuté cet ordre. Il
lui disait : « quand je chante le premier, tu devras te lever et t'habiller; si je
chante a la deuxieme fois, tu devras te laver. Enfin @ mon troisieme chant, tu

pourras t'en aller parce que c’est déja le matin ».

Le fils de Dieu était content et lui recompense une reconnaissance a tout

ce qui le concerne.



19

En fait, pour les Mahafaly tous les cogs peuvent étre sacrifies au hazo-
manga, méme une poule noire qui est la couleur des ancétres. Seul le « akoho-
lahy voroja »™* ou le coq en plume voroja est interdit. C'est une mauvaise cou-
leur pour les ancétres et aussi pour les vivants. « Voroja » veut dire nul, neutre,

qui ne vaut rien.

On remarque que les chévres ne sont pas aussi sacrifiés au hazomanga.
Mythiquement, ce sont des animaux bavards. lls hurlaient et faisaient sursauter
le fils de Dieu qui était entrain de dormir. Celui-ci si furieux les maudissait de ne

plus les reconnaitre.

A part ces animaux ci-cités, on peut faire de « sorom-bafiemba » (ou le
sacrifice au pois vohem), de « sorogn’ampemba » (ou le sacrifice au sorgho) et

de »soron-tantele » (ou le sacrifice au miel ».

Le sacrifice au pois vohem et le sacrifice au sorgho sont constitués a des
cérémonies consistant a faire cuire des pois vohem ou des sorghos dans la
grosse marmite de hazomanga. C'est le « tokom-belagne »* . Aprés la priére
d’intercession faite par le sacrificateur et la cuisson, tout le monde doit manger

ensemble.

Le sacrifice au miel est une pratique semblable a ceux des autres ci- ci-
tés par la quelle on mange ensemble le miel aprés la priére. La différence est

gu’il n’y a pas de grande cuisson en grosse marmite.

Pourquoi ces genres de sacrifices sont-ils accordés au hazomanga ? La
raison est qu’autrefois, il était rare de trouver quelgu’un qui avait des bétails.
Les ancétres ont permis de faire alors des sacrifices avec ces aliments. En

plus, ce sont les aliments les plus savourés et préférés des anciens.

Si tel est le cas, que représente exactement le hazomanga ? C’est-a-dire

guelle est son extension ?

1 Voroja : couleur de la plume d’'un coq mélangée de jaune ou blanche et noire. C’est
une mauvaise couleur signifiant la nullité ou la mauvaise chance. Quand on souhaite
gu’une chose ne soit pas réalisée, on tue un coq voroja.

15 C’est une grande cuisson en grosse marmite



20

Le hazomanga est une organisation sociale et religieuse pratiquée a tra-
vers le sacrifice. C’est une institution présidée par le Chef de lignage qui re-

groupe tous les membres du clan. Elle est basée sur la cérémonie du sacrifice.

Chaque clan a sa propre institution hazomanga au sein de laquelle exis-
tent des regles spécifiques qui réglementent la vie des membres de ce clan. Ce
sont les « lily » ou « lilin-draza » (les lois et coutumes ancestrales). Tous les
membres du groupe doivent étre soumis a ces regles qui les rendent différent

des autres clans.

Le non respect a ces lois et coutumes ancestrales appelé « mandika li-
ly » ou affronter les lois et coutumes ancestrales entraine des sanctions surna-
turelles ou « hakeo »et méme des sanctions sociales telles une amende de
bceuf ou de mouton ou une somme d’argent proportionnelle a la gravité de la
faute commise. Ces sanctions peuvent aller jusqu’au reproche social ou bien un
rejet devant le hazomanga.Parmis ces « lilin-draza », on peut prendre plusieurs

exemples pour le clan « Tefatra » :

- les interdits alimentaires comme la tortue de terre; une espéce

d’oiseau nommée « kibo » ou caille.

-Apres un accouchement, la mére doit rester immobilise dans la maison
pendant une période de deux a trois mois : « mijabele » ou « mifana » ou « mi-
taia » ou faire un repos postnatal. A I'expiration de ce délai, le pere de famille
doit accomplir le rite de « akats’anake » ou (la sortie d’enfant) ou « orotain-
kolo » (le fait de brdler le premier caca du nouveau né). Il consiste & une céré-
monie par laquelle le péere marque la réception de I'enfant au sein de sa famille
que ce soit un garcon ou une fille. -Lorsqu’il y a une circoncision l'oncle utérin
doit accomplir certaines obligations. Il doit offrir de boeuf au pere de I'enfant ; il
doit porter I'enfant sur son épaule, danser jusqu’a l'aube et jeter le capuchon
sur un bois pointu vers I'Est du village.

-En cas de mort, la famille du défunt doit étre en deuil s’habillant de vé-
tements noirs marquant le chagrin ou la tristesse. Les femmes doivent tresser

leurs cheveux en les réunissant en un seul lot vers les cous attachés par un



21

ruban noir. D’autres doivent se faire couper les cheveux. Le défunt doit étre
gardé dans le village pendant certaines périodes variables d’un mois a quatre
mois jusqu'a I'achevement de la préparation du tombeau ainsi qu’a I'attente des
autres membres de famille lointaine. Pour les Mahafaly, I'obligation des vivants
vis-a-vis d'un mort est de I'enterrer dans la tombe familiale selon le rite funé-

raire.

De ce fait, le hazomanga mahafaly est tres important. Un individu ou un
clan qui n’a pas de hazomanga ne peut pas étre considéré comme tel. Chaque
personne a ses ancétres, ses originaires qui avaient leur hazomanga qui les
distinguent des autres. Selon les anciens seuls les esclaves qui n'avaient pas
de statut, pas d’ancétres et de hazomanga. C’est pour cela qu’un individu dévié
de son hazomanga est considéré comme « magnary raza » (rejeter ses an-
cétres) c’est-a-dire renoncer a ses ancétres souches de son clan. Donc, on

peut dire que le hazomanga représente les ancétres voire le clan.

Plus précisément, le hazomanga entant qu’une institution doit étre prési-
dé par un Chef, le prétre de lignage. C’est une autorité reconnue a ce Chef.
Une autorité héritée des ancétres lignagers et qui s’est succédé d’'une généra-
tion en génération, par ordre de primogéniture par branche collatérale (de frere

en frere). Pourquoi dit-on que le hazomanga est une autorité ?

On ne peut pas nier a cette affirmation puisque l'autorité, par définition,
est le pouvoir de se faire obéir, de commander ou d’ordonner. Dans la vie quo-
tidienne, on remarque que lorsqu’il y a un Chef ou Président, il existe toujours
ses subordonnés qui doivent se soumettre a son ordre. Par exemple les éleves
devant leur maitre, les militaires devant leur commandant, les enfants devant

leur pere, les associés devant leur Directeur, etc....

Ainsi, le hazomanga est dirigé par le sacrificateur qui est son chef. Les
subordonnés ne sont que les membres du lignage qui doivent obéir a leur chef.
Celui-ci détient tous les pouvoirs et toutes les décisions concernant la vie du
clan en contrdlant et en commandant tous les actes du groupe. Il peut exclure
quelqu’un hors de la société. En outre il peut faire une bénédiction et une malé-

diction. L'autorité gu’on lui confie lui offre un caractére sacré. C’est pourquoi les



22

membres le respectent et I'obéissent. Par conséquent, ses paroles sont tou-

jours vraies et on le considére comme un Dieu vivant sur terre.

Photo 1 : Le Hazomanga et sa femme devant chez lui

Photo : SAMBIMANA, 2007

Le hazomanga n’est donc autre que le sacrificateur, voire son autorité.
Le poteau n’est qu’'un symbole matériel. Un pieu sans sacrificateur n’est pas
considéré comme un hazomanga. Tel est dit dans 'adage mahafaly : « Mizora-
zora hoy hazomanga nimate tompo ». Littéralement, étre débout comme celui

d’'un hazomanga dont le propriétaire est décédé.

Le sacrificateur qui était le détenteur, le promoteur était déja trépasse, seul le
poteau est resté la et qui ne sert plus a rien. Cela signifie que c’est le sacrifica-
teur qui est le hazomanga. Certains pays et surtout les Vezo ont I'habitude de
dire : « Nahoda tia ty hazomanganay » (cet homme la est notre hazomanga).

Bref, le hazomanga, une institution regroupant et identifiant un clan est
une autorité du Chef du lignage d’appliquer les lois et coutumes ancestrales qui
régissent ce clan. Si telle se présente la définition et I'extension de hazomanga,



23

guelles sont donc les conditions requises pour devenir un sacrificateur ? En-

suite, quels sont les pouvoirs qui lui sont confiés ?
1.1.1.2 Les criteres d’élection du sacrificateur et Ses pouvoirs.

Pour ne pas arriver a commettre certaines erreurs et confusions, nous al-
lons voir d’abord d’un coté les criteres d’élection du sacrificateur. Ensuite, d’'un

autre c6té, nous développerons les pouvoirs qui lui sont confiés.

1. Les criteres d’élection du sacrificateur.

En général, quand on veut avoir un Président, on proceéde a une élection.
Mais s’agissant I'institution hazomanga, cette pratique fait défaut car on ne peut
pas élire un sacrificateur. Ce qui annonce P BENOLO Francois que : « le choix
d'un « mpisoro » n’est pas volontaire, c’est un choix de Dieu ».*° En d’'autres
termes ce n’est pas le groupe qui désigne le sacrificateur. Il ne dépend pas de
volonté des membres. C’est un critere naturel. C’est pourquoi le patriarche
n'oublie pas de rappeler dans son invocation qu’il n'a pas usurpé sa fonction,
mais c’est bien le destin qui I'a désigné la. Ici, cette régle est tout a fait diffé-
rente de celle qu’'on rencontre en droit positif. Dans ce dernier cas de figure,
c’est la démocratie qui regne. L'idée générale n’est autre que « pour avoir une
bonne gouvernance, on doit procéder a une élection populaire ». Ce sont les
gouvernés qui choisissent leur dirigeant. Ainsi, notre Constitution Malgache de
1992 révisée, dans son article 6 premiére alinéa stipule que : « La souveraineté
appartient au peuple, source de tout pouvoir, qui I'exerce par ses représentants
élus au suffrage universel direct ou par voie du référendum ». En d'autres
termes, le choix de leur chef appartient aux dirigés. C’est leur volonté qui met
ce chef au pouvoir. Donc, le pouvoir se trouve entre les mains du peuple mais
non pas seulement a celles du dirigeant. Tandis qu’en regles coutumiéres Ma-
hafaly, les membres du groupe ne doivent pas intervenir a la désignation de
leur dirigeant. La, on assiste a un procédé non démocratique ou le pouvoir est

hérédite.

®p BENOLO Francois, Le Christianisme dans le Sud de Madagascar, Bain-
gan’Ambozontany-Fianarantsoa, 1996, p. 311.



24

En effet, trois critéres principaux sont nécessaires a un sacrificateur : la
masculinité ou « ty mahalahy », 'ainesse ou « ty maharaoke » ou « ty mahatao-
lagnolo » ainsi que I'appartenance clanique.

Le sacrificateur doit étre un homme et ne doit pas étre une femme.

Photo 2 : Le sacrificateur ( hazomanga )

7

2
=

Photo : SAMBIMANA, 2007

La société mahafaly est dominée par la filiation et la résidence patriar-
cale. Les enfants d’'un couple doivent appartenir et résider dans le lignage du
pére. Ce qui fait que la masculinité joue son réle trés considérable dans une
collectivité. Toute société mahafaly est patrilinéaire. C’est-a-dire que le pére
suivi des fils porte la génération. C'est a partir de 'homme qu’on trace la généa-
logie des grands ancétres, ancétres, pere et fils. Tous les droits et devoirs fami-
liaux et sociaux doivent se transmettre a partir de la masculinité. Exemples : les

descendants succedent les noms des ancétres patrilinéaires (exemple : « fo-



25

koan-dReboatine » ou « tarihan-dReboatine », littéralement ce sont les descen-
dants de Monsieur Reboatine ou les lignées de Monsieur Reboatine). Ici, la
succession est distincte de I'héritage que la langue malgache confond dans le
terme « hériter ». C’est encore a partir de la masculinité qu’'on transmet et qui

se transmet I'héritage, que résident la parenté et les tombeaux ancestraux.

Lorsqu’'un homme veut se marier, il reste sur son pays natal et ne peut
pas le quitter méme si cela n'est pas obligatoire. C’est la résidence patrilocale
ou virilocale!’. La notion de la masculinité est toujours remarquable pour les
Mahafaly. Telle explique le sommet pointu du poteau sacré symbolisant la virili-
té. Donc le sacrificateur doit étre un homme. Chez les Mahafaly, il n'y a pas
encore et il 'y a jamais existé une femme dirigeante. Pour eux, « ty ampela tsy
mitan-dily » (une femme ne doit jamais étre propriétaire des lois et coutumes
ancestrales). Si cela peut arriver, c’est interdit et constitue un grand péché de-
vant les ancétres. « Faly hoihoy, loza tsy mpiantane » (c’est trés interdit qui
provoque un grand péril, qui n'a jamais existé sur terre). La notion d’efféminé
est tres floue chez les Mahafaly parce qu’ils considérent que les femmes ne
sont que des accessoires. Ainsi, on affirme toujours I'expression: « ajaja
amin’ampela » (les enfants et les femmes). Ce qui revient a dire que les
femmes dans la société Mahafaly ne sont pas propriétaires de toute décisions.
Elles se trouvent toujours au dernier rang et concues comme des enfants. De
ce fait, elles semblent muettes et n’ont pas de droit devant toute décisions im-

portantes a I'égard du groupe.

Dans une famille, si une fille veut se marier et surtout pour un mariage

exogame, elle quitte son pays natal et ira chez celui de son mari.

Elle porte le nom de son époux, elle I'hérite. La femme procure pour un
autre clan. C’est la raison pour laguelle on la considére comme des pousses de

riz qu’on repigue a un autre lieu.

La coutume mahafaly est trop sévére sur I'efféminé, tandis que chez les

Sakalava elle est souple. Pour eux, une femme peut diriger un groupe.

7 Virilocale : le mot « viri » vient du terme latimulant dire male.



26

Dans la société Mahafaly, la régle du droit positif concernant I'égalité des
sexes entre les hommes et les femmes semble muette et reste inefficace dans
ce sens que la majeure partie du peuple surtout les ruraux vivent encore dans

une société tres traditionnelle ou le gens sont jaloux de leur « lilin-draza ».

Outre la masculinité, I'ainesse est aussi une condition exigée pour un
sacrificateur. L’organisation sociale et politigue d’'une société Mahafaly est ba-
sée sur le « droit d'ainesse » ; « ze raoke ro tompo ty lily ». C'est-a-dire que
c’est toujours I'ainé qui détient les lois et coutumes ancestrales. En effet, le sa-
crificateur doit étre I'ainé de tout le clan. Il est le plus 4gé de la génération la
plus ancienne dans la branche ainée du lignage du pére. Ce qui implique
ESOAVELOMANDROSO Manasseé a affirmer :

« comme le pouvoir royal se transmet de pére en fils alors que
la charge de mpisoro passe d’un frére a l'autre avant de revenir
au fils ainé du frére ainé ... » 8.

La, il explique I'importance de la primogéniture dans le sens que le sacri-
ficateur est toujours I'ainé. Nous pouvons rencontrer plusieurs exemples dans
la vie quotidienne que lorsqu’il y a une grande réunion familiale et méme so-

ciale, c’est toujours I'ainé qui porte la parole.

Il en est de méme qu’en cas d’'une commission de parent, c’est I'ainé qui
a la charge de parler tandis que le cadet doit porter le bagage. Le respect est
confié a l'ainé alors que le travail est réservé au cadet. Si on rencontre une
grande personne, on doit la saluer en respectant son age. Ce qui fait le role

considérable jouée par l'ainesse.

Ici ce n'est pas I'age qui compte dans l'institution hazomanga mais c’est
I'ordre ou le classement de la lignée du pere ou du frére. Chaque lignage est
hiérarchisé. Ainsi, dans une société Mahafaly, c’est 'dge social qui compte
mais non pas I'age biologique. Par exemple si le fils du frére ainé est plus petit
qgue celui du cadet il sera le sacrificateur malgré son bas age sous prétexte que

son pére soit 'ainé. C’est pourquoi un petit garcon peut étre un sacrificateur

'8 ESOAVELOMANDROSO Manassé, « Les formations politiques dans le Mahafale au
XIX® Siécle », TALILY, n2, 1995, p. 21.



27

chez les Mahafaly s’il pourrait réunir cette condition. Dans ce cas la, I'enfant
doit étre assisté par quelgu’un choisi parmi les membres du lignage au moment

des rites.

Cet homme s’assoit au pied sacré et tient I'enfant entre ses bras en le
tournant vers I'Est. La, I'enfant est « otrofie » (ou étre porté dans les bras) pour

remplacer le rdle d’un sacrificateur. L’homme est appelé « mpiotro »*°

Photo 3 : Marque de respect envers le hazomanga

Photo : SAMBIMANA, 2007

En général, c’est cet homme qui accomplit I'invocation alors que I'enfant
n'est qu’'un symbole. Si I'enfant peut parler, on lui fait répéter ce que dit le
« mpiotro ». Par contre, s’il n’a pas encore la faculté de parler, c’est ce dernier
qui accomplit seule les taches en pronong¢ant dans l'invocation la phrase sui-
vante : « ce n'est pas moi qui est le propriétaire de I'autorité mais c’est ... (on

prononce le nom de I'enfant) ».

19 Mpiotro : c’est celui dont le rdle est de porter un enfant dans ses bras.



28

A part la masculinité et I'ainesse, le sacrificateur doit appartenir au li-
gnage du clan. Il doit étre le descendant du méme ancétre. C'est-a-dire que ses
parents et surtout son pere proviennent d’'un méme ancétre. On peut l'accepter
méme si sa mere est une descendante d’'un autre ancétre autre que ce clan.
Mais a condition que ces ancétres ne soient pas des esclaves ni des métis es-

claves ou « andevo managnila ».

Le Hazomanga, objet sacré des ancétres ne doit pas étre présidé par un
esclave. Autrefois, les esclaves n'avaient pas de statut, ils n’avaient pas
d’ancétres, des marques d’oreille des bceufs, de hazomanga ni de familles. On

les considérait comme un objet.

A ces conditions naturelles s’ajoutent d’autres critéres exigés au sacrifi-
cateur. Tels que la circoncision ancestrale d’'une part, et I'exigence d’avoir une
épouse d'autre part. Le « Tangongo » ou la circoncision ancestrale est aussi
'une des conditions exigées a un sacrificateur. Il faut que ce dernier soit circon-
cis selon les rites devant le hazomanga. Cette grande circoncision consiste en
une grande cérémonie faite devant le poteau sacré par laquelle on fait porter
sur la téte de I'enfant le sabre de sacrifice et aussi du sel de la cuisine. Le fait
de porter le sabre sur la téte ne symbolise que le gargon porte sur sa téte ses
ancétres. Il les rend hommage. Tandis que celui du sel marque le sacrement.
Cette geste signifie qu'a partir de ce moment la, I'enfant est salé pour étre fort
comme ses ancétres. L’adjoint prend le sabre de sacrifice ainsi le sacrificateur
dit & chaque enfant circoncis que : « je te sale pour devenir un homme fort
comme tes ancétres ». Ensuite, on lui donne des pois vohems qu’on a fait cuire
dans la grosse marmite de hazomanga; si I'enfant vomit on lui considéere
comme lache qui n'est pas comme ses ancétres. C'est le « mandoa sira »
(avoir vomis d’étre salé). L'oncle utérin donne a I'enfant un morceau de foie cuit

et chaleureux. La chaleur marque la force de sa virilité ou de sa masculinité.



29

Cette cérémonie symbolise l'intégration de I'enfant dans le lignage pa-
triarcal. Un sacrificateur doit étre circoncis soit dans son lignage patrilinéaire
soit dans son lignage matrilinéaire. On peut faire donc le « tangongo » devant le
hazomanga de la famille de la mére. Un individu peut étre déja circoncis mais
pas encore fait la circoncision ancestrale. Pour devenir un détenteur de hazo-

manga, il doit accomplir ces rites.

Enfin, le sacrificateur doit étre marié. Il doit avoir une « tafianjomba »2°
ou une femme. Celle-ci est considérée comme la gardienne ou la domestique
de hazomanga. Elle doit étre présente au moment d’un sacrifice. Elle doit rester
dans la maison du sacrificateur et ne doit pas y bouger pendant 'immolation.
Cette geste signifie sa priere ou supplication pour que le sacrifice soit réalisé
sans incident. C’est pourquoi elle prend un autre nom : « Imasintandro » (celle
dont sa supplication est saine). Donc, la femme du sacrificateur joue des roles

considérables dans le hazomanga ce qui nécessite sa présence.

Aprés avoir vu les criteres d’élection du sacrificateur nous allons voir

maintenant ses pouvoirs.

2. Les pouvoirs du sacrificateur.

En tant que chef supréme, le patriarche a l'autorité et détient tous les
pouvoirs dans les domaines politiques, religieux, sociaux, économiques et judi-
ciaires. Le sacrificateur, officiant du groupe, est le prétre de la religion. Il unifie
les vivants et les morts en faisant comme interpréte des vivants aupres des
morts. Il constitue un garant entre le monde visible et le monde invisible. C’est
I'intermédiaire qui relie tous les membres du clan avec Dieu et les ancétres.

C’est lui seul qui peut accomplir le sacrifice.

20 C’est un terme de respect pour designer I'épouse du sacrificateur.



30

En outre, le patriarche dirige le clan. Il préside tous les événements im-
portants qui intéressent la vie des membres tels la purification en cas

d’enlevement ou écartement du tabou, la circoncision, etc.

I commende et contrdle le clan. Il assure le respect des lois et coutumes
ancestrales. Il est le gardien des interdits. Tout le groupe doit étre soumis a ses
ordres. Sinon, il peut exercer une pression sur la vie sociale ou économique.
Exemple : en cas d’une violation d’'un tabou, il peut contraindre le fautif d’offrir
tel ou tel animal pour demander ou prier a Dieu et aux ancétres. Il assure aussi

la relation de lignage qu’il présente avec les autres lignages.

Sur le plan social, il assure I'harmonisation et la paix sociale. Il vivifie le
clan en résolvant tous les problemes survenus aux membres. En cas d’'une ma-
ladie, le sacrificateur peut guérir le malade en faisant une priére et supplication

devant le poteau sacré.

Un souillé (lors d’un emprisonnement par exemple) peut étre purifié par
le patriarche. C’est un signe et garant de l'unité et de la vitalité parce qu’il peut
faire une bénédiction et une malédiction. Il peut aussi exclure un individu hors

du clan. Pourtant, il peut le purifier pour le réintégrer au sein du groupe.

Sur le plan juridique, en tant que gardien de tradition le sacrificateur a
toute possibilité d’agir pour certaines menaces des coutumes. C’est un magis-
trat domestique a l'intérieur du clan. En cas de litiges, il se présente comme un
arbitre devant les parties litige antes. Il peut les juger. C’est-a-dire, il regle les
différends et peut prendre des mesures nécessaires en sanctionnant le fautif de

payer une amende « enga » 2! ou de I'exclure hors de la société.

Seul le sacrificateur est le juge qui peut connaitre le coupable et

I'innocent. Ses paroles et ses décisions sont toujours vraies.

1 C’est une somme d’argent variable comme une sorte des dommages et intéréts ver-
sée a la victime en cas d'une faute commise. Il peut étre aussi un mouton, chévre et
méme un beceuf. Ici, « enga » prend un sens différent de celui qu’on rencontre dans
une cérémonie de funérailles. Dans ce dernier cas de figure, « enga » n’est autre
gu'un don apporté par les invités et offert aux membres du défunt: une somme
d’argent, un animal comme un boeuf ou un mouton ou une chévre.



31

Economiquement, des avantages sont confiés au patriarche grace a sa
suprématie. Au moment d’'un sacrifice, certaines parties de la viande lui sont
réservées. Personne ne peut pas manger ces viandes sauf s’il y a autorisation
du Chef. La partie la plus importante est le « volihena » ou le « ohin-kena » ou
la partie postérieure des bétails. Selon JORGEN RUUD: « The rump of the
animal (vodiny) is the most valuable part »*2. Autrement dit, la partie postérieure

de I'animal est la plus intéressante.

Certaines viandes I'accompagnent qui sont aussi la part du chef et va-
riables selon la nature de I'animal. Sil s’agit d’'un bceuf, ce sont la cuisse, la
bosse, le « tsimarano’e » (une partie du ventre), le cceur, les poumons et les
intestins. S’agissant d’un mouton, ces viandes sont la queue, le cceur, les pou-

mons et les intestins. Si c’est un coq ce sera sa croupe ou le foie.

Les meilleures parties des animaux sont spécialisées au sacrificateur. Le
non respect de ces regles est assorti a des sanctions sociales ou amende ainsi
que des sanctions surnaturelles ou les coléres des ancétres. Tel disent et criti-
quent certains gens que « fetse ty ndaty bey taolo ; nijobognene ze soa ‘i he-
nay » ; littéralement, les anciens sont rusés ; ils choisissent celles qui sont

bonnes parmi les viandes.

En outre, le sacrificateur bénéficie de ce qu’'on appelle « lohavofie » ou

« lohan-kane » ou les prémices.

Les « lohavofie » (les premieres fleures) ou les « lohan-kane » (les pre-
mieres nourritures) ou les prémices sont des obligations de tous les membres
du clan vis-a-vis du sacrificateur qu’a chaque période de I'abondance de cul-
ture, les premiéres récoltes des toute sortes doivent étre données au chef. Ce-
lui-ci, en tant que chef, originaire de cette production, grace a sa bénédiction,

mérite de manger le premier la récolte.

22 JORGEN RUUD, Taboo, First edition 1960 Norway by E Sem A.S, Halden, Second
edition 1970 Trano Printy Loterana, Tananarive, Madagascar, by Special permission,
p. 20



32

JORGEN RUUD explique que les prémices pour les Tanala: « The First
of fruits or the first eating of rice ». C’est-a-dire les premiers fruits ou les pre-
mieres récoltes ou les prémices. Ce méme auteur, pour les Sakalava : « the
first flower » ou bien la premiére fleure. Finalement, le « mpisoro » profite des
avantages économiques car il est le maitre de récolte et de I'élevage qui garan-
tie leur prospérité grace a la bénédiction qu’il offre. Certains aliments qui ne
sont pas obligatoires peuvent étre donnés au chef a titre de cadeau dépendant
de la volonté du donneur. Ce sont du miel ou du « habobo »* ( lait caillé) ou du

« varanga »**.

Donc, le sacrificateur sacré, est considéré comme Dieu sur terre. Ainsi,
certains vocabulaires spécifiqgues lui sont réservés pour le respecter et lui

rendre hommage. C’est ce qu’'on appelle le « fiasia » ou 'lhommage.

Le tableau ci-aprés nous montre quelques différents termes utilisés

quand on s’adresse au « mpisoro ».

%« Habobo » : une pratique qu’on trouve dans le Sud. Elle consiste & conserver le lait.

2% « Varanga » : c’est aussi une pratique de conservation de la viande pendant une
longue période consistant a faire cuire la viande sans gras et sans os.



Les termes de respect du sacrificateur.

33

AU LIEU DE ON DIT POUR DIRE
Loha Abo La téte

Volo Maroy Les cheveux
Maso Fanjotse Les yeux
Sofy Ravembia Les oreilles
Vava Fitava La bouche
Oro Fiantsona Le nez
Sogny Fivimby Les léevres
Lela Fifeleke La langue
Nife Famotsy Les dents
Troke Fisafoa Le ventre
Tagna Fita Les mains
Tomboke Fandia, fihitsake Les pieds
Manente Mivamba Regarder
Mivola Mitsara Parler
Miroro Mirotse Dormir
Mihina Mitava Manger
Miandro Mihariry Baigner
Mitoboke Miambesatse S’asseoir
Mino Mifanjotse Boire
Mitagny Miharovetse Pleurer
Lamba Saimbo, sarimbo La couverture
Satroke Sabaka Le chapeau
Finga Sabole L’assiette
Sotro Fioke La cuilléere
Hane Mahatanjake Le repas
Valy Tagnanjomba L’épouse
Tragno Anjomba La maison

Ces vocabulaires spécifiques doivent étre accompagnés par certaines

gestes de respect :

boire.

- il faut s’agenouiller ou s’asseoir quand on lui donne a manger ou a

- il ne faut pas étre débout lorsqu’on parle avec lui.




34

- il faut l'appeler « aba » (papa) si celui qui I'appelle s’agit d’'un fils ou
d’'une fille ; « aza » (ou grand pére) s'il s’agit d’'un petit-fils ou d’une petite fille et

« roandriafio » (ou monsieur) en I'appelant quand il s’agit de son frére ou autre.

Le manquement a ces obligations est considéré comme une profanation
du sacrificateur ou du hazomanga voire les ancétres. On sanctionne d’une
amende celui qui ne les respecte pas. Il peut étre aussi atteint par des sanc-
tions surnaturelles. On ne peut pas les éviter que lors d’'une demande de par-
don devant le patriarche. De méme on ne doit pas souiller le poteau sacré. On

ne peut pas passer de tout pres. C’est un lieu sacré, un lieu des ancétres.

Définitivement, le sacrificateur est le seul a avoir toutes les prérogatives
des pouvoirs et autorités a I'égard de l'institution hazomanga. Il est congu donc
comme le seul sujet de droit, tous les membres du groupe ne peuvent pas jouir
totalement leur droit. Tandis que I'article 8 de la Constitution Malgache du 1998
révisée prévoit que : « Les nationaux sont égaux en droit et jouissent des méme
libertés fondamentales protégées par la loi sans discrimination fondée sur le
sexe, le degré d’instruction, la fortune, l'origine, la race, la croyance religieuse
ou l'opinion ». En d’autres termes, cette Constitution accorde certains droits et
libertés a tous les individus sans discrimination. Donc tous les malgaches se
trouvent sur un méme pied d’égalité vis-a-vis de la loi et de la société. lls sont

tous des sujets de droits et doivent jouir des méme droits et libertés.

Tout cela nous montre la notion de hazomanga. Donc nous allons voir

ses différents types.
1.1.2 Les différentes sortes de hazomanga.

En général, il n'y a pas de plusieurs hazomanga. Tout individu n’a qu’un
seul clan, donc il n’y a qu’un seul hazomanga. Mais il peut arriver que dans un
clan, il existe deux types de hazomanga.Ce sont le « hazomanga lava » (le ha-

zomanga long) et le »hazomanga fohe » (le hazomanga court).

Pour mieux en savoir plus, on va les traiter un a un. Mais, avant tout, on

verra d’abord les causes de cette division de hazomanga.



35

1.1.2.1 Les causes de la séparation de hazomanga.

Un hazomanga d’un seul clan peut diviser en deux. Pourquoi ? L’origine
la plus fréquente est un accord préalable établi entre les membres du clan sur-
tout en cas d’'une augmentation considérable de nombre des membres du li-

gnage.

Géographiguement, on sait que Madagascar connait une forte crois-
sance démographique. Ainsi « la population s’éleve a 16 millions d’habitants.

Elle augmente de 2, 9% par an »*.

C’est-a-dire que le peuple malgache augmente de plus en plus. Ce qui
expligue que le nombre de la population dans chaque province voire le nombre
des membres de chaque clan ne cesse de s’accroitre de jour en jour. La raison
est que le taux de natalité est plus fort que celui de la mortalité. Ainsi, les mal-

gaches procurent beaucoup d’enfants environ au moins six enfants par famille.

Cette augmentation de la population est tres remarquable surtout dans la
région Sud-ouest. C'est parce que les Mahafaly pratiquent la polygamie. Vu
cette situation les membres du lignage ne peuvent plus se concentrer dans un
seul lieu. lls doivent quitter leur pays natal et partir ailleurs pour trouver un autre
endroit. Par la suite, ils demandent a leur chef de créer un autre hazomanga car
iIs ne pourront plus rejoindre leur lieu d'origine. Ces membres migrants doivent

avoir leur chef qui sera leur dirigeant.

Celui-ci doit offrir un boeuf pour sacrifier devant le hazomanga d’origine.
Le chef du hazomanga d’origine prie et demande une autorisation aux ancétres

de diviser le hazomanga.

La séparation du hazomanga peut étre causée par certains méconten-
tements ou mésententes dans le groupe. C'est-a-dire qu’il y a des litiges entre
les membres du lignage. Le plus souvent, ces litiges peuvent étre provoqués
par des descendants des meres rivales. C’est encore le probléme posé par la

polygamie du Sud-ouest. Selon la conception mahafaly le but de la polygamie

% Une équipe d’auteurs malgaches, Géographie. 7&, M.E.N.R.S. 2004, p.37.



36

c’est de procurer des enfants. A savoir, d’'augmenter les membres du lignage.
Or, il peut arriver que les enfants des rivales ne soient pas toujours de méme
avis. Les raisons sont la jalousie et les mésententes entre leurs méres ainsi que
le partage de biens héritables. De ce fait, les freres rivaux ne peuvent pas se
contenter. L’'un ne veut pas étre dirigé par l'autre. Il va quitter le hazomanga

d’origine et va créer un autre avec sa famille et ses lignés.

Le différend peut étre causé aussi par I'esclavage. Le hazomanga est un
objet sacré qui a des regles strictes et qui régissent ses membres. Ainsi, les
esclaves ne sont pas accordés a accéder dans certains rites. Par exemple, en
cas d'une circoncision ancestrale («tangongo »), un enfant descendant
d’esclave ne doit pas porter le sabre de sacrifice sur la téte. Lors d’'un sacrifice,
les esclaves ne doivent pas étre oints avec ce sabre. On les oint avec un autre
sabre. Cette situation peut provoquer des mécontentements entre les membres
du groupe et entraine une division sans consentement de hazomanga. Si tel est

le cas, quels sont alors ces hazomanga divisés ?
I.1.2.2 Le hazomanga long et le hazomanga court.

Le «hazomanga lava » (le hazomanga long), nommé aussi « hazo-
manga lahy » ou le hazomanga male ou bien le « hazomanga bey » ou le grand
hazomanga est celui le plus ancien, hérité des ancétres lignagers. Il est la
source de tout. C'est le hazomanga d’origine. Il est le hazomanga principal du
clan. Il est donc le vrai hazomanga. Son détenteur est le patriarche chef du clan
qui est le plus agé de la génération la plus ancienne de tous les lignages. On
I'appelle le « Bey'ondaty » (I'ainé des gens » ou l'ainé. Il est le seul a avoir tous
les pouvoirs et autorité. Rien ne peut pas étre au dessus de I'ainé ou du grand

sacrificateur.

Tandis que le « hazomanga fohe » (le hazomanga court), appelé aussi
« le hazomanga vave » ou le hazomanga femelle ou bien « le hazomanga ma-
say » ou le petit hazomanga est le dérivé du grand hazomanga, c’'est-a-dire
gu’il vient du hazomanga souche. C’est un sous hazomanga provenant du ha-
zomanga lignager. Cette institution se présente comme une sorte de pouvoir

décentralisé qui est la branche de celle de I'origine. Le poteau du petit hazo-



37

manga est dépourvu de « fampiolotse » ou le complément, le bois le plus long

qui représente le clan.

A la différence du grand sacrificateur, le détenteur du petit hazomanga
s’appelle le « Zay’'ondaty » (le cadet des gens) ou le cadet ou le petit sacrifica-
teur. Il est le frére cadet du grand sacrificateur ou bien le fils de son frere qui est
déja mort. En tant qu’un officiant, le cadet a aussi les mémes pouvoirs que
I'ainé. Néanmoins, ses pouvoirs sont parfois limités et contrélés par le grand
sacrificateur. Prenons a titre d’exemple précis les décisions importantes comme
la circoncision, I'écartement ou I'enlevement de tabou, le rejet d’enfant etc. doi-
vent étre décidées par I'ainé. A ceci s'ajoute que souvent, le cadet n'a pas le
droit sur le « volihena ». Celui-ci revient du droit a I'ainé. Existe-t-il des relations

entre ces deux hazomanga ?

Lorsque la séparation du hazomanga est due a un consentement préa-
lable de I'ainé, il y a une relation trés étroite entre les deux hazomanga. La, le
petit est contrdlé par le grand. Par contre si le hazomanga est séparé par des
litiges, il est évident qu’il n’existe aucune relation entre le grand hazomanga et
le petit hazomanga. De ce fait, le petit sacrificateur est totalement indépendant.
Il_.a tous les pouvoirs et autorité. Il est propriétaire de toutes les décisions méme

importantes dans son lignage. Il peut manger le « volihena ».

Le hazomanga peut donc diviser en grand hazomanga et en petit hazo-
manga. Cela peut étre a I'origine d’un consentement mutuel du clan. Toutefois,
cette séparation il peut aussi étre causé par certains litiges existants entre les

membres du groupe. Qu’en est-t-il alors des rites d’intronisation ?



38

1.2 LES RITES D’INTRONISATION DU HAZOMANGA.

L’intronisation de hazomanga ou « oren-kazomanga » (la création du ha-
zomanga) est une grande cérémonie par laquelle on érige le poteau sacré.
Cette cérémonie est accompagnée d'une grande immolation de plusieurs
nombres de bceufs. L’objectif est de sacrer le poteau hazomanga, de faire sym-
boliser les ancétres par ce pieu ainsi pour faciliter 'accomplissement des évé-

nements rituels sur ce pied.

C’est a ce moment la qu'on profite de faire les rites des circoncisions
ancestrales (« tangongo »). Pour mieux comprendre, nous allons analyser suc-
cessivement d’'une part, les conditions des rites et d’autre part, les processus a

suivre en cas des rites d’'intronisation.
[.2.1 Les conditions des rites d’intronisation du hazomanga.

Les rites d’intronisation du hazomanga constituent une cérémonie tres
importante pour les Mahafaly. Ainsi son accomplissement semble trés difficile
parce que des regles strictes imposent a cette cérémonie. Certaines conditions
doivent étre exigées telle I'exigence de la création de la maison du patriarche

avant les rites et la nécessité de la présence de sa femme au moment des rites.

1.2.1.1 La création de I' « Anjomba » ou la maison  du sacrifi-

cateur.

D’aprés les lois et coutumes ancestrales, il faut créer d’abord la maison
du patriarche avant de faire les rites d’intronisation.

L’ « Anjomba » est un terme de respect qui désigne la maison du sacrifi-
cateur. Il est constitué par une grande case généralement construite en herbes.
C’est la résidence du sacrificateur. Certains clans en particulier les gens du
Sud-est I'appellent le « Tranobe », la grande maison.

Ce palais du patriarche se trouve la plus a I'Est et la plus au Sud de
toutes les maisons du village. Elle est la maison la plus grande parmi celles du

quartier. Les membres du groupe ne doivent pas créer une maison plus vaste



39

gue celle du patriarche. Ce dernier est le chef du clan, donc il mérite d’avoir une
maison plus vaste. Il parait qu'un individu peut créer une maison plus grande
que celle de I' « anjomba » mais a condition qu’il doit demander une autorisa-

tion au chef du clan.

La création de la maison du patriarche est une cérémonie indépendante
des rites d’intronisation du hazomanga. Elle est ensuite suivie d’une offrande de
bceuf fait par son propriétaire. Ce sacrifice constitue une priére, une demande
de bénédiction et de grace de Dieu et des ancétres pour que le propriétaire soit
béni. La construction et la fondation de cette maison doivent étre faites en une

journée, c'est-a-dire qu’on doit la finir seulement en un jour.

Pourquoi doit-on créer d’abord ce palais avant lintronisation du hazo-

manga ?

hY

Les rbles joués par cette maison peuvent répondre a cette question.
C’est une résidence du patriarche qui est le propriétaire du hazomanga. Tout
individu doit avoir une maison pour y habiter. De méme, les oiseaux ont leurs
nids. Donc, un sacrificateur doit avoir une maison surtout avant les rites

d’intronisation.

En outre, c'est dans I' « anjomba » ou se trouvent tous les ustensiles de
hazomanga. Ceux-ci sont sacrés et ne doivent pas étre placés ailleurs. A I'Est
dans cette maison se trouve le sabre de sacrifice. Les autres ustensiles sacrés
se placent en bas de ce sabre sur une étagere spécialisée nommée « vatsa ».
De ce fait, la maison du patriarche est une résidence des ancétres, une rési-
dence sacrée. En tant que telle, des disciplines imposent a cette maison en par-
ticulier, la nécessité de mettre un feu la dedans. Ce feu éclairant la lumiere du
clan ne doit pas éteindre. Le fait de porter des sandales dans I' « anjomba » est
interdit. Il en est de méme pour la montée sur le toit. Ainsi, personne ne doit pas

s’asseoir ni passer a 'Est de I' « anjomba ».

Enfin, autre raison de création de I' « anjomba », c’est dans cette case

ou se trouve la femme du sacrificateur au moment d’'un sacrifice. Cette maison



40

est trés nécessaire car la dedans lors d'un sacrifice, cette femme doit rester et
ne doit pas bouger jusqu’a 'achévement du sacrifice.

1.2.1.2 La nécessité de la présence de la femme du  sacrifica-

teur.

La présence de la femme du sacrificateur est aussi 'une des conditions

nécessaire pour les rites d’intronisation.

Comme on 'a déja mentionnée, elle joue un réle considérable vis-a-vis
d’'un sacrifice. Sa présence est exigée car selon les lois et coutumes ances-
trales, un sacrifice ne peut pas étre exécuté sans la présence de « Imasintan-
dro ». Si elle n'est pas la, on doit suspendre le sacrifice. On doit I'attendre.
N’oublions pas de rappeler que pendant la cérémonie notamment 'invocation,
elle doit rester dans I' « anjomba ». Elle y s’assoit, se tait et ne bouge pas en
tournant vers I'Est. Cette position qu’elle fait marque sa participation au sacri-
fice. Elle signifie une priére et une supplication qu’elle imagine dans son esprit

pour la perfection du sacrifice.

On ne doit pas vider la maison du patriarche ; « tsy mogne ty anjom-
ba » (littéralement, on ne doit pas faire muette un « anjomba ». Cela veut dire
gu’elle nécessite la présence de la femme du chef. Elle est considérée comme
la domestique qui sert et veille jour et nuit le hazomanga. Elle alerte le sacrifica-
teur s’il y a quelque chose qui ne va pas dans les ustensiles du hazomanga par
exemple. Elle sert aussi le sacrificateur en lui donnant a manger par exemple.

Elle est aussi la gardienne du hazomanga.

Au moment d’'une immolation, tout le monde doit étre oint par I'adjoint.
Cette onction doit se terminer par la femme du sacrificateur. Elle est la derniére
a oindre. Sinon, I'onction n’a pas de valeur. C’est elle qui la valorise car c’est le
sacrificateur qui est oint le premier et c’est sa femme la derniere. Cela est indis-

cutable parce que c’est déja établi par les ancétres lignagers voire la coutume.

Donc la présence de la femme du sacrificateur constitue aussi une condi-

tion requise pour les rites d’intronisation du hazomanga. La raison est que si



41

elle n'est pas la au cours de cette cérémonie, qui pourra alors accomplir toutes
ces taches citées ? Personne ne pourra pas les faire sauf la femme du sacrifi-

cateur.

En fin de compte, si tel se présente les conditions des rites, comment se

déroulent alors ces rites d’intronisation du hazomanga ?
Section. 2 Les processus des rites d’intronisation

Le rite d’intronisation du hazomanga c’est la premiére cérémonie la plus
importante chez les Mahafaly. En effet, les membres du clan doivent étre pru-
dents et fideles a certains interdits. Donc, il faut bien préciser d’abord la locali-
sation de ces rites et ensuite, il faut suivre un calendrier établi pour les exécu-

ter.
1.2.2 Le lieu et le jour du rite.

Les ancétres ont une forte croyance que l'environnement humain peut
S’attacher aux circonstances et aux activités humaines. Ainsi pour eux les
points cardinaux ont leur signification distincte. Le Nord c’est le lieu de la force,
la jeunesse et la richesse. Le Sud, par contre est le lieu de la faiblesse, la pau-
vreté et la souffrance. L'Est est le lieu de la source de la vie dans ce sens que
c’est la ou se léeve le soleil, la lumiére, la puissance. Donc I'Est est considéré
comme un lieu sacré, le lieu des ancétres. Tandis que I'Ouest c’est le lieu pro-

fane, le lieu de la mort dans la mesure ou le soleil se couche la.

Toutes les activités faites par les ancétres devraient étre paralleles a

cette signification des quatre points cardinaux.

N’oublions pas de rappeler que le hazomanga est un objet sacré, une
chose des ancétres donc il doit étre planté a I'Est du village. C’est-a-dire a I'Est
de la maison du patriarche, En effet, les rites d’intronisation du hazomanga doi-
vent étre fait au village et ne doivent pas se faire ailleurs. C’est dans le quartier
ou habite le sacrificateur qu’a lieu la cérémonie. Cela veut dire que les rites

d’intronisation doivent étre exécutés aupres de I' « Anjomba ».



42

Pourquoi ces rites doivent il étre exécutés dans le village ?

On doit les accomplir au village puisque le hazomanga a une finalité so-
ciale. Autrement dit, il est fait pour le bien du clan. Il constitue une garantie so-
ciale en résolvant tous les problemes subsistant dans la vie du groupe. Ce
groupe sera le bénéficiere, donc on doit accomplir les rites dans leur village.
Ainsi, c’est dans ce village qu’on plantera le poteau sacré. En outre le hazo-
manga ne doit pas étre éloigné de la maison du patriarche, car celle-ci est la
résidence du détenteur du hazomanga ainsi que les ustensiles sacrés qui servi-
ront au rite. Enfin, on doit accomplir ce rite dans le village parce que c’est la
gu’on va planter le poteau sacré pour garantir son caractére sacré afin que per-

sonne ne puisse pas le souiller.

En ce qui concerne le jour de rite, les ancétres par leur forte croyance ne
peuvent pas accomplir tels ou tels actes sans avoir organiser un calendrier de
jour. lls ont poussé a la croyance aux destins : destin de naissance, destin atta-
ché a chaque période du temps, destin lié a chacune des circonstances exis-
tantes. En effet avant de faire les rites d’intronisation, on doit procéder au
« orik’andro » (littéralement, le fait de suivre ou de choisir le jour) ou a la data-
tion. La datation est le fait de choisir un meilleur jour pour accomplir les rites
afin de prévoir les dangers ou les mauvaises chances qui pourront survenir au
jour de la cérémonie. Elle est trés importante chez les Mahafaly. Tous leurs
actes doivent étre ordonnés d’avance selon la datation. A titre d’exemple, lors-
gu’il y a un mariage, on choisit un bon jour pour faire ce mariage afin que les
futurs époux aient une bonne chance dans leur relation conjugale. Il en est de
méme en cas de funérailles ou de circoncision, on procede a la datation pour

éviter toutes malédictions.

Cette tache est confiée a quelqu’un d’expert appelé le « mpisikily » ou le
divinateur ou le « mpahay andro » (I'expert en jour) ou l'astrologue. On peut

I'appeler aussi le féticheur ou le talisman ou encore le guérisseur.



43

Le « mpisikily » c’est celui qui fait le « sikily ». Ce dernier, selon P. BE-
NOLO. Francois vient du mot shikl, une figure de géomancie®. Les « sikily »
sont des graines environ au nombre de 300 a 400 gu'utilise le devin ou le dlvi-
nateur, graines qui peuvent figurer la réalité et I'avenir. Donc, le divinateur, c’est
celui qui a la connaissance spécifigue de deviner la réalité et I'avenir. Seul

I'astrologue peut choisir le bon jour.

Apres une réunion de grande famille, on décide d’introniser le hazoman-
ga. Les membres du clan consultent alors le divinateur. Celui-ci choisit le jour
préférable propice a la réalisation de la cérémonie. L’objectif est d’esquiver tous
les risques qui pourront se produire notamment I'accident, la maladie, les litiges
et méme la mort. C’est-a-dire, cela est fait pour que la cérémonie soit réalisée
sans aucun risque. En plus c’est pour protéger le sacrificateur afin qu’il ait une

longue vie et jouisse d’'un long pouvoir.

En général, pour les Mahafaly, presque tous les jours de la semaine sont
favorables pour les rites d’intronisation du hazomanga sauf le jeudi. Selon la
croyance, les ancétres ne veulent pas faire tel ou tel acte le jeudi car c’est un
mauvais jour. On ne construit pas une maison ce jour puisque les couples pro-
priétaires de cette maison pourraient étre se séparer dans ce sens que leur
maison a été fondée a un mauvais jour. Il en est de méme qu’autrefois, a
I'époque de la royauté, si une mére dans la famille royale accouche le jeudi, on
devra rejeter I'enfant ou bien on doit le donner & quelqu’un. Lars VIG*' dans
son livre intitulé CROYANCES ET MCEURS DES MALGACHES, affirme que le
jeudi est « le jour noir, le jour des esclaves, le jour pénible de servitude ». Ce

qui fait le défaut de ce jour.

Pour le sous-groupe Tokovey, les jours préférables a I'intronisation du
hazomanga sont le vendredi et le dimanche. Selon eux, ce sont les « andron-
draza » ou les jours des ancétres. En fin de compte, tout cela nous montre que

I'intronisation du hazomanga, un rite non négligeable a lieu au village du sacrifi-

% p. BENOLO. Francois, Le Christianisme dans le Sud de Madagascar, Bain-
gan’Ambozontany. Fianarantsoa, 1996, p.299.

2" L ars VIG, CROYANCES ET M@EURS DES MALGACHES, Antsirabe de 1873 a
1902.P. 37.



44

cateur et ne doit pas effectuer ailleurs. Son exécution nécessite une datation
préalable accomplie par I'astrologue pour choisir un meilleur jour propice a la

cérémonie. Maintenant, nous allons voir comment se déroulent ces rites ?
1.2.3 L’exécution des rites d’intronisation du hazomanga.

En tant qu’une cérémonie importante, 'accomplissement de ces rites doit
suivre quatre étapes différentes : d’abord, la préparation de la cérémonie, en-
suite la coupe du pieu et la plantation, puis I'invocation du sacrificateur et enfin
le partage des viandes. La proposition de rite d’intronisation est faite par une
réunion clandestinement hors du village par les anciens du village ou « les nda-
ty bey an-tana » : les ainés du lignages. Elle se fait a huis clos et en dehors du
sacrificateur. Aprés une décision prise par ces anciens du village, ils vont con-

sulter un devin pour faire la datation.

Des que la date est bien fixée par le devin, on procéede a la préparation

de la cérémonie.
1. La préparation de la cérémonie.

Au cours de la réunion des grandes familles, on a déja décidé les
nombres des bceufs a immoler. lls dépendent de I'accord établi par les chefs
des familles que ce soit un beeuf par chef de lignage, soit un bceuf par pere de
famille ou bien un bceuf par mére (pour les polygames). Le sacrificateur doit
aussi offrir un bceuf car il est le propriétaire du hazomanga. Les nombres des

bceufs varient de quarante a soixante boeufs environs.

C’est dans cette réunion aussi qu’'on décide que chaque boeuf doit étre
accompagné par un mouton ou une chevre ou une somme d’argent allant de
5.000 Ariary ou 25.000 Fmg jusqu’a 10.000 Ariary ou 50.000 Fmg selon
'accord préétabli. C'est une sorte de «dina» ou un accord fait par les
membres du clan. lls sont réservés au sacrificateur car on considére que ses
taches seront difficiles et il les mérite. lls sont obligatoires méme s'ils se présen-

tent sous forme de don.



45

Tous les membres du lignage lointains doivent étre informés et invités
pour assister a la cérémonie par des envoyés ou « irake » ou par écrit. On peut
inviter des gens hors du clan car on fera une grande féte. A ce propos, on cons-
tate que selon la conception mahafaly, cette invitation ou « fagnambara » ne
marque pas seulement I'idée de renforcement de la fraternité et de la solidarité
entre les autres groupes mais aussi elle s’apparente comme des avantages
economiques dans la mesure ou les « longo agnambara » ou les membres invi-
tés apportent quelques « enga » (dons) en somme d’argent ou en animal au

profit des familles organisatrices.

Pour faire face a la cérémonie, on achéte des sacs de riz et des bois-
sons. Les femmes tressent des nattes ; elles empruntent et méme achétent des
ustensiles de cuisines pour servir la cérémonie en particulier des marmites, des

assiettes, des sceaux, des bols et des cuillers.

Les « anak’ampela » (les filles) c’est-a-dire les gendres qui viennent de

loin apportent des « raven-tseva » ou « raven-kile » (feuilles de tamarinier).

C’est une somme donnée au sacrificateur comme une sorte de demande
de bénédiction. C’est ne pas obligatoire mais il dépend de la volonté des don-

neurs. Pourquoi on appelle cette somme « feuilles de tamarinier » ?

Le « kile » ou « kily » ou le tamarinier est un arbre trés considéré dans le
Sud-Ouest de Madagascar surtout chez les Mahafaly car il est concu comme
un arbre sacré. C’est un arbre propice ou se déroulent parfois les prieres de
bénédiction, les vceux. En cas d’'une aspersion d’eau on utilise les feuilles de
tamarinier. C’est pour cela qu’on utilise ce mot parce que les filles qui se ma-

rient ailleurs demandent une bénédiction du sacrificateur.

Deux ou trois jours avant l'arrivée de la cérémonie toutes les femmes
(meres, grand-meres, filles) doivent faire les «takasy » ou « sabo » ou les

chants de priéres. Elles ne s’habillent pas mais elles font le « tafy tratra »*® et le

8 C’est une fagon de s’habiller réservée pour les femmes a laquelle celles- ci se cou-
vrent leur écharpe jusgqu’au niveau de la poitrine. Selon les Mahafaly, elle marque les
souhaits et voeux.



46

« taly dogo »*°. Tandis que les hommes sont « midia »* Cette geste signifie

une priere jusqu’a I'avénement de la cérémonie.
2. La coupe du pieu et la plantation

Le « fira fototse » ou la coupe du pied est réservée aux jeunes garcons
qgui sont choisis deux ou trois jours d’avance parmi les membres du clan. lls
sont au nombre de vingt a trente. On les appelle les « mpifira fototse » ou les
coupeurs de souche. lls ont leur chef qui contréle leur tache. Cette tache doit se
faire en un jour avant le jour d’intronisation du hazomanga. C’est-a-dire les bois
doivent étre coupés et sculpturés avant le couché du soleil. La coutume maha-
faly exige gu’on ne doive pas dépasser une journée pour accomplir cette tache.
C’est I'opposé de celle des Antakay (Bezanozano) puisque pour eux, on doit
attendre sept jours et sept nuits dans la forét avant de couper le bois. Ainsi, on
doit attendre trois jours avant de planter le poteau. Les taches confiées aux
coupeurs de souche ne sont pas faciles car dans la forét, il y a beaucoup de
bois qu’on doit couper : le «lakara », le « fampiolotse » et les « fatora »**.
Dailleurs, on coupe un autre bois sous forme de hazomanga appelé le « hazo-
manga manty » (littéralement le hazomanga puant) ou le « manty » (le puant)
ou le mauvais hazomanga. Pourquoi ? La raison est qu'avant d’ériger le vrai
hazomanga, il faut planter d’abord ce mauvais hazomanga, ensuite, on le fait
écroulé pour symboliser que le mauvais sort est parti avec le mauvais hazo-
manga. Et enfin on érige le bon. On donne un beoeuf aux coupeurs pour leur
provision. Quand ils ont fini leur tache, ils retournent au village en apportant

tous les bois coupés sur leurs épaules. Il est interdit de les poser par terre.

En arrivant au prés du village ils s’arrétent un peu et ne doivent pas
s’asseaoir, ils envoient deux jeunes parmi eux les « fiaolo » ou les précurseurs
pour avertir le village qu’ils sont déja la. S'il fait encore nuit, le village refuse de

les faire entrer ; on leur donne encore un mouton ou une chévre pour se nourrir

2 Coiffure traditionnelle des femmes montant aussi des souhaits et de vceux.

% Une facon de s’habiller qui consiste pour les hommes d’entourer leur écharpe au
niveau de la ceinture.

%1 \/oir & la page 5.



47

pendant cette nuit la. Les « fiaolo » retournent alors a leur équipe. Pendant la
nuit, ceci ne doit pas dormir ni s’asseoir mais elle fait le « jihé » (une sorte de
chanson et de danse qui se fait jusqu’a I'aube). De leur c6te, tous les membres

du clan restant dans le village dansent et chantent aussi.

De trés bon matin, vers 4 heures, les deux précurseurs accomplissent
encore leur mission. Le village leur accorde I'entrée et ils retournent vers leur
équipe pour leur annoncer qu’on peut entrer. Alors, les coupeurs de souche
peuvent entrer dans le village en chantant ensemble : « avy zahay e ! »(Nous

sommes arrivés !).

Tout le village répond ensemble en chantant et en tapant les

mains : « avy maeva ! » (Soyez les bienvenus!)

Subitement, on plante d’abord le mauvais hazomanga ou le « manty ».
Ensuite on le fait écrouler par tous les bceufs des membres du clan. Pour cela,
le propriétaire d’un beoeuf qui réussit a le démolir sera trés content parce gu'il est
« malio hakeo » (dépourvu de mauvais sorts ou des coleres des ancétres) dans
le sens que c’est son boeuf qui a pu éliminer le mauvais sort. Il danse et saute
en prononcant : « hike ! hike ! »*. Pour les Mahafaly, « hike » marque une

grande joie qui sort du cceur.

Lorsque le mauvais hazomanga est tombé, on érige alors le vrai hazo-
manga. La position de la plantation se fait du Sud vers le Nord. Plus au Sud se
trouve le poteau sacré dont le « fampiolotse » est érigée devant (Est) tandis
que le « fototse » est situé derriere. Successivement alignés vers le Nord sont
plantés les « fatora » dont le premier est celui sur lequel s’attache le bceuf du
sacrificateur. Apres c’est celui de I'Adjoint et enfin ceux des peres des familles
qui sont hiérarchisés selon leur ordre de classement dans le lignage. Autrement

dit, dés I'ainé jusqu’au cadet.

Lorsque la plantation est finie, on attache tous les baeufs a tuer selon cet
ordre. Il faut étre prudent car si un boeuf est détaché on devrait le remplacer par

un autre boeuf.

% « Hike » est semblable du mot « ieh ! », exprimant ainsi une exclamation des joies



48

Ce beceuf est « vototse am-patora » (étre sauvé du « fatora »). Ce déta-
chement signifie que Dieu ou les ancétres ne veulent pas que ce bceuf soit sa-
crifie. Tous les bceufs doivent étre arrangés : « mitolike mianignana, miamboho
solo miankandrefa, mitimpake miagnavaratse, manindry sirake havana ». En
d’autres termes, leurs tétes doivent tourner vers I'Est, les queues a I'Ouest et

leurs pattes au Nord, c’est-a-dire couchés sur le flanc droit.

Deés que tous les animaux sont a leur position, on procede a l'invocation

du sacrificateur.
3. L’invocation du sacrificateur

Le « mpisoro » ne s’habille pas, mais il est muni d’'un pagne cache-sexe

en « lamba landy®® » et se couvre de son écharpe.

Tous les membres du clan doivent étre présents et s’assoient derriere le
pied en tournant vers 'Est. Les hommes sont devant, les garcons les suivants.

Enfin au dernier rang, ce sont les femmes et les filles.

On sort de la maison du patriarche tous les ustensiles sacrés. Au premier
rang, le sabre de sacrifice porté par I'égorgeur ou I'adjoint. Celui-ci ne doit pas
tourner et s’avance jusqu’au poteau. Au deuxieme rang c’est le sacrificateur car
le sabre de sacrifice représentant les ancétres doit étre devant. Le patriarche
s'assoit au pied du poteau, tandis que I'adjoint porteur du sabre sacré ne doit
pas s’asseoir en le tenant avec les deux mains vers le haut. On peut mettre le
« Vy lava » au- dessus du « lakara », mais a condition qu’il ne doit pas tombé
sur terre du fait de son caractére sacré. S'’il tombe par terre, c’est interdit ; le
sacrificateur doit donc immoler un autre zébu car on croit et on critique qu’ily a
« hakeo » au détriment de ce chef du clan. Les autres objets sont aussi sortis
de facons bien alignées selon leur ordre. Et ils sont portés par les peres des
familles classés dans leur hiérarchie respective dans le clan. Le non respect a

cet alignement de ces ustensiles méme non intentionnel est interdit et sanction-

33 Ce sont des sortes de tissus valeureux malgaches. Autrefois dans le Sud-Ouest, ils
étaient réservés au Roi ; c’est pourquoi on les nomme les « mandia vola » ou les
« lamban’andro » (les tissus de jour)



49

né d’'une amende d’'un bceuf pour le fautif. Ensuite, on installe tous ces objets
sacrés derriére le poteau et devant le sacrificateur. C’'est-a-dire entre le pieu et
le sacrificateur. Les taches sont divisées. Deux jeunes garcons parmi les
membres sont choisis comme les « mpiroakoake » (les chasseurs de corbeau)
ou « mpiroatsimalaho » (les chasseurs de vautours) ou « mpiroa-daletse » (les
chasseurs des mousses). L'un se tient debout au Nord du poteau et l'autre au
Sud. Leur tache c’est de tenir avec les mains un van a chacun d’eux pour éviter
certains animaux qui pourront souiller le hazomanga. Cela marque un respect a

ce hazomanga.

Chacun respecte ses taches. L’encenseur encense le poteau avec un
morceau de la bosse et de la queue dans I'encensoir qui est posé au pied du
poteau. L’adjoint égorge les victimes une seule fois avec le sabre du sacrifice
dans la position du haut vers le bas de la gorge de I'animal. L’égorgement se
fait respectivement dés le boeuf du patriarche suivi de celui de I'adjoint jusqu’a
celui du cadet. Ainsi, cet égorgement doit se faire avec les deux mains de

I'adjoint.

Le « mpanante lengon-dra» ou le receveur du premier sang suit
I'égorgeur et recoit rapidement le premier sang de la victime avec des feuilles
de tamarinier. Il enduit de sang le poteau et la maison du patriarche avec ces
feuilles de tamarinier. Ce bain de sang marque l'intronisation et le sacrement du

hazomanga ; et cela donne a celui-ci un caractere sacré.

Apres, le « mpagnindra » ou le deuxieme égorgeur égorge encore les
victimes avec un autre sabre qui est moins sacré appelé le « faindra » (ou celui
avec lequel on égorge encore). On doit égorger encore les victimes parce que
c’est sdr qu’elles ne sont pas encore mortes sous prétexte que I'adjoint ne les
égorge gu’'une seule fois. Enfin c’est le « mpanday sakazo » (porteur de « sa-
kazo ») ou la grande assiette en bois qui recoit le sang.

Soudainement, on enleve du ventre des victimes quelques poumons,
foies et cceurs puis on les enfile sur le sommet pointu du « fototse ». Par cela,

le sang qui coule recouvre le poteau en coulant vers I'encensoir qui est posé au



50

pied du poteau. Cette position est expliquée par la fagon de parler du patriarche

lors de son invocation:
« Mitsotse ty trafone » (sa bosse est parfumeée)
« Mivelatse ty atene » (son foie s’est étalé)
« Mitsilagne ty lohane » (sa téte est tournée vers le ciel)
« Mihanto ty fone » (son coeur est enfilé)

Ce sont des facons d’honorer ou de vénérer Dieu et les ancétres. C'est
aussi des fagons pour respecter, embaumer et surtout pour sanctifier le hazo-
manga « mba hagnamagnitse naho hagnamasy gny hazomangay » : (c’est pour
parfumer et sanctifier le hazomanga). Tout est installé. Tout le monde doit se
mettre a sa place et se taire. Un silence est respecté. Ce sont les deux chas-

seurs des animaux nuisibles seulement qui peuvent rester débout.

L’adjoint égorgeur apporte le sabre de sacrifice couvert de sang vers le
sacrificateur. Ce dernier applique son index de la main droite sur la lame pour
en recueillir du sang et oint lui-méme ainsi que son adjoint. Celui-ci a son tour
oint tous les assistants des les hommes jusqu’aux femmes. Tout le monde doit
étre oint. Le sang c’est la vie, c’est une bénédiction. En le recevant, chacun est
ravivé du fait que la vie de la victime consacrée par la priere a été dérobée pour

s’approprier a tous les membres du clan.

On remarque que les esclaves ou les métis esclaves ne doivent pas étre
oint par le sabre de sacrifice méme s’ils appartiennent au membre du clan. En
effet, on les oint par I'autre sabre qui est celui du deuxiéme égorgeur. Ainsi ja-

dis, leur onction ne se fait pas sur leur front mais sur les pieds.

La derniere a oindre est la femme du sacrificateur qui est restée dans I
« anjomba ». Les taches de l'adjoint sont terminées, il se retourne et s’assoit a

gauche du sacrificateur en tenant en haut avec les deux mains le sabre.

Le sacrificateur procéde alors a I'invocation. Il prend le récipient en cale-

basse contenant de I'eau fraiche et asperge a I'Est vers le poteau d’abord, puis



51

I « anjomba » et finalement derriere, a tous les assistants. Cette aspersion
d’eau fraiche signifie que tous les membres assistants soient frais et aient le
froid : (« mba hanintsy hangatsakatsake »). L’eau froide qui est la vie les ravive.
Il commence son invocation. Il appelle Dieu et les ancétres, afin que leur inter-
vention soit opérante. Il tente de les convaincre pour gu’ils reconnaissent ce

hazomanga, pour que les assistants soient bénis.

Des termes respectueux sont utilisés tels que « mangatake » (prier),
« misoloho » (supplier), « midrakadrakake » (s’agenouiller) et « milela-
pihitsake » (Iécher le pied). Tout d’abord, le sacrificateur appelle « Andriagna-
hare mpamoro, nhamboatse ty tagna, naho ty tomboke » : Dieu créateur de tout

I'univers, celui qui crée les mains et les pieds.

Ensuite, la terre sacrée « tanemasy » oll on habite et ou on vit. Puis, les
« Razambey nifotora amin-drae »ou les grands ancétres patrilinéaires qui sont
les sources originaires du hazomanga, sont appelés selon leur « tahina »** ou
leur nom. Apres, le patriarche offre le « vilo » a Dieu et aux ancétres, leur ex-
plique la raison pourquoi on les appelle. 1l tente de les convaincre, demande
leur reconnaissance, leur bénédiction et leur grace pour qu’il jouisse longtemps
les pouvoirs et autorité ainsi que pour prolonger encore le temps de vivre. Enfin,
le sacrificateur appelle ses « Raza amin-drene » : ses ancétres matrilinéaires
parce qu’il est leur descendant. C’est a eux qu’on demande les derniéres béné-

dictions.

Apreés les avoir appelés le patriarche se tait a I'instant, tout le monde doit
dire ensemble le mot « masy ». Ce dernier peut étre le synonyme du mot
« amen » dans la religion chrétienne. « Masy » veut dire étre sacré, mais son
sens est que « que cette invocation soit réalisée ». C'est I'achévement de

I'invocation.

% Un terme de respect désignant un nom a titre posthume, donné a un individu déja
mort. En Mahafaly, lorsqu’un individu est mort, il doit avoir un autre nom contraire a
celui des son vivant. Ce nhom est choisi par la famille du défunt. C’est a partir de ce
nom que les vivants puissent I'appeler et lui demander des bénédictions. Un « tahi-
na » est réservé seulement pour un adulte, les enfants n’ont pas le droit de le possé-
der. Exemple de tahina: Andriamitahianake, Andriamitahiarivo s'il s’agit d'un
homme ; Ikembamanintsy si c’est une femme.



52

A partir de ce mot, tout le monde peut bouger. Cependant, c’est le sacri-
ficateur qui commence a se tenir débout. Il ne doit pas encore se déplacer, il
doit attendre 'adjoint. Celui-ci a son tour se tient débout aussi en apportant le
sabre de sacrifice et sTavance au premier rang pour entrer dans la maison du
patriarche. On met ce sabre en haut du cété Est dans I' « Anjomba ». Le chef

du clan le suit et s’assoit dans la maison.

Les autres ustensiles sacrés doivent rester en dehors car on les sert de

la grande cuisson des viandes. On procede alors au partage de la viande.
4. Le partage de la viande.

Les animaux abattus sont partagés par le patriarche selon des catégories dis-
tinctes lors de son invocation. Le souffle vital est réservé a Dieu le créateur et le
« tompom-piay » (le propriétaire de la vie) ainsi qu'aux ancétres souches du

clan. Le sang est pour la terre et la chair pour les hommes.

Les jeunes gens dépecent alors les victimes. Certains font griller les foies pour
les partager ensuite a tous les assistants. Chacun doit manger sa part méme si
c’est un petit morceau. « C’est le repas de communion entre les hommes, entre
les hommes et la divinité, entre le ciel et la terre »* tel qu'il affirme P BENOLO

Francois.

D’'autres font cuire le « vaton-tsoro » (quelques abats) dans la grande
marmite en fer. C'est-a-dire les viandes qu’on a enfilées sur le « fototse » au
moment de l'invocation. En général, la charge de partage des viandes est con-
fiée a la famille du sacrificateur. Que ce soit ses fréres, que ce soit ses fils ou
ses petits fils. En effet, ce partage se fait selon les catégories de chaque pére

de famille dans le lignage.

% p. BENOLO Francois, Le Christianisme dans le Sud de Madagascar, Bain-
gan’Ambozontany-Fianarantsoa, 1996, p.311.



53

Les parts du sacrificateur sont : prioritaire les « volihena » ou les parties
postérieures des animaux, les bosses, une cuisse de chaque beceuf, les « tsima-
rano’e » (partie du ventre), les coeurs, les poumons et les intestins. Toutes ces
viandes ci citées doivent entrer dans I' « Anjomba » (« azoloke agnanjomba »)

car elles sont les « mahatanjano mpisoro » ou le repas du sacrificateur.

Les autres viandes sont partagées selon I'hiérarchie existante dans le li-
gnage du clan. Lorsque les viandes (« vaton-tsoro ») sont cuites, tout le monde
doit en manger. C’est aussi une sorte de repas de communion entre les vivants
et la divinité qui fait raviver le clan. Cela marque aussi la fraternité et la solidari-

té entre les membres du groupe.

Finalement, on met tous les objets sacrés dans la maison du sacrifica-
teur. lls sont placés sur une étagere spéciale nommée « vatsa »au coté Est

dans cette maison et dans la position en bas du sabre du sacrifice.

Définitivement, toute cette premiére partie nous montre que le Hazo-
manga, une institution qui regroupe et réglemente tous les membres d’'un clan
est une autorité reconnue a son chef : le sacrificateur qui est le plus agé de la
génération patrilinéaire du clan. Des conditions strictes telles que la nécessité
de créer la maison du sacrificateur a I'avance ainsi que la présence de sa
femme sont requises lors des rites de son intronisation. Le processus de ce rite
est constitué par la proposition de la cérémonie suivie d'une datation préalable
confiée a un astrologue, la préparation de la cérémonie, la coupe du pied,
I'invocation du patriarche et enfin le partage des viandes. C’est ce qui nous
ameéne a entamer a la deuxiéme partie de notre travail en discutant les lois de

transmission d’autorité.



DEUXIEME PARTIE :
LES LOIS DE TRANSMISSION D’AUTORITE



55

A cette deuxieme partie, deux chapitres doivent étre développés :
- d'une part, les cas de transfert d’autorité ;
- et d’autre part, I'évolution du hazomanga.

Pourtant, avant d’en discuter, il vaut mieux répondre d’abord a la ques-
tion sur l'origine du rituel de Hazomanga bien que certaines idées soient déja

avancées dans la partie précédente.

Le Hazomanga mahafaly est hérité des ancétres tres anciens d’apres
son origine mythique. Il était une fois un Roi malade qui consultait un féticheur.
Puisque Dieu est toujours tout prés de 'homme, Il était I& aussi pour assister a
cet événement. Le féticheur qui acceptait de guérir le Roi faisait son « sikily »
(graines divinatoires). Soudain, une fourmi qui porte une feuille de « Katrafay »
(ou Cedralopsis grevei) passe et la laisse au-dessus des graines divinatoires.
Le féticheurs était tres étonné mais Dieu lui dit: « prend cette feuille pour tes
remedes et érige la pour ton Hazomanga ; a partir de cela tu peux me deman-
der tout ce que tu voudras ». Le guérisseur y consent et guérit le Roi. Il érigeait
un poteau en « Katrafay ». A chaque fois qu’il avait un probleme il allait sur ce

pied et appelait Dieu pour le résoudre.

Vu cette situation, le roi voulait aussi avoir un hazomanga. |l demandait
une autorisation au guérisseur. Celui-ci I'accepta en échange d’'un zébu comme
achat du pouvoir. A cette époque, seuls les Rois qui pouvaient avoir le hazo-
manga. Le hazomanga est un héritage dans la famille royale. Petit a petit, les
hommes libres ou les « vohitse » venaient demander au Roi une autorisation de
planter aussi leur hazomanga en achetant le pouvoir par des boeufs. Depuis ce
temps Ia, l'autorité hazomanga s’est succédée d’'une génération en génération,

passe d’un frére ainé a l'autre avant de revenir au fils ainé du frére ainé.*

Cette origine mythique nous explique pourquoi on choisit le « katrafay »

quand on veut ériger un hazomanga. De plus, dans le Sud-ouest, le Cedralop-

% Source : d’aprés Monsieur EZAFEANAKE , sacrificateur du clan Tefatra, domicilié &
Beavoha, District d’Ampanihy-Ouest.



56

sis grevei est un bois le plus dur, registre au froid, a la chaleur, a la pluie et a la

pourriture.

Dailleurs, certains auteurs en particulier Manassé ESOAVELOMAN-
DROSO® évoque sa pensée que lhistoire de la dynastie Maroserafia (les
royaumes mabhafaly) renforce cette origine du hazomanga dans la mesure ou
ce dernier vient de l'autorité du Roi. Certains clans dépendants des Maroserafia
ont demandé leurs hazomanga et leurs « vilo » ou marques d’oreilles des bovi-
dés au Roi pour jouir une autonomie administrative et judiciaire pour leurs af-

faires. Parmi ces clans les plus importants sont :

- Les valohazomanga (ceux des huit hazomanga) réunissent huit clans.
Ce sont les premieres compagnons des Maroserafia quand ils sont arrives dans
le Menarandra ou les premiers groupes a avoir accepté leurs pouvoirs. lls sont
attachés au lignage royal. Leurs chefs et leurs sages sont les conseillers du

Maroserafa ou les rois.

- Le Folohazomanga (ceux de dix hazomanga) placés au-dessus de va-
lohazomanga. Ce chiffre indique I'idée générale de grand nombre regroupant
plusieurs clans qui sont venus se réfugier auprés du roi ou lui demander une
terre, un hazomanga et une marque d’oreille des beoeufs. lls sont soumis a la
souveraineté Maroserafia en payant chague année les prémices et se fait cou-

pant les cheveux a la mort d’un roi.

-Le Renetane (mere du territoire) désigne non pas les premiers occu-
pants du territoire devenus par la suite le Mahafaly, mais des groupes venus
de 'Anosy, de I'Androy ou de I'lbara avant ou au méme moment ou immédia-
tement aprés l'arrivée et l'installation des ancétres de la dynastie a Ambava
Mahafale, donc entre l'arrivée d’Andriamandraha (milieu XV¢ siécle) et le régne

d’Andriamaroserafia (premier grand roi au milieu XVI11I° siécle).

3" ESOAVELOMANDROSO Manassé, »Les Formations politiques dans le Mahafale au
XIXeme Siécle », TALILY, n?2,1995, pp. 19-22.



57

Les Renetane sont indépendants des Maroserafia, ne paient pas les

prémices et ne se coupent pas les cheveux a la mort du roi.

-Les Vohitse (hommes libres) ce sont des groupes moins importants
d’hommes libres. lls se sentent a I'ingérence Maroserafia, paient les prémices

et se coupent les cheveux a la mort du roi.

Ce qui nous explique que le hazomanga vient de l'autorité royale. Le roi
acceptait de le donner a certains clans. Les ancétres le font succéder a leurs
descendants. Ce que nous héritons jusqu’a nos jours. Si telle se présente les

origines du hazomanga, dans quel cas y a-t-il alors transfert d’autorité ?



58

1.1 LES CAS DE TRANSFERT D’AUTORITE

Selon les lois et coutumes ancestrales I'autorité hazomanga ne doit pas
étre transférée qu’en cas de déces du sacrificateur. On ne peut pas nier cette
regle parce que comme nous avons déja avancé dans la premiére partie, le
choix du sacrificateur n’est pas volontaire, c’est un choix de Dieu, a vrai dire,
c’est le destin. En revanche, il peut arriver que l'autorité se transmette lorsqu’il y
a séparation de hazomanga. Ce qui nous incitons a développer successivement

ces idées.
[1.1.1 La mort du sacrificateur

Lorsque le chef du clan trépasse ou « vilasy » (terme de respect qui veut
dire mort), on sort de sa maison immeédiatement le sabre de sacrifice et tout les
objets sacrés. La mort est considérée comme une situation d’'impure. Donc on
ne doit pas confondre les sacrés et les profanes. Un défunt ne doit pas étre dé-
tenteur de hazomanga. En effet, ces objets sacrés doivent étre perchés « mije-
ba » sur un arbre de tamarinier jusqu’a I'élection du nouveau sacrificateur. lls y
resteront aussi longtemps qu’une nouvelle intronisation n’est pas faite. A partir
de cela, ce tamarinier devient « faly » ou interdit. On ne peut pas le couper, on
ne peut pas s’y asseoir sous son ombre ni le souiller. Il doit étre surveillé par les
« mpiambe raza » (les gardiens des ancétres). Ce sont les membres de la fa-
mille du sacrificateur décédé. Quand ces ustensiles tombent, ces gardiens de-

vront alerter tout le clan et on tuera un bceuf pour les remettre a leur place.

Tandis que le poteau, il reste au village du défunt et devient caduque. Il

ne sert plus a rien car son propriétaire n’est plus la.

Selon les Mahafaly, la maison d’'une personne décédée doit étre brilée a
I'enterrement et elle devient un « aretse »*® ou un souvenir du défunt parce que

c’est sur ce lieu qu’il a disparu et ou a goutté sa bile. Mais s’agissant d’'un

¥ « Aretse » : ce sont des lieux interdits ol habitait une personne déja morte. A son
enterrement, on brile la maison du défunt ; ce lieu cendré qu’'on appelle « aretse ».
C’est un lieu de souvenir du défunt puisque c’est la ou gouttait la bile voire de sa
chair.



59

« mpisoro », on ne doit pas brdler I' « Anjomba » mais on le fait écrouler seule-
ment. C’est une sorte de respect en tant que sacrificateur. (N'oublions pas que
la coutume mahafaly exige qu'on doive garder le défunt pendant une certaine

durée dans sa maison). A cause de ce déces, tout le clan est en deuil.

On connait déja a I'avance que I'Adjoint, son successeur sera le nouveau
sacrificateur. Cela est indiscutable parce que I'organisation sociale et le trans-
fert d’autorité selon la coutume Mahafaly sont basés sur le droit d’ainesse ; « ze
raoke avao ty mitam-pahefa » (littéralement, seul I'ainé qui détient les pou-
voirs). C'est-a-dire que la détention des pouvoirs et autorité est toujours confiée

a l'ainé du clan.

En fait, puisque I'ancien sacrificateur n’est plus la, son adjoint est devenu
le détenteur du hazomanga. Dans tout le clan, ce dernier est devenu a son tour
le plus agé de la génération la plus ancienne. Il peut étre le frére de I'ancien
chef, ou bien a défaut, il peut étre son fils ainé. Autrement dit, on confie
l'autorité a I'adjoint car il est I'ainé de tout le clan. Rien n’est plus a son supé-
rieur. Il devient a son tour le chef supréme. Il se trouve au sommet de tout le

clan. La raison s’explique par sa position généalogique.

Lorsque l'autorité est transférée aux mains du successeur que doit-il faire
pour qu'il puisse exercer vraiment ses pouvoirs ? Et dans ce cas la, quel sera

son statut ?
[1.1.1.1 Les obligations du nouveau sacrificateur

Au moment de la mort de I'ancien chef, son adjoint lui succéde. Mais
dans ce cas la, on ne I'appelle pas le sacrificateur mais on le nomme le « Rae

mpandova » ou le « pére successeur ».

Puisque les hommes sont nés a des soucis, c’est-a-dire que la vie en
société n’échappe pas a des divers problémes, ce qui nécessite la détention du
hazomanga comme une sorte de remedes a toutes ses difficultés. Or le pere
successeur ne doit pas exercer les pouvoirs d'étre un sacrificateur que s'il

n'accomplit pas certaines obligations a savoir entre autre I'obligation d’accepter



60

les pouvoirs et d’accomplir le « soron-dova » ou le « vilim-piay » comme obliga-
tion principale, I'obligation de connaitre les « tahina » ainsi que I'obligation de

créer un nouveau « Anjomba ».

1. L’obligation d’accepter les pouvoirs et d’accomp lir le « soron-

dova » ou le « vilim-piay »

Le « soron-dova », sacrifice de succession est une obligation principale
du pere successeur ou le futur sacrificateur. C’est un rite par lequel le pére suc-
cesseur fait une offrande d’'un bceuf a Dieu et les ancétres pour qu’il puisse jouir

de son autorité et d’exercer ses pouvoirs.

Dés que le défunt n'est pas encore enterré, le clan, apres une réunion
des grandes familles, va déclarer et demander au pere successeur de faire le
« soron-dova » ou le sacrifice de succession d’autorité pour remédier les diffi-

cultés quotidiennes.

Le successeur est obligé d’accepter la demande. Il ne doit pas la refuser
parce que son refus constitue un grand péché vis-a-vis du clan voire les an-
cétres. Refuser de détenir l'autorité veut dire qu’'on renonce aux ancétres. De
ce fait, les ancétres ne sont pas contents. lls déclarent a Dieu et lui demandent
une punition au refusant. D'ou celui-ci devient « be hakeo »*°. De méme ces
sanctions s’étendent jusqu'a sa famille (ses enfants, sa femme, ses petits-
enfants pourraient étre malades ou méme mourir). Ses cultures ou ses éle-
vages ne pourraient pas accroitre. En outre, le groupe I'exclut comme une
sanction sociale. Par crainte de ces sanctions, obligatoirement, le successeur
doit accepter et prendre l'autorité. Il doit sacrifier un bceuf pour jouir de cette
autorité. Ici le beeuf c’est le « vilim-piay » ou I'achat de vie ou le troc de vie.
Pourquoi on I'appelle achat de vie ? C’est parce que le successeur sera en face
des taches tres difficiles, des taches sacrées dépendantes de la puissance di-
vine dans la mesure ou il est l'intermédiaire entre les vivants et la divinité, entre

le monde visible et le monde invisible, entre les vivants et les morts. Donc, il

% Littéralement, ayant beaucoup de malheur. Le mot « be hakeo » est différent du mot
« malio hakeo ».



61

doit acheter sa vie pour qu’il puisse jouir les pouvoirs et autorité. C'est le boeuf
sacrifié qui le rend légitime. A son invocation, le successeur appelle Dieu le
créateur et les ancétres fondateurs et originaires du hazomanga afin que leur
intervention soit opérante. Il demande leur reconnaissance, leur bénédiction et

leur gratitude.

A partir de ce sacrifice, I'autorité est transférée au successeur. Ainsi, il a

tous les pouvoirs de commander et de se faire obéir I'égard du clan.

Pour le sous-groupe Tokovey, au lieu de « soron-dova », on dit « sorom-
bera » (littéralement sacrifice des béches). Comme le « soron-dova », le « so-
rom-bera »est un rite de succession d’autorité mais leur différence est qu’'on
peut I'accomplir méme avec un coq car le sous-groupe Tokovey n’est pas strict
comme celui de Tefatra qui exige toujours un beeuf. C’est a dire que l'autorité et

le pouvoir peuvent étre transmis méme a l'aide d’un sacrifice d’'un coq.

L'appellation sacrifice des béches signifie que lorsqu’il y a un mort dans
le village et surtout un sacrificateur, il est interdit pour les Tokovey d’accomplir
tels ou tels actes. Tous les travaux de cultures doivent étre suspendus. Or,
puisqu’il faut travailler pour nourrir, ainsi dans la bible, la malédiction selon le
péché originel renforce cette idée que « c’est a la sueur de votre front que vous
gagnerez votre pain ». Les gens doivent donc cultiver la terre pour avoir des
nourritures. Ainsi, il faut faire un sacrifice pour qu’on puisse prendre les béches

Ou pour gu’on puisse travailler le champ.

Les gens demandent au pere successeur d’accomplir ce rite. Ainsi, cette
cérémonie rituelle signifie pour le groupe le pouvoir de prendre les béches ou
cultiver la terre, voire tous les travaux quotidiens. Tandis que pour le succes-

seur, cela lui offre I'autorité et les pouvoirs d’étre un sacrificateur.
2. L’obligation de connaitre le « tahina »

Outre I'obligation primordiale, le nouveau sacrificateur doit connaitre tous
les « tahina » ou les nhoms posthumes de tous les ancétres lignagers par ordre

chronologique. Cela doit étre fait pour qu’il puisse les appeler et leur demander



62

la bénédiction en cas d’un sacrifice lors de son invocation. Comme nous avons
déja vu que les ancétres lignagers doivent étre appelés selon leurs noms pos-
thumes pris respectivement dans un ordre hiérarchisé pour avoir des bénédic-
tions ou des résultats bénéfiques. Tel est le but de «tahina» ou nom pos-

thume.
3. L’obligation de créer un nouvel « Anjomba »

Enfin, le nouveau sacrificateur doit créer un nouveau « anjomba » ou
une nouvelle maison. Lui et sa femme doivent y résider ; c’est dans cette mai-
son aussi ou se trouve sa femme lors de l'invocation en cas de sacrifice. De

plus, c’est la aussi ou résideront tous les objets sacrés de hazomanga.

De ce fait, la maison du patriarche ne doit pas étre séparé de lui car c’est
sa résidence, c’est aussi celle des ancétres et des ustensiles sacrés. Enfin de
compte, lorsque toutes ces obligations sont réunies, une nouvelle situation est

opérée au nouveau sacrificateur. Telle que nous verrons ci-apres.
[1.1.1.2 Le statut du nouveau sacrificateur

Le successeur connait un changement statutaire apres l'accomplis-
sement des obligations imposées par les regles traditionnelles du hazomanga.
En effet, il bénéficie le nom d’étre un sacrificateur légitime ; en outre, il jouit
toutes les prérogatives et les pouvoirs reconnus a un sacrificateur dans tous les
domaines religieux, socio- économiques, politiques et juridiques. Enfin, il a le

droit de faire l'intronisation de son hazomanga.

1. Le port du nom d’étre un sacrificateur Iégitime et les prérogatives

de jouir tous les pouvoirs

Des qu’il acquitte toutes les obligations qui lui sont imposées, le succes-
seur devient un vrai sacrificateur, un sacrificateur légitime a I'égard de tout le

clan.

C’est-a-dire il est reconnu par tous les membres du clan. Il devient le

chef du clan. Il se trouve investi de toutes les prérogatives d’'un sacrificateur



63

dans tous les domaines de la vie du clan. Il est devenu a la fois chef religieux,
social et politiqgue. C’est lui seul qui peut diriger et accomplir tous les événe-
ments rituels intéressant le groupe. Personne autre que lui seul a le pouvoir et
de faire le sacrifice. C’est lui seul qui peut relier tous les membres du clan avec
la puissance divine (la relation avec Dieu et les ancétres). Il dirige le clan. Il
peut donner des ordres. Il a la décision sur tous les évenements importants de
la vie du clan comme la circoncision, I'écartement ou I'enlevement du tabou. Il
est au-dessus de tout et personne ne peut s’opposer a lui. Il contrdle I'élevage
et la culture. Si on veut faire quelgue chose, on demande d’abord son opinion,
et on lui demande une autorisation d’accomplir cet acte. S’il pense que cet acte
nuira la communauté, il peut s’y opposer. Par contre, s’il pense que ce sera une
bonne idée pour le développement ou la bonne marche de la société il peut
I'accorder. Il est le chef supréme donc sa décision est forte. Il est le respon-
sable de l'ordre et de la paix sociale. Il est le responsable qui résout les pro-

blemes sociaux en garantissant son pouvoir d’'invocation.

Il est responsable et il défend l'intérét du groupe contre toutes les cir-
constances qui pourront menacer I'ordre social. En cas d’'un délit, par exemple,

il peut sanctionner ou méme exclure le délinquant.

Il peut faire arbitre et méme juger lors d'un litige entre les membres du
clan. Son réle primordial est de résoudre le probléme social. S’il y a quelqu’un
qui enfreint les regles de tabou, cet individu est atteint de la colere des ancétres
et méme jusqu’'a sa famille. Ills n'ont pas de succes sur leur vie, cela peut
s'étendre jusqu’a la mort, sécheresse ou manque de pluie, imperfections des
cultures et d’élevages. La, le probleme devient social. Que faut-il faire alors ?
Dans ce cas |3, le sacrificateur ordonne le fautif a offrir tel ou tel animal pour
faire une immolation devant Dieu et les ancétres pour demander leur pitié et

leur pardon et aussi pour purifier le fautif.

Le nouveau sacrificateur, des qu’il accomplit 'obligation de sacrifice de
succession d’autorité ou le « soron-dova », on ne I'appelle plus le pére succes-

seur mais on peut le nommer le sacrificateur ou le détenteur de hazomanga.



64

Mais dans ce cas la, il porte le nom de « mpisoro mihohoke am-botre » (un sa-

crificateur qui se renverse sur un tertre). Que signifie cette appellation ?

Elle désigne le nom d’un sacrificateur qui n’a pas encore accompli les
rites d’introduction du Hazomanga. A dire vrai, il est légitimement détenteur des
pouvoirs et autorité mais il n’a pas encore érigé le poteau sacré. Il est qualifié
d’un sacrificateur légitime devant le clan, mais son autorité ne s’exerce pas vi-
siblement. Elle semble cacher parce qu’il n'y a pas de poteau sacré visible par
lequel le sacrificateur exerce directement son pouvoir d'immoler en utilisant le
sabre de sacrifice et les autres ustensiles sacrés. Un sacrificateur qui n’a pas
encore accompli les rites d’intronisation ou érigé le poteau n'a pas le droit
d’utiliser le sabre de sacrifice et les autres ustensiles sacré. Ceux-ci ne doivent
pas étre utilisés qu’a servir le poteau de hazomanga. lls ne peuvent pas se sé-
parer de ce dernier. Méme si le sacrificateur a déja crée son « Anjomba », il n'a
pas le droit d'utiliser ces ustensiles sacrés. On ne les doit pas enlever du « kily
faly » (le tamarinier sacre€) ou ils sont perchés que lorsque le sacrificateur veut

planter ou introniser son hazomanga.

Se renverser sur un tertre veut dire que c’est 'autorité qui est renversée
sur un tartre. Cela ne veut pas que le sacrificateur en accomplissant son invo-
cation doit se renverser sur un tertre mais ce n’'est qu'une sorte de dénomina-
tion qui explique son obligation de ne peut pas utiliser les ustensiles sacrés a

cause de son nom accomplissement des rites d’intronisation.

Au moment de pratiquer un sacrifice par un sacrificateur qui n’a pas en-
core intronisé son hazomanga, on utilise un autre sabre pour égorger les
bceufs. Cela peut étre le sabre du deuxiéme égorgeur le « faindra », ou bien un
autre sabre qu’on a forgé et qui devient un sabre spécial et sacré au méme titre
que le sabre de sacrifice. Ce sabre a aussi son aiguiseur spécial placé a I'Est
de la maison du patriarche. Mais on peut utiliser des ustensiles domestiques
spéciaux pour servir le sacrifice. Ici le sacrifice a faire n’est pas différent de ce-
lui d’'un sacrificateur qui a déja érigé le poteau sacré. Les rites sont toujours les
mémes mais ce qui les différe c’est l'inexistence de poteau et des ustensiles

sacrés. Ceci provoque une autre classification de hazomanga en deux parties :



65

d’un c6té, le « hazomanga miore » ou le hazomanga érigé ou hazomanga plan-
té ou bien encore le hazomanga debout et d’autre coté, le « hazomanga miho-
hoke » littéralement, le hazomanga renversé ou le hazomanga non érigé dit
encore le « hazomanga mijeba » ou le hazomanga perché. Pratiquement, le
Hazomanga renversé sur un tertre empéche les pouvoirs du sacrificateur
d’utiliser le « Vy lava » et les autres ustensiles sacrés. Tandis que théorique-
ment, il lui offre les mémes pouvoirs et autorité a ceux du sacrificateur d’'un ha-

zomanga erigé.

2. Le droit pour le nouveau sacrificateur de faire I'intronisation de

son hazomanga

Le nom d’étre un sacrificateur renversé sur un tertre lui persiste jusqu’a

ce gu’il accomplisse les rites d’intronisation du hazomanga.

Comme on a déja vu, le choix d’introniser le hazomanga ne dépend pas
de la volonté du sacrificateur. Il appartient aux nombres du clan de le proposer.
Plusieurs années apres I'enterrement de I'ex-sacrificateur, sa famille c’est-a-
dire les gardiens des ustensiles sacrés déclarent aux « ndaty bey an-tana » (les
anciens du village) de ramener les ustensiles sacrés. A leur tour, ceux-ci vont
faire un compte rendu aupres du sacrificateur. Ce dernier, par son obligation
d’accepter ne doit pas refuser. Néanmoins, il peut ordonner un délai d’attente
incomptable. A I'expiration de ce délai, il convoque en réunissant tous les ageés
du clan et leur déclare quand il est prét. Lorsque les agés eux aussi sont préts,
apres leur réunion, ils répondent a I'offre des gardiens des ancétres. Donc on
tue un beeuf pour descendre les ancétres (les objets sacrés) puis on les raméne
au village du sacrificateur. Enfin, on les fait entrer dans son « Anjomba ». Le fait
pour le sacrificateur d’accepter et de prendre les ustensiles sacrés revient a dire

gu’il veut faire I'intronisation du hazomanga.

N.B : Le hazomanga Tefatra est encore perché a Reambohitse, (un petit
village a 35 kilomeétres environ au Nord de Beavoha (lieu actuel du hazoman-
ga). Reambohitse c’est le village ou habitait I'ex-sacrificateur nommé EVONTA-
LY. De nos jours, le sacrificateur EZAFEANAKE, agé de 96ans est encore au

pouvoir. Il n’a pas encore planté son hazomanga.



66

Il porte encore le nom d’'un sacrificateur renversé sur un tertre. Son ad-
joint s’appelle ESAMBELOANE qui est le fils de son frere ainé appelé EZOVE-
LO.

De méme, le hazomanga Tokovey est aussi perché a Besavoa, village
de I'ex-sacrificateur EALIVELO. Le sacrificateur EJAO (45ans environ) qui ha-
bite & Reamanda un petit village a 7kilométres au Sud d’Ampanihy-Ouest est
encore donc renversé sur un tertre. L'adjoint EZAFEMANA, le fils de son oncle

qui le succédera au pouvaoir.

Bref, la mort est donc la seule condition qui peut achever les pouvoirs
d’'un sacrificateur et qu'on peut transmettre l'autorité hazomanga. Mais il peut
arriver une exception a regle dans ce sens que cette autorité peut se décentra-
liser ou transférer pendant que le chef du clan est encore en vie. Tel est le cas

de la séparation de Hazomanga.
11.1.2 Le transfert d’autorité lors de la séparatio n du hazomanga.

Lorsque le hazomanga se sépare, l'autorité se répartit aussi. Avant,
l'autorité se concentre aux mains du chef patriarcal. Or, lors d’'une augmenta-
tion des membres du clan, le hazomanga va se diviser. Ainsi, cette autorité va

se répartir et se décentraliser entre les mains du petit sacrificateur.

Puisqu’il existe deux différentes causes de séparation du hazomanga, en
particulier le hazomanga séparé lors d’'un accord de volonté entre les membres
du clan d’'une part et d’autre part, le hazomanga séparé sans accord préalable
avec les membres du clan ; donc, nous allons examiner cas par cas comment

se manifeste le transfert d’autorité dans ces deux cas différents.

11.1.3.1 Le transfert d’autorité lors d’'une séparat ion du hazo-

manga avec le consentement du sacrificateur

La division du hazomanga est tres fréquente dans la région Mahafaly
lorsque les membres du clan connaissent un accroissement rapide. La polyga-
mie peut étre 'une des causes principales de cette forte croissance démogra-

phique rurale comme nous avons déja avancé. Les polygames veulent procurer



67

beaucoup d’enfants dans le but d’accaparer plusieurs boeufs et d’accroitre les
membres du lignage. Au moment d’une circoncision, un pére qui a beaucoup
d’enfants gagne plusieurs beeufs venant des oncles utérins par leur obligation. Il
en est de, méme pour le cas de « tandra ». C'est une sorte de donation faite par
I'oncle utérin a titre gratuit au profit d'un enfant de sa sceur. Il est de coutume
mahafaly de faire le « tandra ». Celui-ci n’est pas obligatoire mais I'oncle utérin
a la volonté de donner une chévre ou un mouton ou bien le plus souvent un
bceuf a I'enfant de sa sceur lorsque celle-ci accouche aprés son mariage. De ce
fait, le pere de famille qui pratique la polygamie et par la suite qui a beaucoup
d’enfants gagnera un grand nombre de beceufs.

Lors d’'une cérémonie funéraire, un pére polygame aura beaucoup d’
« enga » (don) venant des beaux parents. D’ailleurs, selon la conception Maha-
faly comme celle des Malgaches, les enfants sont congus comme des ri-
chesses. Une famille qui n’a pas d’enfants est considérée comme pauvre. Ainsi,
« ty anambalia mba hanagnan-tiry » : littéralement, le fait de se marier c’est
pour avoir des pousses. C’est-a-dire le mariage a pour but de procurer des en-
fants. Ici, les enfants sont considérés comme des pousses qui pourront
s’agrandir et qui seront le garant de I'avenir des arbres. En d’autres termes, ce
sont les enfants qui assureront la continuation et I'avenir du clan. Face a cette
pratiqgue polygamique, le nombre d’enfants augmente de plus en plus. Cela ne
s’arréte pas seulement a un pere de famille car beaucoup de gens pratiquent la
polygamie. Cette augmentation rapide entraine le probléme de nourritures
parce que les cultures ne suffisent plus a nourrir les enfants. Des plus, les
terres a cultiver et méme a seéjourner sont insuffisantes pour ces grands
nombres. Par conséquent, les gens doivent se déplacer ailleurs et quitter leur
pays natal, lieu de plantation de leur hazomanga. lls vont chercher un autre en-

droit pour satisfaire leurs besoins.

Vu cette situation, ils doivent demander au chef du clan, de leur donner
une autorisation de planter un autre hazomanga. La raison est que ces gens
migrants ne peuvent plus se rendre a leur hazomanga d’origine lorsqu’il y a une
cérémonie rituelle. Conscient de cette circonstance, le chef du clan la leur ac-

corde avec un consentement libre. Ces migrants doivent étre dirigés par leur



68

chef. Celui-ci est le frere cadet du chef du clan ou bien son fils ou celui de son
frere. Pourtant, pour exercer ses fonctions, il doit accomplir 'obligation de « mi-
vily fiay » (acheter la vie) ou I'obligation de « vilim-piay » (achat de vie). Cette
obligation lui permet d’exercer ses pouvoirs et de rendre son autorité comme
étant légitime. Le rble de sacrificateur est le trait d’'union entre les vivants et les
morts. Il consacre une relation étroite entre le monde visible et le monde invi-
sible. Il communique les membres du clan avec Dieu le créateur et les ancétres
originaires du clan. Ici, I'obligation d’achat de la vie n’est gu’'une sorte de pas-
seport pour le nouveau sacrificateur pour qu’il puisse accomplir toutes ses
fonctions. Il doit offrir un zébu et on 'immole devant le hazomanga primaire. Le
chef du clan asperge le petit chef au pied du hazomanga. Il appelle Dieu le
créateur qui a crée tous les hommes et les ancétres. Il leur explique la raison
pourguoi on les appelle. Il leur demande leur reconnaissance sur le petit sacrifi-
cateur que celui-ci sacrifie ce bceuf comme un troc de sa vie afin qu'il puisse
prendre certains pouvoirs et jouir aussi d’une autorité. La, le bceuf est considérée
comme étant un échange de sa vie. C'est-a-dire, le substitut de sa vie. A son
invocation, I'expression : »atao be vily, atao be takalo » (on apporte en échange
et comme prix du gros bétail) a été bien mentionnée par le sacrificateur
d’origine pour transférer |égitimement les pouvoirs et autorité. La, on fait une
supplication a Dieu mais non pas une imposition. Cela ne s’explique par le fait
que d’apres le concept des Mahafaly, on reconnait qu’on n’est pas maitre de la

vie ; celle-ci appartient a Dieu. Donc, on recourt toujours a Dieu et les ancétres.

Le beeuf sacrifié symbolise ou réalise I'achat de vie du petit sacrificateur.
Pourquoi achat de vie ? On achete la vie quand on veut détenir les pouvoirs de
sacrificateur parce que les taches qui I'attendent sont considérées comme des
taches trés dangereuses et qui dépendent de sa vie. Ainsi, le fait pour un sacri-
ficateur de tout bacler ou de commettre une faute a ses fonctions pourrait en-
trainer une sanction surnaturelle tres grave qui pourrait provoquer sa mort.
C’est pourquoi certains gens critiquent parfois les mauvaises fois au détriment
du sacrificateur en lui qualifiant comme : « mpisoro manitri-doha tomboke » (lit-
téralement, un sacrificateur qui met son pied dans le feu), c'est-a-dire qu’il con-

nait déja que le fait de mettre son pied dans le feu lui brdlera, mais il le fait



69

guand méme. Autrement dit, le sacrificateur sait déja a I'avance que ses taches
sont tres difficiles et sacrées, cet acte qu'il a fait n’est pas valable voire interdit.
Mais volontairement il le fait toujours alors qu’il connait les conséquences
graves qu’il subira. Donc, on ne peut pas usurper les pouvoirs d'un patriarche.
On doit acheter la vie au moyen d’'une immolation d’'un boeuf comme quoi on a

l'autorité de détenir le hazomanga.

Si l'obligation d’achat de vie est acquittée, quelles seront ses conseé-

guences ?

Nous pouvons répondre cette question en deux sous paragraphes: le
premier consiste a développer gque le deuxieme sacrificateur est devenu légi-
time et porte le nom d’étre le cadet, tandis que le second revient a dire que ses

pouvoirs sont parfois restreints.

1. Le second sacrificateur est Iégitime devant le clan et porte le
nom d’étre le cadet .

Apres I'accomplissement de cette obligation, le second sacrificateur devient un
sacrificateur Iégitime devant les ancétres et devant les membres du clan. Tout
le groupe I'accorde car il a acquitté I'obligation imposée par la regle coutumiére
qui est le « vilim-piay ». Cependant, il porte le nom d’un petit sacrificateur ou le
cadet. Tandis que I'ainé appartient au sacrificateur d’origine. Jamais le cadet ne
doit pas au- dessus de I'ainé. Il est toujours sous son autorité selon sa position
géneéalogique. Il porte aussi le nom d’un sacrificateur renversé sur un tertre jus-
gu’ ‘a ce qu’il plante son petit hazomanga. Il a le droit d’introniser le sien mais a
condition que le poteau soit dépourvu de « fampiolotse » ('autre bois qui est

planté plus long que le « lakara »).
2. Les pouvoirs restreints du second chef.

L’'ainé transmet ses pouvoirs au second sacrificateur, mais ils sont res-
treints. 1l y a certaines limites. Certains pouvoirs sont remis entre les mains du
cadet ; pourtant, d’autres reviennent de droit a I'ainé. La, ce systeme est donc

concu comme celui de la décentralisation des pouvoirs. Par définition, la décen-



70

tralisation c’est une technigue d’administration qui consiste a une répatrtition des
compétences entre le gouvernement central et les agents locaux ou les autori-
tés locales. Ici, dans linstitution hazomanga, le gouvernement central n’est
autre que le grand sacrificateur détenteur des pouvoirs originaux. Alors que les
agents locaux ou les autorités locales ne représentent que le petit sacrificateur
ou le cadet. Les pouvoirs originaux se concentrent aux mains de I'ainé, tandis
que les autres se répartissent a celles du cadet. Les décisions importantes re-
viennent a l'ainé en particulier le « tangongo » ou circoncision ancestrale, le
rejet d’'un enfant etc..... De plus si le cadet veut faire une chose, il doit se réfé-
rer au grand hazomanga pour l'avertir ou I'informer. Socialement et politique-
ment le cadet dirige le petit hazomanga. Economiquement, il peut recevoir les
prémices venant de ses lignages mais par contre, il n’a pas le droit de manger
le « volihena ». Ce dernier doit étre retourné a I'ainé. Si la distance entre ces
deux hazomanga est trop loin, on pourra échanger le « volihena » par une
somme d’argent variable selon la nature du sacrifice ou bien celle de I'animal a
immoler. Cette somme varie de 3.000 Ariary ou 15.000 Fmg a 20.000 Ariary ou
100.000 Fmg. A vrai dire le petit hazomanga est une autorité dépendante et
contrblée par le grand hazomanga. La, il y a transfert d’autorité, mais cette au-
torité n’est pas totale ou n'est pas compléte dans la mesure ou les pouvoirs du
petit sacrificateur sont parfois restreints. On nécessite toujours la décision préa-
lable du grand hazomanga. Donc, le transfert d’autorité existe en cas d’'une sé-
paration du hazomanga avec consentement du chef du clan. Alors qu’en est-il
lorsque le hazomanga est séparé par défaillance d’un consentement du chef du

clan.

11.1.3.2 Le transfert d’autorité en cas d’'une sépar  ation du ha-

zomanga dépourvue d’'un consentement du sacrificateu r.

Comme on a déja vu, cette séparation est due a des diverses mésen-
tentes ou mécontentement entre les membres du groupe. Ces différends peu-
vent étre a l'origine d’'une polygamie. Quand un homme pratique la polygamie,
les enfants de deux femmes rivales seront évidemment devenus aussi des ri-
vaux. lls dérivent d’'un méme pére mais ils ne sont pas de méme avis. Les gens

qui veulent se séparer du hazomanga peuvent étre les descendants d’'une mere



71

qui était 'adversaire de celle du sacrificateur. lls ne veulent pas étre dirigés par
leur rivale. Dans ce cas la, ils quittent leur hazomanga souche et vont planter

un autre ailleurs sans avoir a demander une autorisation du chef du clan.

Ces problemes peuvent étre aussi a l'origine de l'esclavage. Jadis, les
esclaves n’avaient pas de statut. Ainsi, dans l'institution hazomanga, il existait
une discrimination raciale aux « andevo managnila » ou les métis esclaves bien
gu’ils soient parmi les descendants des mémes ancétres. Cette discrimination
pousse ces métis esclaves a se rebeller. A ceci s’ajoute I'abolition de
'esclavage datant a 'avenement de la colonisation de I'lle par la France en
1896. Vu cette situation, les métis esclaves jouissant de leur liberté voulaient
empécher cette discrimination, tandis que les autres membres du clan fidéles,
respectueux et jaloux de leurs « lilin-draza » ne voulaient pas cela. Par consé-
quent, les « andevo managnila » avec leur lignage vont se séparer du hazo-
manga d’origine et créent aussi le leur sans avoir demander une autorisation au
chef du clan. Finalement, les litiges peuvent résulter d’'une mauvaise foi au dé-
triment du patriarche ou celle de son adjoint. Il parait que le sacrificateur abuse
ses pouvoirs. En tant que chef supréme il profite parfois ses pouvoirs et truande
ses subordonnés. Cette situation provoque une certaine mésentente au vue
des autres membres du clan et qui a pour conséquence la division du hazo-

manga.

Quant a l'adjoint, il peut étre jaloux de son frere qui est au pouvoir. Ou
bien encore ces deux freres ont eu déja une mauvaise relation entre eux avant
'arrivée de l'ainé au pouvoir. Le cadet groupe alors ses familles ou ses
membres et retire le hazomanga sans avoir demandé l'autorisation a I'ainé. De
ce fait, il devient un sacrificateur indépendant de I'ainé. Il détient tous les pou-
voirs au méme titre que I'ainé. Il dirige ses membres ou son lignage ; il décide
et préside tous les événements important de leur vie sociale. Il jouit d’'une auto-
nomie totale de toutes sortes. Economiquement, il peut recevoir des prémices
en tant que chef. Il peut manger le « volihena » quand il fait un sacrifice. Il peut
prendre des mesures nécessaires concernant les actes de ses membres sans
avoir demandé un avis a quiconque. Il peut juger et régler les litiges entre ses

membres. Il peut exclure quelqu’un de ses membres hors du groupe.



12

On peut comprendre donc gu’il y a un transfert d’autorité en cas d’'une
séparation du hazomanga sans le consentement du grand sacrificateur. Ce-
pendant, cette autorité est critiquée comme illégitime du fait de la défaillance de
I'obligation d’achat de vie autorisée par le grand sacrificateur. La coutume exige
'accomplissement de cette obligation pour que l'autorité du petit sacrificateur
ne constitue pas une usurpation et que Dieu et les ancétres la reconnaissent
ainsi qu’il jouisse longtemps ses pouvoirs et autorité. Ceci provoque de « ha-
keo » qui pourrait entrainer des effets néfaste pour le petit sacrificateur et aussi
pour toute la société gu'il dirige car les coleres des ancétres ne s’arrétent pas a
un individu mais s’étendent jusqu’a tous les membres du groupe. Si tel est le

cas, comment s’évolue le hazomanga a nos jours ?



73

1.2 EVOLUTION DU HAZOMANGA.

A I'heure actuelle, le monde se précipite a un désir de modernité, au pro-
grés technique et scientifique. Madagascar en tant que pays indépendant n'y
échappe pas. Néanmoins, il arrive que ce développement bouleverse I'ame na-
tionale. Les coutumes ancestrales se heurtent aux techniques modernes.
Dailleurs, la pauvreté qui regne dans toute I'lle constitue une barriéere a la sou-
mission aux regles traditionnelles. Ce qui incite les hommes a simplifier le rite
de hazomanga. Ainsi, a ceci Ss'ajoute que le hazomanga est maintenant, en

voies de disparition.
[1.2.1 La simplification au rituel.

La simplification est un moyen d’alléger ou d’abaisser une circonstance
considérer comme complexe ou difficile. Autrement dit, c’est un moyen consis-
tant a rendre plus facile une chose ou une circonstance pénible. Le hazomanga
sacré est trés complexe. Un sacrifice exige toujours un zébu. Or la pauvreté qui
regne surtout dans le Sud-ouest ne permet plus aux gens de se soumettre a
cette régle stricte. Donc, on se réfere a minimiser les dépenses et a abandon-

ner les rites d’intronisation trop complexes.
[1.2.1.1 La diminution des dépenses.

Le monde moderne détruit lentement les coutumes ancestrales. Les
technigues nouvelles éduquent les gens a vivre dans un monde nouveau. lls

s’ouvrent lentement & une nouvelle vision économique, politique et scientifique.

De ce fait, ils savent diminuer leurs dépenses ou leurs charges. En cas
des rites d'intronisation du hazomanga qui nécessite beaucoup de bceufs au
moins trente ou quarante bceufs, ces nombres de boeufs diminuent. On re-
marqgue aujourd’hui que dans un clan, lors de ces rites on ne tue au plus que
cing a dix beeufs. Ce qui signifie que les gens modernes savent déja économi-
ser leurs dépenses car le grand nombre de boeufs d’avant constitue des lourdes
charges pour les membres. Grace au développement, la société est consciente
de cette difficulté majeure.



74

De plus, face au probleme de pauvreté survécu par Madagascar, les
pauvres n’'ont pas le pouvoir d'acheter des bceufs qui coltent trop chers. A pré-
sent un zébu codte environs 300.000 Ariary (1.500.000Fmg) a 400. O00Ariary
(2.000.000Fmg) au minimum.

De méme, on essai d'assouplir les régles anciennes qui sont tres
strictes. Plusieurs clans assistent aux politiques d’enlevement ou d’écartement
de tabou. Par suite d’'une migration par exemple, les membres du clan se repar-
tissent dans différents lieux et ne restent plus dans leur pays natal. Or dans ces
nouveaux lieux ou ils s’installent, il y a des coutumes qui sont propre au gens
natifs et qui sont trés distinctes des leurs. Ainsi, les migrants ne peuvent plus
respecter leurs « lilin-draza » et par conséquent, ils vont demander a leur chef
d’alléger leurs coutumes et de faire enlever certains interdits. Prenons comme
titre d’exemple précis, il était interdit pour le sous-groupe Tefatra de porter des
bijoux en or. Ce tabou était tres fort pour eux. Mais depuis I'an 2000, une pé-
riode pendant laquelle se développe I'exploitation de I'or a Ambolamena, un
petit village a 8 kilométre au Sud de la Commune Rurale d’Ejeda District
d’Ampanihy-Ouest, certains membres du clan viennent auprés de leur chef pour
demander une autorisation d’exploiter de I'or et aussi de pouvoir porter des bi-
joux en or. Leur sacrificateur la leur accorde en les ordonnant de faire un sacri-
fice au mouton pur enlever cet interdit. Dés lors, cet interdit est permis a tous

les membres qui pratiquent cette demande en faisant ce sacrifice.

En cas d’événement rituel, on demande toujours au sacrificateur de di-
minuer les dépenses a faire. Au lieu de sacrifier un bceuf, on le fait par un mou-
ton ou un coq qui codte moins cher. Des nos jours, il est rare de trouver un
clan qui fait un sacrifice avec un beceuf. D’autre consacre le sacrifice au pois

vohem qui ne nécessite aucune charge des bceufs ni des moutons.

Autrefois, une chévre ne doit pas étre sacrifiee devant un hazomanga.
Or a présent, le hazomanga Tefatra I'accorde. La raison est expliquée par le
sacrificateur EZAFEANAKE que la coutume a été changée par le développe-

ment : « fa miova ty tane » (le monde change).



75

Autre argument, on exigeait que le patriarche ne doive pas s’habiller ; il
doit porter un pagne. Mais c’est le contraire qu'on constate aujourd’hui, plu-
sieurs patriarches sont munis de vétements de toutes sortes en occurrence des

pantalons, des shorts et des chemises.

En somme, les gens modernes sont conscients en minimisant les deé-
penses posees par la soumission aux regles traditionnelles. Le développement
et la pauvreté en sont les raisons. Cette conscience ne s’arréte pas la mais elle

s'étend jusqu’a I'abandon des rites d’intronisation du hazomanga.
[1.2.1.2 L’'abandon des rites d’intronisation de haz  omanga.

Comme on a déja avancé, on a dit que face au progrés technique et
scientifique, les gens ne peuvent plus étre prudents de leurs coutumes. Le dé-
veloppement actuel n’est plus pareil a cette pratique. Ce qui les incite a aban-
donner involontairement les rites d’intronisation du hazomanga qui exigent des
conditions strictes lors de son accomplissement. Alors que le non respect a ces
regles provoque des sanctions surnaturelles ou « hakeo ». Le sous-groupe Te-
fatra nous donne encore un exemple que le sacrificateur EFANJILIHA était au
pouvoir avant l'arrivée de I'ex-chef EVONTALY. Celui-la a était critiqué par les
membres du clan gu'il était le descendant d’'une mére esclave. Autrement dit, il
était un « andevo managnila ». Conscient de cette situation il prenait quand
méme l'autorité. |l plantait son hazomanga mais un an aprés les rites
d’intronisation il était mort. Tout le monde avait conclu que sa mort a été causée
par le non respect des regles du hazomanga qui ne veulent pas d’esclave

comme dirigeant.

A llafibato, un petit village a I'Est d’Ampanihy-Ouest se trouve un chef du
clan Temihala. Ce sacrificateur a érigé son hazomanga mais un an plus tard, il

devient aveugle.

Au moment des rites d’intronisation, on ne doit pas griller de la viande
sous la grosse marmite de la cuisson de « vaton-tsoro ». On ne doit pas utiliser
d’autres ustensiles pour servir ces rites. On utilise seulement les ustensiles sa-

crés du hazomanga. La sortie de ces objets sacrés doit étre soumise a des



76

regles car ils ont leur hiérarchie respective parallelement a celle des hommes
qui les portent. De ce fait, nombreux gens ont les mémes idées qu’on ne pourra
plus se soumettre aux regles strictes de hazomanga du fait que les hommes ne
sont pas parfaits mais ils sont nés a des erreurs. Par crainte de ces interdits, les
hommes abandonnent ces rites d’intronisation. Il vaut mieux rester a avoir un

hazomanga non planté qui ne nécessite pas trop des regles strictes.

Un de nos informateur, Monsieur TOVONKARY Justin, un Tefatra domi-
cilié dans la Commune Rurale d’Ejeda( District d’Ampanihy-Ouest) nous ex-
pliqgue sa pensée en ce qui concerne la raison de cette abandon des rites
d’intronisation du hazomanga comme une crainte et une protection de la vie du
patriarche. Selon lui, « zaka sarotse sady masy ty hazomanga ka tsy lanja’i
mpisorognigne lafa miore». En d’autres termes, le hazomanga est un objet tres
difficile et tres sacré, ainsi lorsqu’il est planté son sacrificateur ne pourrait pas le

jouir longtemps.

A part cela, la pauvreté constitue aussi une entrave qui échappe aux
groupes a introniser leur hazomanga. Les rites exigent au moins trente ou qua-
rante boeufs. Or plusieurs gens sont pauvres actuellement surtout dans le Sud-
ouest ; ils soufrent de la miséere et de la famine. Méme si cette région soit cé-
lebre dans le domaine de I'élevage des boeufs qu’un individu pourrait étre pro-
priétaire de trente jusqu’a quatre cent tétes de bovidés, il y a aussi d’autres qui
n'ont pas ni un bceuf ni un mouton et qui ne vivent que de leurs maigres cul-
tures traditionnelles des mais, des maniocs ou des patates douce en utilisant
des béches. Il est tres difficile pour ces gens malheureux d’accomplir les rites
d’intronisation du hazomanga qui nécessitent beaucoup de bétails. De leur co-
té, il y a des riches propriétaires de grand nombre de boeufs mais ils ne préfe-
rent pas ces rites. lIs ne veulent pas que leurs bétails sources de leur richesse

et fruits de leurs sueurs en faisant des efforts des travaux soient diminués.

On remarque aujourd’hui que presque la majeure partie des clans maha-
faly ne pratique plus les rites d’intronisation du hazomanga. Cette coutume
n'est plus pareille pour eux en raison de leur région de climat sec voire leur

pauvreté. Ainsi, nous tenons a nous excuser ici pour la défaillance d’'une photo



77

originale d’'un poteau sacré du fait qu’en I'état actuel de nos informations,le ré-
sultat de recherche et de descente sur les terrains a montré que nous n'avons
pas trouvé un clan qui a intronisé leur hazomanga. Pourtant, nous avons de la
chance d’avoir rencontré par hasard Monsieur MANANTSOA Robert, 43ans
originaire du clan Temilahehe domicilié a Ejeda-Nord, un informateur courageux

qui nous aide a la réalisation des schémas.

Donc, on peut dire que le progres technique, la crainte de la rigidité des
regles de hazomanga, le probléeme de la pauvreté ainsi que l'avarice entrainent
'abandon des rites d'intronisation du hazomanga. Cela traine des consé-
guences graves a cette institution dans ce sens qu’elle est a maintenant mena-

cée de disparition.



78

I1.2.2 Le hazomanga en voie de disparition.

Actuellement, la plupart des régles traditionnelles sont devenues floues.
Ainsi le hazomanga mahafaly menace de disparaitre. Plusieurs jeunes mahafa-
ly ignorent maintenant le sens du mot hazomanga, d’autres n’ont jamais vu un
hazomanga depuis sa naissance. Ce qui signifie que cette institution est en voie
de disparition. Selon le concept, quelles sont les raisons de cette disparition ?

Quels effets pourront-il engendre ?

Il est nécessaire de répondre a ces questions pour avoir plus

d’'information.
[1.2.2.1 Les causes de la disparition du hazomanga

Dans le Sud, les Mahafaly sont trés célébres de leur coutume hazoman-
ga. Toutefois, a présent elle a subi d’'une valeur menacée. La colonisation, la
migration et I'insécurité causée par la pauvreté, le christianisme, la scolarisation

ainsi que le développement du droit en sont les causes principales.
1. La colonisation.

La colonisation de 1896 était une cause primordiale de la disparition du
hazomanga. Dés que Madagascar a é€té colonisé, le pays était sous
'indépendance totale de la France dans tous les domaines politiques, écono-
miques, sociales, culturels et spirituels. Les malgaches qui étaient sous le joug
du colonisateur ont soufferts a cause de la torture et de la soumission faite par
les Francais. Le SMOTIG (Service des Mains-d’'ceuvre pour les Travaux
d’Intéréts Général) est un travail fait par tous les hommes malgaches plus de 18
ans sans discrimination de races ni de clans. Il s’agit des constructions des
routes, des ponts et des batiments. Face a ces travaux forcés, les hommes du
quartier ne pouvaient plus faire leurs taches et devoirs familiaux. lls étaient tres
occupés et devraient laisser totalement leurs cultes ancestraux et leurs cou-

tumes voire le hazomanga.



79

2. La pauvreté trainant la migration et I'insécurit €.

Outre la colonisation, comme on a dit, la pauvreté est congue comme un grand
probleme que notre pays ne peut pas s’y échapper ; elle provoque aussi la dis-
parition du hazomanga du fait que les populations ne trouvent pas d’autre
moyen que de pratiquer la migration ou I'exode rurale. Cette pauvreté est cau-
sée par la sécheresse ainsi que l'insécurité notamment les vols de boeufs. Par
la suite, les gens ruraux doivent émigrer en ville pour chercher une meilleure
vie. lls doivent se déplacer ailleurs pour chercher du travail afin qu’ils aient de
I'argent pour acheter des bceufs qui sont réservés a leurs coutumes. lIs y habi-
tent temporairement ou définitivement pendant une certaine durée plus ou
moins longue. lls s’installent la-bas pour trouver du travail. Quand ils gagnent
de l'argent, ils retournent a leur pays natal et achetent des bceufs comme quoi

iIs pourront accomplir leurs rites coutumiers.

D’autres qui ne veulent pas l'insécurité émigrent en ville et restent la
pour devenir des natifs. On peut prendre des exemples qu'a I'heure actuelle
combien de gens vont a llakaka pour chercher des saphirs. D’autres émigrent a
Nosy-Be, & Majunga ou a Diego Suarez pour travailler dans des sociétés Sl-
RAMA ou SIRANALA ou bien pour cultiver des cannes a sucre pour la fabrica-
tion du sucre. Suite a la longue distance et a 'augmentation des frais de trans-
port, ces gens la sont obligés de rester la-bas et deviennent des migrateurs dé-
finitifs. Petit a petit les membres du groupe a leur tour pratiqguent aussi la migra-
tion. Enfin, si tout le monde s’en va, qui restera au village natal pour s’occuper

du hazomanga ?

A ceci s’ajoute que la société Mahafaly est une société d’agro-éleveur.
La culture et I'élevage tiennent une place non négligeable au développement
social dans ce sens qu’ils ne constituent pas seulement les sources de vie et
des richesses mais aussi ils sont considérés comme des pieces fondamentales
indispensables a la réalisation des coutumes traditionnelles. Or la sécheresse
qui sévit surtout la région Sud-Ouest a pour conséguence grave tout pour la
culture que pour I'élevage. La pluie est rare, ainsi les cultures sont moins abon-

dantes. De plus, les herbes pour nourrir les bétails sont insuffisants. Par consé-



80

quent, plusieurs bétes sont amaigris ou « miopake »*° et meurent. D'ailleurs, les
« malaso » ou les « dahalo » (vols des boeufs) sont actuellement devenus de
plus en plus nombreux et constituent des difficultés inévitables pour les ruraux.
En effet, c’est difficile pour eux de suivre les regles coutumiéres de hazomanga
qui sont colteuses et dépensiéeres. Alors, obligatoirement certains gens aban-

donnent involontairement et totalement le hazomanga.
3. Le progres du christianisme

De son c6té, le développement du christianisme constitue une cause qui
engendre la disparaitre de hazomanga. La religion chrétienne se propage
presque dans tout Madagascar. Ainsi le Pasteur Daniel RALIBERA affirme en
1993 dans le livre intitulé Madagascar et le christianisme que : « Les chrétiens
représentent environ 45% de la population de Madagascar ».** Ce qui fait que
la plupart des malgaches entre intégralement dans la vie chrétienne. De plus,
I'existence de plusieurs sortes d’églises qu’on trouve partout a présent explique
cette pensée. L'idée chrétienne est différente de celle des ancétres. Le christia-
nisme n’ignore qu’'une seule croyance. On avance l'idée que le seul Dieu qu’'un
individu doit croire est Dieu le Créateur de tout l'univers. Il ne croit pas aux an-
cétres qui sont déja morts. Une personne ne peut pas avoir plusieurs dieux.
Dans la bible Dieu affirme gu’on ni vénere pas deux Seigneurs, on ne doit pas
avoir autre Dieu que le Créateur. Le baptéme signifie que la vie est réservée
seulement a Jésus Christ. Une nouvelle vie apparait quand on est devenu chreé-
tien. Le hazomanga pour le christianisme n’est qu’un bois qui ne vaut rien. Ce
n'est qu’une idolatrie. Un bois ne donne pas des bénédictions. C'est Jésus
Christ seul qui est Le Plus Puissant, le Dieu vivant, donneur des graces et de
bénédictions. Par la suite, les gens qui sont devenus chrétiens sont hostiles au

hazomanga et I'abandonnent totalement.

40 « Miopake » : état des animaux surtout les bovins qui sont devenus trop maigres a
cause de linsuffisance des nourritures surtout pendant la saison seche ou |'été
(« faosa »).

“! Introduction du Pasteur Daniel RALIBERA, Madagascar et le Christianisme, édition
Ambozontany Analamahitsy 101 Antananarivo Madagascar, 1993, p.7.



81

4. La scolarisation

En outre, le développement de la scolarisation constitue un obstacle qui
empéche I'existence de linstitution hazomanga. L'éducation des jeunes pro-
voque un changement profond de leur mentalité et un développement spirituel.
lIs voient la nature et leur environnement selon leur raisonnement scientifique et
logique. Selon eux, la sécheresse et la famine sont causées par les faits des
hommes mais non pas par la colére des ancétres ou le « hakeo ». Elles sont
causees par le feu de brousse, la coupe des arbres irréguliére, la mauvaise
gestion sur le plan économique etc.... Géographiquement, la sécheresse du
Sud-ouest est une cause naturelle en raison du climat sec. Scientifiquement,
les réves sont causés par la fatigue de I'esprit qui a fait beaucoup d’effort toute
la journée. Les jeunes éduqués ne croient pas aux ancétres car les morts ne
peuvent plus vivre encore. Face a cette nouvelle vision du monde scientifique
les jeunes ne peuvent pas se soumettre aux regles du hazomanga. Selon eux,
suivre la tradition c’est tourner le dos vers le développement ; d’ailleurs, ce qui

n'est pas évolué est dépassé par le temps.

Autrefois, il est interdit pour les jeunes filles de porter une mini- jupe, un
pantalon ou un short. Les garcons ne doivent pas se faire percer les oreilles ou
porter des boucles d’oreilles. Mais cette coutume a disparue a I'heure actuelle.
Il est donc difficile pour ces jeunes éduqués de croire aux regles traditionnelles
qui sont traduites oralement. Pour eux, ce ne sont que de l'ignorance et de

fausse croyance.
5. Le développement du droit

A notre époque contemporaine, le progres du droit dans toutes les
branches garantit une certaine liberté a tous les hommes. Cela constitue une
large conscience et connaissance de droit a chaque individu. Ainsi, la Déclara-
tion universelle des droits de 'hnomme proclamée par les Nations Unis en 10
Décembre 1948 dans son article premier reconnait les droits et libertés a tous
les particuliers en vertu duquel : « Quand les étres humains naissent, ils sont
libres et doivent étre traités pour tout de la méme maniére ». Egalement, son

article 7 stipule que : « La loi est la méme pour tout le monde ; elle doit étre ap-



82

pliquer de la méme maniére pour tous ; on ne peut pas protéger les uns et lais-
ser mourir les autres ». Il en est de méme pour l'article 7 de notre Constitution
malgache du 1992 révisée. Cet article prévoit que : « La loi est I'expression de
la volonté générale. Elle est la méme pour tous, qu’elle protege, qu’elle oblige
ou qu’elle punisse ». En un mot, tous les individus vivants dans la société sans
discrimination de sexes, d’'age et de races doivent étre soumis a un méme pied
d’égalité devant la société et devant la loi. C'est-a-dire, la loi est faite pour tout

le monde mais non pas pour certains ou un seul individu.

En effet, certaines femmes Mahafaly surtout celles qui sont déja édu-
qguées ont I'impression gu’elles bénéficient et jouissent de méme droit que les
hommes. Elles se sentent Iéser devant certaines regles coutumieres dans la
mesure ou leur critique revient & dire que les régles du hazomanga sont faites
seulement au profit des hommes et non pas a celles des femmes. Alors que
ces derniéres jouent des roles prépondérants dans la société. Des exemples
sont observés a I'heure actuelle que des nombreuses femmes partout dans
toute Ille occupent la fonction d’institutrice, de directrice, de docteur, de chef
Fokontany, de Maire, de sénateur ou de chef de région et méme de ministre.
De ce fait, certaines femmes Mahafaly revendiquent clandestinement I'égalité

de sexe avec les hommes.

Méme si cette revendication semble muette et invisible, les comporte-
ments des femmes actuelles expliquent sa manifestation. Certaines qui habitent
en ville osent égorger une poule ou bien monter sur le toit d’'une maison.
Dailleurs, I'expression : « ty ampela henane toy kele fa taholily iaby » renforce
cette manifestation de la revendication de droit d’égalité au détriment des
femmes. En d’autres termes, les femmes d’aujourd’hui veulent étre propriétaire
des lois. Ce sont les critiques faites par les hommes. Cette situation provoque
un effet néfaste vis-a-vis de l'institution hazomanga du fait que ces femmes la
font un jugement négatif. Elles la sont hostiles et la retirent petit a petit. De leur
cOté, certains gens civilisés ont I'impression de la jouissance des droits et liber-
tés assurés par les conventions internationales et la Constitution de Madagas-
car en tant qu’un Etat de droit critiquent I'autorité du chef du clan comme étant

un régime de dictature qui risque d’ un exceés de pouvoir. Le patriarche est le



83

seul sujet de droit investi de toutes les prérogatives de toutes formes. Ce chef
pourrait commettre un abus de pouvoir du fait que ses pouvoirs sont illimités et

incontrblables.

En fin de compte, tout cela nous montre que la colonisation, la pauvrete,
le christianisme et le développement de la scolarisation et de droit constituent
les raisons de la disparition du hazomanga. Quels sont alors les effets pos-

sibles de cette disparition du hazomanga ?

11.2.2.2 Les conséquences de la disparition de I'in  stitution ha-

zomanga .

Toute chose a toujours des finalités tant pour le coté positif que pour le
cOté négatif. Ainsi, la disparition de I'institution hazomanga peut engendrer des
conséquences neéefastes mais aussi des conséquences fastes sur la société

Mahafaly.
1. Les effets néfastes de la disparition de I'insti  tution hazomanga .

La disparition progressive de linstitution hazomanga entraine des effets
néfastes sur la vie du clan. Elle constitue la pauvreté dans la mesure ou
les ancétres sont trés fachés a cause de cette distorsion des lois et cou-
tumes ancestrales. C’est pourquoi la famine régne toujours dans cette
région ; le nombre des morts augmente a celui des anciens. Jadis, ce
sont les vieux qui sont morts mais a présent, ce sont presque les jeunes
gui sont victimes. Des enquétes sont menées dans certains clans Maha-
faly ; les résultats affirment que les gens actuels sont « fola-manta », lit-
téralement, étre cassé en état d'étre vert. Cela veut dire que actuelle-
ment les gens sont morts presque au moment de la jeunesse. lls sont
« be hakeo » car ils ne respectent plus les « lilin-draza ». lls n’ont pas
peur de la malédiction des ancétres. Par conséquent, des événements
malheureux apparaissent dans la vie sociale notamment les sauterelles,
les imperfections de I'agriculture et de I'élevage, les maladies, la fréquen-

tation des cyclones etc.



84

L'inexistence de l'institution hazomanga garant de l'ordre et de la paix
sociale implique des problemes d’insécurité surtout de vol des bceufs ainsi que
des suicides. Avant au sein de cette institution, on pose des regles de bonne
conduite qui régissent et réglementent les relations entre les membres du
groupe. Exemple en cas d’'un vol on sanctionne le délinquant de payer cer-
taines amendes ou « enga » a la victime. Ensuite on le fait juré devant le hazo-
manga qu'’il ne recommencera plus a la prochaine fois. Par crainte de ce « ky »
devant le hazomanga le délinquant ne pourrait plus recommencer sa faute. Or
cette institution a disparu ; par conséquent les gens sont libres, ils font ce qu’ils
veulent et ils ne craignent plus rien. C’est pourquoi le probleme d’insécurité
augmente de plus en plus dans le Sud-Ouest et notamment pour les clans qui
n'ont plus de hazomanga. Cette défaillance de I'institution hazomanga revient a
parler donc a I'existence d’'une société a laquelle les membres vivent dans des
désordres et non pas de la paix ou de la sécurité du fait que ce sont des litiges
et des confrontations qui regnent car les disciplines sacrées du hazomanga ré-

gissant les relations entre les individus font défaut.

Au niveau clanique ce déclin a été encore constaté dans ce sens que ce-
la constitue un scandale et une diminution de I'honneur du lignage. C’est un
grand malheur catastrophique car le hazomanga ne représente pas seulement
le symbole des « raza » (ancétres) mais aussi il est le signe visible du « kara-
za » (clan).ll assure la continuité des ancétres avec les descendants ainsi que
la valeur du clan. C’est aussi un héritage laissé par les ascendants. Et si cet
héritage a disparu qu’est-ce qui succedent les descendants a venir ? C'est sdr
gu’ils ne sauront pas I'histoire de leurs ancétres et la génération du clan.
L’inexistence d’'un hazomanga pour les Mahafaly est congue comme une honte

devant les autres clans.

Sur le plan national, ce résultat dommageable s’explique encore par la
baisse de prestige et le risque d’'une perte de I'histoire de la tribu dans la me-
sure ou les us et coutumes constituent des richesses de Madagascar tant pour
les cultures traditionnelles que pour les prestiges envers les autres pays du
monde. Ce sont des objets de convoitise pour les étrangers.



85

2. Les effets fastes de la disparition de I'institu ~ tion hazomanga .

Par contre, la disparition progressive du hazomanga bénéficie des di-
verses conséquences jugées positives sur toute la vie du clan. Elle garantie une

certaine liberté aux hommes du c6té matériel, juridique que spirituel.

Economiguement, elle constitue un allegement des dépenses ou des
charges familiales. Comme on a déja vu, les hommes profitent certains intéréts.
lls sont libres de toutes sortes d’obligation en particulier le sacrifice qui néces-
site tel ou tel animal, les rites d’intronisation du hazomanga qui sont congu

comme une cérémonie dépensiére.

Sur le plan social, les hommes sont libres de faire les taches quotidien,
on peut accomplir tels ou tels actes sans avoir demandé une autorisation a qui-
conque. Juridiqguement, les gens bénéficient d’une certaine égalité et de justice.
En cas d'un litige c’est le Tribunal compétant qui tranche l'affaire et non plus le
seul juge supréme, le sacrificateur qui pourrait faire un abus ou un exces de

pouVvoir.

Finalement, on est libre spirituellement dans la mesure ou on ne craint
plus rien. Ainsi, on ne s’inquiéte plus de l'existence du « hakeo » source de
souci ou d’angoisse et de la peur comme étant une contrainte sanction indivi-
duelle mais aussi une punition collective. Chacun est responsable individuelle-
ment moralement inévitable et tres lourde et qui n'est congu pas seulement

comme une et personnellement de sa faute devant la Justice ou le Tribunal.



86

CONCLUSION

En conclusion, nous pouvons affirmer que parler de la société mahafaly
revient a dire en général une sociéte tres attachée a la crainte et a la croyance
a l'existence de Dieu et a la survivance des ancétres ainsi qu’'a linfluence
gu’exercent ces invisibles sur les vivants. Un grand respect des coutumes an-
cestrales est en effet encore consacré dans le pays mahafaly notamment en ce
qui concerne l'autorité hazomanga dont l'ainesse et la masculinité restent
comme regles fondamentales dans sa détention. Cette autorité héréditaire, pre-
nant comme source originaire des ancétres souches du lignage, se succéde de
génération en génération et n'est transférée qu’'en cas du déces du détenteur
du hazomanga ou exceptionnellement comme le cas d’'une division du Hazo-

manga en « Hazomanga long » et en « Hazomanga court ».

Le fait pour les membres du clan d’étre attentif et inébranlable a la jalou-
sie, a la fierté et au respect des « lilin-draza », régles rigoureuses prescrivant
cette autorité s’explique par la conscience des résultats profitables et innom-
brables, tant pour la réglementation de leur relation au sein du groupe que pour
la garantie de l'ordre et de la sécurité sociale. Rien d’étonnant qu'il parait que
certaines regles du droit positif Malgache et méme celles des traités internatio-
naux ou conventions internationales se trouvent parfois en confrontation avec

ces régles sacrées.

Nous pouvons dire aussi que malgré cela, des remarques sont consta-
tées aujourd’hui que l'institution hazomanga qui évolue en écroulement change
de nature, se désacralise et se disparait lentement. Elle subit une valeur mena-
cée en face de la mondialisation ou de la civilisation moderne. Diverses disci-
plines sont désormais devenues sources des controverses ou des contesta-
tions. En conséquence, les regles coutumiéres ne peuvent plus étre respec-
tées. Ce qui engendre des inconvénients majeurs et catastrophigues sous
toutes les formes. La colonisation participe a la disparition des diverses us et
coutumes traditionnelles. Les difficultés apportées par la pauvreté restent en-
core inévitables et les idées chrétiennes montrent un jugement négatif du Ha-

zomanga comme étant une croyance démoniaqgue. Le progrés sur le domaine



87

de I'éducation change et nourrit techniguement et scientifiquement les mentali-
tés et les comportements individuels des citadins « civilisés ». Et enfin, I'essor
du droit national et international actuel dans toutes les branches de la vie hu-
maine garantissent et reconnaissent des droits et libertés au profit de chaque

citoyen. Tout cela contribue au péril imminent de l'institution hazomanga.

Ainsi, nous voulons bien préciser que le reniement ou I'abandon des cou-
tumes traditionnelles ne constitue pas certainement un remede a cette grande
difficulté. Nous voulons donc proposer ici quelques solutions adéquates pou-

vant la résoudre.

La premiére consiste aux aides intervenues par I'Etat en éduquant les
gens en particulier les ruraux qui vivent encore dans un monde analphabéte.
Une meilleure éducation obligatoire les permet d’'une part, de faciliter la com-
préhension et la réception des lois édictées. D’autre part, elle favorise les popu-
lations a acquérir une large connaissance et intelligence permettant d’améliorer
ou de perfectionner les régles strictes de leur Hazomanga. D’ailleurs, le Gou-
vernement doit prendre des mesures nécessaires consistant a enseigner, a
faire connaitre au public les rdles prépondérants assurés par les us et cou-

tumes dans une société et a encourager les gens a les mettre en valeur.

La seconde solution s’'intéresse plus particulierement aux législateurs
dans ce sens que malgré le développement assuré par la scolarisation, une loi
mal élaborée et inadaptée n’est qu'une source d’ambiguité ou d’anarchie voire
un sous-développement. Une révision des textes en les adaptant aux us et cou-
tumes ainsi gu’aux réalités locales et aux besoins de chaque groupe doit étre
alors nécessaire pour que la mise en vigueur ou l'effectivité des lois soit effi-
cace. De plus, une codification de toutes les coutumes Malgache doit étre faite

en les formulant clairement et nettement.

Finalement, la troisieme solution dépend de la conscience de chaque in-
dividu. En effet, chacun veille au respect de la loi. A dire vrai, tous les hommes

sont se protégeés les uns les autres pour éviter les responsabilités collectives.



88

C’est a la réalisation de toutes ces solutions que repose notre confiance
et espérance a l'existence d'une société plus dynamique et qui regarde de
'avant pour assurer la prospérité et I'avenir de son pays dans le cadre de ce

gu’'on appelle : « tane tan-dily » (Etat de droit).



89

BIBLOGRAPHIE

BATTISTINI, René, Géographie humaine de la plaine cotiere mahafaly. Paris :
Cujas, 1964, 197 p.

BERNAD (Magnes), « Essai sur les institutions et la coutume des Tsimihety »,
Bulletin de Madagascar, N°89, Octobre 1953, 95 p.

BERNARD, A., Essai sur la transition de la société mahafaly vers les rapports
marchands. Paris : ORTOM, 1978, 406 p.

BERNARD, A., Essai sur la transition de la société mahafaly vers les rapports
marchands. Paris : ORTOM, 1978, 406 p.

DOMENICHINI (Jean Pierre), POIRIER (Jean), RAHERISOANJATO (Daniel),
Ny razana tsy mba maty, Cultures Traditionnelles Malgaches,
édition de la Librairie de Madagascar Antananarivo, 1984,
235 p.

DUBOIS (Robert), Olombelona, Essai sur I'Existence personnelle et collective a
Madagascar, Librairie L’'Harmattan, Paris, 1978, 157 p.

ESOAVELOMANDROSO (Manass€), « Mahafale, Les formations politiques
dans le Mahafale au XIX® siécle », TALILY, n®2/1995, Revue
d’'Histoire, Université de Toliara Faculté des Lettres et des

Sciences Humaines Département d’Histoire, 144 p.

FAUBELEE (Jacques), Récits Bara, Paris Institution d’Ethnologie Musée de
’lhomme Palais de Chaillot, 1947, 537 p.

JORGEN (Ruud), Taboo, Frist Edition 1960, Made & printed in Norway by E.
Sem A.S, Halden, Second Edition: 1970 : Printed offset by
Trano Printy Loterana, Tananarivo, Madagascar, by spécial

permission, 325 p.

MARSAL (Maurice), L’autorité, Cinquieme édition, Paris, Presses Universitaires
de France, 1975, 128 p.



90

MOLET (L), Petit guide toponymie malgache, Publications de I'Institut de re-
cherche scientifique, Tananarivo, Tsimbazaza, 1957, 62 p.

NDEMA (Jean), Fomba antakay (Bezanozano), Edition Librairie Ambozontany
Fianarantsoa, 1973, 189 p.

RANDRIAMAMONJY (Frédéric), Tantaran'i Madagasikara isam-paritra, Anta-
nanarivo, Aot 2006 (Andohahela), 585 p.

RAVAOSOLO (Jeanne), « Apprentissage et transmission culturelle », TALILY,
n3-4/1996, Revue d'Histoire Université de Toliara, Faculté des

Lettres et des Science Humaines Département d’Histoire, 169 p.

RAVAOSOLO, Jeanne, Apprentissage et transmissions culturelles : le cas des
rituels au hazomanga (Toliara, Madagascar). Thése doctorat
EHESS, 1996. Dir. Blandine Bril.

RAZAFINNTSALAMA (Adolphe), Ny Finoana sy ny Fombany (Croyances et

rites), Tuléar Centre Universitaire régional, 1983, 134 p.

RAZAFINTSALAMA (Adolphe), Ny fiarahamonina ntaolo, Boky 1, Atanananrivo,
1975, 108 p.

TONGASOLO (Patrice), Fomban-drazana Tsimihety, Fianarantsoa 1985, Boky
I, 383 p.

VIG (Lars) Pasteur, Croyances et moeurs des Malgaches, 1873 a 1902 FASCI-
CULE II, 79 p.

Collectif, Le christianisme dans le Sud de Madagascar, Mélanges a l'occasion
du centenaire de la reprise de I'’évangélisation du Sud de Mada-
gascar par la Congrégation de la Mission (Lazaristes) 1896-

1996, Baingan’Ambozontany, Fianarantsoa, 1996, 410 p.

Collectif, Madagascar et le christianisme, ACCT Ed Ambozontany KARTHALA,

Edition Ambozontany, Analamahitsy, Antananarivo, 1993,



91
Agence de Coopération Culturelle et Technique, Paris, Edition-
Diffusion Karthala, Paris, 518 p.
Déclaration universelle de droit de I'hnomme, Nations Unies, 1948.

CONSTITUTION DE LA REPUBLIQUE DE MADAGASCAR, FOI ET JUSTICE.
B.P. 3832. A NTANANARIVO, Dépét Iégal n°007/10/00, Impri-
merie : MARGROS-PRINT, 62 pages.



92

TABLE DES MATIERES

DEDICACE ...ttt e et e e e e e e e et e e e e e e e e s annrb e aeeeeeas 1
REMERCIEMENTS ..ottt ettt e e e e e e e e s enneaeaeeee s 2
INTRODUCTION ..ot e e et e e e e e e aa e e e aan s 3
PREMIERE PARTIE : L'INTRONISATION DE HAZOMANGA .......ccccovvvvviees 7
[.1 LA CONCEPTION DE HAZOMANGA. ...t 8
[.1.1 La notion de hazomanga. .........coooooeiiiiiiiiiiiiese e 8
1.1.1.1 Définitions et I'extension de hazomanga. ...........cccccevvvvvnnnnn.. 8

1.1.1.2 Les criteres d’élection du sacrificateur et ses pouvoirs....... 23

[.1.2 Les différentes sortes de hazomanga...........ccccoeeeeiiiiiinnnnnnnnnnns 34
1.1.2.1 Les causes de la séparation de hazomanga. ..................... 35

1.1.2.2 Le hazomanga long et le hazomanga court........................ 36

1.2 LES RITES D'INTRONISATION DU HAZOMANGA.......cooiiiiiiiiieaeeeens 38
[.2.1 Les conditions des rites d’intronisation du hazomanga. ................ 38

1.2.1.1 La création de I'> Anjomba » ou la maison du sacrificateur.38

1.2.1.2 La nécessité de la présence de la femme du sacrificateur. 40

[.2.2 Le lieu et le JoUr du IMte. ......uuueiii i 41

[.2.3 L’exécution des rites d’intronisation du hazomanga. ..................... 44
DEUXIEME PARTIE : LES LOIS DE TRANSMISSION D’AUTOR ITE........... 54
1.1 LES CAS DE TRANSFERT D’AUTORITE.....cooiiiieiieceeeeeeee e 58
[1.1.1 La Mort du SaCrifiCAtEUI .........iiiie e 58
[1.1.1.1 Les obligations du nouveau sacrificateur.............ccccccccenn... 59

[1.1.1.2 Le statut du nouveau sacrificateur...........ccooeeeeeeveeeeivnnnnnnnn. 62

[1.1.2 Le transfert d’autorité lors de la séparation du hazomanga.......... 66

11.1.3.1 Le transfert d’autorité lors d’'une séparation du hazomanga
avec le consentement du sacrificateur .............oouvviiieneeenen. 66
11.1.3.2 Le transfert d’autorité en cas d’'une séparation du

hazomanga dépourvue d’'un consentement du sacrificateur. 70

11.2 'EVOLUTION DU HAZOMANGA. ......oeoteceeeeeeteete et 73
[1.2.1 La simplification au rtuel. ............coovviiiiiiiiii e 73
11.2.1.1 La diminution des d€PenSEsS. ..........uuvveeeeveeeveeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 73

[1.2.1.2 L’'abandon des rites d’intronisation de hazomanga. .......... 75



93

[1.2.2 Le hazomanga en voie de disparition. ..........cccceveevvvviiieeeeeeereennnnns 78
[1.2.2.1 Les causes de la disparition du hazomanga...................... 78

11.2.2.2 Les conséquences de la disparition de l'institution

NAZOMANGA. ..o 83
CONCLUSION. ...ttt e e e e e e et e e e e e e e e eeeeannan s 86
BIBLOGRAPHIE ... ..t e e e eeeeee 89

LISTE DES PHOTOS

Photo 1 : Le Hazomanga et sa femme devantchez [ui...............ccccooooeein. 22

Photo 2 : Le sacrificateur (hazomanga) .........ccoooeeeeiiiiiiiiiiiiii e 24

Photo 3 : Marque de respect envers le hazomanga.............ccceeeeeviviiieeecevnnnnnnn. 27
FIGURE

Figure 1 : Hazomanga et lieu de sacrifice.........  .orriiiiiiiiie e, 12



