
UNIVERSITE DE TOLIARA 
FACULTE DES LETTRES 

ET DES SCIENCES HUMAINES ET SOCIALES 
FORMATION DOCTORALE PLURIDISCIPLINAIRE  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

LE SURNATUREL ET L’HISTOIRE 

COLONIALE: ETUDE DE DEUX RECITS 

MALGACHES : « LE KALANORO AU TEMPS 

DU M.D.R.M. » ET «  LA NAISSANCE DU 

VILLAGE D’ANDRBABE » 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Mémoire de DEA 
Présenté par FELANTSOA Lalanirina 

Option : Littérature comparée 
Sous la direction de Monsieur Bernard TERRAMORSI 

Professeur des universités 
Université de La Réunion 

 
Année académique : 2007-2008



2 
 

 



3 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

LE SURNATUREL ET L’HISTOIRE 

COLONIALE: ETUDE DE DEUX RECITS 

MALGACHES : « LE KALANORO AU TEMPS 

DU M.D.R.M. » ET «  LA NAISSANCE DU 

VILLAGE D’ANDRBABE » 

 
 



4 
 

INTRODUCTION 

Selon la conception occidentale, le surnaturel est un monde externe à la 

réalité. Il est l’ailleurs, le monde de l’autre, l’au-delà. Il représente l’impossible, 

mais dans la culture malgache, le surnaturel est une part de la réalité. D’un 

autre côté, la colonisation est une réalité historique pour tout pays ayant vécu 

cette violence historique. Elle s’est déroulée selon un processus socio-hitorique 

complexe spécifique à chaque pays concerné. Pour cela, la colonisation peut 

être perçue comme une épreuve initiatique, durant laquelle, des évènements 

marquants se gravent dans la mémoire collective, tout comme dans les livres 

d’Histoire. 

 Dans ce travail intitulé « Le surnaturel et l’Histoire coloniale », le 

surnaturel est un acteur principal dans l’Histoire. Le surnaturel participe à 

l’Histoire pour changer complètement son cours surtout durant cette agitation 

historique qu’est la colonisation. Le surnaturel et l’Histoire vont de paire. 

Homère, poète grec du VIIe siècle avant notre ère a déjà appliqué cet 

assemblage dans L’Iliade1 et L’Odyssée2 où les dieux de l’Olympe sont inclus 

dans la société humaine et prennent part dans les conflits. 

Le travail répond aux problèmes suivants : quel rôle le surnaturel joue-t-il 

dans l’Histoire. De quelle façon l’histoire des historiens est-elle démystifiée, 

déconstruite par l’intervention du surnaturel dans et par un récit traditionnel, 

c’est a dire un texte ancré dans la mémoire collective ancestrale ? 

 

Notre étude est basée principalement sur des textes écrits intitulés : « Le 

kalanoro au temps du M.D.R.M3 » et « La naissance du village d’Andrebabe4 ». 

Ce sont des histoires inédites que nous avons collectées dans la région 

d’Ambatondrazaka, au Nord-Est de Madagascar, chez la population Sihanaka. 

Ces deux récits ont été choisis par le fait qu’ils sont les fruits de l’imaginaire 

                                                 
1 Homère, L’Iliade, Paris : Paul Mazon, coll. « Les belles lettres », 1937. 
2 Homère, L’Odyssée, Paris : Armand Colin, coll. « Le livre de poche », 1931. 
3 Mouvement Démocratique de la Rénovation Malgache. « Organisation instituée à Paris le 22 
février 1946, en vue de l’accession de Madagascar à l’autonomie et à l’indépendance, présidée 
par Raseta ; le poète Jacques Rabemananjara fut l’un des secrétaires généraux aux côtés de 
Raymond-William Rabemananjara ». ( RAHARIMANANA, Charles Ravoajanahary, 
Madagasikara 1947, Paris : Vents d’ailleurs, 2008, note infrapaginale, p.12-14) 
4 « Vaste plaine ». 



5 
 

collectif et amalgame la réalité historique et le surnaturel sans contradiction. Ce 

sont des autres facettes de l’Histoire produites par/pour les enfants du pays 

colonisé. Ce sont des histoires absentes des livres d’Histoire. Ils sont des récits 

de la tradition orale relevant de ce que Jolles appelle : « les formes simples » 

qui : 

 

« (...) ne sont saisies, ni par le stylistique, ni par la rhétorique, ni par la poétique, 
(...) ne deviennent pas véritablement des oeuvres quoiqu’elles fassent partie de l’art, 
(...)ne constituent pas des poèmes bien qu’elles soient de la poésie, (...) ces formes 
qu’on appelle communément Légende, Geste, Mythe, Devinette, Locution, Cas, 
Mémorable, Conte ou Trait d’esprit »5. 

 

Ce sont des productions originales du langage, « sans l’intervention (...) 

d’un poète »6, car « le poète ne parle pas normalement »7. 

« La naissance du village d’Andrebabe » est une légende historique, un 

peu autobiographique, étant donné que c’est le narrateur lui-même qui a été 

sacrifié pour rendre le village invisible. Nous formulons succinctement 

l’enchaînement du récit : 

 

Moi, Olivier étais une personne vivante. J’accompagnais depuis Majunga le 
groupe que Ratanibe conduisait. Ratanibe « La terre immense » était né d’une vache 
nommée Ramanga « La bleue » et son père s’appelait Rabotobe « Le grand 
serviteur ». Il n’aimait pas la domination étrangère. 

Nous nous étions installés à un lieu-dit Andrebakely « La pleine étroite » pour 
fuir les Blancs. Mais, quand Ratanibe sut que les Blancs allaient découvrir ce lieu, il 
décida d’emmener ses descendants vers un lieu invisible d’Andrebabe. Pour rendre ce 
lieu invisible, il sacrifia l’humain que j’étais. Après cela, il changea mon nom Olivier en 
Mpajankasalefona « Maître de la lance ». Mes entrailles étaient enterrées à 
Andrebakely « Plaine étroite » et mon corps, emporté à Ambodihazomamy « Au pied 
du doux arbre ». Ils partirent vers Andrebabe pour ne plus revenir se soumettre aux 
Blancs. Ratanibe et son père Rabotobe demeurent les chefs du lieu invisible. Les gens 
qui sont partis vers Andrebabe sont du clan Marofotsy « Beaucoup de blancs ». 

 

« Le kalanoro au temps du M.D.R.M » est un récit donnant une version 

de la résurrection de 1947 à la gare de Moramanga. C’est un récit d’un ancien 

membre du M.D.R.M que nous résumons ainsi : 

Des bataillons sénégalais étaient venus, en camion, à la gare de la ville de 
Moramanga. Ils allaient envahir la ville, mais des membres du M.D.R.M, dont le 

                                                 
5 JOLLES, André, Formes simples, Paris : Seuil, coll. « Poétique », 1972, p. 17. 
6 Ibid., p. 18. 
7 COHEN, J., Structure du langage poétique, Paris : Flammarion, coll. « Champs », 1966, p.13. 



6 
 

narrateur faisaient partie, étaient à la gare et ils étaient aidés par des êtres 
surnaturels : un « monsieur » et un kalanoro. Ces derniers ont massacré un à un les 
Sénégalais qui descendaient du camion jusqu’à les éliminer tous.  

Le récit s’enchaîne avec une description du kalanoro. 
 

D’un autre côté, nous avons utilisé un texte critique occidental. Bien que 

leur présence paraisse paradoxale dans cette étude, ces œuvres nous seront 

de grandes utilités. 

D’abord, l’étude historique et ethnologique de Claude Lecouteux, qui a 

pour titre Démons et génies du Terroir au Moyen Age8, nous donne un aperçu 

sur les génies du terroir au Moyen Âge occidental. Malgré la différence spatio-

temporelle, cette œuvre nous est utile parce que la méthode employée pour 

étudier ces êtres surnaturels peut être calquée à nos récits malgaches. Des 

invariants culturels rapprochent les mondes éloignés comme l’Occident et 

Madagascar. Ce qui nous permet d’identifier le génie malgache qu’est kalanoro 

par rapport aux génies occidentaux similaires bien que différents. 

 

Puis, le récit de Washington Irving intitulé « Rip Van Winkle » sera étudié 

dans la dernière partie du travail. Ce récit étasunien DE 1819 relève, à l’origine, 

de la même forme littéraire que les deux récits malgaches puisqu’il est issu de 

la tradition orale germanique pillée par l’auteur9– chose qui lui fut reprochée à 

l’époque. Ce récit utilise, recycle même, un fond légendaire européen pour 

fonder une littérature nationale nouvelle (celle des Etats-Unis) qui mêle 

l’Histoire de la naissance des Etats-Unis et le surnaturel (la montagne magique, 

le sommeil surnaturel, les distorsions spatio-temporelles). Il permettra de mener 

une étude comparative avec le récit malgache « La naissance du village 

d’Andrebabe ». 

 

L’originalité de notre travail réside dans l’étude des récits qui mélangent 

l’Histoire et l’histoire. Ces récits relativisent l’Histoire figée, confisquée par les 

livres des historiens,  en donnant une autre version, une autre compréhension, 

une relecture de l’histoire à l’aide du surnaturel. 
                                                 
8 LECOUTEUX, Claude, Démons et Génies du terroir au Moyen Age, Paris : Imago, 1995. 
9 BOZZETTO, Roger, « Littérature, émerveillement et critique littéraire », in TERRAMORSI, 
Bernard, MARIMOUTOU, Carpanin et MAGDELAINE, Valérie (éds.), Démons et Merveilles – Le 
surnaturel dans l’Océan Indien, Saint-André (La Réunion) : Océan Éditions, 2005, p.30. 



7 
 

 

Les traditions orales : les histoires tout comme les proverbes, sur le 

tanindrazana « terre des ancêtres » sont presque absentes dans l’écrit (livres, 

archives etc.). Car elles sont d’une rareté remarquable. Le thème de la 

« patrie » n’est abordé que durant l’époque coloniale et post-coloniale, donc il 

est un thème récent par rapport aux Fihavanana « liens et amour familiaux » ou 

d’autre thème traitant la vie quotidienne, thèmes souvent abordés par les 

« formes simples » malgaches. Ce travail est alors un apport aux anthologies 

déjà collectées et écrites. Il rapporte un nouveau thème que sont le 

tanindrazana, l’amour et la défense de ce tanindrazana, le lien entre les 

zanatany « enfants du pays » et le tanindrazana. L’amour de la terre natale, la 

souffrance d’en être privé ou spolié, peuvent se dire autrement que par des 

discours nationalistes relevant de la rhétorique journalistique ou politique. les 

récits oraux, populaires et collectifs par définition, laissent entendre une autre 

voix que celle des discours dit » qualifiés », « légitimes ». 

 

Comme il a été signalé, c’est nous-même qui avons collecté est traduit 

les récits. La collecte a été basée sur l’entretien et l’observation. Bien que la 

traduction de l’onomastique n’était pas une tâche facile (parce que les mots 

malgaches sont souvent génériques), nous avons essayé de trouver leurs 

équivalents afin de mieux comprendre le sens de l’histoire. Ainsi, le nom propre 

Mpajakasalefona qui se traduit littéralement par « Roi de la lance » véhicule 

mieux son sens par « Maître de la lance ». 

Concernant les méthodes d’analyses, nous avons opté pour des 

instruments de vision multiples afin d’apprécier ces récits dans leur diversité 

sémantique. Nous avons utilisé la méthode thématique empruntée à Lecouteux 

pour avoir un aperçu organisé du surnaturel malgache. La méthode 

sociocritique permet de concevoir le rapport entre l’histoire et l’Histoire et 

d’apporter des explications plus « réaliste » de la fiction ou de découvrir par la 

fiction la réalité historique. La psychanalyse permet de comprendre les 

problèmes psychologiques inconscients mis en scène symboliquement dans 

ces narrations. Enfin, la méthode comparative ouvre sur une autre perspective 

du récit malgache par rapport à un autre récit étranger, et permet de distinguer 



8 
 

les traits spécifiques du récit malgache comme les invariants anthropologiques 

(la peur de l’histoire quand elle devient incompréhensiblement violente et 

aliénante). 

 

Le travail se subdivise en trois temps. La première partie consiste à 

présenter une vision générale sur les génies du Moyen Age grâce à l’œuvre de 

Lecouteux, puis à dégager les ressemblances et les spécificités du surnaturel et 

de l’être surnaturel malgache qu’est le kalanoro par rapport aux génies 

occidentaux. La seconde partie se consacre aux lectures sociocritique et 

psychanalytique des deux récits malgaches du corpus. La troisième partie est 

une mise en contraste du récit intitulé « La naissance du village d’Andrebabe » 

avec le récit de Washington Irving : « Rip Van Winkle » publié à New York au 

début du XIXe siècle et qui est devenu une fable nationale aux Etats unis, 

remplaçant le mythe d’origine qui fait défaut à cette nation moderne



9 
 

 

 

 

 

 

 

PREMIERE PARTIE : 

LES PERSONNAGES SURNATURELS ET LA 

REPRESENTATION DE L’AU-DELA: LE KALANORO ET 

LE VILLAGE INVISIBLE D’ANDREBABE 

(MADAGASCAR)  



10 
 

Andrebabe signifie « vaste plaine ». L’existence des êtres surnaturels est 

une constante des traditions orales quelque soit la culture. Ils peuplent l’ima-

ginaire des hommes et évoluent dans le temps et dans l’espace. Imprévisibles, 

ils font parfois irruption dans le monde des hommes pour les déstabiliser. Ils 

diffèrent en fonction des représentations culturelles que chaque société élabore 

selon des processus socio-historiques complexes. 

D’après la tradition orale, ils s’enracinent dans un lieu déterminé pour se 

l’approprier et pour en devenir les gardiens. Les malheureux qui empiètent sur 

leur terroir subissent leur sanction, le plus souvent un enlèvement pouvant 

entraîner une distorsion spatio-temporelle qui fait basculer la victime dans un 

monde autre. Dans la tradition gréco-latine, c’est la fonction des Nymphes et 

des Démons de Midi. 

Ils sont censés hanter les endroits limités comme les forêts, les grottes, 

les montagnes, les sous-terrains etc. Des lieux rarement fréquentés par les 

hommes, car ces derniers n’y ont pas leur place. Ainsi, ces endroits sont les 

représentations de l’autre monde, de l’au-delà. Ce qui retient l’attention, ici, ce 

sont d’abord les personnages surnaturels et leur lieu d’habitation marginaux. À 

travers les personnages des kalanoro et le village invisible d’Andrebabe, nous 

allons étudier le rapport entre la nature et la surnature dans l’imaginaire 

malgache. 



11 
 

I.1 LES GENIES DU TERROIR 

Sous diverses appellations, chaque pays, chaque culture évoque 

l’existence de ces êtres difformes à travers des récits oraux et l’iconographie. 

De l’Orient à l’Occident, ces créatures font l’objet d’une aspiration commune 

dont la représentation est plus ou moins semblable. Il y a des invariants 

anthropologiques que nous allons cerner avant de dégager les spécificités 

malgaches. 

Pour réaliser ce travail, nous allons nous référer au Démons et Génies 

du terroir au Moyen Age10 de Claude Lecouteux. Dans cet ouvrage, bien qu’il 

concerne plus particulièrement la culture occidentale du Moyen Âge, il renferme 

un fond plus général de l’inconscient collectif qui va nous permettre de 

confronter diverses populations et endroits appartenant à la surnature. Ce qui 

va nous aider à mieux cerner le personnage du kalanoro qui est le genius loci et 

le village d’Andrebabe, la terra mater malgaches. À part cette confrontation, 

nous trouvons que la méthode utilisée dans cet ouvrage peut aussi être 

appliquée à la tradition malgache pour aboutir à une nette répartition et 

classification des génies du terroir ainsi que leur entourage qui sont, jusqu’ici, 

mêlés dans l’imaginaire collective de la tradition orale malgache. 

Cette première partie du travail va se dérouler en deux étapes. D’abord, 

nous allons survoler un aperçu général sur ce que dit Lecouteux dans son livre. 

Puis nous allons étudier le cas du kalanoro et le village d’Andrebabe, pour 

trouver leurs « équivalents » approximatifs dans la culture occidentale et relever 

leurs particularités. 

I.1.1 Les génies du terroir selon Lecouteux 

En occident, dans les récits du Moyen Âge, l’univers est hanté. Il est 

peuplé aussi bien par des humains que par des génies qui forment une 

cohabitation. 

                                                 
10 LECOUTEUX, Claude, Démons et Génies du terroir au Moyen Age, Paris : Imago, 

1995. 



12 
 

Souvent, ces génies gardiens constituent la force du sol ou le numen. Ils 

transforment leur terroir en des lieux enchanteurs face à l’intrusion étrangère 

pour se protéger. Ce qui entraîne de phénomènes insolites gravés dans des 

récits que le narrateur extrait des légendes et les sagas de par l’Occident. Ces 

« forces » et ces « êtres invisibles » se répartissent dans l’espace géogra-

phique pour prendre possession des lieux. Des groupes déterminés peuplent 

les zones humides (les courantes et stagnantes), les forêts et les landes. Le 

Midi et le Minuit leur sont associés, les heures où les humains ‘ont plus leur 

place. Chaque pays de l’Europe a ses génies dont les noms et les fonctions 

diffèrent d’un pays à un autre. 

Cette puissance qui habite les lieux ou le numen préfère les arbres, les 

lacs, les pierres comme domiciles que les païens de la féodalité transforment 

en des lieux de culte. Mais, plus tard, le christianisme détruit ces lieux jugés 

« diaboliques ». 

Ces génies se présentent sous diverses apparences : 

« La pluralité des formes que revêtent les génies du terroir 
montre bien qu’il s’agit avant tout de forces naturelles, de 
numens, pouvant s’incarner en n’importe quelle créature et 
même en n’importe quel objet, l’habiter ou le posséder. 
Lorsque ladite force veut se manifester aux hommes, il semble 
qu’elle soit obligée de prendre l’aspect d’un être connu 
localement, mais son comportement ou sa couleur indique 
clairement que c’est là une créature surnaturelle. » (p. 51)  

Les hommes considèrent ces forces comme des idoles et leur adressent 

des prières, des vœux... Ces puissances sont divinisées, mais leur distinction 

demeure floue : 

« [...] nous ignorons s’il y a eu élévation d’un génie au rang de 
dieu ou dégradation d’un dieu en démon (sens grec), ou 
encore individualisation de l’hypostase d’un membre du 
panthéon païen. » (59)  

Les païens ont baptisé tous les lieux supposés abriter leurs dieux, les 

génies. Lecouteux les regroupent des noms germano-scandinave. Les noms 

parlants sont comme Heilighberc, « Montagne sacré ». Certains noms sont liés 



13 
 

au génie du lieu :Scratinberge, « Le ruisseau, la montagne du Schart ». Ce 

dernier est un génie assimilé au nain. D’autres signifient la dévotion comme 

Wihenberc, « rendre sacré ».... Et les toponymes se multiplient et se diversifient 

dans l’Occident médiéval. 

Mais certains toponymes attribués par les païens sont parfois 

transformés par l’église comme c’est le cas de Sylvanus, « Maître de la forêt » 

christianisé en saint Sylvain, dans l’univers roman. 

Avec le temps, les génies accumulent de nouvelles appellations plus 

généralisées. Car, « les auteurs de langue latine sont embarrassés quand ils 

traitent de croyances locales, et ils utilisent souvent au moins deux termes pour 

en rendre un de la langue vulgaire » (p. 68). Et les écrivains de la langue 

vulgaire ont réduit les noms des génies au « nain » et au « géant » : 

« Pour l’espace roman, nous savons que « nain » recouvre 
aussi bien un lutin qu ’un gobelin, un changelin, un Duse, un 
génie domestique, un Narove ou encore certaines catégories 
d’hommes sauvages, tout simplement parce que ces 
créatures ont été normalisées linguistiquement. » (p. 67)  

D’abord les génies ont reçu des noms latins du génie du terroir comme 

faunus, polisus, satyrus... Plus tard, ils sont regroupés par leur caractères 

communs : « ces êtres dissimulent des l’espace sauvage ; ils sont réputés être 

de petite taille, ce qui est totalement faux car ils prennent toutes es tailles à 

volonté ; ils disposent de pouvoirs surnaturel, dispensent prospérité ou 

malheur » (p. 68). Mais un nain est aussi une âme en peine, un elfe, un 

cauchemar, un génie domestique. Puis, le nain est assimilé au génie par la 

similitude de leur habitation. Tous les deux habitent les pierres ou sous elles. 

Parfois, ces génies du terroir sont même associés à des morts, à des géants, à 

des créatures démoniaques multiples. 

Les génies habitent les terres vierges et : 

« Toute colonisation, toute installation et toute agrégation d’un 
lieu au domaine civilisé s’accompagnent donc de rites qui 
confèrent une sacralité différente à l’espace que l’on 
s’approprie et procurent au détenteur de la terre une légitimité. 



14 
 

Si on ne se conforme pas à ces rites, les habitants du dit 
espace vous traitent en intrus et menacent vos moyens 
d’existence, votre santé mentale ou même votre vie » (p. 85)  

L’étranger est souvent guidé par le génie du lieu vers l’emplacement 

convenable. Le génie se présente sous la forme d’un animal merveilleux 

comme un bouvier ou un bœuf. Une fois installé, le colon marque son territoire 

par un « rite de prise de possession » (p. 107) pour expulser le génie du terroir 

ou en apprivoiser certains pour leur protection. Le circumambulation consiste à 

délimiter  

I.1.1 Kibaans, kobold, nain, lutin, fée... 

Aux Philippines, des contes décrivent ces êtres avec minutie. Parfois, 

leur désignation reste originale comme « Kibaan », mais sous l’effet de la 

traduction, leurs appellations se diversifient telles que « Lutin » ou « Fée ». 

Mais toujours est-il que la description reste la même : 

« Les Kibaans sont de petits lutins qui font aux hommes tout 
un tas de misères. Le Kibaan a la peau claire comme l’homme 
et ses dents sont en or. Mais le plus curieux est que sur ses 
pieds les orteils sont dirigés vers l’arrière et les talons vers 
l’avant. »11 

Dans un autre conte, intitulé « Les dons de la petite fée », ce même 

personnage se présente sous une version féminine désignée par « Fée ». Un 

pêcheur ayant décidé d’abattre un arbre où la fée avait élu domicile est surpris 

par une découverte fantastique. Le narrateur le représente ainsi : 

« Mais avant même qu’il eût commencé, une fée pas plus 
grande qu’un enfant de deux ans descendit de l’arbre. Ses 
cheveux longs atteignaient ses pieds, et sur ceux-ci, les talons 
se trouvaient devant et les orteils derrière. »12 

                                                 
11 Contes des Philippines, « Histoire de la vieille femme et des petits hommes », 

racontés par GENZOR, Joseph, illustrés par Bombová, Viera Paris : Gründ, 1980, 
p. 167. 

12 Ibid., p. 112 



15 
 

Dans les contes grimmiens ou ceux de Madame d’Aulnoy, ces 

personnages de petite taille apparaissent sous les noms de nains13, lutins14. 

« [...] le Nain jaune en sortit d’un air enjoué, il avait des 
sabots, une jaquette de bure jaune, point de cheveux, de 
grandes oreilles, et tout l’air d’un petit scélérat. »15 

Le nanisme est une difformité inquiétante qui mélange le vieux (le grand) 

et le jeune (le petit) ; Le géant renvoie à la démesure, à la force extraordinaire, 

alors que le nain est associé à la ruse, à la dissimulation, au sous-terrain. La 

difformité relève du diabolique même si nombre de nains sont présentés 

comme de bons génies comme dans « Blanche Neige ». 

I.1.2 Kalanoro  

Kala est un nom pour désigner une jeune fille et noro, la plénitude. 

Kalanoro signifie littéralement Jeune-fille-de-la-pleinitude. 

Dans des récits malgahes, les kalanoro sont ainsi décrits :  

« Ces petits hommes qui l’eurent enlevée avaient les pieds à 
l’envers : les talons devant et les orteils, derrières »16. 

« Ce kalanoro était petit, de très petite taille, à peine cinquante 
centimètres, il avait de longs cheveux, il était de teint clair. Il 
était semblable à un nain 17 ». 

I.1.3 Les caractéristiques des personnages 

Ces personnages sont loin d’être des monstres. Ils ne sont pas 

physiquement formés d’éléments incompatibles, comme c’est le cas des 

personnages mélusiniens pisciformes. Ce sont des êtres surnaturels ayant la 

                                                 
13 Contes de Grimm, « Les trois nains de la forêt », racontés par LECOEUR, Brigitte, 

illustrés par DINSDALE, Mary, Paris : Ferrand Nathan, 1976, p. 55-60. 
14 Contes de Madame d’Aulnoy, « Le Prince Lutin», illustration de BRUNOVSKY, Albin, 

Paris : Gründ, 1981, p. 7-47. 
15 Ibid., « Le nain jaune », p. 188. 
16 Corpus, « L’enlèvement de la grand-mère », p. 4, lignes 2-1. 
17 « Le kalanoro au temps du M.D.R.M », p. 1, lignes 18-19. 



16 
 

forme humaine, pourvus d’un trait spécifique inquiétant tel que les longues 

oreilles, les pieds à l’envers, les teints variés (jaunes, clairs...), les cheveux 

exagérément longs. 

Ce physique dérivé de l’homme est l’image d’un contresens permettant à 

ces êtres d’accomplir tout actes inhumains. À cause de leurs pieds à l’envers, 

leurs traces de pas sont trompeuses et difficiles à suivre. Cette disposition 

physique permet déjà de comprendre combien ces êtres sont difficiles à saisir. 

Ils détournent la raison et brise la logique, la loi de la nature. Ils sont 

« invisibles » pour l’entendement humain. Le nanisme symbolise le monde à 

l’envers où le petit est vieux et fort. 

Ce physique anormal signale l’appartenance à l’autre monde. Faut-il 

aussi rappeler qu’ils sont semblables aux humains. Ce sont donc des êtres 

partagés entre deux mondes à la fois différents et contradictoires. C’est grâce à 

eux que l’ailleurs et l’ici tissent leur liaison. Ce sont des passeurs, des fils 

conducteurs entre le monde surnaturel et le monde réel. Aussi n’est-il pas 

étonnant que l’enlèvement soit leur activité principale. Cet enlèvement consiste 

alors à ramener des éléments appartenant au monde réel vers le monde 

surnaturel. C’est grâce à eux que le réel est en contact avec le surnaturel. 

En général, la victime est déconcertée par un monde auquel elle n’est 

pas censée appartenir. Elle est étrangère, vulnérable et perdue dans un jeu de 

distorsions spatiales. Face à cette tension entre deux mondes, de deux natures 

différentes, l’identité de la victime est remise en question. L’humain ayant 

franchi le monde surnaturel reste-t-il toujours un humain ? Cette mise en en 

scène est un rite de passage initiatique. 

Le petit être surnaturel règne en maître étant donné qu’il est chez lui. Par 

conséquent, il impose des épreuves auxquelles la victime doit se soumettre. 

Ces épreuves se diversifient en fonction des cultures et se pratiquent dans 

l’ailleurs, chez l’autre. C’est une question de choix. Manger ou ne pas manger, 

manger quoi. Faire ou ne pas faire et que faire ? La victime se trouve face à 

des problèmes qu’elle doit, à tout prix, résoudre. D’une façon implicite ou 

explicite, la victime participe au rite initiatique. 



17 
 

« Arrivée là-bas, chez eux, ils lui offrirent à manger : des 
crabes cuits et du poisson cru. Elle ne manga pas ce qui était 
cru. Ces êtres de petite taille se fâchèrent, mais elle ne 
comprenait pas ce qu’ils se disaient. Ils lui donnèrent de l’eau 
fraîche, elle ne la but pas »18. 

« Je ne mangeais que du miel et du crabe. Certains étaient 
crus, mais je ne mangeais que les cuits »19 

Parfois, la victime est obligé à exécuter des tâches, comme dans « Les 

trois nains de la forêt », les nains ont demandé à la jeune fille de partager son 

pain et de balayer leur maison.  

Dans les récits malgaches, l’épreuve est alimentaire et oppose les cuits 

aux crus. La nature de la victime est remise en question. La cuisson, comme le 

langage, est le propre de l’homme. 

Ce dilemme aussi bien physique (espace) que spirituel (psychologique) 

place la victime dans une situation intermédiaire, dans une sorte de carrefour. 

L’épreuve consiste à un travail d’humanisation dont la victime est censée sortir 

victorieuse. 

Cette épreuve est la confrontation, le rapprochement de ces deux 

mondes. Elle symbolise la promiscuité du surnaturel et du réel tout en 

respectant la frontière qui les sépare. Elle consiste à mettre chacun à sa juste 

place et à découvrir l’identité de chacun dans une mise en contraste. C’est-à-

dire que c’est dans la différence que chacun s’identifie mieux. L’épreuve n’est 

alors autre que la mise en scène symbolique de la différence entre ces deux 

mondes. 

                                                 
18 « L’enlèvement de la grand-mère ». 
19 « L’homme enlevé par des kalanoro ». 



18 
 

I.2 L’AU-DELA 

L’autre monde a toujours fasciné l’homme du fait qu’il demeure 

inaccessible et mystérieux. De ce fait, nombreux sont les récits évoquant son 

incompréhensible existence. Ici, l’au-delà n’est plus représenté par un 

personnage, mais par un espace bien déterminé. 

I.2.1 Le milieu céleste 

Le ciel, tout comme la profondeur des eaux, symbolise l’inconnu. Il est la 

représentation par excellence du divin, de l’au-delà. C’est la place des dieux, 

des zanahary, des esprits classés comme supérieurs. 

I.2.2 Le milieu aquatique 

Le milieu aquatique est réputé peuplé de monstres. C’est le symbole de 

l’insondable, du fluctuant, de l’engloutissement. La mer, privée de route stable, 

est aussi le symbole de l’errance, de la disparition. 

I.2.3 Le milieu terrestre 

Isolé dans une île, comme le cas de Salatâ20, sur une montagne comme 

le Ambondrombe21 de Madagascar ou encore des monts Kaatskill22, l’ailleurs, 

tout en se trouvant dans une autre dimension, peut être localisé 

géographiquement. 

                                                 
20 « Mer d’Oman et de l’Yémen : ici, nous retiendrons Salatâ, île habitée par des gens 

dont on entend les discours, les cris, les mouvements, à qui l’on peut parler et qui 
répondent, mais qu’on ne voit pas ; cette île abonde en délices ». (LECOUTEUX, 
Claude, « La mer et ses îles au Moyen Âge : un voyage dans le merveilleux », in 
TERRAMORSI, Bernard, MARIMOUTOU, Carpanin et MAGDELAINE, Valérie (éds.), 
Démons et Merveilles – Le surnaturel dans l’Océan Indien, Saint-André (La 
Réunion) : Océan Éditions, 2005, p. 18. 

21 Lieu qui, d’après la légende, abrite tous les esprits des morts malgaches. 
22 Dans le récit américain de Irving Washington, daté de 1819, un lieu extra spatio-

temporel, habité par des fantômes se cache quelque part sur les monts Kaatskill. Rip 
Van Winkle y parvient grâce à une sorte de kobold pour ne retourner à son village 
natal qu’après Vingt ans. (IRVING, Washington, « Rip Van Winkle », in trois récits 
fantastiques américains, Paris : José Corti, coll. « romantique », 1996.). 



19 
 

Andrebabe, un village localisé dans la région de Tamatave, dans la zone 

d’Ambatondrazaka. Il est le modèle de cet autre monde. 

I.2.4 Andrebabe 

Dreba est à la fois le fondateur et l’éponyme du Village bien avant qu’il 

devienne sous-visible. Le préffixe an- se traduit par : « chez ». -Be est un 

adjectif signifiant grand, par opposition à kely qui veut dire petit, comme dans 

Andrebakely. Ce dernier est le premier village où les gens s’étaient installés 

avant de fuir à Andrebabe :  

« Arrivés dans ce village d’Andrebakely, nous installions un 
autel au Nord du village. Parce que ce lieu était fait pour se 
cacher des Blancs, pour ne pas être profané par ces Blancs. 
Mais après, on sut que ces Blancs allaient le retrouver et 
grand-père Ratanibe prit une décision, car il savait ce qu’il 
devait faire. Il lança un appel à l’endroit de certaines person-
nes. Il y avait plein de monde qui accompagnait alors le grand-
père Ratanibe. « Si nous allons encore nous enfuir, a-t-il dit, je 
vais planter un poteau sacrificiel sur ce lieu. On doit sacrifier 
en ce lieu un être humain. Je vais me cacher dans un lieu 
invisible, là où je vais vous conduire, vous qui êtes mes 
descendants » »23. 

Littéralement, Andrebabe signifie Chez-Dreba, et Andrebakely est son 

annexe. 

Andrebabe est un village rendu sous-visible pour servir de refuge aux 

autochtones durant la colonisation. Il reste inaccessible aux étrangers sans le 

consentement des villageois, enfants du pays. 

La spécificité de ce village réside dans le fait qu’il est habité par des 

humains. Ce village surnaturel se situe dans un endroit géographiquement 

précis. Il est le point de rencontre spatial de deux mondes différents que sont 

l’autre monde et l’ici-bas, le surnaturel et la réalité. Par conséquent, la réalité et 

le surnaturel s’acceptent mutuellement et restent liés étroitement. Ce village 

                                                 
23 « La naissance du village d’Andrebabe », p. 7, lignes : 21-28 et p. 8 ; lignes :1-2. 



20 
 

atteste de la cohabitation de la réalité et du surnaturel pour quelques élus, en 

l’occurrence, ici, les zanatany. 

Les humains, pareils à leur village, s’approprient aussi de cette faculté 

surnaturelle. 

« Pour reconnaître une personne originaire d’Andrebabe : Tu 
t’aperçois qu’elle te parle, mais tu ne te rends pas compte si tu 
as affaire à un être humain ou pas. Elle peut disparaître, par 
exemple, après deux mètres de marche ensemble et réap-
paraître un peu plus loin, tu la vois à nouveau. Voilà le signe 
par lequel tu reconnais que cette personne vient d’Andrebabe. 
Elle discute avec toi. Les gens de là-bas sont du clan 
Marofotsy24 »25. 

Les humains, à la manière du caméléon, s’adaptent à leur milieu en se 

confondent avec le surnaturel pour se fondre dans celui-ci. Ce changement de 

l’apparence témoigne non seulement la familiarisation avec le surnaturel, mais il 

indique également le transfert des humains d’une réalité à une autre. Les 

humains cèdent à leur monde quotidien pour rejoindre le monde surnaturel. 

Étant donné que ce surnaturel est bien plus fort que la première réalité. Le 

surnaturel sert de refuge, de protection face à cette réalité qui est dangereuse. 

Le surnaturel est alors le synonyme de la force, de la grandeur, de l’éternité, un 

havre de paix pour la nature vulnérable et périssable. Ce récit sur le village 

d’Andrebabe met en scène la diversité de la réalité dans la culture malgache. 

Des réalités poreuses dont les éléments peuvent s’interpénétrer. 

                                                 
24.Marofotsy peut être traduit littéralement par « Beaucoup de blancs ». D’après 

l’Histoire, les Marofotsy étaient, au début, des captifs de guerre et ont été réduits à 
l’esclavage par la population Sihanaka avant la colonisation, puis ils s’étaient soumis 
à Radama. (DECARY, M.Raymond, « Les Marofotsy. Coutumes et croyances », 
Bulletin de l’Académie malgache, Tome XXVII, 1946, pp. 124 - 125.). 

25 « La naissance du village d’Andrebabe », p. 10, lignes 18-23. 



21 
 

 

 

 

 

 

 

DEUXIEME PARTIE : 

LECTURES SOCIOCRITIQUE ET PSYCHANALYTIQUE 

DES RECITS 



22 
 

II.1 LA NEGATION DU FANTASTIQUE DANS LES RECITS SUR  

LE KALANORO ET SUR LE VILLAGE D’ANDRABABE 

Dans la culture occidentale, la réalité et le surnaturel sont deux univers 

opposés et séparés. Il est inconcevable d’en établir un éventuel rapprochement 

sauf en littérature dans les genres merveilleux, fantastique et science-fiction.  

Par contre dans la pensée malgache, le surnaturel est intégré à la réalité. 

Il est un des composants de la réalité qui n’est pas rationnelle, mais 

hétérogène. Le surnaturel ne constitue aucunement un scandale, une déchirure 

dans la réalité. Il intervient dans la vie quotidienne sans choquer.26 

Dans les faits divers d’un journal quotidien de Madagascar27, on annonce 

la perte de quatre-vingt-cinq million d’ariary28 par une famille habitant à Andapa, 

au Nord-Est de l’île. Le journal explique que l’argent a été dérobé par des 

kalanoro, des êtres surnaturels réputés pour le vol, comme les kibaans des 

Philippines. En Occident, un tel article est impossible, ou bien le journaliste 

montre qu’il s’agit d’une croyance des gens volés et il ne manque pas d’ironiser 

au passage. Mais, dans la tradition malgache, ces êtres surnaturels font partie 

de l’ordre de la réalité quotidienne. Leur intégration est acceptée et prise en 

considération au même titre que la population, contrairement aux sociétés 

occidentales où, face au surnaturel, « la réalité se craquelle et tend vers le 

fantastique »29.  

En conséquence, dans la littérature malgache, le genre fantastique 

n’existe pas en tant que tel. La culture malgache se rapproche de la culture 

latino-américaine où le genre fantastique, propre à l’Occident, est remplacé par 

                                                 
26 Préface de TERRAMORSI, Bernard, « Le surnaturel dans l’Océan Indien : Les 

archipels de la différence» in Démons et Merveilles, op. cit, pp. 8 - 9. 
27 AINA, R., « Kalanoro, very 85 tapitrisa », MIDI Madagasikara, n°7602, lundi 11 août 

2008, p. 16. 
28 Monnaie malgache. 
29 CORTÀZAR, Julio, Fin d’un jeu, Paris : Gallimard, coll. « L’imaginaire », 1968, 

quatrième page de couverture. 



23 
 

le « realismo magico » ou « real maravilloso ».30 Dans ce dernier, « mythes et 

légendes, et tout ce qui renvoie à la Surnature, n’apparaissent pas comme du 

merveilleux mais comme la présentification d’un réalisme total, englobant ce qui 

demeure séparé dans le « réalisme occidental »31. 

Dans les récits sur les kalanoro et sur le village d’Andrebabe, le 

surnaturel et la réalité sont deux mondes en harmonie selon un consensus du 

clan. Le kalanoro est un être surnaturel qui intervient dans la vie quotidienne 

des gens et participe au soulèvement contre la colonisation, à l’Histoire de la 

nation32. Or, l’Histoire, tout comme la vie quotidienne des gens, est censée 

appartenir au cadre de la « pure » réalité. Le village d’Andrebabe est composé 

par des êtres humains, le clan Marofotsy33 (« Beaucoup de blancs »). Son 

emplacement est mentionné sur les cartes. Pourtant, il est englouti dans le 

surnaturel. L’interpénétration de ces deux mondes se fait d’une manière 

déroutante tout en jouant sur l’optique. Ce qui excite le « sentiment du 

fantastique » (Julio Cortázar). 

II.1.1 La sous-visibilité et la sur-visibilité 

Nous avons préféré la notion de « sous-visibilité » à celle d’« invisibilité » 

pour mieux l’opposer à la « sur-visibilité ». 

La sous-visibilité renferme l’idée d’un enfouissement. Elle est l’au-delà 

imperceptible. Ce qui doit, normalement, être vu est caché par et dans le 

surnaturel. Ce dernier submerge un monde censé appartenir à la réalité. 

                                                 
30 Préface de TERRAMORSI, Bernard, « Le surnaturel dans l’Océan Indien : Les 

archipels de la différence» in Démons et Merveilles, op. cit, pp. 8 - 9. 
31 BOZZETTO, Roger, « Littérature, émerveillement et critique littéraire » in Démons et 

Merveilles, op. cit, p. 34. 
32 « Le kalanoro au temps du M.D.R.M », « La naissance du village d’Andrebabe », 

p. 1. 
33 « Les gens de là-bas sont du clan Marofotsy » (« La naissance du village 

d’Andrebabe », p. 10, ligne 22). Le terme « Marofotsy » sera expliqué un peu plus 
loin, dans : III.1.2 « » La naissance du village d’Andrebabe » : la protection et la 
préservation du tanindrazana ». 



24 
 

Le village appelé Andrebabe, composé par des humains, a une 

existence camouflée. Il est rendu sous-visible à l’époque coloniale pour cacher 

les autochtones et pour éviter la soumission aux Français. Ce village se 

présente comme un spectacle interdit pour les hommes vulgaires, en 

l’occurrence, pour les vahiny (les étrangers) envahisseurs. Par définition, le 

vahiny est celui qui n’est pas un zanatany (un enfant du pays), celui que la 

société n’a pas encore adopté et accepté. Par contre, une fois intégré et 

consenti par le système social, le vahiny devient un membre de la société, 

donc, un zanatany. Le nom vahiny désigne tout ce qui est étranger, mais ici, il 

est employé pour signifier particulièrement les envahisseurs, les colonisateurs. 

Cette dissimulation est une barrière protectrice. Le surnaturel masque 

une partie de la réalité (le village et les zanatany) pour la protéger du mal qu’est 

la réalité historique personnifiée par les colonisateurs. La surnature est 

libératrice. Elle permet de quitter à une réalité aliénante et de s’échapper vers 

une autre qui est bien meilleure. En ce sens, « La naissance du village 

d’Andrebabe » est un récit spécifiquement malgache qui met en contraste deux 

réalités différentes. 

Cette barrière signale une interdiction afin de préserver le caractère 

surnaturel, qui n’est autre que la métaphore de la force. C’est aussi l’image de 

la concentration du pouvoir, de l’union indivisible. La moindre insertion 

d’élément étranger est assimilée à une transgression d’un fady (un interdit), un 

écart à l’équilibre. Ce qui provoque le chaos, le désordre ; donc, la séparation et 

la négation de cette force. L’envahisseur est le principal ennemi, le violeur de 

l’interdit. Il est l’annulation du pouvoir. Autrement dit, le récit sépare deux 

réalités afin qu’elles ne se mélangent pas. Les envahisseurs sont « empri-

sonnés » dans la réalité historique, et les zanatany sont épargnés dans et par le 

surnaturel. 

Cette sous-visibilité c’est l’élimination de l’étranger à qui il n’est pas 

permis d’accéder à ce monde clos. Dans le cas contraire, il subira des 

sanctions qui tendent à son anéantissement. Dans le récit intitulé 



25 
 

« L’interdit »34, l’homme qui est l’intrus du village d’Andrebabe trouve la mort 

comme sanction. Sa mort ne se manifeste que lors qu’il raconte, après dix ans, 

ce qu’il a vu du village supposé être un secret. C’est la raison pour laquelle son 

corps « était pareil à celui d’un cadavre enterré durant une dizaine d’année »35. 

Depuis son départ du village d’Andrebabe, il est déjà mort. Il devient alors un 

mort vivant, un zombie. Cependant, sa mort ne se révèle qu’au moment où il 

dévoile le secret, car cet acte et la deuxième transgression de l’interdit. La 

première transgression c’est la vue du village et la seconde, l’indiscrétion. Ainsi, 

le voyeur est doublement puni. La première sanction c’est la mort latente et le 

deuxième, la mort effective. 

Dans la mythologie grecque, un scénario plus ou moins semblable se fait 

remarquer. Méduse est le spectacle interdit, l’équivalent du village 

d’Andrebabe. Tous ceux qui ont le malheur de la voir restent pétrifiés. La 

punition c’est cette pétrification qui est aussi l’équivalent de la mort de ce père 

de famille ayant découvert le village. 

La sous-visibilité c’est l’engloutissement d’une partie de la réalité dans le 

surnaturel. Ce dernier « efface » cette partie sans pour autant l’arracher à la 

réalité. La village d’Andrebabe représente l’exemple explicite d’une réalité sous-

visible. Par contre, la sur-visibilité c’est l’apparition, l’extériorisation de ce qui 

doit être caché. 

Ce phénomène de sur-visibilité se manifeste à travers le récit intitulé : 

« Le kalanoro au temps du M.D.R.M36 ». 

Au moment où des tirailleurs sénégalais envahissent la ville de 

Moramanga, un kalanoro apparaît pour aider les membres du M.D.R.M en 

                                                 
34 Corpus, « L’interdit », p. 11. 
35 Ibid., p. 11, lignes 26-27. 
36 Mouvement Démocratique de la Rénovation Malgache. « Organisation instiuée à 

Paris le 22 février 1946, en vue de l’accession de Madagascar à l’autonomie et à 
l’indépendance, présidée par Raseta ; le poète Jacques Rabemananjara fut l’un des 
secrétaires généraux aux côtés de Raymond-William Rabemananjara ». 
(RAHARIMANANA, Charles Ravoajanahary, Madagasikara 1947, Paris : Vents 
d’ailleurs, 2008, note infrapaginale, p. 12-14). 



26 
 

massacrant tour à tour les auxiliaires sénégalais. Les Sénégalais ne voient pas 

ce kalanoro. Seuls les membres du M.D.R.M. peuvent le voir : « Nous pouvions 

voir le monsieur et le kalanoro, alors que les Sénégalais ne pouvaient pas les 

voir »37. 

Le kalanoro, pareil au « monsieur », est un être qui doit, normalement, 

appartenir au monde surnaturel. Toutefois, il fait irruption dans la réalité et se 

dévoile. Ce qui n’est pas censé être vu apparaît aux yeux tel un spectacle 

insolite pour provoquer le sentiment du fantastique. « Ce sentiment renvoie à 

un type particulier de rapport au monde vécu sur le monde de l’angoisse ou de 

la peur »38. « Voilà ce que nous avons vu à propos de ce kalanoro et de ce 

monsieur »39. Ce propos qui ponctue la narration de la scène témoigne de 

l’étonnement. Il marque un effet de surprise face à ce spectacle surnaturel. 

Ce bon génie de l’au-delà peut aider les enfants du pays, zanatany, à 

éliminer les colonisateurs français représentés par les tirailleurs sénégalais. 

Ces bataillons de militaires appelés « Sénégalais », par les Malgaches, 

viennent de l’Afrique de l’Ouest. La France a fait appel à des ressortissants de 

l’AOF et à l’AEF pour la pacification de Madagascar entre 1896 et 1905, après 

la prise de Tananarive, la capitale. Ils servent d’avant-gardes aux Français lors 

des combats40. Le kalanoro est la personnification de la terre malgache. Ce 

génie tutélaire représente la puissance de la terre malgache que la puissance 

étrangère ne peut asservir. Il est le génie local qui lutte contre le génie militaire. 

Il marque la révolte et la préservation de l’identité. Le kalanoro est le gardien 

qui empêche les usurpateurs de s’aventurer dans son terroir. Il est une 

théophanie, une manifestation du sacré permettant d’arrêter la marche de 

                                                 
37 « Le kalanoro au temps du M.D.R.M », p. 1, lignes :10-11. 
38 BOZZETTO, Roger, HUFTIER, Arnaud, Les frontières du fantastique, Paris : 

Presses Universitaire de Valenciennes, 2004, p. 307, cité par TERRAMORSI, 
Bernard dans la préface : « Le surnaturel dans l’océan Indien : Les archipels de la 
différence » in Démons et Merveilles, op. cit, pp. 9. 

39 « Le kalanoro au temps du M.D.R.M », p. 1, lignes : 15-16. 
40 BA, Amadou, « Premiers jalons pour une histoire des tirailleurs « sénégalais » à 

Madagascar », in MATIVEL, Didier, RAJAONAH, V. Faranirina (éds), Madagascar et 
l’Afrique. Entre identité insulaire et appartenances historiques, Paris : Karthala, 2007, 
pp. 221-224. 



27 
 

l’Histoire dès lors qu’elle devient aliénante, dès lors qu’elle est confisquée par 

les étrangers. Ici, le kalanoro est un genius loci, un génie du lieu attaché à 

l’espace qu’il protège et qu’il transforme en un lieu enchanteur, en terre-mère 

protectrice pour les zanatany. 

Les membres du M.D.R.M qui sont les zanatany sont les seuls à voir le 

kalanoro. Cela est une stratégie pour tromper les envahisseurs. Ces derniers, 

malgré leur puissance, restent toujours ignorants et « aveugles » en terre 

étrangère, les autochtones sont les seuls maîtres et connaisseurs de leur 

propre terre. Aussi sont-ils capables de duper facilement les étrangers non 

initiés, non habitués à la terre à conquérir. 

Cette mise en scène traduit également la conception respective des deux 

parties antagonistes concernant le surnaturel. Les envahisseurs français ne 

pouvaient pas voir le kalanoro étant donné qu’il est inconcevable et 

inacceptable pour eux, qu’un être surnaturel fasse partie de la réalité. Par 

contre, les autochtones le voient, car, pour eux, cet être surnaturel leur est 

semblable. Il fait partie du domaine de définition du « normal », de la réalité. Ce 

qui justifie que le récit en question est typiquement malgache. 

Le surnaturel est, dans ce récit, émancipateur, contrairement à la 

tradition occidentale où le surnaturel est le plus souvent diabolique, négatif, 

aliénant41. Dans d’autres récits, comme dans « L’enlèvement de la grand-

mère » ou « Tany l’ivrogne » qui racontent tous des scènes plus ou moins 

similaires sur l’enlèvement d’une personne errant dans un endroit isolé, la 

victime voit apparaître le kalanoro. Elle est séquestrée et soumise à plusieurs 

épreuves imposées par le kalanoro et sa libération en dépend. 

L’être surnaturel se révèle et entraîne sa victime vers l’au-delà. Le 

surnaturel malgache est libérateur uniquement pour les tompotany 

(propriétaires du lieu) qui ne sont ne sont que les enfants du pays. Mais les 

génies du terroir sont aussi désignés par tompotany, car ils sont les premiers 

possesseurs du lieu bien avant l’installation des hommes. Ce sont les 

                                                 
41 ??????? 



28 
 

« premiers habitants de la terre »42. Ils sont parfois repoussés vers les terrae 

incognitae43, inaccessible aux hommes ou coexistent avec ceux-ci. Cependant, 

pour les envahisseurs étrangers ou les errants hors de leur territoire, le 

surnaturel est maléfique. Le génie du terroir apparaît, il choisit et enlève sa 

victime, il lui impose des épreuves et la juge. La sur-visibilité marque la 

domination de l’être surnaturel. Il règne en maître chez lui et défend son 

territoire. L’intrus doit lui obéir et est naturellement jugé vaincu. La sur-visibilité 

c’est la condamnation de l’intrus. L’Etre surnaturel oblige à respecter les limites 

territoriales. De la sorte, le surnaturel est la justice qui assure l’ordre et 

l’équilibre dans la réalité. Il a pour rôle de commander de juger et d’apaiser 

cette réalité. Sa présence dans la réalité est indispensable dans la culture 

malgache parce qu’il est le régulateur des conflits sociaux. 

                                                 
42 LECOUTEUX, Claude, Démons et Génies du terroir au moyen âge, op. cit., p. 35. 
43 Ibid., p. 145. 



29 
 

II.2 APPROCHE SOCIOCRITIQE DES RECITS 

Les deux récits intitulés « le kalanoro au temps du M.D.RM » et « La 

naissance du village d’Andrebabe » sont les objets de notre analyse. Leur point 

commun réside dans l’intervention du surnaturel dans l’Histoire. Leur originalité 

repose ainsi sur cette association inhabituelle de la réalité historique et du 

surnaturel. Ces deux récits réfèrent aux des problèmes rencontrés par les 

zanatany durant la colonisation. Le premier raconte le massacre des tirailleurs 

sénégalais par le kalanoro à la gare de Moramanga. Le deuxième, relate le 

départ des autochtones vers un village « hors de vue » pour fuir les envahis-

seurs étrangers. 

Ces deux récits réécrivent cette Histoire coloniale dans et par 

l’imaginaire. Ils représentent cette Histoire d’une autre manière que les 

historiens ne l’ont pas fait. Ils font partie de l’histoire issue de la mémoire 

collective des tompotany, de la tradition orale. Par contre, l’Histoire est écrit 

par/pour les étrangers afin de confisquer et de mystifier les évènements. 

II.2.1 « Le kalanoro au temps du M.D.R.M »  

Il s’agit de la reconstruction de l’évènement lors de l’insurrection du 29 

mars 1947 à Moramanga. Le 29 mars 1947 est l’une des périodes sanglantes 

de la colonisation. C’est une date qui marque le soulèvement populaire dans 

tout Madagascar. Dans quelques régions, notamment dans celle de 

Moramanga, la tension a été remarquablement plus tendue. En conséquence, 

cette ville est associée à la tragédie de 1947 que les livres d’Histoire (ceux du 

colonisateur) ont ignorée, gommée : 

« Aux lendemains des libertés, un tel désir d’étouffer la 
transmission, une si évidente tentative d’orienter l’enseigne-
ment, une si grossière version des luttes passées... Les traces 
écrites inaccessibles, seule la légende des rebelles circulait de 
couche en bouche, dans le chuchotement ou l’éclat de 
rumeurs, dans la crainte – toujours, de l’oppression ; comment 



30 
 

croire en de telles épopées ? Serait-ce ce qu’on appelle 
mémoire ? »44. 

Moramanga est une ville dans le district d’Ambatondrazaka qui fait partie 

de la province de Tamatave. Elle est célèbre pour sa gare ferroviaire où des 

effusions de sang ont eu lieu dans les trois de ses wagons durant la nuit du 29 

mars. Ce témoignage du commandant Joubert révèle : 

« On a écrit sur l’épisode du train les pires horreurs et les 
pires stupidités. Il me faudrait un volume pour le narrer en 
détail. En bref, voici : Le Chevanton avait fait arrêter dans la 
région du lac Alaotra, par mesure de précaution, les meneurs 
du M.D.R.M. Craignant un soulèvement de la région, les 
Européens d’Ambatondrazaka exigèrent de M. Le Chevanton 
qu’il les expédie sur Moramanga. 

Le train arriva de nuit et fut garé sur une voie près de la gare 
où un poste militaire assurait la sécurité du matériel et des 
cheminots restés tous fidèles. Au cours de la nuit, des rebelles 
se sont infiltrés et ont tenté d’ouvrir les wagons pour délivrer 
les prisonniers. Le Chef de Poste, après sommations, a fait 
ouvrir le feu sur eux »45. 

Le matin, cinq grands véhicules des travaux publics ont transporté les 

cadavres qui allaient être enterrés dans une fosse commune. Quatre-vingt-

quinze personnes ont péri et soixante-quinze ont été blessés. Ces derniers, 

après avoir été pansés à l’hôpital furent détenus prisonniers avant d’être privés 

de nourriture et soumis à d’autres tortures.46 

Ces circonstances font mesurer l'horreur de la colonisation. Ce sont les 

colonisateurs français qui ce sont rendus coupables durant l’Histoire et les 

membres du M.D.R.M sont victimes de crimes de guerre et de crimes contre 

l’humanité. Les membres du M.D.R.M dans ces wagons étaient pareils à des 

oiseaux pris au piège, impuissants, face à la force coloniale dotée d’une forte 

                                                 
44 RAHARIMANANA, Charles Ravoajanahary, Madagasikara 1947, op. cit, p. 9. 
45 TRONCHON, Jacques, L’insurrection malgache de 1947. Essai d’interprétation 

historique, Paris : Librairie François Maspero, 1974, p. 292. 
46 RANDRIAKOTO, André, Ambatondrazaka sy ireo « vagao ho any Moramanga ». 

Raharahan’ny 29 marsa 1947, Bibliothèque Nationnatle de Madagascar, tapuscrit 
inédit. 



31 
 

artillerie. Certes, cette période de l’Histoire témoigne d’un échec, d’une 

faiblesse face aux envahisseurs étrangers, mais elle témoigne surtout d’un 

crime contre l’humanité dans une circonstance qui n’était pas une guerre. De 

1947 jusqu’à aujourd’hui, cette période passe dans les livres de l’Histoire de 

l’ancienne puissance coloniale comme une « révolte » ponctuelle. 

Au fond, tout le monde souhaite oublier ou changer cette partie sévère 

de l’Histoire. C’est pourquoi, dans le récit, la situation est retournée contre les 

envahisseurs. Ce sont les membres du M.D.R.M qui ont complètement 

massacré les tirailleurs sénégalais grâce à un être surnaturel qui est le 

kalanoro. 

« Au moment du soulèvement populaire mené par le M.D.R.M, 
des tirailleurs sénégalais allaient prendre la ville de 
Moramanga. Nous les apercevions aux alentours de la gare 
ferroviaire. Les Sénégalais s’attaquaient à tout et les membres 
du M.D.R.M étaient les amis d’une personne ayant comme 
compagnon fidèle un kalanoro »47. 

Ces bataillons de militaires sénégalais sont sous les commandements 

des Français. Ils sont réputés pour leur force, leurs actions, à la fois naïves et 

sadiques, d’exécuter à la lettre tous les ordres de leurs supérieurs. Ainsi, ces 

Sénégalais symbolisent l’aliénation coloniale. Ce sont des colonisés africains 

qui se battent contre des colonisés africains (Malgaches) pour le compte de la 

puissance coloniale européenne. Les colonisateurs sont des manipulateurs et 

laissent entrevoir une guerre entre l’Afrique afin de se laver les mains d’une 

éventuelle bavure. Dans ce récit, « Sénégalais » est synonyme de « Français » 

Le récit a préféré les Sénégalais, qui n’étaient alors que de simples pions, à la 

place des Français pour camoufler la vraie cible et pour rendre le récit moins 

scandaleux. C’est une sorte de code à décrypter pour éviter la censure sociale, 

pour assurer la sécurité du narrateur ainsi que la bonne circulation du récit. Au 

premier coup d’œil, les envahisseurs français ne semblent pas concernés par 

ce récit puisqu’ils n’y sont pas mentionnés. Toutefois, ce récit parle bien des 

                                                 
47 « Le kalanoro au temps du M.D.R.M », p. 1, lignes : 5-9. 



32 
 

Français d’une manière détournée. Le commandement est français, et ces 

bataillons « coloniaux » appartenaient à l’armée française. 

Ce récit et une réplique déformée de l’Histoire sur les wagons de la gare 

de Moramanga lors de l’insurrection de 1947. 

En effet, les scènes décrites respectivement par les livres d’Histoire et 

par le récit oral ont une étroite correspondance. Le massacre s’est passé au 

même endroit. C’était à la gare ferroviaire de Moramanga. Sauf que, dans le 

récit, ce sont les auxiliaires sénégalais qui sont les victimes. Le train et les 

wagons sont substitués par des « camions » pour dérouter le lecteur, tout 

comme l’emploi des « tirailleurs sénégalais » à la place des envahisseurs 

français. 

« Les camions arrivèrent à la gare.[...] À peine arrivés à la 
gare, les Sénégalais descendirent. Le kalanoro était placé, par 
exemple ici, le monsieur là. Celui qui descendit, le monsieur le 
tua. Mais, les Sénégalais ne le voyaient pas. Celui qui 
descendait était homme mort. Tous ceux qui étaient dans le 
camion étaient tués. Pour les dix qui restaient dans le camion, 
il s’y introduisit et les massacra tous ».48 

Ce ne sont pas des membres du M.D.R.M qui sont dans ces camions, 

mais des Sénégalais, donc, les envahisseurs étrangers ou précisément, 

doublement étrangers parce que ce sont des troupes étrangères de l’armée 

française qui elle-même étrangère ! Le récit fait subir à ces envahisseurs ce 

que les autochtones ont enduré, car ce récit est un outil de vengeance. Dans et 

par l’imaginaire, le récit transforme et refait l’Histoire qui fournit une réalité 

inacceptable et injuste. Le récit est le porte-parole des autochtones. Il rapporte 

leur soif de vengeance, leur envie de refaire l’histoire et d’en changer certaines 

parties douloureuses. 

Les membres du M.D.R.M, comme tous les autochtones, n’avaient pas 

d’armes aussi puissants que les colonisateurs. Aussi, conscients de leur 

faiblesse, font-ils appel à la force du surnaturel pour surpasser cette puissance 

coloniale. D’ailleurs, comme il a été souligné plus haut, le surnaturel fait partie 
                                                 
48 « Le kalanoro au temps du M.D.R.M », p. 1, lignes : 11-15. 



33 
 

de la réalité malgache. C’est en lui que réside toute force et toute puissance 

que l’homme ordinaire n’a pas. En effet, les Malgaches ont l’habitude de se 

servir du surnaturel comme une arme, un bouclier face à une puissance 

étrangère qui dépasse leur capacité naturelle de défense. Ces quelques lignes 

montrent que le surnaturel a toujours été, pour les autochtones, une aide 

précieuse pour stabiliser la réalité, pour se protéger durant les conflits : 

« Dans les combats contre les Blancs il n’y avait nulle peur, 
car tous les hommes malgaches dans la force de l’âge qui 
appartenaient à l’Armée de Maréchal s’étaient voués à la 
patrie. Et bien qu’ils n’aient guère eu de fusils et de balles à 
leur disposition, ils étaient grandement soutenus pendant le 
combat par la puissance de Dieu. 

Les sagaies et les coupe-coupes étaient en grand nombre, 
mais les fusils étaient rares.[...] L’Armée Maréchal usait aussi 
des coutumes ancestrales, comme les talismans contre les 
balles, qui devaient les protéger contre les balles des 
Français »49. 

Aussi n’est-il pas étonnant que, dans le récit, les membres du M.D.R.M, 

sans armes, donc, faibles face aux envahisseurs armés, sont aidés pas le 

kalanoro :  

« Les Sénégalais s’attaquaient à tout et les membres du 
MDRM étaient les amis d’une personne ayant comme 
compagnon fidèle un kalanoro ».50 

Ce dernier est l’exemple de l’être surnaturel accepté par la tradition 

malgache et se confond avec la réalité. C’est un génie protecteur de la terre. Il 

est l’antropomorphisation de la terre-mère protectrice. Les zanatany se retirent 

du conflit jugé trop dangereux et démesuré pour eux afin de laisser les deux 

grandes puissances s’affronter. La terre réagit en éliminant les envahisseurs : la 

puissance étrangère contre la puissance de la terre, le génie militaire face au 

genius loci. 

                                                 
49 Témoins de l’insurrection. Documents sur l’insurrection malgache de 1947, 

documents publiés par FANONY, Fulgence, GUEUNIER, Noël Jacques, 
Antananarivo : Foi et Justice, série : « recherches historiques », 1997, p. 79. 

50 « Le kalanoro au temps du M.D.R.M », p. 1, lignes : 7-9. 



34 
 

Le récit signifie que la colonisation telle qu’elle se présente dans 

l’Histoire est un combat déloyal. Les envahisseurs auraient dû se battre contre 

des adversaires de leur taille. Car, si le combat était fait dans la loyauté, les 

envahisseurs auraient péri et aucun sang de zanatany n’aurait été versé. C’est 

pourquoi, dans le récit, le kalanoro massacre tour à tour, sans difficulté les 

Sénégalais impuissants, devant les membres du M.D.R.M, restés à l’écart du 

conflit en tant que spectateurs. Le kalanoro est censé être le juste adversaire 

de la puissance étrangère. Toutefois, ces derniers ont succombé durant ce 

combat « loyal ». Dans et par l’imaginaire, le récit re-construit la scène de 

l’Histoire de façon à exposer une autre situation plus juste sur le plan affectif. 

« Tous ceux qui étaient dans le camion étaient tués. Pour les 
dix qui restaient dans le camion, il s’y introduisit et les 
massacra tous. Voilà ce que nous avons vu à propos de ce 
kalanoro et de ce monsieur »51. 

Le kalanoro est invisible pour les Sénégalais envahisseurs : « Nous 

pouvions voir le monsieur et le kalanoro alors que les Sénégalais ne pouvaient 

pas les voir »52. 

Cette invisibilité du kalanoro n’est pas seulement une duperie, mais elle 

témoigne aussi de la super-puissance de la terre. Le kalanoro est sur son 

terroir, pareil aux membres du M.D.R.M. Ils sont bien placés pour piéger les 

étrangers encore inaccoutumés à la terre à conquérir. Ils sont sur leur terre et 

demeurent les maîtres du jeu, toujours sur la défensive. Désormais, la 

puissance de l’artillerie étrangère n’est rien face à la puissance du surnaturel. 

Car aucune arme ni aucune force humaine ne peut défier le surnaturel ou lutter 

contre l’invisible. La terre incarnée par l’être surnaturel demeure imbattable. 

C’est le fait même de « sortir de la terre », d’être un genius loci qui fait la 

puissance extraordinaire du kalanoro face aux étrangers. C’est la loi du sol, la 

force (sur) naturelle par opposition à la force politique/coloniale. 

                                                 
51 Ibid., lignes : 14-16. 
52 Ibid., lignes : 9-11. 



35 
 

Ce récit a pour objectif de montrer que les envahisseurs ne peuvent en 

aucun cas arriver à leur fin. La terre elle-même se débarrasse des envahisseurs 

qui osent poser les pieds sur elle. « Celui qui descendait [sur la terre] était 

homme mort »53. Autrement dit, c’est la terre qui se révolte contre eux. Le 

kalanoro est le jinin-tany (génie de la terre). Il est l’antropomorphisation du sol 

malgache foulé aux pieds par les colonisateurs. Le sol se dérobe sous la botte 

militaire et empêche la colonisation. 

II.2.1 « La naissance du village d’Andrebabe » ou l ’effacement 

de la terre. 

En allant dans le village invisible pour échapper aux envahisseurs, 

Ratanibe a sacrifié un homme nommé Olivier. 

L’occupation forcée, l’invasion, bref la « colonisation » est comme une 

verrue sur la terre des ancêtres. Elle est une présence imposée, forcée, un 

abus de pouvoir. 

Le récit montre, de façon suggestive, qu’à cet excès, ce trop répond un 

manque, un vide. Il y a effacement du village qui fait sa force, car la puissance 

coloniale ne peut lutter contre l’invisible. C’est un effet de vide qui déstabilise la 

puissance étrangère. Par conséquent, l’attaque étrangère est, selon un 

proverbe malgache, pareil à un coup de couteau dans l’eau dont la blessure ne 

se voit pas (kapain-tsy hita fery). 

Cet effacement du village est aussi synonyme du verrouillage de la terre. 

La terre des ancêtres se referme sur elle-même face à la collision de pouvoir 

entre les zanatany et les envahisseurs. Par le surnaturel, les étrangers sont 

laissés en dehors du pays. Le récit départage les deux camps antagonistes. Il 

insinue que les colonisateurs resteront toujours des vahiny ou étrangers au 

pays et ne pourront jamais être intégrés pour supplanter les zanatany ni pour 

devenir des zanatany. La place des zanatany doit être à l’intérieur de leur pays 

et les vahiny à l’extérieur quoique leur imposition soit forcée. Car les zanatany 

                                                 
53 Ibid., ligne : 13. 



36 
 

sont rattachés étroitement et nécessairement à la terre de leurs ancêtres. La 

terre est un héritage. Elle est pareille au cordon ombilical reliant les zanatany à 

leurs ancêtres, à leur racine commune et lointaine. La terre n’est autre que la 

matérialisation des ancêtres parce que les ancêtres sont enterrés sous la terre. 

Ce qui fait de la terre un ascendant, une mère. Les envahisseurs apparaissent 

comme des appendices qui n’ont aucun lien essentiel ni avec la terre ni avec 

les ancêtres du pays. 

Cette « absorption » des zanatany par leur terre marque également le 

retour au point de départ. Ce retour à l’origine consiste à conserver la tradition, 

les cultures malgaches. Cette conservation de la culture est l’équivalent de la 

défense de l’identité. Or, les étrangers, en imposant leur pouvoir, risquent 

d’annihiler cette identité. Pour résister à cette introduction forcée de la culture 

étrangère, il faut revenir à la racine de la tradition pour la maintenir. Les 

autochtones, en s’introduisant dans le village invisible, se sont rapprochés de 

leur identité pour résister aux influences multiples des envahisseurs. Ces 

diverses influences de la force coloniale étaient la forme ancienne de la 

mondialisation imposée aujourd’hui aux pays anciennement colonisés. 

Jusqu’ici, nous nous sommes intéressée uniquement aux autochtones et 

à la force coloniale, les deux acteurs principaux du récit. Cependant, deux 

autres personnages ne doivent pas être négligés. Leur nom restent 

inséparables du récit puisqu’ils sont les clés de l’invisibilité du village magique 

d’Andrebabe. Il s’agit de Ratanibe et Olivier. 

Le personnage de Ratanibe « La terre immense »54 est fascinant du fait 

qu’il est issu d’une union incompatible. Sa mère est une vache et son père, un 

être humain. 

« Ratanibe venait de la région du Majunga, fils de Rabotobe. 
Rabotobe, tel est le nom du père de Ratanibe. Son père était 
un humain, sa mère était une vache. Une vache nommée 
Ramanga. Sa mère, la vache le mit bas dans les pâturages, 

                                                 
54 Ce nom vient de tany (terre) et de be (grand). Littéralement ce nom se traduit par 

« La grande terre », mais nous l’avons traduit par « La terre immense » pour mieux 
véhiculer l’idée de l’ampleur exprimée d’une manière poétique dans ce nom. 



37 
 

puis on le ramena au village. Il avait un pouvoir extraordinaire. 
Il n’était pas possédé par quel esprit que ce soit, mais son don 
était naturel, car il était naturel, né d’une vache »55. 

Ce qui explique que le personnage en lui-même est surnaturel puis qu’il 

est censé être impossible. 

Le nom de sa mère Ramaga (La bleue) est significatif. Le mot manga 

est, ici, un substantif désignant la couleur bleue. Dans la tradition malgache, le 

bleu a un sens mélioratif. Il est associé au beau temps (le bleu du ciel), à la 

beauté physique. Maintso-manga (vert-bleu) qualifie une personne ayant le teint 

plus ou moins sombre, un genre de teint jugé idéal. La couleur bleue renvoie à 

la grandeur, à la vertu, à la force. Olomanga (personne-bleue) est un nom 

commun attribué aux élites qui font la fierté du pays. Hazomanga (arbre-bleu) 

désigne le chef de clan. C’est la raison pour laquelle nombreux sont les 

prénoms malgaches dérivés ou tirés de manga. 

Dans ce cas, nous pouvons entrevoir combien Ratanibe est un être 

surnaturel doté de nobles qualités relatives à la beauté de l’âme, du corps et de 

l’esprit, héritée de sa mère Ramanga. Cependant, il est un être surnaturel 

intégré dans la réalité du fait que son père est un être humain. Ratanibe 

symbolise la cohabitation du monde des hommes et du monde du surnaturel, 

du visible et de l’invisible, de l’ici et de l’ailleurs. Il est le passeur semblable au 

kalanoro ou au kobold. Il est également l’incarnation cette terre immense qu’est 

le sol malgache. Une terre qui se révolte inlassablement contre la colonisation. 

« [Ratanibe] était intransigeant contre la colonisation, car il 
n’aimait pas que les étrangers gouvernassent sur son territoire 
[...] [Ratanibe et les autochtones] partirent vers un lieu 
invisible. Ils partirent et jusqu’à maintenant, ils conservent 
encore leur sacralité car ils ne se sont pas soumis aux 
Blancs »56. 

Le récit place le tanindrazana (la terre des ancêtres) au rang du 

surnaturel. Il devient alors insaisissable, imbattable, immortel. C’est une super-

                                                 
55 « La naissance du village d’Andrebabe », p. 7, lignes : 12-17. 
56 Ibid., p. 7, lignes : 20-21 et p. 8, lignes : 23-26. 



38 
 

puissance à laquelle de simples puissances impérialistes européennes ne 

peuvent faire face. Bref, le tanidrazana gasy est une force qui dépasse toute 

réalité tout en étant dans la réalité et qui peut résister à la force coloniale 

fondée sur une expansion territoriale injuste. Le tanindrazana est ici, à la lettre, 

une super-puissance anti-impérialiste. 

Le récit ne se contente pas uniquement d’incorporer le pays dans le 

surnaturel, mais pour assurer une sécurité absolue du pays, il faut que les 

zanatany soient aussi convertis au surnaturel. Mais, par quel moyen ? 

Avant de partir vers Andrebabe, pour rendre le village sous-visible, 

Ratanibe a sacrifié un jeune homme appelé Olivier. Après son suicide, son nom 

est changé en Mpanjakasalefona (Maître de la lance) par Ratanibe. 

« Tu es le sacrifice, ton nom est Olivier. À présent ton nom 
reste caché pour protéger les humains, car nous allons partir 
pour Andrebabe. Le nom Olivier sera remplacé par 
Mpanjakasalefona »: Voilà comment il fit. C’était avec la lance 
du grand-père Ratanibe qu’on m’extrait mes entrailles, on les 
enterra sous cette terre sacrée du lieu-dit Andrebakely »57. 

Certes, ce sacrifice marque le passage d’une nature à une autre. De la 

réalité au surnaturel, du visible à l’invisible, mais c’est aussi la condamnation de 

tout ce qui est étranger ou vahiny. Olivier est un prénom étranger. Précisément, 

c’est un nom français, un nom d’arbre, symbole de l’enracinement de la 

puissance (coloniale) et de la durée. Donc, pour pouvoir retourner, s’allier et 

s’unir complètement au pays des ancêtres (qui est, ici, le monde hors de vue 

servant de refuge aux zanatany), il faut « déraciner » cet arbre pour planter un 

autre à sa place. Il faut se détacher de tout ce qui est lié aux colonisateurs 

français et devenir un pur zanatany, dépouillé de tout élément étranger. C’est 

pourquoi le nom vahiny « Olivier » a été remplacé par un nom malgache : 

Mpanjakasalefona (Maître de la lance). Un nom fort, un nom de guerrier, 

capable de se battre, d’affronter les usurpateurs. Le personnage de « Olivier » 

marque la métamorphose des zanatany en des hommes forts et révolution-

naires, délivrés du joug coloniale 

                                                 
57 Ibid., p. 8, lignes : 14-17. 



39 
 

Le fait de tuer la personne avec son nom étranger est symboliquement 

l’anéantissement de la force coloniale pour ressusciter une nouvelle nation 

indépendante. Une nation qui porte, non plus un nom emprunté au pays 

colonisateur, mais un nom forgé à partir de sa propre langue, dans sa propre 

culture. Ce deuxième nom malgache symbolise la résurrection du pays. La 

langue maternelle prend le dessus et efface la langue/l’arbre licus-plonté . Il est 

l’équivalent du drapeau malgache qui substitue le drapeau français (Olivier) sur 

la terre malgache. 

Le récit signale, ici, non seulement une quête identitaire, mais aussi une 

quête de l’indépendance dans et par le surnaturel. Dans et par l’imaginaire, le 

récit réalise le souhait du pays colonisé en restituant l’Histoire de façon à mettre 

en valeur l’élimination de l’envahisseur et la métamorphose du pays en une 

terre indépendante, tout en enterrant dans le silence les calvaires de la 

colonisation. 



40 
 

II.3 APPROCHE PSYCHANALYTIQUE DES RECITS 

II.3.1 « La naissance du village d’Andrebabe » 

Ratanibe entraîne les zanatany vers le village invisible d’Andrebabe pour 

échapper à la répression coloniale. Ce scénario fondamental du récit consistant 

au déplacement pour retourner à la terre se traduit par l’absorption maternelle 

ainsi que par le procédé œdipien. C’est un exode au sein de la terre-mère 

malgache, un retour à la terre qui vaut par un tremblement de terre, une 

révolution des damnés de la terre. 

II.3.1.1 L’absorption maternelle 

« Ils partirent vers un lieu invisible. Ils partirent et jusqu’à 
maintenant, ils conservent encore leur sacralité car ils ne se 
sont pas soumis aux Blancs »58. 

Le village renvoie l’image de la terre-mère. Ce schéma relève de la mise 

en scène d’un regresus ad uterum. Selon Mircea Eliade, ce spectacle 

d’absorption et de dévoration est dangereux. Il attribue à la mère une figure à la 

fois bestiale et agressive. Cette scène est définie comme « risque d’être mis en 

pièces dans la gueule du monstre (ou lacéré dans le vagina dentata de la terre 

mère) et d’être digéré dans son ventre »59. Suivant ce schéma, les autochtones 

sont rabaissés au rang de la proie de la terre-mère qui se transforme en 

cannibale dévoratrice. Ce qui fait penser à l’effroyable aspect de l’infanticide. 

Néanmoins, les zanatany se sont introduits dans leur mère délibérément, 

dans le but de trouver un abri fiable. Le monde intra-utérin est une source riche 

et complète favorable au développement de la vie en toute sécurité, séparée du 

monde extérieur. Il constitue un havre de paix. Dans ce cas, la mère n’est 

nullement perçue comme un monstre dévorateur. Ce monde est juste la mère 

portant ses enfants retournés à l’état fœtal par la peur de l’extérieur. Face à une 

agression sociale trop angoissante, se développe le fantasme d’une fuite hors 
                                                 
58 Ibid., p. 8, lignes : 23-24. 
59 ELIADE, Mircea, Initiations, rites, sociétés secrètes, Paris : Gallimard, coll. « Folio-

Essais », p. 116. 



41 
 

de la réalité et d’un retour dans le ventre maternel. C’est le fantasme de la 

régression infantile au stade fœtal. 

Le tanidrazana (la terre des ancêtres) a une autre appellation : firenena, 

ou la « matrie ». Les zanatany sont supposés en provenir. Face à l’invasion 

étrangère, à la prise de la « matrie » par les envahisseurs, les zanatany 

éprouvent un sentiment de disparition, de perte et de panique. Ce qui provoque 

le désir de retour fusionnel vers la « matrie ». Ici, les enfants du pays retournent 

dans le ventre maternel, au sein du pays. Et cette invagination ne doit pas 

vraiment être considérée comme une fuite face à la colonisation, mais c’est un 

enfouissement fœtal, une involution dans la « matrie » pour re-naître. Cette 

renaissance est la figure d’une ouverture à une nouvelle vie. C’est la libération, 

l’indépendance, donc, l’expulsion des envahisseurs. Le retour à l’état fœtal 

apparaît comme un bouleversement de la situation. C’est une réaction 

antagonique à la répression étrangère, une guerre latente et symbolique de 

l’indépendance. Le soulèvement se fait par une autre stratégie singulière qu’est 

la ré-absorption par la terre-mère et non par d’autre moyen comme la tactique 

de la terre brûlée que pratiquent certains peuples face à l’envahisseur ou 

encore, le fait de se placer sur un point stratégique sur des endroits élevés : 

Refila60, les filles difficiles61 à marier sont montés sur un arbre pour éviter le 

monstre et pour mieux l’attaquer. La révolution se déroule d’une manière 

insidieuse, mais significative. La révolution s’effectue par une involution qui est 

la seule alternative d’un peuple infantilisé et persécuté par la « patrie 

française » usurpatrice. 

II.3.1.2 Le procédé œdipien 

Cette même situation relève aussi du procédé œdipien. Cette fuite face à 

la colonisation pour se réfugier dans la mère est une mise en scène de 

l’attirance sexuelle entre la mère et l’enfant mâle. 

                                                 
60 Référence 
61 Référence 



42 
 

Ratanibe, la personnification de la terre-mère dans le récit conduit ses 

enfants (les zanatany) en lui, c’est-à-dire dans le village invisible. 

« Arrivés dans ce village d’Andrebakely, nous installions un 
autel au Nord du village. Parce que ce lieu était fait pour se 
cacher des Blancs, pour ne pas être profané par ces Blancs. 
Mais après, on sut que ces Blancs allaient le retrouver et 
grand-père Ratanibe prit une décision, car il savait ce qu’il 
devait faire. Il lança un appel à l’endroit de certaines 
personnes. Il y avait plein de monde qui accompagnait alors le 
grand-père Ratanibe. « Si nous allons encore nous enfuir, a-t-
il dit, je vais planter un poteau sacrificiel sur ce lieu. On doit 
sacrifier en ce lieu un être humain. Je vais me cacher dans un 
lieu invisible, là où je vais vous conduire, vous qui êtes mes 
descendants. » »62. 

C’est la mère qui invite. Inconsciemment, elle joue le rôle du déclencheur 

de la pulsion sexuelle chez l’enfant. Elle est l’initiatrice principale de l’enfant à la 

vie sexuelle en incitant le désir de celui-ci. En conséquence, cette situation 

s’avère un apparent acte de séduction entre la mère et son enfant. 

L’enfant en question est de sexe masculin, car, comme il a été dit, 

l’enfant n’est autre que les zanatany. Or, ces derniers sont représentés par le 

sacrifice qui est un homme appelé Olivier. Après son sacrifice, son nom, Olivier, 

est remplacé par Maître de la lance. Cette dernière appellation marque la 

maîtrise de l’arme, en particulier, de la lance qui le symbole phallique évident. 

Ce qui confirme que la personne en question est un guerrier, donc, un homme 

fort, mature et viril. 

« À cette époque, moi que vous voyez en ce moment, j’étais 
un jeune garçon. Je m’appelais alors Olivier, j’étais un dur 
[...].» Tu es le sacrifice, ton nom est Olivier. À présent ton nom 
reste caché pour protéger les humains, car nous allons partir 
pour Andrebabe ». Voilà comment il fit : « le nom Olivier sera 
remplacé par Maître de la lance »63. 

Le fait de s’introduire dans le village invisible est, ici, l’image d’un acte 

sexuel incestueux entre la mère et son fils. 

                                                 
62 Ibid., p. 7, lignes : 21-27 et p. 8, lignes : 1-2. 
63 Ibid., p. 8, lignes : 1-2 et 12-14. 



43 
 

II.3.2 « Le kalanoro  au temps du M.D.R.M » 

Sous les yeux des membres du M.D.R.M, là la gare ferroviaire de la ville 

de Moramanga, le kalanoro massacre les tirailleurs sénégalais venus pour 

envahir la ville. La lecture psychanalytique du récit permet d’entrevoir une crise 

psychologique de la croissance ainsi que le fantasme de l’accomplissement du 

désir. 

II.3.2.1 La crise psychologique de la croissance. 

L’enfant pubère quitte le stade de l’enfance pour accéder à la maturité 

aussi bien sexuelle que psychologique. Soumis au complexe œdipien, il est 

attiré par un de ses parents du sexe qui lui est opposé. Dans ce récit, le fils 

éprouve une inclination pour sa mère et tend à se débarrasser du père ou de 

toute personne de sexe masculin rivale. Les zanatany représentés par les 

membres du M.D.R.M renvoient l’image de l’enfant. Les envahisseurs 

sénégalais et/ou français incarnent le père. Ici, les Sénégalais ne sont autres 

que les auxiliaires des Français. Donc, les Sénégalais et les Français sont 

englobés dans le même groupe de la force d’occupation. La mère c’est la terre 

ou la « matrie ». Cette élimination du père ou de l’envahisseur est manifeste. 

L’enfant se sent menacé par le père, il a peur de perdre sa terre/sa mère. Par 

conséquent, il adopte une certaine manœuvre en retournant le père contre sa 

mère. L’enfant se prend pour la principale victime, dépouillé de sa mère 

protectrice. La mère, agissant en conséquence, prend la défense de l’enfant. Le 

kalanoro personnifie la méchanceté de la mère ou le ça. Ce kalanoro va jusqu’à 

massacrer les tirailleurs sénégalais, représentants de la force d’occupation. La 

France est cachée derrière le masque africain. 

« À peine arrivés à la gare, les Sénégalais descendirent. Le 
kalanoro était placé, par exemple ici, le monsieur là. Celui qui 
descendit, le monsieur le tua. Mais, les Sénégalais ne le 
voyaient pas. Celui qui descendait était homme mort. Tous 
ceux qui étaient dans le camion étaient tués. Pour les dix qui 
restaient dans le camion, il s’y introduisit et les massacra 
tous »64. 

                                                 
64 « Le kalanoro en temps du M.D.R.M », p. 1, lignes : 11-15. 



44 
 

L’enfant jaloux de son père provoque le conflit parental afin de gagner 

l’affection maternelle et de se l’approprier. Le père devient ainsi le concurrent 

de l’enfant mâle. Ce dernier, en s’identifiant à son père veut prendre à tout prix 

sa place au point de le massacrer. De la sorte, cette scène est symboliquement 

une lutte affective. 

II.3.2.2 Le fantasme de l’accomplissement du désir.  

« Les enfants savent que s’ils ne s’inclinent pas devant les 
exigences des adultes, ils n’ont qu’une façon d’échapper à 
leur colère : en étant plus malins qu’eux »65.  

Cette psychologie infantile anime le récit, notamment dans « Le kalanoro 

au temps du M.D.R.M ». Ce désir consiste surtout à surpasser et à détruire 

l’ennemi. 

Cette description renvoie une idée sur l’image du kalanoro : 

« Ce kalanoro était petit, de très petite taille, à peine demi 
mètre de haut, il avait de longs cheveux, il était de teint clair, il 
avait une très belle chevelure, ses cheveux descendaient au-
dessous de sa ceinture. Ses cheveux étaient noirs. Le 
kalanoro était semblable à un homme nain »66. 

L’affrontement entre un être minuscule et un géant est un stéréotype de 

plusieurs récits comme da Ulysse et Polyphène. Souvent, la victoire est 

inattendue et revient paradoxalement à celui qui est cru le plus faible, parce que 

le petit possède toujours quelque chose en plus pour compenser sa faiblesse. 

Dans le combat mythique entre David et Goliath, David bénéficie la force divine 

tout comme dans Cendrillon, une fille se trouvant au bas de l’échelle sociale et 

familiale s’est transformée, en un coup de baguette magique, avec les bêtes 

(souris), et les légumes (citrouille) les plus marginalisés, en un convoi royal. La 

petitesse est trompeuse, elle est apte à accomplir de grands actes tout comme 

le colosse peut avoir des pieds d’argile. La Fontaine, dans quelques-unes de 

                                                 
65 BETTELHEIM, Bruno, Psychanalyse des contes de fées, Paris : Robert Laffont, S.A, 

coll. « Pluriel », 1976, p. 49. 
66 « Le kalanoro au temps du M.D.R.M », p. 1, lignes : 17-20. 



45 
 

ses Fables souligne que « les plus à craindre sont les plus petits »67 et qu’« on 

a souvent besoin d’un plus petit que soi »68. 

Le kalanoro pris comme un nain a battu la force d’occupation incarnée 

par les tirailleurs sénégalais grâce à son aspect surnaturel et à sa ruse pour 

dérouter l’ennemi. « [...] les Sénégalais ne pouvaient pas les voir »69. Par son 

intelligence et sa capacité surnaturel, il arrive à duper les plus grands, les plus 

forts. Ces bataillons militaires sénégalais sont réputés pour leur force et leur 

violence. Instrumentalisés par les Français, ils sont aussi qualifiés de « soldats 

de première ligne »70. D’ailleurs, dans le commandement militaire, dès la 

première guerre mondiale, venaient en première ligne les bataillons coloniaux 

africains, puis corses, afin de ménager les « vrais » Français. Ces bataillons 

servent de boucliers humains. Cette même stratégie est aussi appliquée lors de 

la deuxième guerre mondiale puis, durant la colonisation, comme dans les pays 

africains (Algérie, Madagascar...) au milieu du XXe siècle. 

Certes, le nain est comme un enfant, étant donné sa petite taille, mais il 

n’en est pas un. Le nain est un adulte pourvu de toute capacités lié à la 

maturité. Le kalanoro est la métaphore du peuple malgache infantilisé par les 

colonisateurs : 

« Mère patrie ou l’art de maquiller l’invasion brutale et barbare 
en amour paternel et maternel, l’art de requalifier l’agression 
manifeste en acte de « protectorat » indispensable à ces 
terres abandonnées, ou comme faire croire que ce qui arrive à 
l’indigène n’est que pour son bien d’enfant irresponsable. [...] 
Le continent est pris au piège des mots, mot d’indépendance 
pour une reconnaissance implicite de la domination du père 
que de Gaule va incarner à la perfection. Sa haute taille, son 
aura de vainqueur, son « Je vous ai compris » qui nous a 

                                                 
67 FONTAINE, Jean De La, « Le Lion et Le moucheron », II, 9 in Fables choisies, livre 

1 à 6, tome I (deux tomes), Paris : Librairie Larousse, coll. « Nouveaux classiques 
Larousse », 1965, p. 61. 

68 FONTAINE, Jean De La, « Le Lion et le Rat », II, 11, op. cit., p. 63. 
69 « Le kalanoro au temps du M.D.R.M », p. 1, ligne : 10. 
70 BA, Amadou, « Premiers jalons pour une histoire des tirailleurs « sénégalais » à 

Madagascar » in MATIVEL, Didier, RAJAONAH, V. Faranirina (éds), Madagascar et 
l’Afrique. Entre identité insulaire et appartenances historiques, op. cit, p. 225. 



46 
 

rendus petits enfants, êtres suspendus à la compréhension de 
leur protecteur... »71. 

Le Général de Gaule est le « géant », l’incarnation de la puissance 

coloniale française par excellence dans les pays colonisés. Les colonisateurs 

semblent oublier, ignorer la vraie nature du kalanoro. Afin d’affronter la 

puissance étrangère, le kalanoro délaisse son caractère de nain pour dévoiler 

l’adulte qui est en lui. Il se métamorphose en une autre puissance à l’appui du 

surnaturel. Le kalanoro imite son ennemi, s’adapte à son ennemi pour mieux 

l’attaquer. Il s’agit, ici, d’un combat entre deux adultes, mais non plus entre un 

géant et un nain. C’est le phénomène de l’« identification à l’agresseur », un 

« mécanisme de défense isolé »72. 

Ainsi la faiblesse, représentée par le nanisme, tout comme par l’enfant 

n’est pas un défaut. Elle renferme un sens positif, un ressort qui propulse 

l’individu à être meilleur, à se surpasser pour vaincre l’adversaire. Dans ce cas, 

la conscience de la faiblesse conduit à la grandeur. 

                                                 
71 RAHARIMANANA, Charles Ravoajanahary, Madagasikara 1947, op. cit, p. 5 et 8. 
72 LAPLANCE, Jean, PONTALIS, J.-B, « Identification à l’agresseur » in Vocabulaire de 

la psychanalyse, LAGACHE, Daniel (éd.), Paris : PUF, 1967, p. 190. 



47 
 

 

 

 

 

 

 

TROISIEME PARTIE :  

ETUDE COMPARATIVE 



48 
 

III.1 LE DEPART VERS UN MODE SURNATUREL : « RIP VAN  

WINKKLE » ET « LA NAISSANCE DU VILLAGE 

D’ANDREBABE » 

Rip Van Winkle est le héros éponyme du récit étasunien73 publié à New 

York en 1919 par Washington Irving, un écrivain de la première génération de 

l’histoire littéraire étasunienne. Cette nouvelle s’est transformée, avec le temps, 

en mythe national pour les Etats-Unis. 

La soudaine présence de ce récit étasunien au milieu de l’étude des 

récits malgaches peut paraître paradoxale. Cependant, ce récit se rapproche du 

récit de notre corpus, notamment de « La naissance du village d’Andrebabe » 

par plusieurs points comme la relation entre le surnaturel et l’Histoire, les 

histoires de génies tutélaires et la distorsion spatio-temporelle. Ce récit va nous 

permettre de mieux cerner et dégager la spécificité du récit malgache. Car c’est 

par la mise en contraste que l’originalité de chaque récit ressort d’elle-même. 

Avant d’entrer dans l’analyse proprement dite, nous allons résumer 

brièvement le récit : 

Au pied des monts Kaatskill, dans un ancien petit village de colons 

hollandais de la région de New York, construit juste après le fondement de la 

province au XVIIe siècle, Rip Van Winkle habitait au moment où le pays était 

encore une colonie britannique en Amérique. C’était un homme ordinaire, 

dominé par sa femme et amis de tout le village. Il avait pour seul compagnon, 

son chien Wolf, également tyrannisé par Dame Van Winkle. Son unique 

consolation était une réunion continuelle qui se déroulait devant une petite 

taverne affichant un portrait de Sa Majesté George III et qui était composée de 

gens éminents et respectables du village. Sa femme « portait la culotte » 

(p. 139) et empêchait Rip de vivre tranquille, de boire avec ses amis à la 

taverne, de se promener. Un jour, Rip prétexta d’aller à la chasse pour 

échapper aux invectives de sa femme. 

                                                 
73 IRVING, Washington, « Rip Van Winkle » in Trois récits fantastiques américains, 

Paris : José Corti, coll. « romantique », 1996, pp. 136-165. 



49 
 

Il atteignit par hasard le sommet des monts Kaatskill, montagne au 

dessus de son village. Une voix l’interpella par son nom. Pétrifié, il s’approcha 

du vieux qui s’habillait à la façon des anciens Hollandais et qui portait un grand 

tonnelet. Rip l’aida et l’accompagna. En route, Rip entendait de longs roule-

ments répétitifs pareils à des coups de tonnerre lointains. 

Quand ils s’introduisirent dans un amphithéâtre, des personnages 

inquiétants y jouaient là aux quilles. Ils rappelaient à Rip un vieux tableau 

rapporté de Hollande. Ce groupe silencieux lui paraissait extrêmement triste et 

le bruit des boules ressemblait à celui d’un tonnerre. 

Sous l’ordre de son compagnon, Rip se mit à distribuer le breuvage dans 

une vague de peur qui disparut doucement quand il goutta à la liqueur dont il 

assimilait le goût au gin de Hollande. Il s’enivra de cette boisson et tpmba de 

sommeil. 

À son réveil, il constata avec étonnement des changements : son fusil 

rouillé, sa longue barbe et arrivé au village, un monde transformé qui lui était 

étranger. Rip fut dérouté face à sa maison délabrée, ses amis disparus. L’Hôtel 

de l’Union et un drapeau des Etats-Unis remplaçaient la taverne et l’arbre, tout 

comme le portrait du général Washington à la place du roi George. 

Tout le monde parlait de politique et s’opposait en deux camps : parti 

fédéraliste ou démocrate. Rip était devenu un inconnu du village et lui ne 

comprenait rien à la nouvelle réalité historique. 

Après être enfin reconnu par le village, Rip se mit à raconter son histoire 

devant des incrédules. 

Peter Vanderdonk, descendant d’un historien et connaisseur de la 

région, renchérit le récit de Rip en relatant que Hendrick Hudson, fondateur et 

éponyme du pays, accompagné des membres de son équipage, s’adonnaient à 

une veillée tous les vingt ans. Il renforça son récit par des témoignages. 

Rip fut réintégré dans son village tout en étant libéré de sa femme. Il ne 

cessa de raconter son histoire qui devient un mythe peu à peu. Tous les 



50 
 

hommes tyrannisés par leurs femmes rêvaient en l’écoutant de pouvoir prendre 

la clé des chopes, tout en pensant que Rip délivrai t. 

Cette étude comparée a pour but d’analyser parallèlement ces deux 

récits. Le premier est un récit étasunien qui associe le surnaturel à l’Histoire. Le 

sommeil sur une montagne magique au sein de l’Amérique coloniale est 

combiné avec la naissance des Etats-Unis. Les monts Kaatskill et le kobold 

protègent Rip de la tyrannie coloniale et conjugale. Rip est immature et son 

départ vers la montagne magique est un rite initiatique. Le deuxième est un 

récit malgache qui fait également intervenir le surnaturel dans la réalité 

historique. Un village sous-visible a servi de protection aux zanatany lors de la 

colonisation française. 

Les deux récits mettent en scène le départ de l’être humain vers un 

monde surnaturel suite à de diverses répressions historiques dans la réalité. 

Est-ce que ces deux scénarios plus ou moins similaires suffisent à rapprocher 

ces deux récits ? Quelles fonctions le surnaturel exerce-il dans chaque récit et 

quel est le rapport au monde que le surnaturel exerce dans chaque récit ?  

Le surnaturel est une évasion de la réalité historique. Le récit de 

Washington Irving s’articule sur un au-delà qui sert de refuge et de moyen de 

renaissance. L’intégration du surnaturel dans la réalité reste inadmissible. 

L’homme, innocent et inconscient, est manipulé par le surnaturel : Rip, un colon 

hollandais au temps de l’Amérique coloniale s’est réveillé citoyen des Etats-

Unis après une nuit de sommeil dans les monts magiques des Kaatskill. La 

nature américaine le protège des fracas de l’Histoire, il est « accouché » par la 

montagne quand la révolution est finie. Il est un zanatany, il renaît en Amérique, 

il n’est plus colon hillandais mais Américain questionnant les Etats-Unis. 

Dans le récit malgache : « La naissance du village d’Andrebabe », le 

surnaturel est inclus dans la réalité. Il constitue un monde de la réalité, un 

refuge pour les autochtones menacés par l’oppression coloniale. Le surnaturel 

a participé à la révolution contre la colonisation en cachant les zanatany dans 

un lieu inaccessible aux étrangers. 



51 
 

Nous montrerons, après l’analyse respective de ces récits que malgré la 

similitude de leur scénario, la perception du surnaturel aussi bien que ses 

fonctions sont dissemblables. 

III.1.1 « Rip Van Wikle » : l’origine surnaturelle et historique des 

Etats-unis d’Amérique 

Rip Van Winkle est le héros du récit. C’est un colon Hollandais à 

l’époque de l’Amérique coloniale sous la domination du roi d’Angleterre, George 

III. Son histoire débute avant la guerre de l’indépendance et abouti à la 

naissance des Etats-unis, à la fin du XVIIIe siècle. 

Rip est un homme tyrannisé, soumis à un double joug : celui de sa 

femme et de son roi. Son épouse l’étouffe en le privant de sa liberté. Il est parmi 

« les hommes qui vivent sous la férule d’une mégère à la maison » (p. 139). Il 

est même ôté par sa femme du cercle de discussion auquel il s’adonne pour se 

distraire (p. 145). La femme de Rip est une femme de pouvoir qui traite son 

mari comme un enfant. Rip est un homme immature. Il est une personne qui 

cherche à se réaliser, à se libéré, à mûrir. La femme c’est l’être qui dépouille 

l’homme de sa fierté, de son identité et de sa virilité. C’est la raison pour 

laquelle ce récit est misogyne. C’est une condamnation de la femme par 

l’homme non sans ironie en ajoutant qu’« on peut [...] considérer une épouse 

acariâtre comme une honnête bénédiction... » (p. 139)  

Rip est un colon hollandais de la valée de l’Hudson, donc un sujet du roi 

George III et soumis à la tyrannie coloniale anglaise. 

« Flâner dans les bois » (p. 145) pour chasser les écureuils (p. 146) est 

un prétexte pour Rip d’échapper à la dure réalité qu’est la double répression : 

celle de sa femme et inconsciemment, celle du roi d’Angleterre qui possède au 

XVIIIe siècle les colonies d’Amérique (l’actuelle région étasunienne de « La 

Nouvelle-Angleterre »). 

« Au cours d’une de ces longues randonnées, un beau jour 
d’automne, Rip avait, sans qu’il s’en rendît compte, grimpé 



52 
 

jusqu’à l’un des points les plus élevés des monts Kaatskill ». 
(p. 146)  

Cette ascension de Rip signifie l’élévation, l’émancipation de sa condition 

d’homme soumis à sa femme ainsi qu’à son roi. Ce qui traduit sa soif d’indé-

pendance. Il fuit dans un autre monde qu’il croit meilleur pour s’éloigner des 

calvaires et des sévices continuels d’ici-bas. En effet, la montagne est l’endroit 

propice étant donné que c’est un lieu élevé, donc, proche du ciel et des 

divinités. Le sommet de la montagne est symboliquement un endroit écarté, 

séparé de la terre. Les monts Kaatskill est un monde magique, c’est un territoire 

du surnaturel. 

Il convient aussi de noter que l’automne est une saison de l’année 

séparant l’été de l’hiver. L’énergie solaire s’y éteint à petit feu afin de céder la 

place au froid glacial. Durant l’automne, les arbres perdent leurs feuilles, la vie 

commence à disparaître pareillement au rayon solaire qui est la métaphore de 

la vie. L’automne marque un temps de passage entre la chaleur de la vie 

humaine et le froid de la mort. 

Aussi n’est-il pas étonnant que Rip devienne vulnérable et impuissant, 

manipulé par le surnaturel. Plus tard, il découvrira des scénarios inquiétants 

étant donné qu’il s’aventure dans un monde qui lui est totalement inconnu qui 

est celui de l’autre. De plus, ses « longues randonnées » se déroulent à un 

moment instable de l’année où tout se mobilise pour entrer dans l’hiver, dans le 

froid sinistre et mortel. Le temps et l’espace où il erre sont tous favorables pour 

l’entraîner vers l’au-delà. 

Le fait qu’il soit appelé par son nom intégral « Rip Van Winkle » (p. 147), 

par un inconnu dans un endroit supposé être désert, renforce encore l’aspect 

anormal de la situation, même l’instinct animal de son chien Wolf réagit : « Wolf 

se hérissa, et, poussant un long grognement, il se glissa tout contre son maître, 

regardant peureusement en bas, dans la gorge. » (p. 147) Rip « s’étonna de 

voir âme qui vive dans cet endroit perdu et désert. » (147) et l’inconnu avait une 

« apparence singulière » (p. 148). Toute la scène est inquiétante et signale que 



53 
 

la rencontre surnaturelle. Le vieillard n’est alors autre que le génie de la 

montagne, un kobold. 

Le vieillard est chargé d’un tonnelet remplis de breuvage alcoolique que, 

plus tard, Rip assimile au gin de Hollande. L’alcool renvoie à une substance 

magique, à un filtre pour attirer Rip vers l’au-delà. La boisson est enivrante. Or, 

le surnaturel est aussi enivrant, troublant. Rip, comme ensorcelé, suit le vieillard 

les yeux fermés. 

« Bien qu’il fût plutôt timide et qu’il se méfiât du nouveau venu, 
Rip obéit avec son empressement habituel, et, s’aidant 
mutuellement, il [sic] remontèrent un étroit goulet, qui 
paraissait être le lit d’un torrent à sec » (p. 148)  

L’approbation de Rip à transporter le tonnelet marque son consentement 

de rejoindre l’au-delà. Autrement dit, Rip signe son arrêt de mort et se laisse 

guider par le génie déroutant, qui n’est autre que le passeur entre la vie est la 

mort. Par conséquent, il est éloigné de sa femme, de son roi, comme il l’a 

toujours souhaité. De ce fait, le vieillard vient de délivrer Rip en l’entraînant 

dans l’au-delà. 

Impuissant, Rip est malgré-lui soumis à une distorsion spatio-temporelle. 

En plein cœur du continent américain, il est basculé dans le monde des morts, 

sur la montagne magique. La montagne est associée au tombeau, à un tumulus 

qui abrite des morts. En effet, dans la montagne, Rip rencontre « un groupe de 

personnages singuliers ». (p. 149). Leurs physiques déformés, d’après la 

perspective de Rip, dénoncent leur vraie nature. Ce ne sont plus des êtres 

vivants normaux, mais des cadavres, des fantômes de la montagne. Ce sont 

des êtres surnaturels semblables au kalanoro malgache qui a aussi le physique 

déformé comme les pieds à l’envers : 

« Leurs visages étaient également tout à fait particuliers : l’un 
d’eux avait une tête énorme, une face large, et de petits yeux 
porcins ; le visage d’un autre semblait se résumer à son nez 
[...]. » (p. 149)  

Ce groupe de morts est silencieux et ont pour seule activité le jeu de 

quilles qui, à chaque roulement des boules, provoque le coup de tonnerre. Ce 



54 
 

jeu répétitif rappelle le mythe de Sisyphe qui est condamné dans l’Enfer à rouler 

éternellement une pierre qui retombe toujours jusqu’au sommet d’une 

montagne74. Le jeu de quilles c’est donc la condamnation de ces morts. Le 

tonnerre annonce l’orage, signe du mauvais temps, de la colère des dieux. Ce 

dernier est la métaphore de la tristesse que Rip constate à travers ce calme 

sépulcral. 

« Tout au long de leur ascension, Rip percevait de temps à 
autre de longs roulements, comme des coups de tonnerre 
lointains [...]. Lorsqu’il pénétra dans l’amphithéâtre, de 
nouveaux sujets d’émerveillement s’offrirent à ses yeux. Sur 
une esplanade, au centre, un groupe de personnages 
singuliers jouaient aux quilles [...]...bien qu’il ne fît aucun doute 
que ces gens s’amusaient, ils conservaient un visage si grave 
et restant si mystérieusement silencieux, qu’ils constituaient le 
groupe le plus mélancolique qu’il eût jamais vu se divertir. 
Rien ne venait troubler cette scène muette à part le bruit que 
faisaient les boules lorsqu’on les lançaient [sic], et dont l’écho 
résonnait à travers les montagnes comme les roulements 
profonds du tonnerre. » (p. 148-149-150)  

Guidé par le génie dans le monde des morts, Rip se retrouve hors du 

temps historique. Vingt ans dans le temps historique est l’équivalent d’une nuit 

durant laquelle Rip sombre dans un sommeil profond sur la montagne magique. 

Pendant son sommeil, Rip est écarté de beaucoup d’évènements historiques 

comme la guerre de l’indépendance, la naissance des Etats-unis... De ce fait, à 

son retour au village, il est embrouillé par les changements aussi bien sur 

l’apparence du village que sur les activités et les sujets de discussion. Ce 

changement est lié au fait que son village n’est plus une colonie britannique, 

mais appartient aux Etats-Unis. 

Nous pouvons constater que deux états différents se succèdent sur le 

même sol américain. D’abord, la colonisation britannique, puis, les Etats-Unis. 

De même, Rip évolue avec le sol : soumis à la royauté britannique, il devient 

indépendant, citoyen des Etats-Unis d’Amérique. Rip, le Hollandais, l’Européen, 

                                                 
74 SCHMIDT, Joël, « Sisyphe » in Dictionnaire de la mythologie grecque et romaine, 

Paris : Librairie Larousse, 1986. 



55 
 

est ainsi associé au sol américain. De plus, selon le récit, c’est Hudson qui a 

découvert l’Amérique : 

« [...] on affirmait que le grand Hendrick Hudson, qui avait 
découvert le fleuve et le pays, y tenait une sorte de veillée 
tous les vingt ans, en compagnie de l’équipage de Half moon, 
de sorte qu’il lui soit ainsi permis de visiter à nouveau le 
théâtre de ses exploits et de garder un oeil tutélaire sur le 
fleuve et sur la grande ville qui porte son nom » (p. 163).  

Alors que, historiquement, c’est une faux puisque c’est Christophe 

Colombe qui a fait découverte de l’Amérique. Ce qui fait que « Rip Van 

Winkle » est l’européanisation de l’Amérique.  

Il convient aussi de noter que les fantômes de la montagne ne sont pas 

n’importe lesquels. Ce sont des Hollandais. Plusieurs indices vont se révéler 

successivement pour confirmer cette origine hollandaise. Le vieillard « était vêtu 

à la mode des anciens Hollandais » (148) tout comme le groupe des joueurs de 

quilles qui « rappelait à Rip les personnages d’un vieux tableau flamand [...] 

rapporté de Hollande aux premiers temps de la colonisation » (150). Leur 

boisson a le même goût que « l’excellent gin de Hollande » (151). En réalité, 

ces fantômes sont les équipages de Half Moon, les premiers Hollandais qui ont 

découvert la région et le fleuve avec Hendrick Hudson qui reste le héros 

historique éponyme du fleuve. (163)  

Rip est un colon Hollandais et en allant dans la montagne magique, il 

effectue un voyage dans le passé pour retourner à son origine et retrouver ces 

ancêtres. Ce qui donne à penser que la Hollande, la terre-mère de Rip, est 

délocalisé en plein cœur de l’Amérique.  

Le récit renforce l’imposition européenne en supprimant les Amérindiens. 

Dans ce cas, il forme un outil stratégique afin d’effacer les autochtones de leur 

propre sol. Dans ce récit, les Amérindiens sont passés sous-silence et semblent 

oubliés par l’Histoire pour ne pas en faire partie. Ce récit est donc la suite d’un 

vieux combat européen afin de gagner le sol américain depuis l’installation 

hollandaise, en passant par Peter Stuyvesant qui pourchasse les Amérindiens 

et dont le début de l’administration est associé à la fondation du village de Rip 



56 
 

(« [...] quand la province venait à peine d’être fondée, vers l’administration du 

bon Peter Stuyvesant »). (p. 138). 

En faisant un voyage dans le passé, Rip rencontre Hudson, le décou-

vreur du site qui porte son nom jusqu’à aujourd’hui. Dans le récit, le fantôme de 

Hudson et ceux de son équipage sont associés au commencement, à l’origine 

de l’Amérique. Ils sont considérés comme les premiers habitants du sol 

américain. Or, les vrais premiers habitants étaient les Amérindiens dont le récit 

ne parle pas. Puis, viennent s’installer les WASP (White Anglo-Saxon 

Protestant). Rip, le colon hollandais du XVIIIe siècle, re-naît en Amérique, grâce 

à la montagne magique. La terre-mère américaine a donné une alter-native, 

une autre naissance à Rip, donc, à l’Europe. Le récit efface les vrais tompotany 

que sont les Amérindiens pour faire de l’Europe le vrai enfant du pays, le vrai 

possesseur de la terre américaine. 

Ce récit est une mystification idéologique. Il confisque une partie de 

l’Histoire pour ne montrer que la facette de l’existence européenne, depuis la 

découverte de l’Amérique jusqu’à la naissance des Etats-Unis. De ce fait, le 

récit révèle et cache en même temps l’Histoire. Il raconte l’Histoire sans 

vraiment la raconter. 

« Lorsqu’il s’éveilla, il se retrouva sur le tertre verdoyant [...] 
c’était un matin ensoleillé et radieux. Les oiseaux sautillaient 
et pépiaient dans les fourrés ; un aigle planait très haut, 
affrontant la brise pure de la montagne. » (151)  

Rip se réveille avec la nature. Cette période douce de la saison égaillée 

par la nature rappelle le printemps. Succédant la période hivernal où la nature 

« se cache » et précédant l’été où la nature est en plein épanouissement, cette 

saison témoigne le réveil de la nature après un long « sommeil » durant l’hiver. 

Rip est venu sur la montagne magique et s’assoupit en automne. Cette 

période de sommeil dure tout l’hiver et s’achève au printemps. 

Tel à un animal en hibernation, Rip n’a pas senti l’hiver, car il était à 

l’abri, plongé dans un sommeil paisible, dissimulé dans le ventre maternel. Or, 

l’hiver est la métaphore de la rude bataille pour l’indépendance qu’ont menée 



57 
 

les hommes de son village. Bien au chaud, dans le ventre de sa mère, Rip 

attend le temps meilleur pour réapparaître, pour renaître. Rip est enfanté par la 

terre américaine avant même que la guerre de l’indépendance ne commence. 

En ce sens, il est plus Américain que ceux qui ont fait la révolution, car il était là 

avant eux. Ainsi, le récit véhicule l’idée que l’Europe, quelle que soit la 

circonstance (guerre de l’indépendance), l’Amérique a été et sera européenne. 

Le récit est une sorte de génocide des Amérindiens, des zanatany. Il témoigne 

d’un abus de pouvoir, une intrusion forcée des Européens sur le sol américain. 

Rip renaît en homme nouveau. Le réveil est interprété comme une 

renaissance, une libération où Rip s’offre une autre vie. Cette scène est 

identique à celle du « petit chaperon rouge » qui, après avoir été absorbée par 

le méchant loup fut délivré de son ventre. Bruno Bettelheim, en démontrant 

cette dévoration et cette renaissance de petit chaperon rouge enchérit son 

analyse par cet exemple biblique : 

« Jonas n’était pas « vraiment » mort dans le ventre du gros 
poisson. Quiconque entend ce passage de la Bible sait 
intuitivement que le séjour de Jonas dans les entrailles de la 
baleine avait un but précis : le faire revenir à la vie sous une 
forme meilleure »75. 

Ce qui explique que le sommeil de Rip dans la montagne magique est un 

stade initiatique. Le sommeil surnaturel le transforme, le fait grandir (car il est 

arraché à sa femme qui l’infantilise). De plus, son nom, Rip vient du mot anglais 

ripen signifiant « maturation ». 

Le réveil de Rip marque sa nouvelle identité en tant que citoyen, libre, 

loin de la domination de son roi que de sa femme. Sans même participer à la 

guerre, il revient au village débarrassé du roi, de sa femme et il est Américain. 

Selon le récit, la révolution n’est pas à l’origine des Etats-Unis. C’est la (sur) 

nature qui a tout organiser pour donner naissance aux Etats-Unis d’Amérique. 

Le récit transmet l’idée que les Etats-Unis : c’est naturel. Le récit, tout comme 

Rip méprise la révolution : 

                                                 
75 BETTELHEIM, Bruno, Op. cit., p. 267. 



58 
 

« [...] comment on en est arrivé à se battre pendant la 
Révolution, le pays s’étant débarrassé du joug de la vieille 
Angleterre... et comment, au lieu d’être un sujet de Sa Majesté 
George III, il était maintenant un citoyen des États-Unis. En 
fait, la politique n’était pas son point fort, et les transformations 
des États et des empires ne l’impressionnaient guère ; il y 
avait pourtant une sorte bien particulière de despotisme sous 
lequel il avait longtemps gémi : la gouverne du jupon. Fort 
heureusement, tout cela était bel et bien fini ; il avait secoué le 
joug matrimonial, et pouvant maintenant aller et venir comme 
bon lui semblait, sans plus craindre la tyrannie de Dame Van 
Winkle». (p. 164). 

Selon la réalité historique, les Hollandais étaient venus sur la terre 

américaine pour fonder la Nouvelle-Hollande qui est l’actuel New York. La prise 

de la terre par les Hollandais a provoqué la riposte des autochtones 

amérindiens. Ce qui a déclenché une guerre persistante jusqu’à la moitié des 

année 1640. En 1647, Peter Stuyvesant, nommé directeur général de la 

Nouvelle-Hollande, a capturé les Amérindiens pour les vendre comme esclaves 

aux Antilles. 

Les Britanniques se sont emparés de la Nouvelle-Hollande en 1664. 

Sous la pression des Anglais, le gouverneur Stuyvesant a cédé la colonie 

hollandaise aux Anglais. Cependant, les colons hollandais ont conservé leurs 

droits de propriété et leur liberté de religion tout en étant sous la domination du 

roi d’Angleterre.76 

Ce récit rappelle également le conflit d’occupation du nouveau monde 

entre les Hollandais et les Anglais. Condamnant l’Angleterre, le récit se tourne à 

l’avantage des Hollandais. 

Dans le récit, l’Angleterre joue le rôle du méchant, le roi George III est le 

tyran par excellence. Rip, le Hollandais soumis, échappe à ce roi anglais en 

rejoignant les siens dans les monts Kaatskill. C’est là qu’il découvre des 

fantômes hollandais dans un état mélancolique. Ce qui explique combien les 

Hollandais ont souffert de leur soumission à l’Angleterre, de leur condamnation 

                                                 
76 « La Nouvelle-Hollande. La colonisation hollandaise en Amérique du Nord »,  

http://www.tlfq.ulaval.ca/axl/amnord/Nlle-Hollande.htm, 11septembre 2008. 



59 
 

à rester des sujets du roi, « emprisonnés » dans une poignée de terre qu’est la 

montagne, au lieu d’avoir la main mise sur l’Amérique comme les Anglais. 

Du point de vue européen, bien que l’Angleterre s’est emparé de la 

colonie hollandaise au temps de Peter Stuyvesant, les Hollandais continuent 

toujours à régner en maître sur leur territoire et en restent les fondateurs. C’est 

pourquoi le fantôme de Hudson et ceux de son équipage, premiers Hollandais à 

découvrir le territoire, hantent toujours la montagne magique et continuent à 

garder un « oeil tutélaire » (163) sur le pays dont il est le héros éponyme. 

Le récit est une délivrance de la répression anglaise, du conflit territorial 

entre les Anglais et les Hollandais. Rip fuit son roi. Et dans son sommeil 

merveilleux, il est projeté hors du temps ainsi que des évènements historiques 

comme la guerre de l’indépendance. À son réveil, il est devenu Américain 

d’origine hollandaise, sans même participer à la guerre. Ce qui ajoute au récit 

un ton ironique. Pour Rip, la guerre n’a pas existé, car il ne l’a pas vécu et 

n’était pas concerné. Cela permet au récit de faire de la naissance des Etats-

Unis un trou noir, un sommeil. Ce sommeil du héros, en plein centre du texte, 

est un moyen de « sauter » l’Histoire, de la confisquer. Le récit renchérit 

également la domination hollandaise en Amérique face à la puissance anglaise, 

face aux autochtones. 

Ce récit est la négation symbolique aussi bien de la tyrannie anglaise 

que de la guerre de l’indépendance. Tous les maux de l’Histoire sont passés 

sous-silence. Rip, à la fois le personnage focal et le représentant des 

Hollandais, ne semble voir que la fin formidable de la révolution. Rip est l’image 

de l’évolution européenne, plus précisément hollandaise, sur la terre conquise 

qu’est l’Amérique. 

Ce récit est fantastique dans la mesure où un monde de l’impossible, 

donc du surnaturel (les groupes de morts monstrueux de la montagne), et de 

l’impensable se présentent dans le récit. Le scénario est un bouleversement du 

temps historique ainsi que de l’espace. Rip est transposé en dehors de la 

réalité spatio-temporelle tout en restant dans la terre américaine. En suivant 

son parcours, « [...] le fantastique commence dans le réalisme pour déboucher 



60 
 

sur une rupture brutale et inadmissible de la cohérence du monde »77. En effet, 

le personnage de Rip vient d’un village ordinaire de la colonie hollandaise. Ce 

petit village est bien décrit, bien localisé géographiquement et historiquement 

dans le récit :  

« Au pied de ces montagnes féeriques, le voyageur aura peut-
être ou distinguer un léger panache de fumée montant d’un 
village dont les toits couverts de bardeaux luisent parmi les 
arbres, à l’endroit précis où les nuances bleutées des pentes 
se fondent dans le vert tendre le la campagne proche. C’est 
un petit village très ancien, bâti par une poignée de colons 
hollandais quand la province venait à peine d’être fondée, vers 
le début de l’administration du bon Petre Stuyvensant (qu’il 
repose en paix !). Quelques-unes des demeures des premiers 
occupants s’y dressaient encore il y a quelques années, faites 
de petites briques jaunes importées de Hollande, avec leur 
fenêtres treillissées et leurs façades à pignons surmontés de 
girouettes ». (p. 138)  

Au prolongement de cette description digne d’un oeuvre réaliste s’ajoute 

celle de Rip qui est « un homme simple et débonnaire, entretenant de bons 

rapports de voisinage » (p. 139) et comme certains hommes, il endure une 

situation familiale difficile car « il était [...] entièrement soumis à une épouse qui 

portait la culotte » (p. 139). 

Cependant, soudainement et paradoxalement, le récit délaisse ce cercle 

réaliste pour entraîner son personnage et son lecteur dans un monde 

impossible, mais qui est bien dans le réel78. Sur les monts Kaatskill, sur la terre 

américaine « s’insère » l’au-delà avec les cadavres-vivants de l’équipage de 

Half Moon dont Rip a fait la rencontre involontairement. 

Ainsi,  

« [...] le fantastique présente l’évènement comme inadmissible 
pour la raison, et le récit qui hésite et nous fait hésiter entre le 

                                                 
77 TERRAMORSI, Bernard, « Le fantastique et les littératures de l’océan Indien : 

Introduction à une recherche » in ISSUR, R.Kumari, HOOKOOMSING, Y. Vinesh 
(éds), L’océan Indien dans les littératures francophones, Paris : KARTHALA et 
Réduit : Les Presses de l’université de Maurice, 2001, p. 172. 

78 Ibid., p. 174. 



61 
 

naturel et le surnaturel laisse finalement le héros et le lecteur 
devant une aporie intellectuelle, une incohérence 
irréductible »79. 

De retour dans son village, les Etats-Unis font peur à Rip. À la façon 

d’une apparition qui le déstabilise et qu’il ne comprend pas : 

« Comme il approchait du village, il croisa beaucoup de gens, 
mais tous lui étaient étrangers, ce qui lui surprit quelque peu 
car il pensait connaître tout le monde à l’entour. [...] Il avait 
atteint à présent les premières maisons du village. Une troupe 
d’enfants inconnus couraient sur ses talons, le huant et 
montrant du doigt sa barbe grise. En outre, les chiens, parmi 
lesquels il ne vit pas une seule vieille connaissance, aboyaient 
sur son passage. Le village lui-même avait changé [...]. Son 
esprit était à présent envahi de doutes et il commençait à se 
demander si lui-même et le monde autour de lui n’étaient pas 
ensorcelés. [...] Ce spectacle de désolation dépassait toutes 
ses peurs conjugales [...]. » (pp. 154-155-156). 

Il regrette la montagne où il est heureux et où il commence à s’habituer. 

Ce n’est qu’après une recherche, sans aboutissement, des génies de la 

montagne qu’il décide de renter, dans la crainte de revivre et d’affronter les 

problèmes et les chaos de son village (des Etats-Unis) : « Il redoutait d’affronter 

sa femme [...] » (p. 154). Faut-il rappeler que ce sont ces problèmes (sa femme 

et le roi) qui l’ont poussé à fuir dans la montagne magique, dans la (sur) nature 

américaine. 

Donc, ce récit est une condamnation des Etats-Unis qui se présente 

comme une machine à problèmes. C’est la nature américaine (la montagne) qui 

est agréable et paisible. Il se présente comme une critique politique par le 

surnaturel.  

                                                 
79 Ibid, p. 172. 



62 
 

III.1.2 « La naissance du village d’Andrebabe » : l a protection et 

la préservation du tanindrazana  

Dans « La naissance du village d’Andrebabe », le clan Marofotsy est 

guidé par Ratanibe vers un endroit invisible : « Les gens de là-bas sont du clan 

Marofotsy » (p. 10 ; ligne 22). 

Nous avons traduit Marofotsy par « Beaucoup de blancs ». Ici, la couleur 

blanche doit être prise dans sa signification. Dans la tradition malgache, fotsy, 

la couleur blanche symbolise la pureté. L’idéal c’est la couleur blanche 

semblable à la rosée matinale (fotsy toy ny ora-panala), sans tache, propre. 

Mais, d’après l’Histoire, les Marofotsy étaient, au début, des captifs de guerre et 

ont été réduits en esclavage par la population Sihanaka, puis ils s’étaient 

soumis à Radama, avant la colonisation80. À cette époque précoloniale, les 

histoires de castes ne sont pas prises à la légère. Grâce à ce rappel liminaire, 

ce clan Marofotsy a été successivement l’objet d’une domination : d’abord par 

les Sihanaka, puis, par le roi Radama et enfin les colonisateurs allaient 

également exercer leur pouvoir sur eux. C’est un clan soumis à une chaîne de 

tyrannies. Voulant se détacher de leur identité d’esclave qui constitue une 

humiliation, une souillure au niveau social, ce clan s’est alors inventé une 

appellation symboliquement libératrice qu’est le « Marofotsy ». Ce nom rappelle 

l’affranchissement, la purification de l’esclavage. 

Cependant, la quête de la libération ne s’arrête pas à cette création 

d’une nouvelle identité, car ils vont fuir vers un lieu invisible pour éviter la 

soumission aux étrangers. 

« Il était intransigeant à la colonisation car il n’aimait pas que 
les étrangers gouvernassent sur son territoire. Arrivés dans ce 
village d’Andrebakely, nous installions un autel au Nord du 
village. Parce que ce lieu était fait pour se cacher des Blancs, 
pour ne pas être profané par ces Blancs. Mais après, on sut 
que ces Blancs allaient le retrouver et grand-père Ratanibe 
prit une décision, car il savait ce qu’il devait faire. Il lança un 
appel à l’endroit de certaines personnes. Il y avait plein de 

                                                 
80 DECARY, M.Raymond, « Les Marofotsy. Coutumes et croyances », Bulletin de l’Académie 

malgache, Tome XXVII, 1946, pp. 124–125. 



63 
 

monde qui accompagnait alors le grand-père Ratanibe. « [...]. 
Je vais me cacher dans un lieu invisible, là où je vais vous 
conduire, vous qui êtes mes descendants ». (p. 7, lignes 19-
27 et p. 8, lignes 1-2)  

En bref, c’est la double répression de l’esclavage et de la colonisation qui 

a poussé les Marofotsy à fuir vers un autre monde, guidé par le personnage 

surnaturel de Ratanibe. Ce dernier joue le rôle du passeur reliant l’ici et 

l’ailleurs. Il est le génie du terroir malgache, le gardien protecteur de la terre. 

« Si nous allons encore nous enfuir, [a dit Ratanibe], je vais 
planter un poteau sacrificiel sur ce lieu. On doit sacrifier en ce 
lieu un être humain. Je vais me cacher dans un lieu invisible, 
là où je vais vous conduire, vous qui êtes mes descendants ». 
À cette époque, moi que vous voyez en ce moment, j’étais un 
jeune garçon. Je m’appelais alors Olivier, j’étais un dur. À ce 
temps-là, je n’étais pas un devin, mais je suivais la troupe, 
j’étais juste un batteur de tambour, un danseur. Tels étaient 
mes rôles. Je fus sacrifié à cette époque-là, car on me tua sur 
cette pierre pour protéger les humains dans la communauté 
d’Andrebabe. C’est pourquoi ce lieu est devenu invisible, car il 
eut déjà un sacrifice humain ». (p. 7, lignes 26-27 et p. 8, 
lignes 1-7)  

Bien que Ratanibe soit un être surnaturel, issu d’une union incompatible, 

d’une union impossible, il n’est nullement inquiétant. Au contraire, il était 

respecté et considéré au même titre que les villageois. Il a été suivi par ces 

derniers dans une confiance totale. 

Le choix du sacrifice n’est pas un hasard, car Olivier est l’incarnation de 

ce double joug : son prénom français fait allusion à la colonisation et sa 

personne évoque l’appartenance à une lignée d’esclave qui est celle du clan 

Marofotsy. Symboliquement, toute répression est anéantie avec Olivier. De 

plus, ce dernier n’avait pas encore de progéniture :  

« À cette époque, j’étais un jeune homme ignorant les plantes, 
un jeune homme de quarante-sept ans, je n’avais pas 
d’enfants » (p. 8, lignes 21-22).  



64 
 

Il marque la fin d’une lignée, la fin définitive de toute répression. Les 

hommes débarrassés des tortures de la colonisation et des souillures de 

l’esclavage accèdent à un monde meilleur. 

Les Marofotsy sont partis vers Andrebabe pour y rester définitivement :  

« Ils partirent vers un lieu invisible. Ils partirent et jusqu’à 
maintenant, ils conservent encore leur sacralité car ils ne se 
sont pas soumis aux Blancs ». (p. 8, lignes 23-24). 

Ce qui prouve que la réalité et le surnaturel sont confondus dans la 

« pensée magique »81 malgache. Les vivants peuvent vivre chez l’autre, dans le 

surnaturel, tout comme les êtres surnaturels comme les kalanoro, les ancêtres 

crocodiles, les sirènes et les esprits... peuvent cohabiter avec les humains dans 

la réalité. 

Dans ce récit, il n’y a pas de fantastique au sens littéraire du terme. C’est 

le « réalisme magique » du récit qui reste à prouver. Le « réalisme magique » 

est une veine littéraire issue de la tradition latino-américaine. Il consiste à 

fusionner sans conflit la réalité et le surnaturel. 

Nombreux sont les éléments de ce récit qui atteste ce « réalisme 

magique », comme c’est le cas de Ratanibe, le passeur surnaturel pris comme 

un être humain, et qui se considère comme l’ascendant des humains : « Je vais 

me cacher dans un lieu invisible, là où je vais vous conduire, vous qui êtes mes 

descendants »82. La relation entre l’être surnaturel et les humains est tellement 

étroite que chacun oublie sa vraie nature pour s’adopter mutuellement et se 

confondre dans une même réalité hétérogène. C’est pourquoi les humains sont 

également aptes à accéder à un village surnaturel, localisé comme tant d’autres 

villages, par rapport à d’autres lieux appartenant à la réalité géographique :  

« Ce terroir d’Andrebabe se trouve à trente kilomètres de la 
terre sacrée d’Andrebakely. De là, on peut apercevoir leur lieu 

                                                 
81 TERRAMORSI, Bernard, « Le fantastique et les littératures de l’océan Indien : 

Introduction à une recherche » in ISSUR, R.Kumari, HOOKOOMSING, Y. Vinesh 
(éds), L’océan Indien dans les littératures francophones, op. cit., p. 171. 

82 « La naissance du village d’Andrebabe », p. 7, ligne :26, p :8, lignes : 1-2. 



65 
 

de départ, le terroir d’Ambodihazomamy, la région de 
Majunga. Ce lieu se trouve à basse altitude et on peut le voir 
depuis Andrebabe. Pour atteindre le sommet, il faut monter 
une pente de neuf kilomètres »83  

Comme il a été dit, ce récit contient une partie autobiographique. Le 

narrateur se présente, puis raconte sa vie liée à la naissance du village 

d’Andrebabe. D’après ce récit, sa vie se divise en trois temps : celle qui 

précède sa mort, sa mort, et sa vie après la mort : 

« Moi qui vous parle en ce moment, j’étais un être humain 
dont le sang rouge gouttait sur cette terre. On venait depuis 
Majunga. J’étais parti du lieu-dit Bealañana84, moi que vous 
voyez à présent. À cette époque, j’accompagnais ceux dont le 
père et la mère étaient tous des mpañazary. Je m’appelle 
Olivier, Maître de la lance. Nous nous sommes installés en ce 
terroir, car il y avait un puissant mpañazary appelé Ratanibe85.  

 [...] À cette époque, moi que vous voyez en ce moment, 
j’étais un jeune garçon. Je m’appelais alors Olivier, j’étais un 
dur. À ce temps-là, je n’étais pas un devin, mais je suivais la 
troupe, j’étais juste un batteur de tambour, un danseur. Tels 
étaient mes rôles. Je fus sacrifié à cette époque-là, car on me 
tua sur cette pierre pour protéger les humains dans la 
communauté d’Andrebabe. C’est pourquoi ce lieu est devenu 
invisible, car il eut déjà un sacrifice humain. On extrait mes 
entrailles, on les enterra en ce lieu, en ce lieu sacré 
d’Andrebakely. Ce lieu, on l’appelle autel d’Ambohimasimbe86, 
ce que grand-père Ratanibe a légué. Mon corps, il le ramena 
au lieu-dit Ambodihazomamy87. Quatre hommes me portèrent 
ce jour-là. J’étais transféré dans une pirogue. De lianes y 
poussent actuellement. « Tu es le sacrifice, ton nom est 
Olivier. À présent ton nom reste caché pour protéger les 
humains, car nous allons partir pour Andrebabe ». Voilà 
comment il fit : « le nom Olivier sera remplacé par Maître de la 
lance ». C’était avec la lance du grand-père Ratanibe qu’on 
m’extrait mes entrailles, on les enterra sous cette terre sacrée 
du lieu-dit Andrebakely. On érigea une pierre là-bas, et on 
ramena mon corps dans la région de Ambodihazomamy. Je 

                                                 
83 Ibid., p : 10, lignes : 3-7. 
84 Beaucoup de sable. 
85 La terre immense. 
86 Montagne très sacrée. 
87 Au pied de l’arbre doux. 



66 
 

suis donc le Maître de la lance » dont le père et la mère sont 
encore des mpañazary. C’est le pouvoir du grand-père 
Ratanibe qui est légué à olivier, Maître de la lance, le pouvoir 
de sa voix et de ses mains. À cette époque, j’étais un jeune 
homme ignorant les plantes, un jeune homme de quarante-
sept ans, je n’avais pas d’enfants »88.  

Le narrateur raconte comme s’il avait lui-même assisté à sa propre mort 

tragique. Ce récit est donc celui d’un mort, d’un être surnaturel. Ce qui est 

impensable dans la culture occidentale. Car la mort c’est le néant, on ne peut 

rien en dire et rien ne peut être dit depuis la mort, du point de vue du logos. De 

la sorte, ce récit peut rappeler « Le passage Pommeraye » de Mandiargues, le 

récit « pensé et écrit » par l’homme caïman qui « relèv[e] de l’impensable et de 

l’irreprésentable dans [la] nature et dans [la] matérialité » du texte89. Si l’homme 

caïman ainsi que son récit paraissent scandaleux, le narrateur mort : Olivier et 

son propre récit raconté par lui-même n’est nullement choquant. Dans la 

pensée malgache, ni le narrateur mort, ni son récit, aucun d’eux ne fait partie de 

« l’impossible et pourtant là »90. Ils sont « réels » dès lors que la « pensée 

magique » collective atteste leur existence possible et certaine. D’ailleurs, dans 

la tradition malgache, le mort n’est pas définitivement un être de l’au-delà. Il 

reste lié au monde des hommes, à l’ici-bas car il a le statut d’un ancien vivant et 

reste, malgré tout, un membre de la famille des vivants. Aussi peut-il rester et 

vivre dans la réalité comme les vivants. C’est la raison pour laquelle, le 

narrateur mort vivant occupe la même place que les autres narrateurs humains 

de notre corpus. Le contexte de ce récit fait penser au récit de l’écrivain latino-

américain, Julio Cortazár. Dans « Les Fils de la vierge » où le narrateur 

commence son récit ainsi : le « réalisme magique » du récit réside dans sa 

réalisation, dans sa possibilité, et dans son acceptation.  

                                                 
88 « La naissance du village d’Andrebabe », p. 7, lignes 5-10, p. 8, lignes : 2-22. 
89 TERRAMORSI, Bernard, « Histoire de crocodiles : « Le passage Pommeraye » 

d’André Pieyre De Mandiargues ; « Manambady voay » et « Dady Ravoay », contes 
malgaches » in Démons et Merveilles, op. cit, p. 189. 

90 Ibid., 183. 



67 
 

III.1.3 La confrontation des deux récits 

Dans les deux récits, le surnaturel est une manière pour arriver à une 

finalité. Il est un instrument de pouvoir utilisé dans et par l’imaginaire afin de 

renforcer la principale fonction du récit qui consiste à re-faire l’Histoire et à 

assouvir les désirs collectifs. 

Dans « Rip Van Winkle », l’imaginaire se sert du surnaturel pour une 

conquête territoriale. Le récit renferme ainsi toute un système de stratégie 

politique pour expulser les occupants comme les autochtones et les 

envahisseurs anglais dans l’intérêt de certains colons que sont les Hollandais. 

Ici, le surnaturel est comme un abus de pouvoir, un moyen pour régner, pour 

envahir une terre étrangère. Il est utilisé en faveur des envahisseurs pour 

justifier l’origine européenne de l’Amérique et des Etats-Unis. Le surnaturel y 

est angoissant, inquiétant et déstabilisant étant donné qu’il est conçu comme 

étant impossible, mais fait irruption dans la réalité. Et c’est cette irruption 

inattendue qui confère au récit un aspect fantastique. Le fantastique du récit 

permet de le rendre plus intéressant dans le sens où il manipule le personnage 

(Rip) et le lecteur en les entraînant dans une impasse intellectuelle. Le 

fantastique sert à brouiller une piste historique en trouvant une explication, une 

justification irrationnelle à un fait à dissimuler comme l’implantation des 

envahisseurs sur une terre conquise pour se l’approprier.  

Dans « La naissance du village d’Andrebabe », le surnaturel est un 

moyen de défense contre les envahisseurs et de préserver le pays. Le 

surnaturel s’avère aussi être la clé de l’indépendance. Dans ce récit, le 

surnaturel n’est pas terrifiant puisqu’il est une réalité, une possibilité attendue. 

Le « réalisme magique » du récit a pour rôle de concrétiser, de réaliser ce que 

l’idéologie occidentale appelle l’» impossible » afin de donner à la réalité une 

certaine force, une chose en plus. La puissance coloniale, vue comme 

imbattable dans les livres d’Histoire, est terrassée par la super-puissance du 

locus geni (terre du génie) malgache. D’habitude, le tremblement de terre est 

pris comme une manifestation de la colère tellurique. Mais dans le récit, la 

bataille contre la colonisation est plus qu’un tremblement de terre puisque c’est 



68 
 

un terrassement des troupes coloniales et les bataillons doublement étrangers 

(Français et Sénégalais) par le jinin-tany (génie de la terre) qui est la terre elle 

même91. Le déplacement des zanatany vers un lieu hors de vue ne doit pas 

être interprété comme une fuite, ou départ ou encore une exode. Il est une 

manière de prendre, de gagner et de défendre sa terre. Pour re-gagner sa terre, 

il faut y accéder pleinement par fusion. 

Il idéalise le récit en un monde où tout est possible, où la réalité est bien 

plus que ce que l’on perçoit. 

                                                 
91 C’est le cas dans « Le kalanoro au temps du M.D.R.M », p. 1. 



69 
 

CONCLUSION 

Nous étions partie de l’idée d’analyser deux récits inédits malgaches de 

la tradition orale pour analyser le rapprochement qu’ils opèrent entre le 

surnaturel et la réalité historique. Cette association entre deux mondes 

différents de l’imaginaire se manifeste tout au long de notre travail grâce aux 

études comparatives et aux emplois de différentes méthodes d’analyses 

comme la psychanalyse, la sociocritique qui nous ont permis de comprendre 

que « la légende ignore totalement la « réalité historique » pour ne connaître 

que la vertu et le miracle »92. Le surnaturel malgache est une « force » 

inséparable de la terre, qui elle-même, est perçue comme sacrée et 

surnaturelle. Les génies du terroir la personnifient, dans et par ces  récits mais 

aussi dans la mentalité quotidienne malgache. En conséquence, la terre-mère, 

la puissance surnaturelle, intervient ici pour aider les zanatany durant les 

moments pénibles de l’histoire. Le surnaturel est un moyen de transformation 

de la réalité historique dans et par la fiction. Tant que le zanatany est sur son 

sol, il reste toujours en sécurité et l’envahisseur sera battu, expulsé. Ce qui 

suggère que la surnature est du côté des malgaches bénis des dieux. 

 

Après avoir ouvert le champs de nos recherches sur un domaine plus 

large : d’abord en examinant le travail de Claude Lecouteux focalisé sur 

historien des mentalités et du folklore médiéval : Démons et génies du terroir au 

Moyen Age ; puis en confrontant un des récits malgaches « La naissance du 

village d’Andrebabe » avec une fiction fantastique étasunienne qui est celui de 

Washington Irving, nous avons fait les découvertes suivantes : 

La construction des faits dans et par l’imaginaire se différencie en 

fonction des civilisations  et des représentations culturelles. Des civilisations 

influencées par divers phénomènes historiques, économiques, sociaux. Chaque 

culture a sa propre vision du surnaturel. Ce qui aboutit à la naissance de divers 

genres littéraires plus ou moins proches, appartenant à la même dynamique de 

réflexion sur le rapport au monde du surnaturel, comme le fantastique et le 

« réel merveilleux » 

                                                 
92 JOLLES, André, Formes simples, op.cit., p.38. 



70 
 

 

Si dans la tradition écrite, les livres d’Histoires sont les effaceurs de 

l’Histoire vévue par les hommes et les femmes, dans la tradition orale, le 

surnaturel est le premier moyen de remise en forme et en perspective de la 

réalité historique. Chacun confisque une partie de l’Histoire est c’est seulement 

par leur rapprochement que la « vraie » Histoire se dévoile. 

Le kalanoro, l’un des génies du terroir malgache est une représentation 

unique. Bien qu’il soit un être surnaturel, il n’est pas une figure de la peur, il 

n’est même pas diabolisé. Au contraire, il est un héros défenseur, la 

compensation de la faiblesse humaine. Le surnaturel malgache reste sacré 

dans et par l’imaginaire mais aussi dans la conscience quotidienne. 

 

De cette étude, nous pouvons constater que les constructions fictives et 

symboliques diffèrent d’un emplacement géographique à un autre. Dans le récit 

occidental, nous pouvons constater une destruction du surnaturel à la fin de 

l’histoire, un retour soudain à la réalité et à la raison. Le surnaturel est 

rationalisé à la fin de l’histoire et permet aux lecteurs de se rendre compte que 

la surnature est un mensonge, un délire, un fait inexistant: Rip est supposé fou 

ou menteur, il aurait fugué et inventé tout cela pour justifier sa disparition.  

Alors que dans les récits malgaches, le surnaturel est une donnée de la 

réalité complexe, hétérogène. La fin du de l’histoire n’est pas marquée par une 

déchirure entre le surnaturel et la raison. Les deux vont de pair pour aboutir à 

un dénouement magique où le surnaturel manipule la raison. Donc les récits 

malgaches sont univoques et est basés uniquement sur la sur-naturalisation du 

rationnel. À partir d’un sujet particulier, l’histoire refaite par le surnaturel, nous 

arrivons à toucher un sujet général celui des problèmes psychologiques nés de 

la fracture coloniale. 



71 
 

BIBLIOGRAPHIE 
 
 
 
 
 
 
 
AINA, R., « Kalanoro, very 85 tapitrisa », MIDI Madagasikara, n°7602, lundi 11 août 
2008 

BETTELHEIM, Bruno, Psychanalyse des contes de fées, Paris : Robert Laffont, S.A, 
coll. « Pluriel », 1976 

BOZZETTO, Roger, « Littérature, émerveillement et critique littéraire », in TERRAMORSI, 
Bernard, MARIMOUTOU, Carpanin et MAGDELAINE, Valérie (éds.), Démons et Merveilles – Le 
surnaturel dans l’Océan Indien, Saint-André (La Réunion) : Océan Éditions, 2005 
COHEN, J., Structure du langage poétique, Paris : Flammarion, coll. « Champs », 1966 
CORTÀZAR, Julio, Fin d’un jeu, Paris : Gallimard, coll. « L’imaginaire », 1968 

DECARY, M.Raymond, « Les Marofotsy. Coutumes et croyances », Bulletin de l’Académie 
malgache, Tome XXVII, 1946 

FANONY, Fulgence, GUEUNIER, Noël Jacques, Témoins de l’insurrection. Documents 
sur l’insurrection malgache de 1947, Antananarivo : Foi et Justice, série : « recherches 
historiques », 1997. 

FONTAINE, Jean De La, « Le Lion et Le moucheron », II, 9 in Fables choisies, livre 1 à 
6, tome I (deux tomes), Paris : Librairie Larousse, coll. « Nouveaux classiques 
Larousse », 1965 

Homère, L’Iliade, Paris : Paul Mazon, coll. « Les belles lettres », 1937. 
Homère, L’Odyssée, Paris : Armand Colin, coll. « Le livre de poche », 1931. 
IRVING, Washington, « Rip Van Winkle » in Trois récits fantastiques américains, 
Paris : José Corti, coll. « romantique », 1996 

JOLLES, André, Formes simples, Paris : Seuil, coll. « Poétique », 1972 
LAPLANCE, Jean, PONTALIS, J.-B, « Identification à l’agresseur » in Vocabulaire de 
la psychanalyse, LAGACHE, Daniel (éd.), Paris : PUF, 1967 

LECOUTEUX, Claude, Démons et Génies du terroir au Moyen Age, Paris : Imago, 1995 
 RAHARIMANANA, Charles Ravoajanahary, Madagasikara 1947, Paris : Vents d’ailleurs, 2008 
RANDRIAKOTO, André, Ambatondrazaka sy ireo « vagao ho any Moramanga ». 
Raharahan’ny 29 marsa 1947, Bibliothèque Nationnatle de Madagascar, tapuscrit 
inédit. 

SCHMIDT, Joël, « Sisyphe » in Dictionnaire de la mythologie grecque et romaine, 
Paris : Librairie Larousse, 1986. 

TERRAMORSI, Bernard, « Histoire de crocodiles : « Le passage Pommeraye » 
d’André Pieyre De Mandiargues ; « Manambady voay » et « Dady Ravoay », contes 
malgaches » in Démons et Merveilles 

TERRAMORSI, Bernard, « Le fantastique et les littératures de l’océan Indien : 
Introduction à une recherche » in ISSUR, R.Kumari, HOOKOOMSING, Y. Vinesh 
(éds), L’océan Indien dans les littératures francophones, Paris : KARTHALA et Réduit : 
Les Presses de l’université de Maurice, 2001 



72 
 

TERRAMORSI, Bernard, « Le fantastique et les littératures de l’océan Indien : 
Introduction à une recherche » in ISSUR, R.Kumari, HOOKOOMSING, Y. Vinesh 
(éds), L’océan Indien dans les littératures francophones, op. cit., p. 171. 

TERRAMORSI, Bernard, « Le surnaturel dans l’Océan Indien : Les archipels de la 
différence» in Démons et Merveilles, op. cit, pp. 8 - 9. 

TRONCHON, Jacques, L’insurrection malgache de 1947. Essai d’interprétation 
historique, Paris : Librairie François Maspero, 1974. 

 
 



73 
 

TABLE DES MATIERES 

PREMIERE PARTIE : LES PERSONNAGES SURNATURELS ET LA  

REPRESENTATION DE L’AU-DELA: LE KALANORO ET LE VILL AGE 

INVISIBLE D’ANDREBABE (MADAGASCAR) ................ .......................................... 9 

I.1 LES GENIES DU TERROIR ............................................................................. 11 

I.1.1 Les génies du terroir selon Lecouteux ................................................ 11 

I.1.1 Kibaans, kobold, nain, lutin, fée... ....................................................... 14 

I.1.2 Kalanoro ............................................................................................. 15 

I.1.3 Les caractéristiques des personnages ............................................... 15 

I.2 L’AU-DELA ....................................................................................................... 18 

I.2.1 Le milieu céleste ................................................................................. 18 

I.2.2 Le milieu aquatique ............................................................................ 18 

I.2.3 Le milieu terrestre ............................................................................... 18 

I.2.4 Andrebabe .......................................................................................... 19 

DEUXIEME PARTIE : LECTURES SOCIOCRITIQUE ET 

PSYCHANALYTIQUE DES RECITS ........................ ................................................ 21 

II.1 LA NEGATION DU FANTASTIQUE DANS LES RECITS SUR LE 

KALANORO ET SUR LE VILLAGE D’ANDRABABE ............................................. 22 

II.1.1 La sous-visibilité et la sur-visibilité ..................................................... 23 

II.2 APPROCHE SOCIOCRITIQE DES RECITS ................................................... 29 

II.2.1 « Le kalanoro au temps du M.D.R.M » .............................................. 29 

II.2.1 « La naissance du village d’Andrebabe » ou l’effacement de la 

terre. .................................................................................................. 35 

II.3 APPROCHE PSYCHANALYTIQUE DES RECITS .......................................... 40 

II.3.1 « La naissance du village d’Andrebabe » .......................................... 40 

II.3.1.1 L’absorption maternelle ..................................................... 40 

II.3.1.2 Le procédé œdipien ........................................................... 41 

II.3.2 « Le kalanoro au temps du M.D.R.M » .............................................. 43 

II.3.2.1 La crise psychologique de la croissance............................ 43 

II.3.2.2 Le fantasme de l’accomplissement du désir. ..................... 44 

TROISIEME PARTIE :  ETUDE COMPARATIVE ............. ........................................ 47 



74 
 

III.1 LE DEPART VERS UN MODE SURNATUREL : « RIP VAN WINKKLE » 

ET « LA NAISSANCE DU VILLAGE D’ANDREBABE » ........................................ 48 

III.1.1 « Rip Van Wikle » : l’origine surnaturelle et historique des Etats-

unis d’Amérique ................................................................................. 51 

III.1.2 « La naissance du village d’Andrebabe » : la protection et la 

préservation du tanindrazana............................................................. 62 

III.1.3 La confrontation des deux récits ....................................................... 67 

 


