UNIVERSITE DE TOLIARA

FACULTES DES LETTRES

ET DES SCIENCES HUMAINES ET SOCIALES ’

OLIARA DEPARTEMENT DE PHILOSOPHIE

E-inTE<HZC

DIMENSIONS EXISTENTIELLES
DU TSINY ET DU TODY DANS

LES RELATIONS SOCIALES MALGACHES

MEMOIRE DE MAITRISE
Présenté par : Monsieur FOLIMANA Hervé Alain

Sous la direction de : Monsieur RAZAFINDRAKOTO Mataseph
Maitre de comféces a I'Université de Toliara

10 Mai 2010

Année Universigai?004 - 2005






INTRODUCTION

D’ores et déja, nous tenons a signaler un fait indéniable et nous prions a ce qu’on
en tienne compte tout le long de notre investigation, c’est que toutes les relations
sociales malgaches se fondent sur I'entraide et I'assistance mutuelle. Ainsi la société
n'est pas seulement, pour lindividu et en matiére de garde, une garantie tout
simplement mais aussi et surtout un lieu ou il doit s’épanouir et peut jouir pleinement de
la vie. C’est qu’en fait, il est parfaitement conscient de la force et de la puissance de la
société si bien que tout son effort consiste a s’y intégrer totalement pour s’y approprier
tous ses avantages.

Cependant, pour reprendre le terme du Pasteur ANDRIAMANJATO Richard, la
société malgache est surpeuplée car, a part les Vivants, il y a aussi d’autres étres qui
entrent aussi en ligne de compte tels que les Ancétres, les esprits bons ou mauvais.
Dieu est aussi a mentionner parmi ce peuple, sans oublier les divers animaux, les
objets inanimés et les plantes qui sont également censés véhiculer des forces
surnaturelles. En fait, il faut de tout pour faire un monde et que chaque élément a sa
place, que ce soit dans le temps ou dans I'espace. Chacun a également son role et son
statut, si bien que les relations entre les peuples des Vivants, des Morts, des Esprits et
de Dieu, deviennent si compliquées et les charges sociales de plus en plus lourdes.

Aussi, dans la conception malgache du Monde, I'existence d’'un Amour, du genre
sympathie et que I'on peut qualifier d’'Universel, ne fait aucun doute et cela se manifeste
dans I'esprit d’'un Malgache. De plus I'Univers tout entier est concu comme étant une
Chose Vivante, dotée d'un Esprit et d'une Conscience comme étant une personne
humaine vivante. Dans tout cela, Dieu joue un role primordial et tres important. Il veille
sur tout si bien que rien ne lui échappe et que tout acte, minime qu'il soit, est toujours
sanctionné selon le paradigme du bien et du mal.

Selon un Malgache en effet, dans tout ce qu’on fait, dans tout ce qu'on dit, il y a
toujours une certaine formalité, une certaine regle gu’il faut respecter et quelles que
soient les circonstances. Si I'on arrive a y faillir, I'individu en question s’expose a des
sanctions que I'on nomme tsiny ou tody, selon le cas et selon la gravité de la faute. Si le

premier concerne la forme de l'acte, le second s’interroge sur le fond et 'un, tout



comme l'autre, hante toute la conscience de lindividu durant toute sa vie.
En conséquence, un vrai Malgache entend toujours conjurer, au préalable, le tsiny, des
le début méme d’une entreprise, qu’elle soit une parole a annoncer ou d’un discours a
faire. Un autre fait a noter également, c’est que ce genre de, le tsiny, ne vient pas tout
simplement des cohabitants, il peut provenir également des Razana ou Ancétres, de la
Terre sacrée et aussi de Dieu. Du moment qu’on a fait des torts & ses proches ou a
I'univers, on risque a fortiori d’en subir des conséquences malheureuses. Et I'on peut
dire ainsi, que I'existence d’'un Malgache, de long en large, est accompagnée du tsiny
ou du tody possible et sans qu’'un étranger s’en apercgoive. Toujours est-il qu'un tel
phénoméne est évident dans 'esprit d’'un Malgache. Et 'on peut envisager également
combien ce phénomene prenait de I'ampleur dans sa conscience et, cela, durant toute
sa vie. C’est justement dans ce sens qu'on peut parler de « Dimensions existentielles
du Tsiny etdu Tody dans les relations sociales malgaches ».

Effectivement, c’est surtout dans les relations de tous les jours que se joue ce
genre de sanctions possibles, occasionné par quelques mauvais actes. Comme on dit
souvent, I'erreur est humaine et que chaque erreur ses dus au tsiny et au tody. Et
c’est ce que les Malgaches veulent éviter a tout moment et en tout acte. Parler alors de
Dimensions existentielles du tsiny, c’est déchiffrer 'un des mobiles qui déterminent
les faits et gestes quotidiens d’un Malgache.

Cependant, lorsqu’il s’agit de “ Dimensions ”, il est souvent question de longueur,
de largeur et de hauteur, du moins dans le sens géométrique du terme. Nous aurons a
en parler a I'aide d'un schéma grace auquel nous pourrions conceptualiser I'existence
d’un individu dans certaine de ses “ facettes ”. Ego n’est pas solitaire ni un solipsiste, il
est entouré, déterminé et influencé par d’autres individus et l'inverse est également
vraie. En effet, lui également, il détermine et influence autrui par ses conduites ou ses
décisions. Lors d’'une réunion, chacun a droit a la parole et chaque décision affecte tous
les membres.

En effet, Régis Jolivet, dans son vocabulaire de Philosophie, Edition Emmanuel
Vitte, 1966, Lyon - France, définit la dimension comme étant une quantité qui sert a
déterminer la grandeur d’une figure a mesurer. En ce qui nous concerne, le tsiny ou

le tody n’est pas du tout une grandeur mais possédant, par contre, une certaine fonction



dans la conscience d’un Malgache. Ainsi, au lieu de parler de grandeur, on parle plutét
d'ampleur en matiere de blame de la part des entourages dont la personne en question
en est I'objet. Bien que I'objet de notre étude ne soit pas une figure géométrique, il est
du moins une figure sociale, provoquant un effet psychologique sur l'individu et dotée
d’un certain pouvoir de régulation au niveau de la vie sociale malgache en matiere de
conduites et de comportements de chaque individu. C'est en cela qu'on peut parler de
Dimensions, ou d’ampleur du tsiny et du tody, affectant le statut social et le role de
'individu en question. Car en fait chaque personne, vivant en société, possede
certainement des relations que celles-ci soient larges ou restreintes. Tout dépend de la
maniere par laquelle elle les contracte, que ce soit par les biais de la consanguinité, du
mariage ou d’autres formes d’alliance. La on peut parler de largeur dans les dimensions
de I'existence de quelqu’un.

D’autre part, comme le dit un proverbe :

« Si I'on coupe un arbre, il a un pied ; il en est de méme pour une
personne qui a ses ancétres ».

Cela veut dire tout simplement que chaque personne a ses origines ancestrales.
En ce sens, on peut parler de hauteur car, en fait, il s’agit de remonter et d’élucider
I'ascendance de l'individu en question. Mais il se peut qu’il ait un arbre généalogique
flou et que ses relations sociales soient restreintes, son existence n’a pas d’ampleur. Et
gu’en conséquence, le tsiny et le tody ne pesent pas tellement lourd sur son ame et sa
conscience. Plus les dimensions de I'existentielle de quelqu’un soient larges et que ses
origines familiales d’autant plus solides, plus I'individu en question est passible de tsiny
car ce genre de sanctions est d’autant plus lourd si I'on I'a eu de la part des proches
parents.

On peut parler également de Dimensions du phénomene tsiny et/ou tody en tant
que phénomene psychique, déterminant a chaque instant lindividu malgache,
conditionnant ses actions, ses conduites et ses gestes. Ainsi un Malgache, dans tout ce
qu’il va entreprendre, dans tout ce gu’il va dire, cherche avant tout et a tout moment a
éviter le tsiny, tout comme le “ vavam-bahoaka . Ceci est le commentaire des gens,
leur interprétation en mal a propos de ce que I'un d’eux a fait ou dit. En fait chaque acte

est vu et connu et, en méme temps, interprété pour étre jugé finalement. Le juge, c’est



les autres c'est-a-dire les cohabitant. Enfin de compte, un Malgache, dans tout ce qu’il
fait ou dit, tient toujours compte des autres. Il a peur de ses jugements. Ainsi, il agit
toujours méfiant a I'égard d’autrui. Alors “ Etre Malgache, c’est pour ainsi dire, étre pour
Autrui . C’est ce que nous allons étayer de long en large au cours de notre
investigation. En cela, force-nous est de voir en premier lieu la Cosmologie malgache,
en second, la spécificité du Moi malgache et en troisieme, les notions de tsiny et de
tody, proprement dit. Et nous allons terminer notre étude sur quelques points de
réflexion concernant notre phénoméne, a savoir les dimensions existentielles du

“Tsiny " et du “ Tody ".



PARTIE | :
LA COSMOLOGIE MALGACHE



1- DIEU ou ZANAHARY

Au cours d'un débat, lors d'une discussion entre jeunes et vieux du village,

quelgu’un a posé la question suivante :

“ Grand — pére, toi qu’on n'a jamais vu les pieds a I'Eglise,

est-ce que tu crois en I'existence de Dieu " ?

La réponse vient tout d’'un coup :

“ QOuli, 'y crois pour la simple raison que tout le monde I'accepte,

moi je ne pense pas m'en dérober ”.

En effet, il est bien évident que l'existence de Dieu est quelque chose
d’'indéniable chez les Malgaches. C’est I'Etre Supréme et il semble qu’aucune
civilisation dans le monde ne le conteste. En voila une chose dont les gens du monde
entier sont d’accord unanimement. En tout temps et en tout lieu, tous les hommes
croient en I'existence d’'un Créateur. Mais il n'est pas question de savoir qui il est
exactement, ce Dieu tout puissant. Tout simplement, on réfléchit, non pas sur son étre
véritable mais on se demandait uniqguement en quoi consiste son rbéle dans ce monde,
gu’est-ce qu’il a fait et que fait-il encore ? Ce Dieu est unique pour les Malgaches. Il est
le créateur de l'univers, y compris les hommes évidemment :

“... Zanahary no nanamboatra ny tongotra aman-tanana”

ou

" Dieu a fagonné les mains, ainsi que les pieds”

Cependant, il est le Maitre de la vie et de la mort, comme le souligne
M.MANGALAZA E. Régis, dans son livre intitulé, “ La Poule de Dieu" :

" Nous les humains, nous sommes comme les poules de Dieu : lui seul
sait le jour ou il viendra nous enlever. " *

De prime a bord, il est a remarquer que Dieu a créé le monde une fois pour
toute, en y mettant tous les éléments nécessaires pour son bon fonctionnement.
Autrement dit, il y met de I'ordre. Comme on dit : chaque chose en son temps et en son

lieu. Ainsi, il existe un certain équilibre naturel et préétabli. Quiconque y crée un

! Parole de Tsimanitrandro, vieux sage du villagerdshetibe (Mananara-Nord), cité par
M. MANGALAZA E. Régis, dans son livre intitulé"LauRe de Dieu,"dés la premiere page.



désordre sera tot ou tard sanctionné en mal. En d’autres termes, tout individu auteur
d’un trouble sera certainement victime d’'un quelconque malheur, lui, les membres de sa
famille ou de ses descendants. L'on entre déja dans le probleme du mal, a propos des
relations entre les Humains et Dieu. Et d’apreés un conte :

« Dieu, apres avoir parachevé son ceuvre, a quitté le monde pour se placer
le plus haut et le plus loin possible des humains. La, il est a I'abri de toutes
réclamations, de toutes lamentations, de tous les cris. Auparavant, il se placait
tout prés, mais n’arrivait pas a dormir comme dit-on, suite a toutes sortes de
requétes. Las, il s’éloignait des hommes. C’est une maniére ou une autre pour
Dieu de se déculpabiliser et se désintéresser, en méme temps, des affaires du

Nombreux sont les comptes qui en témoignent mais une chose au moins est
slre, c’est que Dieu voit tout et entend tout. Des fois, il semble qu'il laisse faire en
restant imperturbable lorsque quelgu’un souffre ou lors d’'une hécatombe. Mais une telle
conception est celle des humains qui cherchent & accuser Dieu de tous les maux
gu’eux- mémes commettent. Comme le confirme un proverbe :

"Andriamanitra tsy omem-pondra fa ny olombelona no be siasia "

"Il n’est pas question d’accuser Dieu. C’est les vivants qui s’égarent”.

Et nous l'avons déja avancé auparavant en soulignant que Dieu, en créant le
monde, y met un ordre bien établi et qui ne cesse de se rétablir en cas de désordre
naturel ou occasionné par des humains. L'auteur du trouble sera sanctionné
immanquablement, soit par la nature elle-méme, soit par ses semblables. Les éléments
de cette vaste créature, en se remettant a leur place, nuisent au mauvais tout en
rétablissant I'ordre préétabli. Comme I'atteste un proverbe :

“ Andriamanitra tsy andrin’ny hafa andriko ihany ”

"Dieu, que les autres ne peuvent attendre, je le ferais".

En fait, un Malgache sait pertinemment que Dieu est bon et un bienfaiteur. En

tant que tel, il ne saura sanctionner qu’a bon escient, que ce soit en mal ou en bien,

quiconque auteur d’'un bon ou d’'un mauvais acte. Ainsi toute récompense est fonction

Z Contes de Madagascar, clé International, Lugon,rfee1979



de ce gu'on a fait en toute matiere et en toute maniére. Cependant, Dieu n’est pas
Talion qui sanctionne comme le dit 'adage :
«(Eil pour ceil et dents pour dents ».

Dieu reste en dehors de toute sanction car il a déja mis de I'ordre dans I'Univers,
ce grand Vivant ou cette grande famille tout en se mettant en téte et au plus haut
sommet de la hiérarchie, tout en étant omniprésent et omniscient. En effet la nature,
étant ceuvre divine, est un tout bien organisé. Il existe un équilibre parfait qui fait que le
monde est en vie, grace a 'omniscience et a 'omniprésence de Dieu qui est partout
présent, veillant sur tout. De la-haut, il ne regarde jamais vers le haut mais plutét vers le
bas.

Comme l'affirme le proverbe :

“ Aza ny lohasaha mangina no jerena fa Andriamanitra ao
An-tampon’ny loha. ”
“Ne considere pas le silence d'un champ mais considere plutdt

Dieu qui est la-haut”.

En fait rien n’échappe a Dieu et comme nous I'avons mentionnég, par ailleurs, il
voit tout et entend tout. Chaque acte, chaque parole est inéluctablement sanctionnée
d'une maniére ou d'une autre. Parfois il est des punitions ou des malheurs qu'on
n'arrive pas a expliquer, surtout, a comprendre. Quoiqu’il en soit, Dieu a sa raison
gu’'aucun étre humain, parfois, ne saurait admettre. Le Créateur est présent en tout et
efficace partout. La sagesse, pour un Malgache, consiste a se remettre a la disposition
inconditionnelle de Dieu. Ici la pensée malgache rejoint la priére d’un chrétien, disant

“ Que ta volonté soit faite.”

Ou : "Atao anie ny sitraponao”

C’est, en fait, une maniere ou une autre pour déculpabiliser Dieu qui est, en tout
cas, infaillible. Et a son propos, certains faits sont également a souligner.

Chez les Malgaches, Dieu peut également se présenter a I'aide d’'une pierre ou
d'un arbre sacré. Prenons le cas d’'un “Kily faly ” ou d’'un “tamarinier sacré ” qui se
trouve & Scama, dans la ville de Toliary, et a qui I'on peut demander un enfant. Ironie

A

du sort, dit-on, un homme a été “ enceinte "du fait qu’il en a demandé car sa femme

n'arrive en avoir. Enfin de compte, il s’agit plutdét d’'un Dieu bienfaiteur que justicier, au



10

lieu de sanctionner, il protége et donne satisfaction. En fait, il a déja tout arrangé, tout a
été mis a sa place comme nous l'avons dit un peu auparavant. Il existait un ordre déja
préétabli et immuable. Au cas ou il y aurait désordre, ce n’est que momentané et, avec
le temps, cela va s’'arranger mais sans que l'auteur du trouble n’en soit sanctionné en
mal. Effectivement celui qui a causé le désordre sera lui-méme victime d'un malheur
dont il est lui-méme l'auteur. Comme on dit :
“ Izay mamafy rivotra , hinjinja tadio ”
Ou : "Celui qui séeme du vent récoltera la tempéte”
Tout comme :
“ Ny vava tsy amby hono ahitan-doza .
Ou : “ Un mot de trop peut étre a I'origine d’un grand malheur".

Au cas ou il y aurait peine, il n'est surtout pas question d'incriminer Dieu, c’est
plutét soi-méme qu’il faut accuser. D’ailleurs les régles générales, chez les Malgaches,
consistent surtout a rendre service, a aider ses prochains et le bon Dieu vous assiste
dans tout ce que vous faites ou dites. Dans tout ce qu’on fait, dans tout ce qu’on dit, ce
qgu'on cherche avant c’est plutét I'intérét commun. Et dans le cas contraire, il faut

S’attendre au pire.

2- LES ANCETRES OU “RAZANA”

S’il est une chose dont on peut étre certain, c'est que le Malgache croit en

I'existence de Dieu et qu’il considere comme étant un Etre Supréme, le Créateur du
monde, le Maitre de la vie et de la mort. Il est le grand ordonnateur et décideur en
méme temps. Et bien qu’il soit un produit de représentation ou un résultat de
pressentiment, si 'on ose dire ainsi, il agit certainement sur la vie d'un Malgache, influe
beaucoup sur ses comportements et ses idées car dans tous ses actes et dans tous
ses discours, il en fait toujours mention bien qu’il habite loin et trés haut, dans un lieu
ou personne ne peut aller.

Ce qui n’est pas le cas pour les “ Razana "qui ont eu leur vie d’antan ici-bas. Ce
sont des Anciens Vivants qui ont été des peres, des meres, des fils, des jeunes ou
vieux .... Bref, ils étaient des personnes vivantes, ayant leur statut et rang social avant

de mourir. Les Razana ou Ancétres, ce sont les morts. Selon la croyance malgache, les



11

morts ne le sont pas effectivement. lls vivent d’'une certaine maniere bien que leur
demeure reste inconnue. En tout cas, ils ne sont plus de ce monde-ci mais ailleurs
c’est-a-dire dans l'au-dela. Ce dont on va parler ici, c’est 'Esprit des Morts et dont le
statut se rapproche un peu a ce de Dieu.

Il faut souligner avant tout que le Malgache croit en une vie aprés la mort.
Autrement dit, l'individu cesse de vivre pour vivre une autre forme de vie. Plus
précisément, c’est son corps qui est mort tandis que son esprit entre dans un monde
autre que celui dans lequel I'individu en question vivait auparavant. Remarquons aussi
que ce monde nouveau ressemble a celui du monde terrestre. Tout ce qu’on voit dans
ce monde-ci est censé exister dans ce de I'au-dela, celui des Morts. Seul le corps cesse
d’étre en vie et l'individu devient un “Ancétre”. Comme nous l'avons souligné
auparavant, les Morts ne le sont pas effectivement car en fait, ils ont une forme de vie
qui leur est spécifique, vivant dans un monde céleste. lls ont leur lieu d’habitation, leur
champ d’action, leur statut et leur role.

Cependant, entre les Morts et les Vivants, il existe une certaine forme de
relations et ils peuvent se communiquer. Ainsi, les Vivants peuvent adresser des
paroles aux Morts pour demander aide, assistance et bénédiction. Et ces derniers
peuvent en faire autant, surtout quand il s’agit de signaler certaines anomalies dans les
cours normaux de la vie des Vivants, au cas ou ceux-ci ne respectent pas les rituelles
concernant leur rapport avec les Ancétres. Il pourrait s’agir d'une certaine forme de
déviationnisme dans la pratique de la vie quotidienne ou dans des mauvaises
applications de certaines regles. Pour la plupart du temps, c’est au plus agé du groupe
que les Ancétres communiquent. Si I'on peut s’exprimer ainsi, entre le monde des
Vivants et ce des Morts, la rupture n’est jamais définitive car il y existe toujours une
certaine forme de communication, voire, de cohabitation.

Dans ce sens, on peut imaginer une construction en deux étages ou, au rez-de-
chaussée, se trouvent les Vivants et, dans les étages supérieurs, se trouvent
respectivement les Ancétres et Dieu. Ainsi, dans cette représentation, nous pouvons en
conclure que les Vivants et les Morts cohabitent ensemble sous et I'ceil vigilant de Dieu.

Cette relation, qu'on peut qualifier de verticale, est définie comme étant une

relation cohérente et elle amene le Malgache a penser que Dieu organise tout d'une



12

maniere harmonieuse parce que, dans leur conception, il s’agit d'une méme et unique
maison ou cohabitent Dieu, les Morts et les Vivants. Comme il a été dit auparavant, le
Malgache concoit le monde comme étant une grande organisation familiale ou chacune
des entités, ci-dessus mentionnées, occupe une place a la fois bien déterminée et bien
définie et dont voici la hiérarchie : au sommet se trouve Dieu, a la base se placent les
Vivants et les Ancétres se trouvent au milieu. Dans cette organisation, le dialogue est
toujours de mise. Selon le concept malgache, chacun de ces entités possede son rdle
et son statut respectif les unes a I'égard des autres. Vis a vis des Vivants, les Razana
doivent bénédiction, assistance et protection. A leur tour les Vivants, a I'égard des
Ancétres, ont le devoir de vénération, d’attention et de respect. Un proverbe dit
concernant ces devoirs respectifs :

“ Raha Razana tsy hitahy fohazo hihady vomanga ”.

Autrement dit :

"S’il est un ancétre qui ne prodigue pas protection, qu’on le réveille
afin qu’il déterre les patates douces ".

En fait, le devoir d'un “ Razana” est de protéger les Vivants. Ce proverbe, dans
sa coloration figurative, signifie que s’il arrive a un ancétre de manquer a son réle de
protecteur, qu’il se réveille et revienne au monde terrestre assister les Vivants dans
leurs taches quotidiennes telles la récolte des patates douces. Le proverbe est a
considérer comme étant un rappel a l'ordre, a I'égard des Ancétres, car il n'est
nullement question, pour les Morts, de revenir habiter le monde des Vivants.

Cependant une telle séparation, enfin de compte non définitive, ne saurait
impliquer la cohabitation sus-mentionnée. En effet, si I'on observe certaines coutumes
telles que le “ Famadihana ” ou le retournement des Morts, on s’apercoit que I'objectif
est de s’attirer les faveurs des Ancétres afin d’obtenir ce qu’on souhaite avoir de leur
part. Dans le cas contraire, on a le droit de réclamer ce dont on a besoin, lors des
cerémonies du “ Famadihana ”.

A ce propos, il faudrait quelques éclaircissements car, en fin de compte, c’est
plutét Dieu qui donne satisfaction et non pas les Ancétres. Ceux-Ci ne servent que

d’intermédiaires ou de rapporteurs. Leur role consiste a appuyer les demandes afin que



13

les Vivants obtiennent satisfaction. Comme cela est dit dans le diction selon lequel :
“L’homme propose, Dieu dispose .

Une autre remarque s’'impose, c’est que selon le Malgache, la mort confére a
I'individu une certaine mutation qu'il considere comme un privilege. Elle autorise
I'individu a se rapprocher davantage de Dieu, en devenant Ancétre. Et il sS’ensuit que le
nom méme du défunt ne doit pas étre prononcé n’importe ou, n'importe quand. Aussi
le tombeau, c’est-a-dire, I'endroit ou I'on a déposé leur corps, devient un lieu sacré par
excellence. Ce qui fait que la mort est une sorte de porte ouverte par laquelle le Vivant
peut accéder jusqu’a Dieu en passant par le statut de Razana.

Malgré cette distinction entre la demeure véritable des Vivants et le tombeau,
celle des Morts, il existe un moyen de communication ultime entre ces deux mondes,
I'ici-bas et I'au-dela. Et les Antesaka du Sud-Est l'illustrent en cette formule consacrée,
prononcée aprés un entretien avec les “ Razana ” :

“Modia anareo fa ambony egny evao mirary ”

C’est-a-dire,

"Vous pouvez maintenant rentrer et de la — haut, vous nous protégez”

Laquelle parole intime aux “Razana “ de rentrer chez eux, le tombeau n’étant
pas leur demeure mais c’est de la- haut, Ia ou ils habitent, qu’on les invite a veiller aux
Vivants. 1l en ressort que Dieu et les Ancétres cohabitent plus eétroitement.
Certainement, ils s’entretiennent frequemment au sujet des Vivants puisqu’il n’est pas
question, dans la pratique malgache, de s’adresser directement a Dieu. Au contraire, il
faut passer par les “ Razana ” dans la mesure ou ceux-ci connaissent les deux mondes
a la fois car, du temps de leur expérience de ce monde-ci, ils appartiennent au monde
des hommes Vivants et qu’'apres la mort, ils appartiennent au monde de Dieu. Ainsi les
Razana sont des intermédiaires privilégiés entre Dieu et les Vivants et il leur appartient
de transmettre toute demande, de la part des humains, adressée au grand Maitre de
l'univers.

D’une maniere générale, ce que I'on demande a Dieu c’est de I'assistance, a
propos de toute entreprise humainement digne car Dieu n'accepte pas de se substituer
a ’homme dans tous ses efforts. C’est ce que dénote le proverbe :

" Aide-toi et le ciel t'aidera ".



14

D’autre part, il se peut que la réponse a la demande ne soit pas favorable, du
moins en matiere de justice, et le sujet demandeur se trouve embarrassé. Néanmoins,
dans la croyance malgache, cela n’enléve rien du tout en la qualité protectrice de Dieu
.parce qu’il n’est pas un justicier mais plutét un protecteur comme on I'a souligné mainte
fois. Dés lors, au lieu d'incomber a Dieu un manque d’attention, ce qui serait d’ailleurs
un sacrilege, le sujet victime d’une injustice doit responsabiliser seulement les humains.
Ainsi, 'omniscience de Dieu est préservée. On assigne véritablement, a I'endroit de
Dieu, une regle de préservation de ses qualités. Seuls les humains sont susceptibles
d’errance, Dieu ne l'est pas. D'ou le dicton suivant, évoqué par celui qui subit une
injustice de la part de ses semblables :

"Zanahary tsy omem-pondro fa ny olombelona no be siasia”,

C’est- a-dire

"I N'est pas question de culpabiliser Dieu, seul I'homme est
susceptible d’égarement”.

L’'idée exprimée dans ce dicton fait pendant a celle-ci : au cas ou Dieu décide
d’intervenir dans la sphere des humains, ce n’est jamais dans le sens d'une justice
pénale telle que cela se concoit dans nos traités de Droit juridique mais c’est plutot une
réactualisation permanente de son réle de pourvoyeur de dd a tout un chacun. Ainsi la
préservation des qualités divines est sauvée. Ceci implique une attitude existentielle
selon laquelle Dieu est le seul a ordonner.

Cependant et a juste titre, les Ancétres sont les intermédiaires privilégiés a qui il
incombe de plaider auprés de Dieu dans le cas ou celui—ci en décide autrement. Dans
une analyse du Pasteur ANDRIAMNJATO Richard, nous retrouvons cette idée
d’intermédiaire, amplifiée :

“ Le malgache considere I'état d’étre Ancétre comme le rapprochant de Dieu, lui
donnant des prérogatives et des compétences nouvelles. Il dit souvent que le mort est
en passe de devenir Dieu™
C’est comme dire, a ce propos :

" Mourir c’est un peu devenir Dieu".

3pasteur ANDRIAMANJATO Richard,e Tsiny et le Tody. 44



15

En fait, dans toute circonstance ou le Malgache a a faire acte de bénédiction ou
méme de salutation, il associe toujours Dieu et les Ancétres :

“Que Dieu et les ancétres vous bénissent ”

ou

"Hitahy anie Zanahary sy ny Razana".

Ainsi les ancétres ont un réle bien défini au sein de la grande famille réunissant
Dieu, les Ancétres et les Vivants. Dieu a comme devoir, I'assistance et le pourvoi de
bénédiction envers les pauvres Vivants qui sont soumis aux aléas de la vie. De toute
facon, les Ancétres ont vécu ici — bas parmi eux et de cette maniére, on pourrait penser
gu’'en toute connaissance de cause, ils ne peuvent, par amour, qu’intervenir avec
bienveillance auprés de Dieu au profit des Vivants qui ne sont autres que les siens.
Néanmoins, il ne faut pas croire qu'étre en passe de devenir Dieu est un mouvement
qui est nécessairement en cours de processus et ne s’arrétera gu’'une fois son but
atteint. Ce n’est qu’un état intermédiaire qui marque la séparation des Morts d’avec les
Vivants et qui marque, en méme temps, la supériorité de Dieu.

Autrement dit, 'lhomme, en devenant Ancétre par la mort, n’en est pas Dieu. En
réalité, sa psychologie reste semblable a celle qu’il avait auparavant lors de sa vie d'’ici-
bas. Cela veut dire que si I'individu meurt en qualité de pere, il demeure tel et le restera
dans sa vie de l'au-dela. Il continue donc a jouer son réle de pere dans son nouveau
statut, acquis par la mort. C’est pourquoi, dans la région du Sud-Est malgache, avant
que le défunt quitte son village pour rejoindre sa demeure de toujours, on lui adresse
les paroles suivantes :

“Toli, un tel, tu vas nous quitter, qu’on le veuille ou non. Il s’agit d’'un
ordre divin, de la loi des choses. En conséquence tu n’as plus de femme
ici-bas, ni d’enfant non plus, la ou tu vas, tu en auras. Reste tranquille |a ou
tu es ».*

Cela est constaté dans diverses études concernant la conception de la mort,
chez les Malgaches. On peut citer M. MANGALAZA E. Régis, dans son livre intitulé

"LA POULE DE DIEU " comme quoi la mort n’est qu’un élément d’un rituel inscrit dans

* Propos recueillis par I'auteur.



16

ce que Van Gennep appelle rites de passage. Elle permet, en définitive, le passage de
I'état vivant a un état ancestral. C’est pour cette raison que nous avons fait appel, un
plus haut, a la métaphore d’une cohabitions dans une maison a trois étages. La mort
n'est que passage d’'un état vers un autre. C'est pourquoi, on peut affirmer le paradoxe
suivant : le défunt n’est pas mort, seulement il devient autre.

Voici exactement ce qui se passe, dans la conception malgache de la mort :
I'individu peut mourir de par ses conditions humaines mais il ne meurt pas
définitivement, il change tout simplement détat qui est dénommeé ici par le mot
"Ancétre". C’est un état qui le rapproche un peu plus de Dieu comme il a été souligné
auparavant. C'est ce qui justifie tous les dialogues et communications entre Morts et
Vivants, ou quotidiennement lors des cultes aux ancétres. Ce genre de priere se fait en
principe dans I'angle Nord- Est de la maison qu’on appelle "Zoro Firarazana », lieu par
lequel on entre en contact avec les "Razana". Ce genre de dialogue n’est pas la pour
nous étonner car nous savons que les "Razana" ont pour devoir de prodiguer des soins
et de protection aux Vivants. Effectivement, il s’agit d’'un dialogue entre protégé et
protecteur.

Pour sa part, voici ce qu’en dit le Pasteur ANDRIAMANJATO Richard

“ Quelqu’un qui meurt ne sort pas du grand systeme que nous avons
évoqué au début, il change seulement de classe, il a fini I'expérience de la

vie terrestre. Il ne rompt pas pour autant avec son prestige et sa gloire

d’antan ou celle de sa famille et ce que les vivants font pour lui doit tenir

compte de son passé.”°

Effectivement, en ce qui concerne le devoir de respect et de vénération envers
les Ancétres, il ne faut pas faire montre de défaillance parce que celle-ci met I'officiant
dans une position intenable : il est passible de blames ou du tsiny de la part des
Ancétres. Ce qui serait grave, étant donné la proximité des Ancétres et de Dieu.
Justement, il est dans les coutumes malgaches de ne pas froisser I'esprit du défunt
puisque celui-ci, dans ce qu'on appelle communément vie de l'au-dela, est capable de

ressentir non seulement du plaisir et de la satisfaction, mais également de la colére

® pasteur ANDRIAMANJATO Richard,e Tsiny et le Tody. 36



17

dont les Vivants en seront les bénéficiaires ou les victimes, selon les cas. Bref, c’est
I'aspect matériel de I'individu qui est mort, son corps et ses os restent dans la tombe,
soumis a I'anéantissement. En revanche, son Esprit va aupres de Dieu.

Cependant, chez les Malgaches, la mort n'est pas du tout une surprise. C'est
une certitude absolue. La ou il aurait une surprise, c’est lorsque la mort intervient tét
contre I'expérience générale de la durée de vie, observée par la société. Autrement,
quand la vieillesse arrive, normalement I'individu prend conscience qu’il va mourir
bientot. Il prend déja certaines dispositions relatives a sa future disparition. Les plus
évidentes, parmi ces dispositions, sont les recommandations aux siens a propos des
traitements gqu'il lui faut consacrer une fois la mort I'aurait fauché, tel que I'endroit ou il
doit étre enterré, le jour de I'enterrement, ce qu’il ne tolére pas... C'est ce qu’affirme le
propos d’ANDRIAMANJATO Richard

“Un Malgache qui se respecte d'ailleurs n’attend pas le dernier jour
pour penser a sa mort. "

La méme observation est présente chez MANGALAZA E. Régis :

“ Mais, puisque le temps finit nécessairement par défaire ce qu'il y a

de plus solide, Tsimanitrandro sait qu’un jour ou l'autre tout cela prendra

bien fin. Au contraire, il S’y est préparé de son mieux. Dix ans en avant, il

avait confectionné un cercueil en ambora ™",

Tsimanitrandro est le personnage central du livre de M. MANGALAZA E. REGIS,
“La poule de Dieu", et la fin a laquelle il pense est la mort. Cela traduit, en quelque
sorte, le point d’honneur que le Malgache accorde soigneusement a ce phénomene.
Autrement dit, si la vie a été dure, il ne faut pas que la mort le soit également. Il faut
mourir quand il le faut et comme il faut.

Il est a souligner également qu'’il existe une bonne et une mauvaise mort. Bien
sar, elle n’a jamais été souhaitable, a moins d’'une euthanasie. Seulement, il faut mourir
a point nommeé, c’est-a-dire remplir toutes les conditions optimales avant de disparaitre
a jamais. Ainsi on aura la chance de devenir Ancétre, vénéré et sollicité. C'est mourir

de vieillesse ou mourir d'une belle mort. Par contre, mourir a bas age, c’est plutot

® M. MANGALAZA E. Régis, dans son livre intitulé"Leufe de Dieu,"
M. MANGALAZA E. Régis, "La Poule de Digu38




18

mourir d’'une mauvaise mort car le défunt en question n'a pas pu vivre toute sa
potentialité

Bien évidemment, ce point de vue se caractérise par une certaine contradiction
entre I'importance de l'individu, son rang social élevé dans sa vie de l'ici-bas et des
conditions dans lesquelles il est mort. Un exemple fera mieux d'expliquer ce point.
Mourir d'une facon infamante, pour un individu socialement important, consiste a mourir
loin des siens et, donc, ne pas étre assisté. Tout ce qu'il fallait ou toutes les conditions
optimales, quand il s’agit de mourir convenablement, ne sont au rendez-vous lors du
moment fatidique Il faut également mourir avec la perspective d’étre bien enterré et,
certainement, pour étre bien recu auprées des hétes de I'au-dela et afin d’avoir un statut
bien éleve, ce des Ancétres.

Et & propos de telles conditions, concernant la mort proprement dite, Van
Gennep a fait la remarque suivante :

« La mort s’inscrit parfaitement a l'intérieur d’un rituel. Ainsi, toutes

les cérémonies qui accompagnent le Mort, a partir du moment de sa

séparation avec les vivants, sont formellement reconnues jusqu’'a son

enterrement. C'est pour cela qu’un soin particulier est apporté aux veillées

mortuaires et a I'enterrement ».°

D’ailleurs, bien s’occuper de ces rituels ou de ces formalités, a propos des Morts,
ne consiste pas seulement a assurer la voie de passage de I'Esprit du défunt vers I'au-
dela mais également a se ménager, soi-méme, une bonne place a leur souvenir afin de
mieux faciliter les demandes de protection qu’on va leur adresser le moment opportun.
En voila pourquoi les Ancétres occupent une place tres importante dans les relations
sociales des Malgaches. Non seulement le passage de I'état des Vivants a I'état des
Ancétres attribue un certain pouvoir divin a 'Esprit du défunt mais, surtout, lui confere le
doit de s'approprier, d’au moins, de l'une des qualités de Dieu, notamment,
'omniprésence ou 'omniscience. Comme on I'a déja mentionné, mourir c’est un peu
devenir Dieu. Et ce n’est étonnant si, dans certaines régions malgaches, on appelle le

défunt « Zagnahary » ou « Dieu ».

8 M. MANGALAZA E. Régis, "La Poule de Digu38




19

3- LES VIVANTS OU LES “VELONA"”

Maintenant, il est question pour nous de parler du monde des Vivants

proprement dit. Ce sont les habitants de ce monde, c’est-a-dire de I' ici- bas car le
monde des Morts ou celui des Ancétres est censé étre la-haut, tout comme celui de
Dieu. lls vivent en société et ont une organisation sociale bien et définie, un village, des
terres pour cultiver. lls font tout pour survivre et ils ont également leurs us et coutumes,
leurs modes de vie et leurs aspirations. Les Vivants ou les “ Velona” sont susceptibles
de mourir. lls sont de futurs “ Ancétres "et savent pertinemment, qu’un jour ou l'autre,
ils vont mourir méme s'ils feignent [lignorer. En fait, pour un Malgache, la mort n'est
pas du tout une surprise, c’est plutét un avénement a préparer. Elle se présente comme
une suite logique et inexorable a la vie. C’est une voie unique mais paradoxalement
certaine pour sortir du monde des “Velona”. Le Malgache en est parfaitement
conscient et s’y prépare.

Cependant, si le monde de Dieu ou celui des Ancétres semble étre du domaine
de la représentation, un monde idéal, celui des Vivants est bien réel. C’est un monde
sensible, vécu, senti et peuplé de toute une multitude d’étres, qu’ils soient animés ou
inanimés. Si le monde des Morts est énigmatique, a I'image de celui de Dieu qui est
insondable, celui des Vivants est néanmoins compliqué. Mais toujours est-il, qu’entre
ces deux Mondes, il y a une liaison trés étroite selon le Malgache. Ils sont en relation
permanente malgré qu’ils soient distincts I'un de I'autre.

Ce qu'il faut remarquer néanmoins, c'est que les Vivants ont des “formules
oratoires ” spécifiques et grace auxquelles ils peuvent communiquer avec les Morts ou
“Razana”. Ceux-ci sont censés les écouter et leur répondre. Et ce qui caractérise
surtout la société malgache, c’est ses modes de relation qui sont traditionalistes. Dans
tout ce qu’il va dire ou ce qu’il va faire, le Malgache doit incessamment tenir compte de
cette contexture traditionnelle dans laquelle originellement il est engagé. Bien
évidemment, cela ne I'empéche pas d'avoir et d’exprimer ses points de vue, ses
jugements personnels lors des réunions. Mais toute approbation ou désapprobation est
également fonction du passé qui s’érige en critéere de jugement et de référence. Ainsi,
tout acte est jugé bon ou mauvais, c’est selon, d’ apres des prescriptions anciennes.

Tout se passe comme si personne n’était pas autorisée a agir en fonction du présent,



20

c’est-a-dire, aucun jugement, en dehors du cadre traditionnel, n'est admis. Comme s’il
existait déja une voie toute tracée et qu'il faudrait suivre a tout prix ou des régles toutes
faites, des manieres de faire déja établies d'ou en découlent certains types de
comportements et de conduites et qui engendrent certainement des formes de relations
sociales bien déterminées.

Pour étre plus précis, disons que ces regles de conduite et ces modes de
pensée ont été hérités des Ancétres et qu'’il n’est pas question de s’y soustraire. Et, en
conséquence, le Malgache résiste le plus souvent a tout ce qui est changement et
nouveaute. Ainsi, dans tout comportement, dans tout ce qu’on va dire et dans tout ce
qgu'on va faire, il nest pas question de sortir de I'habituel afin de ne pas s’attirer des
ennuis. Comme le dit un proverbe :

« Aza miala amin’ny mahazatra fa manahirana »

“Vaut mieux garder I'habituel pour éviter des ennuis »

En dautres termes, il existe déja un cadre habituel auquel il faudrait se
conformer et, dans lequel, on doit rester. Ce cadre est surtout constitué par des regles,
des prescriptions, qui sont pour ainsi dire immuables. L’individu a, d’or et déja, intérét a
s’y soumettre pour éviter le “ vavam-bahoaka ” c’est-a-dire le commentaire en mal de la
part de ses cohabitants. Que chaque individu se souscrive a des régles et préceptes,
méme si c’est trés ancien, pour avoir le consentement des autres.

En effet, le “vavam-bahoaka” ou le commentaire en mal des gens n'a pas
d’effet direct sur lindividu mais agit d’'une maniére rétroactive. Il s'agit d'une
remontrance, dans ce qu’elle a de plus verbale, mais capable de juger et de condamner
une attitude qui sort de I'habituel considéré comme cadre de référence a de bonnes
conduites. Ce cadre traditionnel a le pouvoir de préserver 'harmonie sociale et de
garantir la concorde entre les Vivants, les Ancétres et Dieu.

Malheur a celui qui tente de bouleverser cet ordre préétabli et dont on ne connait
gu’une infime partie, celle des Vivants. Une fois qu’un individu sort du cadre habituel, il
sera jugé en mal et devient I'objet des commentaires désobligeant si bien qu’il lui est
difficile, par la suite, d’avoir des relations normales avec son entourage. D’ordinaire un
tel individu doit étre traduit devant un tribunal et comme punition, il est,

momentanément, isolé de la société. Et pendant ce moment de marginalisation,



21

I'individu en question n’est pas assisté dans tous ces malheurs ni dans ses fétes. C'est
un mort- vivant et malgré qu’il soit biologiquement en pleine forme, il est socialement
exclu. A l'origine de ce phénoméne d’exclusion qui nuit au statut social de la victime, il y
a le « Vavambahoaka » a I'égard duquel on doit faire attention.

"Tsy ny tany no fady fa ny Vavam-bahoaka"

ou “Nul lieu n’est tabou, c’est plut6t le commentaire en mal des gens qui I'est.”

Toute action ou attitude n’est pas condamnable en soi mais enfreindre les régles
habituelles entraine des remontrances sociales qui équivalent a des condamnations de
individu. Dés que celui-ci sort de I'habitus, méme si cette sortie n'a pas de
conséquence directe sur lui, le social reste en attente et justifie tous les revers affectant
'individu comme étant la conséquence de ses actes. Et comme cela est considéré
comme relevant d’'un principe dimmanence, a l'origine de I'existence elle-méme,
I'individu perd peu a peu toute forme d’assistance sociale. S’il lui arrive un accident ou
s’il  tombe malade, deux cas peuvent se présenter : s’il n’a rien fait de répréhensible a
propos des régles immuables, la société usera de toute sa science pour sa guérison.
Dans le cas contraire, c’est-a-dire, si la maladie survient, faisant suite a un acte
condamnable et méme s’il N’y a pas de lien de cause a effet palpable, tout le monde se
dit que tel individu est « victime du tsiny ». En fin de compte, on croit ferme que son
cas reléve d'une justice immanente si bien qu’il est trés difficile de lui apporter
assistance. L'individu en question ne peut se relever de sa peine et de ses souffrances.

Ainsi il faut faire attention au jugement d’Autrui car tsy ny tany no fady fa ny
vavambahoaka tokoa ou ce n’est pas du tout une place qui est maudite en soi, c’est
plutét le commentaire en mal des gens qui condamne effectivement. Les cohabitants
regardent, jugent et sanctionnent tout acte de chaque individu.

Autrement, si la terre est congue comme ayant une certaine sacralité et acquiert
parfois une connotation de "tabou", le pire des tabous demeure linterdit social car cela
peut entrainer de lourdes conséquences et parfois fatales pour l'individu victime, telle
I'exclusion. Ainsi, il y a une forte ingérence de la tradition dans la vie sociale du
Malgache car il se peut que les maniéres d'agir d'un individu puissent étre mal
interprétées et mal jugées si elles contreviennent au processus habituel. Ainsi, dans la

vie en société, tout semble étre concu selon un modeéle hérité des Ancétres et il existe,



22

en quelque sorte, un ordre social déja préétabli et auquel chaque personne doit se
conformer.

En conséquence, I'individu n’est que I'un de ces faits et choses qui n'a aucune
place privilégiée a I'égard de l'univers, comme on le pense souvent. Il ne fait que
contribuer, par son existence méme et ses actions, a I'’harmonie universelle. Si 'lhomme
n'essaie pas de bouleverser cet ordre qui le dépasse largement, c'est pour vivre dans
une sorte de quiétude ou de sérénité. En fait, le sentiment d’avoir participer a I’lharmonie
supérieure lui donne la force d’accepter les adversités comme des phénomenes
normaux. Ce qui I'empéche de conclure a I'absurdité de I'existence. Ainsi tout le
malheur de I'homme, surtout ’lhomme moderne, consiste a supplanter I'ordre naturel
par un ordre nouveau par le truchement des progrés scientifiques et techniques.

Il en va de méme pour I'échelle des valeurs. Elle est déja préétablie et contribue
de la sorte a renforcer I'ordre social. La remarque suivante nous semble aller dans le
méme sens, car I'échelle de valeurs qui garantit le jugement de la plupart des
Malgaches, sinon de la totalité, est une échelle traditionnelle, vieille de quelques siecles
et ne comporte pas de considération sur les originalités de chaque personne. Il y a
comme une intuition de ce qu’on doit faire et c’est a partir de cette intuition que I'on juge
et que I'on donne tort ou raison. Autrement dit, les traditions sont encore de rigueur
dans toutes les relations sociales malgaches. Tout ce qui a été congu par les Ancétres
doit étre rigoureusement observé et sa transgression risque de poser de sérieux
problémes au contrevenant, a cause du jugement social ou du "Vava-bahoaka".

Cependant, il faudrait remarquer que si le Malgache fait confiance a tout ce qui
est traditionnel, c’est parce que ceci se présente a lui comme un “ déja-la”, hérité de
ses Ancétres et auquel il faut se soumettre. On peut dire que la tradition fait partie du
patrimoine ancestral et, de la sorte, est considérée comme étant une richesse
inépuisable en matiere de regle de conduite ou de comportement de chaque individu,
en vue d’'un ordre social serein et paisible. D’'une part, les ancétres en sont les premiers
experimentateurs et si cela n’était pas sans danger pour eux, il n'y a pas de raison a ce
qgu'il en soit autrement pour leurs descendants. D’autre part, puisque la tradition est
percue comme étant un héritage, prenant sa source dans un temps de commencement



23

mythique, il en reste que les Ancétres, qui sont dans I'au-dela et a qui on doit respect,
ne manqueront pas de sévir si 'on contrevient a leur raison d’étre.

Par ailleurs, dans toute action, il faut penser aux conséquences dont les
retombées négatives peuvent nuire aux enfants et aux descendants. Ainsi, on peut dire
que le Malgache ne pense et n'agit pas en fonction de données présentes mais en
fonction d’'une représentation du passé et du futur, en méme temps. Dans toute
référence, le Malgache a les traditions comme base et il envisage le lendemain en
fonction du passé. Comme le dit le proverbe suivant :

« Manaova toy ny dian-tanalahy, jerena ny eo aloha, todihina ny ao
aoriana »

ou

« Avancer tel un caméléon, I'on regarde en avant tout comme en arriere, a
chaque fois ».

Et le Pasteur ANDRIAMANJATO Richard de faire les remarques suivantes :

“Le Malgache n’est jamais tout a fait présent. Il vit avec le
passé ou en plein dans le futur. Toutes ces décisions sont teintées
de prudences souvent excessives pour la bonne raison que ni le
passé, ni le futur, ne sont pas pour ainsi dire pas & sa disposition ».°

Il faut ajouter qu'un individu ne peut pas étre jugeé, selon ses aspirations
personnelles, mais d’apres sa maniéere d’'agir ou de faire, que celle-ci correspond ou
non a la forme voulue, selon les tables anciennes des valeurs. Il lui faut donc observer
les prescriptions traditionnelles a la maniere dont on observe un testament. L'age aussi
entre en ligne de compte dans le jugement d'un individu par le fait que la société
malgache adopte une sorte de gérontocratie qui découle des relations entre les Vivants,
les Morts et Dieu. Plus l'individu est avancé en age, plus il est mdr et en conséquence il
comprend et intégre mieux les prescriptions en vigueur. En revanche, les jeunes gens
ne méritent pas qu’on leur fasse trop de confiance. Au cours d’'un débat ou lors d’'une
réunion, la raison revient toujours aux plus ageés. Il ne s’agit pas ici d’affirmer qu'il y a

nécessairement une contradiction entre les jeunes et les vieux, mais tout simplement,

° pasteur ANDRIAMANJATO Richard,e Tsiny et le Tody. 46



24

les décisions importantes ne peuvent pas étre énoncées par les moins ages. Cela est
da par le fait que les vieux sont considérés comme des Ancétres vivants.

En effet, dans la région du Sud-ouest de Madagascar, le méme mot Raza “ ”
signifie a la fois “ Ancétre ”. Cette appartenance des vieux aux deux mondes, celui des
Vivants et celui de I'au-dela, fait qu’on doit vénération aux vieilles personnes. En effet, &
cet age bien avancé, l'individu sent que la fin est proche. Il en prend pleinement
conscience. De la méme maniere, la société, conformément a leur insertion dans le
temps, le voit déja comme un étre en train de devenir Ancétre. Cette vision anticipant le
futur, entre autre, se trouve a l'origine de la vénération des plus agés. La moindre des
politesses consiste a s’attirer les bonnes dispositions des personnes agées pour avoir
la protection et la bénédiction de I'au-dela.

Remarquons cependant qu'une telle approche confirme la position que nous
avons adoptée déja quant a la sémiotisation de la mort : elle n’est qu’'un passage, une
voie d’accés permettant a I'individu de sortir de ce monde-ci et aller a I'au-dela, lui
conférant en méme temps le statut d’Ancétre, voire de Dieu.

En conséquence, la mort ne doit pas étre vécue en tant que mode tragique d’'un
éveénement qui n'aurait pas di se produire. Au contraire, elle est aux antipodes de la
naissance qui n’est autre qu’'un chemin d’acces du monde de I'ilnconnu au monde des
Vivants. Et si I'on peut dire ainsi : la vie n’est autre chose qu’une période de préparation
a la mort, c’'est-a-dire, il est question de parfaire sa vie afin que, dans l'au-dela, la
temporalité devient éternité et que I'on aurait un meilleur accueil et une meilleure place
dans un meilleur monde qu’est ce des Ancétres.



PARTIE Il :
SPECIFICITE DU "MOI" MALGACHE



26

1- Notion de Fihavanana

Conformément a ce qui est prévu par la branche de la linguistique qui s’occupe
des sens, il faut signaler que les mots ne sont pas des étiquettes affectées tout court
aux objets du monde. Au contraire, il faut admettre que chaque langue organise
différemment [l'univers référentiel. Il en résulte ainsi que certains mots sont
intraduisibles. Le mot “ Fihavanana ” en fait partie et en conséquence nous devons le
conceptualiser plutét que le définir. Et pour plus de précision vaut mieux partir de ce
gu’a dit M. MANGALAZA E. Régis a ce propos:

“Le mot “ Fihavanana ” est un terme qui mérite explication. Il renvoie
d’abord a la consanguinité, c’est-a-dire a I'’ensemble des personnes issues
d’'un ancétre commun et qui est d’ordre de la nécessité et du destin (car on ne
choisit pas d’'appartenir a telle ou telle famille) ; en second lieu, il désigne le
lien plus large mais moins profond que la consanguinité, unissant tout
simplement les personnes qui partagent le méme espace vital, (le village, la
vallée...) ou qui partagent le méme idéal de vie, les mémes mceurs et
coutumes. Valeurs essentielles aux yeux des Betsimisaraka, le "Fihavanana"
est présent dans tout le domaine de la vie et régularise ainsi tout rapport
social ”.*°

Dans ce propos, deux points sont a retenir, a savoir : “ les personnes issues d’'un
ancétre commun ”, d’'une part, et “ les personnes qui partagent le méme espace vital ”,
d'autre part. Ce qu’il faut préciser, c’'est que le “Fihavanana” est cette forme de
relations sociales dont les membres sont appelés “ mpihavana ”. Ainsi les "mpihavana ”
constituent un groupe social bien défini et bien distinct. Comme l'a dit M.
MANGALAZA , ils sont issus d'un ancétre commun dont on se souvient souvent le
nom. En effet, on I'évoque a chaque occasion pour dire et rappeler aux descendants
qu’ils sont qu’ »un ».

Pour un Malgache et surtout chez les Antesaka, une ethnie du Sud-est de l'ile,

les “ mpihavana ” constituent un “ olo-raiky ", c’est-a-dire, une seule et méme personne,

19M. MANGALAZA E. Régis, "La Poule de Ditu Mémoire des cahiers Ethnologiques n°4 — (1pB6-
P.U de Bordeaux 2




27

partageant le méme sang qui est transmis de génération en génération, a partir de
I’Ancétre commun. D’ou le terme de consanguinité.

Ainsi, on peut traduire le terme “ mpihavana” en “ consanguins . Et 'on peut
concevoir, a quel point, combien ils sont liés les uns aux autres par le sang. Disons
qu'au début, ils étaient deux freres ayant chacun huit fils. lls auront des petits fils, des
arrieres petits-fils et ainsi de suite. A chaque cérémonie, on réunit tous les membres de
cette grande famille afin gqu’ils puissent se connaitre et s’aimer.

En effet, ce qui caractérise surtout le “ Fihavanana ” c’est 'amour qui y régne.
D’une maniére innée, on aime les “ havana "ou les consanguins car, en fait, ils sont les
mémes éléments d'un ensemble. Notamment, en cas de difficulté ou en cas d’échec
dans la vie, ils doivent s'entretenir. Comme I'exprime bien le proverbe : “ voin-kava
mahatratra ”, c'est- a- dire, le malheur d'un "havana" est aussi ce des autres. D'un
commun accord et par affinité, ils doivent s’entraider en cas de besoins. La également,
le fameux « Vavambahoaka » est d’autant plus virulent comme dans dautres
circonstances. Dans pareil cas, I'assistance mutuelle est d'office, par amour et par peur
des représailles de la part des Ancétres qui sont censés voir de prés ou de loin.
Effectivement le probleme d’'un "havana" est celui d'es autres, étant donné qu'on a
partagé le méme sang, c'est-a-dire on est un seul et méme individu.

Autrement dit, si un “havana” est frappé de malheur, les autres doivent
I'assister et I'aider. Ainsi, les “ mpihavana ”, par consanguinité, sont les membres d’'une
grande famille, qu’ils vivent ou non dans le méme terroir. Toujours est-il qu’ils s’aiment
et s’entraident en cas de besoin ou de difficulté. Entouré des “ havanana ”, le Malgache
se sent parfaitement a l'aise. Il est chez soi. Tandis que, loin du groupe, il se sent
étranger, perdu.

Il faut noter également que cette grande famille constitue, pour I'individu membre,
un lieu d’épanouissement et de sérénité car il y regne amour, respect, entente et
cordialité. Comme nous l'avons déja souligné auparavant, le Malgache, loin des siens,
se sent seul et fragile car il n'est pas a l'abri des dangers. Il en résulte que le
“ Fihavanana ” est tout ce qu’il y a de plus précieux, voire méme, sacré. C’est un garant
et une assurance pour la vie. Effectivement, il n’est surtout pas question de laisser

tomber un “havana”, quelle que soit sa situation ou ses défauts. En fait, il fait partie



28

intégrante de soi —-méme, comme on I'a déja souligné par ailleurs. Et I'on a tort de faire
autrement et aucune excuse n’'est valable devant les autres membres au cas ou il y a
demande d’explication lors d’'une réunion familiale. Et il n’est de pire sanction que celle
d’étre abandonné par les siens ou d’étre isolé par eux. Parmi les sanctions possibles, la
pire est le fait de ne pas pouvoir étre enseveli dans le tombeau familial. En quelque
sorte, c'est I'exclusion totale et définitive.

L’autre explication qui vaut pour le mot “ Fihavanana ” se révele étre la notion de
parenté. Les “havana” sont les proches parents tels que les fréres et sceurs, les
cousins, les oncles et tantes, les fils ou petits-fils de ces derniers. Mais ce qu’il y a de
plus spécifiqgue dans le “ Fihavanana ”, c’est le sentiment d’intimité et d’affinité qui relie
les membres entre eux. Pour preuve, on n'a qu'a évoquer la joie d’'un individu en
présence de son “ havana "qui lui a été inconnu auparavant car, enfin de compte, c’est
lui-méme qu’il a retrouveé dans I'Autre.

Ainsi, le terme “Fihavanana” peut étre le synonyme de consanguinité.
Autrement dit, les « mpihavana » sont des consanguins et constituent un groupe social
« Raza Raiky » ou littéralement, méme Ancétre. Mais en quoi consiste le deuxieme
volet, si I'on tient compte de l'approche de M. MANGALAZA, a propos de cette
notion ?

On peut aussi appeler « mpihavana », les personnes qui partagent le méme
espace vital, sans étre nécessairement liées par une consanguinité. Autrement dit, les
liens résultent de I'appartenance a un méme terroir géographique et ne reléve pas de
I'étre biologique. Le plus souvent, ce genre de lien est fragile parce qu'il releve de
I'accidentel plutdt que du naturel. Dans le * fihavanana ” par consanguinité, au contraire,
les membres possédent une base de mentalité commune, véhiculée génétiquement par
le fait méme qu’ils sont issus d’'un méme Ancétre et qui se transmet de génération en
génération.

Exemple, dans certaines familles de Sud-est malgache, il y a des Consanguins
ou des Raza Raiky qui sont guerriers ou doués d’un certain degré d’intelligence. Et de
la méme maniere, il y en a aussi des fourbes et cela releve d’'une certaine hérédité.

C’est 'une des raisons pour lesquelles il est trés important de bien choisir dans

quel groupe faut-il, si I'on veut avoir une femme pour épouse, au cas ou l'on veut se



29

marier. Il est surtout question de demander des informations enfin de bien choisir la
future belle- famille. 1l faut se renseigner aupres des « havana » ou avec des gens a qui
on a de bonnes relations pour mieux connaitre I'histoire de telle ou telle famille pour
mieux optimaliser le choix. En effet, si le lien de consanguinité est quelque chose de
naturel, en revanche, celui occasionné par une alliance I'est moins. Mais quoi qu'’il en
soit, par le mariage, le "Fihavanana" s’élargit encore plus.

Cependant le partage du méme espace vital crée également des liens qui se
tissent a partir des relations de voisinage car le fait de se voir chaque jour, de se saluer,
d’échanger des biens,...crée dans chaque individu un sentiment de cordialité et
d’amour. A la longue, les personnes vivant dans le méme terroir finissent par devenir
des intimes et des proches. Ce qui veut dire finalement qu'elles deviennent des
“Mpihavana” parce quelles font exactement ce qu'elles auront a faire pour un
“Havana” dans le sens premier du terme. Il faut remarquer que ce genre de
“Fihavanana” est toujours susceptible de fragilité, puisque si les sentiments qui
animent les “ Mpihavana ”, par consanguinité, sont dotés d’'une nature indéfectible, en
revanche, ceux qui sont animeés par la cohabitation dans la méme aire géographique
peuvent se dissoudre par éloignement de parenté ou par rupture de certaine régularité
dans les habitudes acquises.

Dans la consanguinité, il est question de filiation qu’on ne peut pas rompre par
décision arbitraire. Effectivement, si on se référe toujours dans la partie Sud — Est
malgache, on constate que chez les “ Antesaka ”, les individus membres d’'une famille
sont classés par niveau de génération. On trouve alors la classe des grands- parents,
celle des péeres et des meres, celle des fils et des filles, celle des petits-fils,...si I'on se
réfere a un Ego. De la sorte, un tel individu peut étre classé parmi les peres malgré son
jeune age et un tel autre peut appartenir dans la classe des fils au détriment de son
age avancé. A chacun donc le respect qui lui est d0 en fonction de la classe dans
laguelle il appartient. Ce qui n’est pas le cas dans le Fihavanana par cohabitation. La,
c'est I'dge qui sera prépondérant et en voild pourquoi ces deux types de
“ Fihavanana "sont vécus difféeremment par le Malgache. Dans ces deux formes de

parenté, les liens sont d’autant plus solides dans la premiere que dans la seconde.



30

Toujours est-il que le Fihavanana est un genre de lien social original et spécifique au
monde. C’est une originalité uniquement malgache.

Cependant, il faut admettre que ces deux formes de relations sociales sont d’'une
importance capitale malgré leur différence. Effectivement, chez le Malgache, la vie n'a
rien d’individuel, c’est plutdt quelque chose de social. Ce qui implique que, qu’elle que
soit la nature du lien dans lequel I'individu se trouve, consanguinité ou cohabitation, il a
toujours besoin du “Fihavanana” pour jouir pleinement de sa vie. En définitive,
'essentiel est d’avoir une vie dispensée de tout conflit, aussi bien dans le groupe
familial que social. La dignité individuelle est ainsi fonction de cette paix intérieure
occasionnée par l'individu lui-méme. En conséquence, dés son jeune age, on inculque
a I'individu ce qui est permis et ce qui est interdit pour harmoniser la vie en société. En
transgressant ces régles, I'individu sait d’avance la force et la puissance de la société
qui risque de peser sur lui en cas de comportement incorrect. En ce sens, il semble que
les autres deviennent plutdt I'enfer dans le cas ou I'individu n’en tient pas compte.

Par contre, en respectant les régles du “ Fihavanana ”, il se met a I'abri de toute
forme de sanction sociale et, du coup, trouve protection, amour et affection. Les regles
mettent alors en avant I'importance du social par rapport a l'individuel. Il est alors
question de bien entretenir les “ Havana "en les aidants et les aimants le plus possible.
Un désordre au sein des “ Mpihavana ” est nuisible non seulement pour l'individu qui en
est la source mais également pour la vie du groupe. Ainsi, force est de I'écarter
momentanément jusqu’a ce qu’il prenne conscience de la gravité de sa faute et
demander pardon.

On peut également assister a d’autres formes de “ Fihavanana ” telles que les
alliances matrimoniales, par le sang et le “Ziva”. A propos du mariage, il est
formellement interdit de prendre pour épouse une fille de son propre lignage. C’est
I'inceste. Ce genre de prohibition est une maniére ou une autre pour élargir encore plus
le champ du “ Fihavanana ” sous forme de mariage exogamique. Il en est de méme
pour l'alliance par le sang dont les deux alliés sont souvent des individus qui partagent
le méme idéal de vie. En conséquence, ils décident de procéder aux rites du “ Fati-dra ”
qui consiste a échanger leur sang pour le boire avec de I'eau. Le rituel de telle alliance

peut prendre l'allure d’une cérémonie ou les membres des deux groupes intéresses



31

assistent pour en étre des témoins oculaires. Il faut noter aussi que, contrairement au
“Fihavanana ” par consanguinité naturelle, ce dernier en est une autre car le fait de
boire le sang de I'autre signifie symboliquement qu'on est du méme sang. De ce fait,
cette alliance est également susceptible de rupture d’autant plus qu’elle n’est que I'acte
de deux individus et non du groupe. C’est quelque chose de conventionnel.

Il'y aaussi le*” Ziva” qui est une forme de relation entre deux groupes ethniques
et qui interdit a ses membres de se faire du mal et surtout leur recommande d’avoir une
attitude consensuelle dans leurs relations quotidiennes. Cela peut étre compris comme
le sens générique du “Fihavanana” parce qu’l est le point commun entre la
consanguinité avec d'autres formes de relations sociales. En définitive, chez les
Malgaches, une chose est slre, c’est que ce genre de liens est quelque chose de
sacré puisqu’il découle d'un héritage ancestral. C’est pour cela que les relations
engendrées par le “"Fihavanana" ne se rompent pas aussi facilement. Entre les
"Mpihavana ", le sacrifice de soi-méme est de régle comme l'atteste le proverbe
suivant :

“Aleo very tsikalakalam-bola toy izay very tsikalakam-pihavanana”.

Ce qui veut dire :

"Vaut mieux subir un désagrément matériel que de briser un lien de parenté
guelconque”.

Nous retrouvons a travers ce proverbe la définition générique du terme
“ Fihavanana " que nous avons fait dériver du “ Ziva . Tout d’abord, on met en exergue
les rapports qui peuvent exister entre relations parentales et I'argent qui sont tout deux
des richesses. Parler de ces derniéres c’est déja entrer dans d'autres formes de
relations sociales, notamment les échanges. Chez les Malgaches, le fihavanana est
signe de richesse autre et qui ne peut étre échangée contre de I'argent. Le proverbe
gue nous venons de citer en faisait foi. A propos de ce genre de richesse, il n’est pas
question d’en étre assouvi, et il est nécessaire d’en avoir plus. Le ziva, le fati-dra et
méme I'alliance matrimoniale sont des manieres pour élargir ce genre de fihavanana.
Plus on a des parents nombreux, mieux on est entouré et plus on a des richesses car

ce qui appartient a mes havana est le mien aussi.



32

Ce sentiment nous pousse a croire que la propriéeté de mes parents est
également la mienne. Aucune propriété n’est frappée du sceau de I'individuel, le tout
appartient a tout le monde dans un méme groupe. Tout objet est senti ou appréhendé
sur le mode du “ noétre ”. Dés lors, il ne nous semble exagéré de dire que chez les
Malgaches, la dignité humaine est fonction de ses relations en matiére de parenté dans
lesquelles les liens doivent étre renouvelés et renforcés a chaque fois et a chaque
occasion. Inversement, si quelgu’'un rompt volontairement ou non ce genre de liens,
c’est lui-méme qui s’exclut du groupe et il commence a étre mal considéré, ses statut et
rang sont en baisse. Il se marginalise et finit par étre exclu socialement. Voici ce qu’'en
pense M. MANGALAZA

“La vie sociale suppose une tendance a la sociabilité, mais toutes
société contient paradoxalement des forces anti-sociales. La vanité et

I'orgueil, I'ambition et le désir de puissance, l'instinct de domination font que

la nature humaine est nécessairement conflictuelle. Entierement conscient

que le conflit fait partie intégrante de toute vie en société, les Betsimisaraka

pensent qu’il faut une volonté réelle d’entente constamment réactualisée au

niveau du quotidien par les échanges (parole, nourriture, prestation de
service...) pour que la coopération ne soit pas un vain mot mais qu’elle
devienne une source d’épanouissement pour tous ”.**

Autrement dit, dans toutes relations humaines, du moins pour le cas des
Malgaches, le "Fihavanana" est d’autant plus que primordial car, partout, vivement
souhaité, sollicité et recommandé, la ou il y a une vie en société car une vie
individualisée est synonyme de vulnérabilité. En voici des proverbes illustrant ce point
de vue:

“lzay tsy mahay fatram-bary mahay sobika”

Littéralement :

"Celui qui ne sait pas mesurer du riz doit savoir au moins en confectionner
le panier ».

En fait ce proverbe nous apprend que, dans la vie, tout s’organise autour de la
complémentarité entre divers éléments d'une totalité ou d'un ensemble. Que chaque

M. MANGALAZA E. Régis, "La Bte de Diel/'p.40




33

chose se mette en place qu'il lui faut et cela est d’autant plus vrai dans I'espace comme
dans le temps. Il est toujours question de saisir I'ordre des choses et I'admettre, sinon, il
y aurait un déséquilibre. Et c’est la vie elle méme qui est en danger, qu’elle soit celle
d’'un individu ou celle d'un groupe. La ou il y a ordre, il y a toujours vie et dans le cas
contraire, ce serait la mort.

L’égoisme, une maniere de préner la particularité est condamnable par le fait
méme qu’elle favorise le déséquilibre. En fait, c’est une blessure occasionnée au sein
de la société mais aussi et surtout, I'instauration du manque dans la forme. Or il est
évident que ce manque est vécu comme étant une tension qui cherche une issue.
C’est ce manque qui définit le désir comme une aspiration a la complétude et du méme
coup, explique le fait qu'on ne peut désirer que ce que I'on n’'a pas. On peut méme
affirmer que les servitudes qu’impose la vie en société n’est gu'une forme de liquidation
du mangue. Ce gue je ne posséde pas en propre mais que possede mon “ Havana ” est
mien. Voila pourquoi j'entretiens, avec eux, de bonnes relations sous peine de vivre ce
manque d’'une maniére cruelle, une cruauté qui nait du fait que I'objet est disponible
mais je ne peux pas en faire usage puisque je suis en mauvais terme avec son
détenteur. En effet, le refus de partager avec les siens ce que l'on posséde est
vivement condamné. Lorsqu’on parle de partage, on a en téte une configuration
matérielle. A cela il faut ajouter les choses intangibles telles que tristesse et joie,
malheur et bonheur. Tout est a partager et rien n'est a refuser quand on parle de
fihavanana malagasy car en fait et selon un proverbe :

“lzay iray vatsy, iray aina”

“ Ceux qui ont méme viatique ont méme vie ”

Sans vouloir contester la validité de la traduction de NAVONE, il nous semble
qgu’on peut faire la jonction de ce proverbe avec la notion de complétude ou de totalité
évoqueée ci-dessus. Pour plus de précision, Vatsy veut dire réserve de nourriture quand
il s’agit de voyager ensemble. Durant tout le trajet, elles ne doivent former qu'une seule
et méme personne car I'entraide est de mise. L’explication qui nhous semble appropriée
ici consiste a prendre le “un” non pas comme un simple déterminant d’objet mais
comme étant I'expression de l'unité qui représente la totalité indivisible. Autrement dit, il

existe une unité de viatique et de la vie. Ceux qui possedent en commun ont



34

également la vie en commun. Pour bien mettre en exergue cette unité, le Malgache,

surtout dans le Sud-est, quand il veut parler du lien de parenté dans le sens ci-dessus
expliqué :

“olo raiky iahay”, c’est-a-dire: "nous sommes une seule et méme

personne », une unité qui amplifie et renforce en méme temps l'importance du

“ Fihavanana ”.

2 — Le Moi malgache ou I'étre pour autrui

A la difference du moi occidental qui cherche son identité dans les qualités
individuelles, le moi Malgache tend a s’ouvrir vers I'extérieur, vers les autres. Bien
entendu, aucun moi ne peut s’enfermer uniguement en-lui méme sinon le ex- dans
I'exister n’aurait plus de sens. Mais il s’agit plutot du fondement de ce moi-méme, de
son orientation pour trouver son sens et son intégrité. Robert DUBOIS fait remarquer,
en soulignant, que le moi Malgache est constitué par trois zones concentriques. La
premiére est constituée par un noyau central, le moi en tant qu'étre pour-soi, doué
d’intelligence et dynamique, ce par quoi un étre se distingue d’'un autre. C’est ce qu'on
appelle, pour la plupart du temps Ego, le support de toute la personnalité de I'individu
humain.

La deuxieme zone est celle des personnes unies a ce moi originel a l'aide des
relations de consanguinité, de I'appartenance a un méme Ancétre ou d’'un Razana-
iombonana et dont I'ensemble de celles-la forme un groupe uni. Elles constituent une
lignée parentale, constituant ainsi ce qu’on appelle communément Arbre Généalogique
ayant une expression bien déterminée de I'unité dont souligne ce proverbe :

“Velona iray trano, maty iray fasana”, c’est-a-dire, vivants, on habite la méme
maison et, morts, on sera entassé dans un méme tombeau”.

Autrement dit, du moment qu’on appartient au monde des Vivants, on vit la
méme aire géographique, symbolisée par la maison. Et lorsqu'on passe au monde de
l'au-dela, le tombeau est le point d’ancrage commun pour la lignée parentale. La
communauté est, dans ce cas, le signifiant de I'unité de celle-la. C’est surtout dans ce
deuxieme aspect du moi Malgache que se détermine la personne de l'individu ainsi

que sa consistance. Et son intelligibilité découle de son appartenance au groupe et,



35

inversement, le groupe est amputé si I'individu vient a disparaitre ou a étre séparé de
lui, méme momentanément.

La troisieme zone du moi malgache est constituée par des personnes qui vivent
ensemble en partageant le méme terroir, que ce soit un village ou une vallée... Ce sont
les * mpiara-monina "ou les cohabitants qui n'obéissent pas nécessairement au critére
de la consanguinité. Les personnes qui partagent la méme aire géographique sont
soumises aux mémes conditions climatiques, a des difficultés communes et a toute
sorte d’aléas de la vie tels les cataclysmes naturels ou les divers accidents. Ayant les
mémes soucis, elles luttent ensemble. D’'ou le fait qu’il en résulte une certaine
complicité entre eux pour mieux supporter la vie et, dans ce cas, les qualités de tout un
chacun sont requises pour constituer une force unique, celle du groupe qui est en train
de devenir des “Mpihavana”.Sans aucun doute, le fihavanana constitue I'un des
fondements du moi Malgache.

Les personnes qui forment les deux dernieres zones, nous l'avons vu, sont
extérieures a Ego. Elles constituent ce qu'on appelle Autrui qui, non seulement
nécessaire dans la constitution du moi empirigue de Ego mais aussi dans la prise de
conscience de soi-méme. QU’il se considere comme étant, par rapport aux autres. De
telle maniére, pour un Malgache, exister consiste a sortir du moi Ego. C’est un effort
de dépassement qui oriente l'individu vers l'autre que soi, c’est-a-dire, vers Autrui. Et
compte tenu de la pluralité d’Autrui tels les consanguins, les cohabitants et les Ziva,
I'exister du moi est forcément une ouverture vers le social ou lindividu trouve son
fondement et son épanouissement.

Exister ou avoir un moi impligue également le mouvement infini de la
subjectivité vers la transcendance. Il faut, toutefois, souligner ici que le mot
transcendance doit étre pris dans son sens étymologique et suppose un double
mouvement : traversée, idée de trans et montée, idée de scando.

Cette sortie du moi vers I'extérieur, impliqué par le verbe ex-ister, connait un
autre aspect concomitant qui consiste en un mouvement d’appropriation. Le moi, qui
prend conscience de lui-méme, est en train de s’approprier son propre moi a travers
autrui. C’est la conjugaison de son propre regard et des regards d’autrui qui est le

substrat de sa personnalité. Il en découle, dans le mouvement infini de la subjectivité,



36

deux directions: un mouvement dans le sens horizontal et qui S'impose par
l'introduction d’autrui dans la composante du moi et un mouvement dans le sens
vertical puisque le moi suis aussi impliqgué par I'histoire de son groupe. En d’autres
termes, les relations du moi avec les Vivants constituent les dimensions horizontales
tandis que celles qui l'unissent avec les Ancétres et Dieu constituent également les
dimensions verticales.

En effet, étant transcendant, Dieu est incessamment en relation avec les
humains, par omniprésence et par omniscience ou tout simplement par les rites
religieux pratiqués par ces derniers avec I'intermédiaire des Ancétres. D’autant plus,
Dieu est celui qui donne la vie mais qui en dispose comme il I'entend. D’ou son
omniscience car il est présent et agit en tout, sur tout et dans la conscience de tout un
chacun des Malgaches. Finalement, exister suppose un mouvement de traversee
exprimant l'effort de dépassement du moi dans |‘Autre tel que consanguins,
cohabitants ou ziva et autres formes d’alliance, d’une part et de I'autre, un mouvement
de montée vers le haut, ou trénent les Ancétres et Dieu. On peut avancer, avec une
certaine réserve, que l'originalité du moi Malgache réside dans ce double mouvement
de traversée et de montée, c’est-a-dire a la fois déterminé par ses origines ancestrales
mais aussi par la consanguinité.

Ainsi, I'importance du havana n’est plus a démontrer. C’est primordial et cette
primauté découle plus précisément d’'une source sdre, les traditions d’'une part et c’est
également consigné par des prescriptions visant une vie en société harmonieuse par
respect aux Ancétres, par fidélité aux interdits lesquels sont transmis par les us et
coutumes. Le moi Malgache est décidément un mouvement vers Autrui, intégrant le
passé, tenant compte du futur et sans oublier, bien sdr, le présent.

Indéniablement, le Fihavanana constitue un mode de vie assez exceptionnel
dans la mesure ou exister est synonyme de relations intersubjectives ou I'individu se
constitue a travers les images qu’il se donne de lui-méme, conformément aux
prescriptions ancestrales, des images orientées vers un but : donner et recevoir des
aides et des assistances de la société et dans un esprit de partage. De cette maniere,
le moi s’érige de maniére a avoir, si 'on peut s’exprimer ainsi, Autrui, comme garant

contre toute forme d’exces. Le probleme du moi est exactement le probléme de la



37

liberté : étant libre je suis contraint au respect des autres, sinon ma liberté risque d’étre
niée par la société. Mais quel genre de liberté est-ce ?

Ainsi la liberté dont il est question consiste a s'intégrer beaucoup plus dans la vie
en société. Toujours dans le Sud - Est malgache, il y a ce qu'on appelle le Rohon’olo.
Le Roho est le fait de parler ou tout simplement le fait de dire quelque chose et olo
signifie personnes ou gens. Et le Rohon'olo n'est autre chose que le fameux
commentaire des gens a propos d'un fait, le commérage qui suppose déja un
jugement. Toujours dans ce sens, mais dans d'autres contrées, telles les Hautes-
Terres, le rohon’olo n’est autre que le vavam-bahoaka. Si le mot vahoaka désigne la
population ou la foule, au sein d’'un groupe social défini, vava désigne la bouche et
signifie par métonymie la parole. Il s’agit donc pour les gens de cette région d’émettre
un avis sur I'acte d’un individu, de le juger un avis a propos généralement d’un fait ou
d’'un acte qui déborde du cadre prescrit par la tradition et qui, de la sorte, contrevient
aux regles.

Dés lors, la vie se réesume dans l'attente des blames possibles qui appellent &
chaque fois des sanctions. L’'individu s’attend a tout moment commettre certains
méfaits pour finir par étre exclu hors du groupe. Il se retrouve ainsi face a lui-méme.
Son moi social est amputé parce gu'il ne fait plus partie de la totalité et devient tout
simplement un élément étranger, en quéte de son identité et de son intégrité. C’est ce
double mouvement du moi, a la fois tourné vers l'individuel et vers le social qui
caracterise, enfin de compte, le fait d’étre Malgache.

Pour plus de précision, revenons sur le jugement social qui commente et
condamner l'acte de quelqu’un, suite a des maladresses et aux contrefagons ou
violation des tabous mentionnés dans les us et coutumes. Des fois et chose étonnante,
le tabou peut étre levé aisément, moyennant d’'un consensus social. On trouve
quelques exemples de tabou levé, en matiére d’alimentation : telle nourriture est
interdite pour un groupe mais peut devenir permise lorsque l'individu concerné va
voyager loin et que la-bas, il aura la vie dure, a cause de ce genre de restriction. Alors
d’'un commun accord, on léeve le tabou pour lui faciliter l'intégration dans son groupe
d’accueil. En tout cas, lorsqu’il y a flagrant délit en matiere de transgression d’un tabou,

c’est toujours le Vavam-bahoaka, qu’il faudrait, a tout prix, éviter. Celui-ci peut étre tres



38

dangereux pour le fautif car il se traduit par des discrédits mettant en cause le statut
social de I'individu en question. Bref, c’est I'existence méme de l'individu elle-méme qui
est remise en cause, ses prestiges et ses prérogatives.

Nous touchons la au type de sanction dont redoute-le plus le Malgache. Le
jugement des cohabitants qui peut aller jusqu’au mépris de l'individu a tel point qu'il
équivaut non seulement a un rejet ou a une exclusion, mais entraine également la perte
de l'identité sociale de la personne en question. A ce propos, voici justement ce que dit
Jean RAJAONARIVELO :

“On n‘aura jamais rien compris a 'ame malgache aussi longtemps que
I'on ne se sera pas rendu compte que pour le peuple qui a placé au sommet
de sa moralité la conduite selon le “ Fanahy "(d@me ou conscience), il n’est de
pire malheur pour un étre humain que d’étre assujetti par les circonstances a
subir I’hnumiliation ou le ridicule ”

()

“La capacité de résistance spirituelle humaine se trouve condamnée a
'avance a la défaite dans une épreuve qui la met face a face avec la honte,
exactement comme d’un tournoi qui 'opposerait au taureau car pour le moral
humain : “ la honte est aussi un taureau ”.*?

Pour le Malgache, il est bien évident qu’il est sage de rester en conformité avec
les regles habituelles et d’agir selon les traditions. Surtout il ne faut pas se hasarder a
passer outre et a innover car celui qui s’y risque sera l'objet de I'humiliation. C’est ce
dont I'auteur souligne dans ce passage, cité par Robert DUBOIS, dans son livre intitulé
« Ny atao no miverina ». Et & ce propos, un proverbe est tres significatif en soulignant
gu’il vaut mieux étre enseveli vivant que d ‘avoir honte. Tant que possible, il est toujours
question d’éviter 'erreur. Ainsi :

« Ataovy toy ny dian’omby izay dian’ny tanany no dian’ny tongony. »

Autrement dit :

“ Il faut faire a la maniere dont se déplace un beeuf, les pattes postérieures

se posentlaouily a celles du devant”.

12 Jean RAJAONARIVELO, « Le Fanahy », in Civilisatioralgache, p.15, 1968



39

Ainsi agir autrement, c’est courir le risque d’une marginalisation pure et simple.
Les parents, les proches sont la pour servir de rempart et protéger les siens cotre tout
exces. lls les préviennent systématiquement au moindre écart puisque I'opprobre subi
par 'un de ses membres aurait, inévitablement, des effets nuisibles a tout le groupe
entier. En effet, la perte d'un membre d’'une telle maniére engendrait au sein de la
communauté toute entiére une tare héréditaire.

Il serait donc difficile pour le groupe de se targuer a propos du "Fihavanana". Que
ce soit pour I'individu ou pour le groupe, le rejet social équivaut a une mort lente malgré
la richesse ou le pouvoir de l'individu ou du groupe. Selon le Malgache, de toutes les
épreuves pénibles, la plus dure ou la plus insupportable est sans nul doute le
déshonneur, suite a une exclusion. C’est pourquoi, il prdbne haut et fort que ce qui
prime, c’est I’honneur et la dignité. Le tragique du déshonneur est tres mal vécu dans la
société malgache et au lieu de tel, il préfere mourir que de subir un affront pareil. En
voila encore un pdle qui force inconsciemment un Malgache a s’intégrer beaucoup plus
dans le groupe. Ce dont réesume Jean RAJAONARIVELO en ces termes :

“L’instant ou nous serions persuadés que I'image de notre moi chez
autrui est détériorée sans espoir, alors le risque est grand que nous
trouvions notre existence physique privee de sa raison détre et
encombrante ”

Ainsi, il ne serait pas erroné d’avancer que le moi Malgache n’est pas libre d’étre
quoi que ce soit, du moins d’étre lui-méme. C’est I'Autre qui le détermine au détriment
de son étre qui est susceptible d’étre figé. Ce risque est bien faible si I'on tient compte
le fait que c’est dans la contrainte elle-méme que se construit la liberté, pour paradoxe
que cela parait. En fait, faite pour contraindre, la loi libére. Ainsi, au lieu d'étre enfer,
Autrui est source d'aisance et de liberté.

En réalité, c’est I'individu lui-méme qui décide mais, seulement, sa décision doit
étre conforme a l'aspiration générale pour que son image chez Autrui n’en soit pas
entachée ou écornée. C’est sa forte insertion dans le groupe qui donne consistance et
épaisseur a son étre. Il est et demeure toujours un élément d’une totalité qui le dépasse
infiniment et sans laquelle il se perd. Et voila en quoi consiste la spécificité du moi

Malgache, étre pour autrui. Le moi doit sortir de lui-méme pour entreprendre la



40

traversée qui va le fusionner a Autrui. C’est cette fusion qui donne a I'individu sa solidité
et sa personnalité. Hors d’elle, il n’est qu’une ombre de lui-méme, un semblant d’étre. Il
n'en demeure pas moins que l'individu puisse faire preuve d'une originalité dans ses
initiatives individuelles pourvu que celle-ci n'excéde pas les limites permises dans le
cadre de la tradition. Bref, a chaque entreprise, il faut toujours tenir compte des autres,
a savoir Dieu, les Ancétres et les cohabitants.

Autrement dit, l'insertion du Malgache dans l'espace-temps tient compte du
passé, les ancétres, et du futur, les descendants. L'instant présent n'est que la
réconciliation d’un passé qui n’est plus et d'un futur qui n’est pas encore. Le présent est
chose fugitive et que I'on ne peut pas en tenir compte. Si I'on peut dire ainsi, le
Malgache n’est jamais tout a fait présent, il est ou avec le passé ou en plein dans le
futur. Toutes ses décisions sont teintées de prudence, souvent excessive pour la simple
et bonne raison que ni le passé et ni le futur ne sont pas entierement a sa disposition.

En fait, comme nous l'avons fait remarquer un peu auparavant, le présent est
fugitif et méme volatil. Surtout il ne faut pas y compter. C’est peut étre dans ce sens
que le Malgache se méfie du présent, de ce qu'’il fait maintenant pour miser sur ce qui
va advenir demain. En fin de compte, le temps, c’est I'ensemble de I'antérieur et du
postérieur et dans cet espace temporel, le présent semble n’avoir aucune place.
Effectivement, il y a quelque absurdité a dire avoir du temps qui n’est plus que passé et
futur.

De ce fait, le concept temps est tres important dans la pensée malgache.
Comme cela est signalé un peu plus haut, en agissant, un Malgache se réfere toujours
au passe tout en tenant sérieusement compte du futur. Autrement dit, il y a toujours une
référence a la tradition, héritée des Ancétres et une projection dans les futurs sous
forme de base de calcul et motivant les attitudes adoptées dans la réalisation de
quelque chose. Cela, afin que les descendants auront quelque chose a leur disposition
et, ainsi, ils peuvent réaliser plus ou moins facilement leur existence.

C’est de cette maniére que tout ce qui est individuel est condamnable parce que
contraire a I'esprit du groupe ou si I'on veut. Cette condamnation vient du fait que le
groupe fonctionne comme étant une unité et toute amputation de l'unité instaure le

manque qui engendre nécessairement un déséquilibre et suppose déja la mort. Ainsi, le



41

Malgache a horreur de mettre en avant le “Je ” de I'énonciation, il préfére utiliser le
“Nous ” qui se traduit, non pas en "lzahay" mais en “Isika”. Le Malgache préfere
utiliser “ Isika” car ce terme integre Autrui dans tout qu’on fait et dans ce qu’on dit:
" c’est a nous, c'est nous qui faisons ceci ou cela ». L'on assiste ainsi a une sorte de
communisme a la maniere malgache. Tout est présenté, tout est dit comme
appartenant a tout le monde. Ainsi lors des salutations d’'usages :

“Akory itsika agny”

“La-bas, comment allons-nous”

En conséquence, il n'est toujours pas question d’exclure I'Autre. Par contre, il
s'agit plutot de l'inclure constamment dans tout ce qu’'on entreprend. Ego et Autrui ne
font qu’une seule et méme personne et comme nous I'avons dit par ailleurs, il faut a tout
moment tenir compte des Autres dans chaque entreprise car, en fait, les autres nous
regardent et jugent a chaque instant. Ainsi tout I'étre d’'un Malgache consiste a étre a
I'égard d’Autrui.

3- Individu et communauté

Dans la conception Malgache de la vie, il est trés difficile de séparer Individu et
Communauté. Si I'on peut dire le premier est I'élément constitutif de la seconde. Il en
est les éléments de I'ensemble. D’ailleurs, il ne peut retrouver son fondement que dans
un groupe donné, surtout dans son groupe d'appartenance en tant que consanguin. En
conséquence, dans cette partie de notre étude, il s’agit pour nous de mettre en exergue
les points essentiels de la partie précédente.

Tout a I'heure, il a été question des relations entre le moi et Autrui. Maintenant, il
est question de parler de Ego et de la Communauté, de leur fusion. Ce qui revient au
méme car Ego dont on va parler ici n’est autre que moi mais dans d’autre domaine et
en d’autre champ d’action. Bref, Ego est une personne humaine qui a un réle a jouer
dans une communauté donnée et aussi des responsabilités a assumer, ce qu’on
appelle communément devoir. Mais la Communauté également doit quelque chose a
Ego, c’est le droit. Si I'un est la face, l'autre est la pile d’'une méme piéce de monnaie,

tout comme le recto et le verso d’'une méme feuille de papier.



42

A bas age, I'enfant malgache n’a comme univers de relations humaines que sa
famille, a caractere de consanguinité, notamment, le pére et la mére, ses fréres et
sceurs, les grands-parents que ce soient paternels et maternels...Au fur et a mesure
que I'enfant grandit en age, cet univers s’élargit par d’autres membres. Pour plus de
précision, nous allons nous référer a I'ethnie du Sud — Est, notamment les Antesaka. La
premiére sphére d’appartenance d’'un enfant est la famille composée de ses parents, de
ses grands-parents paternels, fréres et sceurs du pere. Ensuite, il y a le Lonaky ou
groupe d'appartenance dans un village donné, ayant un tombeau commun et dont les
membres constituent une grande famille. Dans ce groupe, toute forme de mariage est
strictement interdite.

Dans le domaine du lignage ou de I'ascendance, I'on parle de Raza ou Ancétre.
Nous sommes descendus d'une seule et méme personne. Ce qui veut dire que nous

sommes une seule et méme personne. Bref nous sommes " un ", lzahay Raza raiky,
ou nous qui avons le méme Ancétre. Il s'agit ici de la lignée paternelle. Le plus souvent,
ils vivent parfois dans le méme village et I'on parle ici de lieu d’habitation ou d’un terroir.
Le Raza porte une autre appellation & savoir le Lonaky. Ce groupe est dirigé par un
chef qui se nomme Lonaky également. Il arrive qu’'un village soit habité par un ou
plusieurs Lonaky et qu’entre eux toute forme de relation en matiére de mariage est
permise.

Enfin le Kobory est synonyme de tombeau ou sont ensevelis les membres d’'un
méme Lonaky. On parle ici, signalons-le, de lignée paternelle. Tous ceux qui sont
descendants d'une méme personne, c'est-a—dire d’'un Ancétre commun “ méale ” et qui
doivent étre entassés dans une grande maison apres I'expérience de l'ici-bas. Chez les
Antesaka, les femmes sont placées dans la partie Sud et les hommes au Nord, comme
on dit :

“Velona iray trano, maty iray fasana ”, littéralement :

“Vivants on habite la méme maison, morts on s’entassait dans un méme
tombeau ”;

En voila a propos de la grande famille a laquelle I'enfant malgache aura de
relations de consanguinité, en plus des gens de I'entourage dans le village ou il habite.

Plus I'enfant grandit, plus il prend conscience de son appartenance dans un groupe et



43

également, il prend conscience de l'importance de l'entité familiale en matiére
d’affection, d’assistance et de protection et il en est de méme a propos de ses devoirs
envers les siens.

Cependant, lorsque l'individu va étre circoncis, toute la famille est invitée et
présente au village, le méme jour. Déja, I'affluence des invités étonne le petit garcon
qui, stupéfait, devient le centre d’attention. Il se sent, tout d’'un coup, entouré d’amour et
souvent, de trop. Il faut dire qu’il s’agit pour l'intéressé d’'un moment fort dans sa vie. Et
il est tres important que ce moment unique doit étre choisi & un age bien précis de
I'individu afin gqu’il en prenne conscience et que cela doit &tre un jour propice.

Pour un malgache, s'’il est un jour a féter dans le genre d’anniversaire, ce devrait
étre le jour de sa circoncision et cela pour deux raisons : tout d’abord pour I'individu lui-
méme, il s’agit d’'un genre de baptéme. C’est le premier contact du jeune garcon avec la
blessure d’'un couteau. Tout le monde s’attendait a ce que l'initié crie ou ne crie pas,
pleure ou ne pleure pas. De ces deux gestes d’héroisme ou d’une certaine lacheté
découle les jugements des parents que ce sera un homme courageux, doté d'un
certain talent, de volonté ou d’'un genre fuyard. Dans le premier cas, tous les membres
de la grande famille qui ont été présents ne cessent de rappeler ce geste de bravoure
a chaque rencontre avec le garcon car il s'agit 1a d’'une épreuve d’endurance pour le
jeune initié. C’est un rite d’initiation ou de passage de I'dge de garcon a l'age
d’homme m0Qr et responsable. Chez les Antesaka, a partir de ce moment, I'individu fait
partie intégrante de la communauté et peut jouir pleinement ce dont il a droit. Mort, il
doit étre traité comme il le faut.

Le second point qu’il faut mentionner aussi est la rencontre du jeune individu
avec son groupe d’appartenance. Comme nous l'avons dit auparavant, tous les
membres de famille sont 1a, qu’'il soit du coté paternel ou maternel, des Fati-dra, des
Ziva et aussi des amis. Tout ce monde vient pour assister a I'’événement mais surtout
pour se présenter devant le jeune admis afin que celui se souvienne d’eux. De toute
facon, c’est également une occasion pour tous les membres de se voir et c’est méme
un moment de détente et de défoulement. Au moment ou I'on offre le présent au petit
garcon, le donateur se présente en tant que oncle, cousin ou comme tel ou tel autre. A

chaque rencontre, on rappelle ce moment fort et faste.



44

A partir de ce moment, Ego fait corps et ame avec les siens a chaque cérémonie
heureuse ou malheureuse. Cette grande famille, c’est la communauté si I'on ajoute a
cette premiéere tous les amis, les alliés, les Fati-dra, les Ziva. Ainsi entre 'individu et la
communaute, les liaisons se fortifient et l'intimité se trouve consolidée. Robert Dubois
dit & ce propos :

“ Avoir de la personnalité, pour un occidental, c’est savoir, au besoin,

se détacher des autres pour affirmer ses opinions envers et contre tout.

Avoir de la personnalité pour un malgache, consiste a savoir s’unir

profondément aux autres, malgré les différends qui naissent

nécessairement entre personnes libres. L’occident recherche sa
personnalité dans les qualités individuelles, les Malgaches dans les

relations avec les autres "3

A partir d’'un certain age le jeune malgache se donne aux autres, tout en étant lui-
méme. Tout ses talents, toutes ces capacités, il va les mettre en ceuvre au service des
siens et donc des autres. D’ailleurs au cas ou il fait erreur c’est son Lonaky ou Raza
qui sera l'objet des commentaires des gens. Il en est de méme pour un acte bon
entrepris par Ego. Voila comment, étre bon pour un Malgache c'est étre bon envers les
autres. lls sont les juges qui condamnent ou qui donnent raison.

Il faut dire que la conscience individuelle coincide avec la conscience collective.
Autrement dit, que chaque personne prenne conscience de ce ¢ que son intégration
doit étre totale et inconditionnelle a I'égard de la communauté. Qu’elle y voit valeur en
faisant un acte de bienfaisance. En cette intégration, I'individu malgache éprouve un
sentiment de grandeur et également un élargissement de son moi. Il y trouve aussi

I'achévement de sa dignité et de sa personnalité.

13 Robert Dubois, Olombelona. De I'existence persteret collective & Madagascar, Paris, L'Hartman
1978, p.45



PARTIE Il :
LE TSINY ET LE TODY DANS
LES RELATIONS SOCIALES MALGACHES



46

1 - Notions de Tsiny :

Effectivement, aucun terme, en francais, ne peut traduire le mot Tsiny. Nous
allons alors nous contenter de quelques traductions et surtout essayer de le
conceptualiser. Ensuite, il est également question d’en saisir le sens a travers des
proverbes qui sont, pour la plupart du temps, une fagcon de dire quelque chose ou de
démontrer une idée d’'une maniére crie.

Et nombreux sont les proverbes qui parlent du Tsiny. Nous allons en citer
quelques exemples car il s’agit de démontrer ce concept en termes d’'images. En fait
une telle notion est difficile a expliquer. Mais ces images semblent étre, aux yeux d’'un
étranger, des images un peu bizarres et déplacées. Voyons un Tsiny qui ressemble a
une ruade d’'un taureau.

Tout d’abord, une chose est slre, c’est que ce genre de fait reléve plutdt du vécu
que du pensé. En voila déja un point de vue qui rend difficile la compréhension ou
I'explication du mot. En effet, chacun a sa maniére de vivre le Tsiny car ceci se place
du cbté de la conscience que des sentiments. Les malfaiteurs sans scrupules n’en
éprouvent aucune mais cela ne veut pas dire qu’ils peuvent s’y échapper. Du coté
conscience, ils peuvent se dérober mais au niveau des relations sociales, la sanction
est inévitable. Pour quelqu’un qui en tient compte et qui en a peur, il est possible pour
lui d’en donner une signification et, surtout, le comprendre. Ainsi, pour mieux €élucider
ce terme flou, nous allons essayer de le vivre, le faire sentir. C’est une expérience qui,
pour un étranger, est difficile & faire et qu’en conséquence, il en saisit difficilement le
sens. Et il en est de méme pour certains Malgaches qui peuvent comprendre le sens
mais qui ne peuvent I'expliquer d’'une maniére évidente. Comme l'a remarqué le
Pasteur ANDRIAMANJATO Richard

“L’'un des termes qui nous préoccupent dans ce travail, a savoir le

mot “ Tsiny ”, est justement un mot tellement employé et pourtant combien

vague. On pourrait dire, a la rigueur tout y mettre, cependant, on peut aussi

le vider de tous les sens prétendus siens ”.**

14 pasteur ANDRIAMANJATO Richard,e Tsiny et le Tody. 60 Presse Africaine




47

En effet, combien le mot est vague du point de vue sens et non pas du point de
vue effet. Autrement dit ce phénomeéne social a plus d’'effet, notamment psychologique,
que de sens. En voila pourquoi, le Malgache y tient beaucoup et fait tout pour s’en
débarrasser. Et nombreux sont les différends qui se réglent suites a des présentations
d’excuse ou fialan-tsiny. Comme on dit :

" Ny heloka ibaboana mody rariny ", c’est-a-dire,

"Une erreur commise est ce dont on s’excusait devient chose normale”.

Il suffit au maladroit de présenter des excuses et la faute est pardonnée et, ainsi,
il n'est pas erroné d’avancer que le tsiny joue un role trés important, surtout dans le
rétablissement de I'harmonie sociale. En ce qui concerne I'effet, nous en parlerons dans
le second volet. Mais voyons tout d’abord le sens.

Comme nous l'avons fait remarquer auparavant, on peut traduire, évidemment a
défaut, le mot Tsiny par blame ou reproche. Seulement on blame quelqu’un, par suite
d’'une erreur commise et on reproche a un autre un fait malencontreux. Ce qui n’est
pas exactement le cas pour le Tsiny. On peut I'éviter, en parole, avant d’entreprendre
quoi que ce soit tandis que le blame est mention, apres acte.

Cependant, le Tsiny n’a pas simplement comme domaine les faits sociaux ou des
actes mais embrasse d’autres domaines, notamment les paroles, les discours, les rites
ancestrales ou des coutumes et dont les transgressions sont fort possibles et
fréquentes. Ainsi le Tsiny peut provenir de nulle part, de n'importe qui, de n'importe quoi
et de n'importe comment. D’ou son caractéere vague et flou. C'est comme un oiseau de
mauvais augure :

"voro-talaha vato, magneno tsy hita vata " C'est — a — dire :

“ Un oiseau qui chante mais dont on ne voit pas quoi que ce soit ”.

Le Tsiny en est parfaitement le cas si bien que le Pasteur ANDRIAMANJATO
Richard d’ajouter:

" ...le Tsiny est quelque chose dont tout le monde fait I'expérience et que

personne ne connait". *>

15 pasteur ANDRIAMANJATO Richard,e Tsiny et le Todg. 60



48

Il faut aussi signaler que le propre du Tsiny concerne surtout le domaine des
prescriptions, des us et coutumes traditionnelles. En fait, les modes des relations
sociales malgaches sont encore et, en grande partie, traditionnelles. Sont passibles de
tsiny ceux qui cherchent a enfreindre ces lois primitives.

Et de méme, les Malgaches, qui se prennent pour des développés et des
civilisés, pratiquent encore certaines rites telles que le Famadihana, le Jorom-
pitahiana amin’ny Razana, une cérémonie qui consiste a re-emballer de linceuls les
reliques des Ancétres et, dans la méme occasion, on leur demande bénédiction et aide
dans tout ce gu’'on va entreprendre. Ce qu’ont fait "Dadabe”, les Grand - péres et
consorts, ce qu’ils ont dit et conseillé, hante inconsciemment [I'esprit d'un Malgache,
surtout quand un échec survint et que c’est difficile de I'expliquer. On pense en ce
moment la au Tsiny possible. On pensait a une transgression possible des
prescriptions ancestrales innombrables et que I'on ne peut observer d’'une telle ou telle
maniere. La seule situation qu’on croyait valable et logique consiste a s’en excuser
auprés de Dieu par le truchement des Razana.

Il faut noter cependant que, dans ce genre d’excuse, c'est le plus agé de la
famille qui a droit a le présenter et adresser les demandes auprés du Créateur, bien
évidemment par l'intermédiaire des Ancétres. En conséquence, le Tsiny en est sensé
comme étant évité. Ainsi I'ordre est de nouveau rétabli, que ce soit au niveau du social
gue du domaine des idées. Et Iindividu se sent libre d’entreprendre quoi que ce soit, la
conscience tranquille.

A propos de l'effet Tsiny, comme nous I'avons dit un peu auparavant, il se placait
au niveau du psychologique pour étre traduit au niveau du physique. Le Malgache y
prend attention avant de faire quoique ce soit, justement dans le but d’'éviter toute
conséquence facheuse et le mauvais serait incriminé au Tsiny. C’est ce qui nuance,
nous l'avons déja souligné, le Tsiny du blame car le premier est a éviter en parole
avant I'acte méme tandis que le second est un reproche apreés.

Autre chose, concernant le premier, c’est I'auteur de I'acte lui-méme qui pressent
I'erreur possible, vue les prescriptions innombrables et parfois trés anciennes et que
'on ne peut éviter quoi qu'on fasse. Le principe de prévenance est systématique
comme I'a remarqué le Pasteur ANDRIAMANJATO Richard :



49

“Si vous assistez a une réunion malgache, vous serez surpris de
constater combien les excuses et les prévenances y tiennent une grande
place.
En effet il n’est pas rare que celui qui parle débite pendant un quart
d’heure ou vingt minutes des excuses a n’en plus finir pour terminer en peu
de mots sur I'essentiel de ce qu'il avait & dire".*®
Apres de telles excuses, celui qui prend la parole sera libre de toute contrainte,
certainement au niveau psychologique. Tout ce qui va S’en suivre poursuivra son cours
normal car tout est remis en ordre car les formalités ont été, en totalité, observées et
respectées et le Tsiny n'aurait plus d’effet. En ce sens, ne s’agit-t-il pas d’une liberté de
conscience plutét que d’action? Nous n’avons pas a nous étaler sur le sens du terme.
En gros le Tsiny reléve plutdt d’un cas de conscience a propos d'une erreur possible,
eu égard aux maniéres de faire ou de dire. Du c6té communauté, le Tsiny se présente
comme un jugement concernant l'acte d'un individu. Surtout dans les pratiques
quotidiennes, on s’observe, chacun examine et porte un jugement sur les
comportements de chacun. Il se peut qu'une personne persiste dans ses facons
malencontreuses pour devenir un poéle de jugement en mal. Il est I'objet de Tsiny, de
blame et de reproche. Et ce sera certainement et inévitablement, selon la conviction
d’'un Malgache, le Tody qui s’en suivra. Celui-ci est un genre de chatiment, occasionné
par des Tsiny non excuseés. Et il est temps, pour nous, de voir le second volet de notre
etude, a savoir, le Tody.

Comme nous l'avons fait également a propos du Tsiny, il est question de
presenter ce fait social majeur sous forme d'images. C’est l'orateur, lui-méme, qui
dessine ces images d’'une maniere claire et nette si bien qu’en I'écoutant palabrer, on

risque d’avoir des frissons.

2- Notion de Tody

Toujours dans son livre intitulé “ Le Tsiny le Tody dans le pensée malgache ”, le
Pasteur ANDRIAMANJATO Richard essaie d’étudier le mot Tody, dans son sens

16 pasteur ANDRIAMANJATO Richard.e Tsiny et le Tody. 62




50

étymologique, sous deux optiques. La premiere renvoie au sens de arrive,
comme arrivé a bon port, aprés un long et dangereux voyage. D’ou I'expression :
“ Tonga soa aman-tsara ” ou "Arrivé bel et bien".

Dans ce cas, il y a idée de victoire apres un parcours semé d’embdches,
d’'obstacles de tout genre. Malgré tout, le voyageur gagne I'autre rive sain et sauf. Cette
réussite est due surtout a plusieurs acteurs tels que lindividu lui-méme, ses
expériences, ses dons, ses chances. D’autres l'ont également aidé comme par
exemple, les Ancétres, Dieu, le Tani-masy, c’est-a-dire la Terre sacrée ou vivaient
des esprits bons ou mauvais.

D’autre part, l'autre optique est celle de retour, faisant allusion a lidée de
vengeance. Il y a ici idée de conséquences ou d’effet. A un acte bon, un bon résultat et
a un acte mauvais, une mauvaise conséquence. D’ou le proverbe :

“ Izay mamafy rivotra mijinja tadio ”
“ Celui qui seme du vent, récolte la tempéte .

Selon le Malgache, en effet, tout acte, toute action ou toute parole adressée,
aura certainement et inexorablement des conséquences tout a son vis-a-vis qu'a
lauteur lui-méme. Effectivement, l'univers forme un tout, composé d'une multitude
d’éléments qui ont chacun des réles a jouer. lls ont également leur place respective et
entrent en relation les uns avec les autres. Tout acte, occasionné par un individu,
provoque un choc aux alentours, créant ainsi une secousse et tout s’ébranle. L’auteur
d’'un tel acte recevra, a son tour, des sanctions d’'une facon ou d’'une autre. Toujours
est-il, quelque soit ce genre d’acte, il y a aura certainement des conséquences, bonnes
ou mauvaises, pour les entourages et dans lI'immédiat mais a la longue, pour l'auteur.
Le Tody est cette sanction finale, due a I'acte malencontreux et qui affecte l'individu
responsable. En quelque sorte, c’est la retombée de ce qu’'on a fait de bien ou de mal.

Notons cependant que, dans 'une comme dans l'autre, il y a toujours dans le
mot Tody, l'idée de conséquence. Dans le sens de arrivé tout d'abord, si j'arrive sain
et sauf, c’est parce que je m’y suis donné a fond. J'ai bien préparé et bien entrepris le
voyage. Sinon, c'est I'échec. Il en est de méme pour [Iidée de retombée. S'il y a
mauvais résultat ou mauvaise consequence, c'est parce qu’il y avait eu maladresse et

inattention de la part de 'auteur.



51

Mais ce qu'il faudrait surtout retenir c'est que, tout comme dans le Tsiny, le Tody
suppose toujours un malheur. A tout prix, un bon Malgache cherche a chaque instant,
en tout moment, a éviter le Tsiny et ses mauvaises conséquences, a savoir, le Tody. En
effet, si I'on parle de quelqu'un et qu'on le traite de Tsy mataho-Tody, il s'agit la d'un
individu louche, d'un sans scrupule. Quelqu'un de sensé ne veut jamais se mettre a sa
place. En fait, il aura du mal a s'en sortir. De toute facon il n'a aucune chance car au
bout de son chemin, le mal, un accident ou le Loza. Un Tsy mataho-tody est quelqu'un
qui n'a pas peur de rien, qui ne tient pas compte des dangers que I'on encourt si I'on
commet des méfaits a I'égard des cohabitants ou a I'égard de la nature.

Autres remarques qu'il faudrait apporter concerne le sens du mot Loza. Tant bien
que mal, on le traduit par accident. Loin s'en faut, c'est trop simple et trop concret. Le
Loza, a vrai dire, est synonyme d'accident mais d'un autre genre et dont 'origine est
difficile a expliquer. C’est une tres lourde sanction qui s’abat sur un fauteur ou sur sa
famille. Citons quelques exemples pour s'en faire des idées.

Lorsque, dans une famille, deux personnes sont mortes d'une maladie dont on
ignore l'origine, on parle de Loza. Il arrive, parfois, qu'un porc femelle mette au monde
des petits, dépourvus de pattes ou des yeux, c'est Loza. En fait, ce n'est pas l'incident
qui est dangereux mais c'est ce qui va s'en suivre, malgré qu'on lignore pour le
moment. C'est un mauvais présage et que I'on a un mauvais pressentiment. Selon le
Malgache, lorsque le Tody s'abat sur quelqu'un :

"Tout ce qu'il fait ne réussit pas

Les beoeufs qu'il éleve meurent de I'herbe qu'ils broutent

Les ceufs couvés n'éclosent pas

Ce en quoi on s'est fatigué n'est guere rentable”

Ce sont la des accidents dont on suppose qu'a l'origine desquels, il y a le Tody.
Tout comme dans le Tsiny le terme est si flou et vague. Mais comment il en est ainsi ?

Tout d'abord, le Tody est quelque chose de craint. En fait, c'est le diable aux
trousses et, qu'en conséquence, tout le monde veut s’en détourner fuir. Personne
n‘ose le regarder en face et d'aucun n'aborde le sujet, tellement on le craint. Toujours
est-il que le concept demeure flou. Pourtant le fait est |a, imputable, toujours efficace et

a l'affGt et le Malgache en a trés peur. Ensuite le sujet se présente parfois comme



52

quelque chose de tabou. Personne ne veut en parler ou en déserter. C'est comme tout
ce qui entoure le sexe et tout ce qui le concerne ou tout comme la mort. C'est comme si
tout le monde veut s'en débarrasser mais sans jamais y arriver.

Plus précisément, le Tody peut se présenter comme étant un fait psychologique
et qu'on peut mettre en exergue a l'aide des proverbes. De plus, il peut s'agir
également d'un fait social concret, jouant un tres grand réle dans la vie sociale des
Malgaches. Nous allons tenter d'en démontrer certaines modalités afin de le
conceptualiser. En ce cas, prenons quelques termes d'apres les imageries de tout a
I'neure : "tout ce qu'il fait ne réussit pas ". Autrement dit, malgré tous les efforts, les
sacrifices et méme la compétence, tout ce qu'on avait entrepris est voué a l'échec.
L'effort est vain et I'échec est total. Plus d'avenir et pour l'individu et pour sa famille.
Aussi :

- Ses enfants meurent en bas age
- Les jeunes meurent prématurément
- Ce aquoi on s'est fatigué avorte.

Toutes ces images renvoient au concept Tody et de ses conséquences. Chez le
Malgache, cela suppose quelque chose de grave méme si I'on n'arrive pas a le définir
clairement et a le déterminer. Ce qui est grave encore c'est qu'on ne peut I'éviter du
moment qu'il arrive. Pire encore, le Tody frappe ce qui est vraiment cher a l'individu :
ses enfants, sa femme, tout sa famille, ses richesses et menace sa vie. Ainsi si le Tsiny
sous entend un lourd fardeau dans son poids ou une ruade dans son coup, le Tody est
cruel quand on pense a ses conséquences. Mais quelles relations y a-t-il entre les deux

faits, a savoir le Tsiny et le Tody ?

3 - Efficience du Tsiny et du Tody sur I'étre d’'un Malgache

Maintenant, la question qui se pose est celle-ci : “ Est-ce que le Tsiny ou le Tody
a-t-il des effets sur I'individu Malgache ? ” Pour un Malgache, c’est certainement effectif.
Autrement dit, chaque cause a un effet ou l'inverse. De méme, le Tsiny produit un effet
nocif pour I'individu victime. En effet, 'on est passible du Tsiny lorsqu’on a commis une
erreur qui consiste a enfreindre les lois, les préceptes sociales, les us et coutumes...

Comme nous l'avons, dit & chaque fois, “manome Tsiny ”, littéralement “ donner du



53

Tsiny ”, veut dire blamer, donner tort ou reprocher. En d’autres termes, si la personne
en question récidive et qu’'a chaque fois tout le monde le corrige et gu’il ne veut toujours
pas écouter, il s’attire des blames, accumule des reproches. Il s’expose ainsi a des
ennuis et s’exclut lentement mais srement de la société, se marginalise peu a peu. A
vrai dire, il se dénigre et sera certainement dénigré s’il s'entéte dans ses mauvaises
attitudes. Enfin de compte, son étre flétrit. Ainsi, 'image de lindividu dans l'autre se
dégrade, Autrui qui juge et qui condamne. Rappelons encore, un foi de plus, que Etre
Malgache c’est étre pour Autruli.

Ainsi, I'étre d’un individu Malgache doit étre reconnu par autrui ou par les autres
individus. En conséquence, les autres ne sont pas du tout I'enfer. Au contraire, ils
constituent la valeur qui permet de reconnaitre la valeur d’Ego. L’on peut se demander
alors si le Tsiny ou le Tody est quelque chose d’effectif. Plus exactement, ce fait social
donné a réellement des effets sur sa victime. Le Malgache y croit fermement méme si
c’est dans son for intérieur ou a l'insu de lui-méme. La peur du Tsiny fait partie
integrante de I'étre d’'un Malgache. C'est comme un subconscient mais qui force
I'individu a agir consciemment ou inconsciemment.

Enfin de compte, un Malgache, gu’il soit hautement instruit ou fortement éduqué,
ne peut pas se passer du Fialan-Tsiny ou le fait de s’excuser au préalable avant toute
action ou au début de chaque discours. La peur du Tsiny, la hantise du Tody, est
permanente dans la conscience d’'un Malgache ou qu'il se trouve, qui qu'’il soit. Peut-
étre, nombreux sont ceux qui tentent de remettre en question cette idée ou cette notion.
C’est justement ce que nous sommes en train de faire. N'empéche que, pour le
moment, le pouvoir du Tsiny sur la personne d’un Malgache reste encore intact. Si I'on
peut dire le Tsiny est comme la mort. On feint I'ignorer, on cherche, en tout moment, a
I'oublier. Pourtant, la mort, tout comme le Tsiny, est toujours la, a I'aff(t, a attendre le
moment propice pour écraser I'individu coupable :

Ny Tsiny, zakaina tsy zaka ou
le Tsiny, on le souléve sans y arriver.

Du moment que l'individu soit conscient qu’il a commis une erreur grave, telle

I'inceste, il lui est difficile d’avoir une conscience tranquille. Tout se présente en lui en

tant que confusion, trouble. Il ne sait pas exactement de quoi ou de qui parle-t-on ?



54

Pour lui, rien ne va plus, tout ne tourne plus en rond. Son étre n'est plus pour autrui
mais pour lui-méme. Il est simple étre, isolé et surtout seul contre tous. Et tout se ligue
contre lui: les membres de la famille, les cohabitants. Le Rohon’olo ou le vavam-
bahoaka entre en ligne de compte. L'on ne tient plus compte de lui, de ce qu’il dit, de ce
gu’il pense et de ce qu’il projette. En quelque sorte, c’est un mort-vivant. C’est comme
une pirogue en dérive, entrainant avec elle son passager vers I'embouchure de la mort.
Essayons d’étre plus précis.

Au début, le tsiny se présentait comme étant un blame ou un reproche a I'égard
de quelgu’'un qui a commis une erreur. Mais ce n’'est pas du tout un simple blame,
inoffensif sinon I'esprit d’'un Malgache aurait tort d’en attacher une importance. En effet,
le tsiny se présente a I'esprit d’'un Malgache telle une force redoutable agissant d’'une
maniere singuliere. C’est justement dans ce sens qu'il est tres difficile d’en donner une
définition qui serait certainement imprécise. Disons, plut6t, I'effet du tsiny est beaucoup
plus simple a faire sentir qu'a définir. Mais comment le faire ?

Avant tout, comment le tsiny est né et sur quoi il est fondé ?

Enfin, a l'origine du tsiny, il y a I'imperfection humaine. Quoi qu’il fasse, I'homme,
en agissant, commet toujours des erreurs que la nature ne pardonnerait jamais. Dans la
conception malgache, il existait une force surnaturelle qui sanctionne tel ou tel délit. En
effet, I'univers est doté d’'un certain pouvoir susceptible de sanctionner en mal tout
comme en bien. Justement, le tsiny ayant comme effet le tody est cette sanction en
mal. Lorsqu’un individu en est victime, il échoue inexorablement et fatalement dans tout
ce qu’il entreprend.

Cependant, le tsiny ne revét pas une forme reconnaissable. Autrement dit il est
tres difficile d’affirmer que telle ou telle maladie est due au tsiny car, en fait, il n'agit pas
sur le champ et aucun symptéme n’est remarquable a ce propos. Ce n’est pas comme
sur le «tabou» ou le strictement interdit. Dans certaine région malgache, la
consommation de I'anguille est formellement « tabou », plus précisement pour une
ethnie qui s’est nommée « Antevato, dans la région « Antesaka ». Il est strictement
interdit pour ces gens de manger de I'anguille et méme prendre du feu la ou I'on en a
cuit. En cas d'imprudence ou non, les Antevato auraient les cheveux blanchis le jour

méme et le pire est qu’aucun reméde n’est possible. Des fois, certains en deviennent



55

aveugles. Notons également que dans ce genre d’interdit, il n’est pas question d’en
prendre précaution et I'on ne peut parler d'imprudence mais d'un accident. Tout se
passait comme s’il y a probleme d’allergie mais ce qui n’est pas le cas.

L’effet tsiny-tody est tout autre et encore beaucoup plus subtil. Le plus souvent,
les malheurs dus au tsiny proviennent surtout des autres ou de la nature elle-méme qui
se remet a I'ordre, mettant en péril 'auteur du désordre.

Prenons I'exemple d’un individu qui a été en mauvaise entente avec son défunt
de peére quand celui-ci était encore vivant. Le malheur, qui le frappe et dont toute
explication n'est valable, est considéré par un. Malgache comme un tody ou la sanction
en mal, infligée sur I'individu en question. D’ailleurs la place qu’on accorde au tsiny est
d’autant plus importante, aussi bien dans les discours tout comme dans toute action si
bien gu'il est difficile d’en minimiser les Dimensions existentielles ou plus précisément
relationnelles .1l faut dire, par conséquent, que ce phénomene trouve sa valeur et son
fondement dans cette conception malgache comme quoi toute relation est a base
d’entraide et d’assistance mutuelle mais également dans ce désir de perfectionnement
et de sympathie universelle.

Nous devrions remarquer également que le tsiny semble mettre en exergue les
frontieres de la condition humaine, en délimitant, a chaque individu, son espace vital,
ses droits et ses devoirs. Notons, en méme temps, que droit et devoir ne sont autres
que la pile et la face d’'une méme médaille ou le recto et le verso d’une feuille de papier.
Nul ne peut se prévaloir de son droit que s’il n’a pas pu assumer son devoir.

Autrement dit, il n’est surtout pas question de s’exclure de son espace vital, que
soit d’un groupe social donné ou d’un terroir car dans ce cas, I'on est en position d’exclu
ou de déraciné. Un désordre est consommé et une victime est présumé coupable,
exposé au danger appelé » tody ». Comme on I'a dit par ailleurs, il existait un ordre
naturel et qui doit étre respecté par tout un chacun. Ainsi, I'univers tout entier constitue
un systeme formant un tout, unique et dont les éléments sont en relation permanente,
influant les uns sur les autres. Chaque chose en son temps et en son lieu. La meilleure
des sagesses consiste a savoir, savoir faire et savoir étre ou, en d’autres termes, a

respecter I'ordre préétabli ou le « lahatra ».



56

Et voila en quoi consiste la pensée malgache, a propos justement de I'existence
humaine. En toute action et en tout propos, il est toujours question d’exorciser le tsiny
possible et au préalable. Voila comment chaque individu devrait s’approprier de son
sort et de sa destinée pour les assumer par la suite. Il faut préciser également que
I'épreuve du tsiny met en relief cet esprit malgache qui se voit responsable dans le
moindre de ses actes. Quoi qu’il fasse, un Malgache est toujours conscient qu’il y aurait
toujours une perfection a atteindre, surtout dans les maniéres de faire. En fait, il a
découvert que ses actes le dépassent infiniment dans leur sens et qu’il serait toujours
incapable d’en circonscrire les conséquences. Ainsi, personne n’est a I'abri du « tsiny ».
Mais comment celui-ci agit-t-il sur I'individu victime ?

Le mode d’agir du « tsiny » peut se traduire en des termes imagés. En fait, il a
été toujours dit que ce phénomene est veécu et senti plutét gu’expliqué, surtout a ne pas
définir. Toujours est-il, tout le monde ignore le sens exact du terme.

En conséquence, le Malgache en fait toujours un portrait a I'aide des images qui
se complétent pour donner la forme d’un animal féroce ou d’un malheur inoui fomentant
ainsi un trouble cauchemardesque. C’est peut-étre une image floue, sans contour mais
qui hante I'esprit. Effectivement, le Malgache en a vraiment peur. Il faut dire alors que le
tsiny est quelque chose de provoqué ou bien par soi-méme et surtout par la sociéte. Il
fait partie intégrante de l'individu malgache lui-méme de telle maniere qu’il doit toujours
s’attendre a supporter les conséquences de ses actes. Tellement I'individu malgache en
a peur et celle-ci met en cause 'élan d’'un Malgache lorsqu’il va entreprendre quoi que
ce soit. Evidemment ce sentiment de frustration, lors d’une prise de responsabilité, fait
naitre dans I'ame d’'un Malgache la peur d’une action, surtout en matiere d’innovation.
Du moins chaque action est teintée d’une prudence, parfois, excessive.

Bien que le tsiny soit un phénoméne quasi psychologique, ce soit également un
fait social donné et que le Malgache essaie toujours d’en retracer un portrait « robot »
sous forme d’'images hallucinantes. Citons quelques exemples :

« Le tsiny est comme le vent, on ne le voit mais on le sent,

« Il ne s’amoncéle pas comme les nuages,

« Il ne gronde pas comme l'orage pour qu’on lui demande pardon,

« Il ne menace pour qu’on puisse l'éviter,



57

« Il est comme I'eau qui descend d’un point élevé, on ne le voit et pourtant
elle mouille,

« 1l vient silencieusement telle une gelée blanche, vous ne sentez pas
gu’elle est froide que lorsqu’elle vous touche,

« Car le réve ne vient qu’en dormant, le tsiny ne vient que lorsqu’on est
malade,

« Le tsiny est semblable a un fossé profond, si I'on y regarde, on a le vertige
et si'on y tombe, on en meurt.

« 1l est comme un couteau tranchant, celui qui marche dessus se blesse
inévitablement,

« Il est comme le feu, celui qui le couve se brile,

« Il est comme un chemin glissant, celui qui 'emprunte ne manquera pas de
tomber,

« |l est comme un poison, celui qui en godte, en aura mal,

« Il est comme un tabac puissant, celui qui le défie en aura assez,

« Car le tsiny est a la fois abaissement et démolition,

« Et une sorcellerie émoussée ne vaut pas un tsiny tranchant ».*’

Tous ces propos sont recueillis et cités par M. Andriamanjato R. dans les pages

62 et 63 de son livre intitulé le Tsiny et le Tody dans la Pensée Malgache ». Toutes ces

images nous montrent comment est le tsiny. C’est quelque chose a la fois invisible mais

combien redoutable. Chaque image peint a sa maniére la puissance du tsiny tout en

soulignant en méme temps qu’il n’apparait pas sous une forme nette. On ne le voit pas

du tout, pourtant il est la, guettant une proie quelconque, toujours a I'aff(t, dans I'attente

d’'un maladroit. Chose étonnante, le tsiny tire sa force de ce caractere a la fois présent

et absent en méme temps car, en fait, il se fait toujours menacant.
D’autres propos soulignent certains exemples de la conséquence du Tsiny :
« Si quelgu’un est victime du tsiny,
« tout ce qu'il fait ne réussit pas.

« Les beeufs qu'’il éleve meurent de I'herbe qu’ils broutent,

" Propos recueillis p.62



58

« les cochons sont paralysés et les moutons ont les goitres,

« les volailles succombent sous le choléra,

« le chat se met a manger les poules,

« les ceufs couves n’éclosent pas,

« le riz ne produit que de la paille,

« le manioc a un go(t amére et on en a vite assez,

« les patates n’ont pas de tubercules et le mais ne produit rien,

« ce qu'on a cultivé ne pousse pas et ce qu'on replante périt,

« ce pourguoi on s’est fatigué n’est rentable,

« et tout ce qu’'on commencé avorte.

« On cueille et on ne remplit jamais la corbeille,

« on court et on se fait toujours rattrapé par les autres,

« on cherche et on ne trouve jamais,

« on travaille et on ne gagne rien,

« le peu qu’on a se dissout,

« si 'on tombe malade, on ne s’en remet plus et méme si on guérit, on

reste éternellement infirme.

« les enfants meurent en bas age, les jeunes le sont prématurément,

« les vieux sont dans un état de pauvreté et de détresse inouis,

« leurs descendants se trouvent dans des situations difficiles ou sont

exterminés,

« ils sont comme de la terre dans un col,

« en éte, elle est charriée par le torrent,

« en hiver, elle est dispersée par le vent,

« et ainsi elle disparait.

« Faites donc attention et éviter le tsiny. »

Une fois de plus, en voila encore des images qui présentent le tsiny dans ses
formes plus que jamais diaboliques, renforcant ainsi la crainte, la hantise a I'endroit du
tsiny. Dans le fin fond d’'un Malgache, cette peur est d’autant plus réelle que présente,
si bien gu’elle détermine, a son insu, tous ses actes. Le fait de s’excuser au préalable

avant toute action et tout acte est chose obligatoire. On en a déja parlé longuement un



59

peu auparavant. Ainsi il n’est pas erroné de noter que le tsiny est quelque chose
d’effectif dans les relations sociales des Malgaches. Il a un certain pouvoir en matiére
de réglementation et de régulation a propos de I'harmonisation de la vie en société

malgache.



60

CONCLUSION

Entre la philosophie existentialiste et la pensée malgache, peut-il exister des
points communs ? C’est I'objet méme de notre étude, a savoir, « LES DIMENSIONS
EXISTENTIELLES DU TSINY ET DU TODY DANS LES RELATIONS SOCIALES
MALGACHES ».

A propos de la notion de « dimensions », on en a parlé assez longuement et ce
qui nous intéresse, maintenant, c’est le volet « existentielles ». Prenons Karl JASPERS,
un philosophe existentialiste, né en 1883 et mort en 1969, pour expliquer et comprendre
le phénomene en question et voir en méme temps comment S’articule la pensée
malgache.

Enfin de compte, la philosophie malgache existait depuis, méme si c’est dans un
état embryonnaire. Disons plutbt une pensée et c’est la raison pour laquelle, nous
avons choisi ce sujet pour dire qu’il est temps d’élaborer une philosophie proprement
malgache, présentée en tant que systéme et admise a I'échange extérieure, ayant sa
place au sein de l'histoire de la pensée. Plus exactement, il est surtout question de
mettre en exergue qu’une philosophie malgache est en gestation. D’ailleurs nombreux
sont les penseurs, qu’ils soient étrangers ou malgaches, qui en sont les pionniers. Pour
nous, I'essentiel consiste a y ajouter nos empreintes puisque la voie est déja tracée. C
‘est dire que, si la philosophie malgache n’est pas encore en tant que systeme, elle était
déja en tant que pensée. Il est surtout question d’y mettre une certaine forme et
d’engager des études plus approfondies dans ce sens.

En effet, philosophie et pensée présentent une certaine nuance car si la premiere
est plus scientifique, la seconde est plutét pragmatique. De toute facon, il est question
de rigueur dans le raisonnement lorsqu’il s’agit de réfléchir sur un point. Et & propos de
I'existence humaine justement, la pensée malgache a ses mots a dire.

Dans un monde actuellement déchiré par des luttes de toutes sortes, qui sait, si
I'esprit de « fihavanana », élaboré scientifiquement, peut y faire quelque chose. Issu du
mot grec le terme de philosophie signifie amour de la sagesse et qui suppose un certain

savoir, un savoir faire et un savoir étre. Etre sage, c’est avant tout avoir une certaine



61

connaissance, un certain degré d’instruction et d’éducation. A 'origine de tout cela, il y
avait eu I'apprentissage. Mais quel est I'élément subjectif qui intervient au début de la
philosophie ? La réponse de Platon et d’Aristote est simple : I'étonnement. Justement
comme le dit ce dernier :

« Car I'étonnement, au début comme aujourd’hui encore, a poussé

les hommes a philosopher...mais qui questionne et s’étonne a le sentiment

de l'ignorance...Afin donc d’échapper a l'ignorance, ils commencerent a

philosopher »

En fait, 'homme n’admet pas comme allant de soi le monde de son expérience,
tel qu’il se manifeste, mais il s’étonne et pose la question a propos du fondement et se
demander pourquoi le monde plutét que rien.

Le Malgache a ses idées la-dessus. Il a ses arguments et sa conception a propos
de telle question qui est a la fois primordiale et fondamentale. Qui gu’il soit, ou qu’il se
trouve, chaque individu se posait toujours de tel genre de question. D’autre part, une
des origines de la pensée philosophique, chez un Malgache comme partout ailleurs, se
trouve dans le fait que 'homme vit d’'une maniére constante dans la conscience de sa
mort. En effet, la menace permanente d’une fin certaine interdit & 'espece humaine une
existence paisible et insouciante, pousse l'individu a réfléchir sur lui-méme, sur ses
propres conditions et méme sur la fin du monde. Finalement, il décide tant bien que
mal, que sa vie doive étre saisie comme I'essentiel. La souffrance, I'angoisse et la mort
sont des expériences limites qui arrachent ’'hnomme a une quiétude totale et font surgir
la question de sens qu’on peut donner a la vie.

Cependant, ’'homme est cet étre trop énigmatique et qui, sur le plan biologique,
se caractérise par une réduction de ses instincts naturels pour adopter des
comportements réfléchis. De la nait l'obligation de remplacer les modes de
comportement innés par des déterminations de la raison, tout comme de l'autre coté,
par la liberté de l'autodétermination. Ainsi il faut dire que les questions fondamentales
dont nous avons mentionnées auparavant concernaient, depuis, tout étre humain sain
d’'esprit. Philosopher, enfin de compte, est une activité originale et spécifiquement
humaine. Comme le dit justement Karl Jaspers, a ce propos :



62

« Etre philosophe n’est pas un métier spécifique, le philosophe n’est

pas non plus un idéal déterminé d’aprés lequel ’'homme pourrait se former

pour le devenir ; I'étre du philosophe est le vouloir devenir soi, qui se crée

son espace, sa possibilité et son expression dans l'apaisement du

philosopher »

Selon JASPERS, 'homme est la @ un moment donné et, a un endroit précis,
appartenant a un groupe social. L'individu est plongé dans des conditions
préexistantes, soit du type traditionnel, culturel, naturel, historique et la société lui a
transmises et imposées. Qu'on le veuille ou non, il en est ainsi et, surtout, il n'est pas
question de s’en soustraire. Dans ce cas, I'étre de l'individu n’est autre chose, selon
'auteur, que I'étre-la ou le Dasein. Ainsi, I'idée de l'auteur rejoint la pensée malgache
qui voit gu’il existe un ordre naturel que ce soit dans le temps que dans l'espace.
Chaque chose, tout comme chaque personne, y prend place. En voila consiste,
justement, les lahatra, anjara et vintana.

Selon le Malgache, il existait déja un ordre préétabli selon et dans lequel tout est
mis en place et il n’est surtout pas question d’arranger mais de s’arranger soi-méme en
fonction de I'ordre des choses. Et I'auteur pour continuer, toujours dans ce sens, qu'il
appartient a chaque personne de décider de ce gu'il doit étre essentiellement. Pour le
Malgache, telle décision est affaire du groupe d’appartenance de l'individu lui-méme par
le fait qu'il y a fusion entre Ego et Autrui. Etre Malgache c’est étre pour les autres.
Toujours selon I'auteur, ’lhomme vit d’abord dans la quiétude assoupie des conditions
extérieures allant de soi jusqu’a preuves des contraires. Autrement dit, des impulsions
particulieres, tells la mort d'un étre cher, mettent I'individu face a face dans se propre
situation. Devant la mort, la souffrance ou le combat, I'hnomme prend conscience de ses
propres conditions, de sa présence et de son passage au monde. Tout d’'un coup, il voit
combien sa situation est fragile, sans consistance et sans garantie. La mort, c’est
'anéantissement, I'engloutissement ou la disparition totale, un aller sans retour ni
recours. L'étre cher, avec qui I'on a joué tout a I’heure, peut tout d’'un coup disparaitre a
jamais sans qu’on y peut rien. Sa place resterait vide et personne d’autre ne peut le
remplacer car chaque personne est un cas unique en son genre. Face a la mort, une



63

personne prend conscience de son propre destin et ainsi que du vide qui est devant
elle, prét a le happer pour I'engloutir irrémédiablement et inexorablement

Chez Karl Jaspers, la mort, la souffrance ou le combat sont des situations limites
qui révélent a l'individu que l'attachement aux conditions extérieures de I'existence est
superficiel et peut se briser a tout moment. Voila justement en quoi consiste
essentiellement l'étre-la d’'une personne, le Dasein. Par contre, le Selbstein ou
I'existence est autre chose que I'étre-la. Quand il s’agit de I'’étre humain, I'existence est
quelque chose d’authentique et d'originale. Ainsi, il est question de sortir de I'étre-la ou
tout est caduc et fictif, pour accéder a une maniére d'étre vraie et essentielle. Celle-ci
est authentique et n’est pas encore donnée dans I'étre-la empirique. A dire vrai, c’'est la
tache dont chaque individu doit accomplir dans la liberté. C’est un devoir, une sorte de
« tu dois », a effectuer sinon rien ne sert d’étre-la. En fait, I'étre-la est une condition sine
qua non pour réaliser la maniere d’étre authentiqgue. De telle réalisation demande le
concours de tous les constituants du moi personnel de chaque individu notamment,
I'intelligence, la raison, I'étre-la et les autres. A dire vrai, I'existence est a parfaire a
partir du Dasein. Ainsi, si I'étre-la est commencement, I'étre soi ou I'existence est fin en
soi. C’est une ceuvre dont la réalisation incombe a chacun de nous.

Cependant, si I'existence est ceuvre ou plus exactement un chef d’'ceuvre, elle
peut étre éternelle et ce genre d’étre nous le sommes nous-méme comme existence.
Chez JASPERS, il s’agit d’élucider I'existence et d’inviter chaque personne a réfléchir
sur la fin de son étre-la et ainsi que sur l'origine de son étre-soi afin qu’il en prenne
conscience, notamment de la nécessité et de la plénitude de son existence. Comme
nous l'avons souligné mainte fois, chez un Malgache, il s'agit de faire du bien qui
consiste a rendre service aux autres. Ainsi, un Malgache vit pleinement et réellement.
Comme le dit M. MANGALAZA E. R., dans son livre intitulé La poule de Dieu :

« |l s’agit pour un Malgache de vivre pleinement pour mourir a point
nommé c’est-a-dire mourir comblé apres avoir épuisé toutes ses
potentialités et entouré des siens, juste au moment fatidique »

Autrement dit, la vie en société, chez les Malgaches, consiste surtout a prendre
des responsabilités et servir ses cohabitants ou les autres. Si I'on peut dire, I'hnomme ne

peut se réaliser pleinement son existence sans les conditions du Dasein qui s’expriment



64

dans l'historicité comme unité du Dasein et de l'existence, de la nécessité et de la
liberté, enfin du temps et de I'éternité.

Cependant, I'existence d’'une personne ne peut pas non plus parvenir seule a se
réaliser mais elle a besoin d’autrui. Ainsi la communication revét une grande importance
dans la réalisation personnelle de I'étre-soi. C’'est surtout a travers l'autre que I'individu
parvient a se comprendre lui-méme. La communication est la promotion du moi dans
autrui. Ainsi I'existence ne peut trouver son fondement dans le Dasein, elle a besoin
d’'une autre origine, a savoir, la transcendance. En celle-ci, I'existence trouve son
orientation, ensuite elle est la source et la possibilité de sa liberté.

Tout d’abord, I'individu se trouve tout d’'un coup jeté dans ce monde, dans une
situation donnée sans qu'on lui ait demandé ses avis. Il est la sans pour autant
comprendre pourquoi il est tel. Ce qui est sir c’'est qu’il va étre confronté a des
difficultés diverses telles les souffrances, les nécessités et surtout la mort de quelqu’un
qui lui est cher en attendant la sienne qui aura lieu certainement et inexorablement. Il a
une histoire, un passé gu’il n'a pas choisi d’étre tel ou tel autre. Il est entouré des siens
et d’autres personnes auxquelles il doit des relations de toutes sortes. JASPERS
appelle tout cela ['étre-la ou le dasein. Un Malgache comprend parfaitement cette
situation car il a une famille, un groupe d'appartenance, ayant une ascendance

lointaine, dotée d’une tradition. Bref, il est |a et que cela ne va pas de soi.



TABLE DESMATIERES

aLigoTo (U Lot 1 o] o [H PP P PP PPRPPPPPTPPRRTR 2.0
Partie | : Cosmologie MalgacChe ...........ooceeeeecice e e e e e e e e e e e e e eaaannes 06
B 1o U o U (SR T g = = T Y 07
2- LS ANCELIES OU 1€ RAZANA. ... ...eeeieee o sttt e et e et eessmnr e e s e e e e e e e eeeas 10
3- LeS VIVANES OU €S VEION@........coiiiiiiiieeeeeece et 19
Partie Il : Spécificité du moi MAlIgaCNe ... 25
1- NOtION A€ FINAVANEGNA .........uiiiiiiiiiitt ettt e e e s s e e e ees e e e e s e e e e e e e e nnnnees 26
2- Le moi malgache ou I'Etre POUN AULIUI ... .o e e eeeeeeeeeeeeeeeiiiaiiiiissse e s e e e e eeeaanasaaeeaseeaseseesnsnnnnns 34
3- INdiViIdU €1 COMMUNBULE .......ooiiiiiiiiiie et e e e e e e e e ees 41

Partie lll : Le Tsiny et le Tody dans les relas@ociales malgaches.....................s o e 45

I o) T T I =T 1= 46
pZZ i o 11 o o = 1o T Y 49
3- Efficiences du Tsiny et de Tody sur I'étre Malgache.............ccooooiiiiiiiiiiii e 52

(©0] 2 1¢3 (513 ] o TR 0.6



