
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
MMEEMMOOIIRREE  DDEE  MMAAIITTRRIISSEE  
  
PPrréésseennttéé  ppaarr  ::  MMoonnssiieeuurr  FFOOLLIIMMAANNAA  HHeerrvvéé  AAllaaiinn  
 
Sous la direction de : Monsieur RAZAFINDRAKOTO Marc Joseph  
                                   Maître de conférences à l’Université de Toliara                          

 

 
 
                                                                                    10 Mai 2010 
 
 

                                 Année Universitaire: 2004 - 2005 
 

 

DDIIMMEENNSSIIOONNSS  EEXXIISSTTEENNTTIIEELLLLEESS    
DDUU  TTSSIINNYY  EETT  DDUU  TTOODDYY  DDAANNSS    

LLEESS  RREELLAATTIIOONNSS  SSOOCCIIAALLEESS  MMAALLGGAACCHHEESS 

UNIVERSITE DE TOLIARA 
 

FACULTÉS DES LETTRES 
 

ET DES SCIENCES HUMAINES ET SOCIALES 
 

DEPARTEMENT DE PHILOSOPHIE 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 



 2 

 INTRODUCTION 

 
D’ores et déjà, nous tenons à signaler un fait indéniable et nous  prions à ce qu’on 

en tienne compte tout le long de notre investigation, c’est que toutes les relations 

sociales malgaches se fondent sur l’entraide et l’assistance mutuelle. Ainsi la société 

n’est pas seulement, pour l’individu et en matière de garde, une garantie tout 

simplement mais aussi et surtout un lieu où il doit s’épanouir et peut jouir pleinement de 

la vie. C’est qu’en fait, il est parfaitement conscient de la force et de la puissance de la 

société si bien que tout son effort consiste à s’y intégrer totalement pour s’y approprier 

tous ses avantages. 

Cependant, pour reprendre le terme du Pasteur ANDRIAMANJATO Richard, la 

société malgache est surpeuplée car, à part les Vivants, il y a aussi d’autres êtres qui 

entrent aussi en ligne de compte tels que les Ancêtres, les esprits bons ou mauvais. 

Dieu est aussi à mentionner parmi ce peuple, sans oublier les divers animaux, les 

objets inanimés et les plantes qui sont également censés véhiculer des forces 

surnaturelles. En fait, il faut de tout pour faire un monde et que chaque élément a sa 

place, que ce soit dans le temps ou dans l’espace. Chacun a également son rôle et son 

statut, si bien que les relations entre les peuples des Vivants, des Morts, des Esprits et 

de Dieu, deviennent si compliquées et les charges sociales de plus en plus lourdes. 

Aussi, dans la conception malgache du Monde, l’existence d’un Amour, du genre 

sympathie et que l’on peut qualifier d’Universel, ne fait aucun doute et cela se manifeste 

dans l’esprit d’un Malgache. De plus l’Univers tout entier est conçu comme étant une 

Chose Vivante, dotée d’un Esprit et d’une Conscience comme étant une personne 

humaine vivante. Dans tout cela, Dieu joue un rôle primordial et très important. Il  veille 

sur tout si bien que rien ne lui échappe et que tout acte, minime qu’il soit, est toujours 

sanctionné selon le paradigme du bien et du mal. 

Selon un Malgache en effet, dans tout ce qu’on fait, dans tout ce qu’on dit, il y a 

toujours une certaine formalité, une certaine règle qu’il faut respecter et quelles que 

soient les circonstances. Si l’on arrive à y faillir, l’individu en question s’expose à des 

sanctions que l’on nomme tsiny ou tody, selon le cas et selon la gravité de la faute. Si le 

premier concerne la forme de l’acte, le second s’interroge sur le fond et l’un, tout 



    

 

 

3 
 

comme l’autre, hante toute la conscience de l’individu  durant toute  sa vie.                                          

En conséquence, un vrai Malgache entend toujours conjurer, au préalable, le  tsiny, dès 

le début même d’une entreprise, qu’elle soit une parole à annoncer ou d’un discours à 

faire. Un autre fait à noter également, c’est que ce genre de, le tsiny,  ne vient pas tout 

simplement des cohabitants, il peut provenir également des Razana ou Ancêtres, de la 

Terre sacrée et aussi de Dieu. Du moment qu’on a fait des torts à ses proches ou à 

l’univers, on risque à fortiori d’en subir des conséquences malheureuses. Et l’on peut 

dire ainsi, que l’existence d’un Malgache, de  long en large, est accompagnée du  tsiny  

ou du  tody  possible et  sans qu’un étranger s’en aperçoive. Toujours est-il qu’un tel 

phénomène est évident dans l’esprit d’un Malgache. Et l’on peut envisager également 

combien ce phénomène prenait de l’ampleur dans sa conscience  et, cela, durant toute 

sa vie. C’est justement dans ce sens qu’on peut parler de « Dimensions existentielles 

du  Tsiny  et du  Tody  dans les relations sociales malgaches ». 

Effectivement, c’est surtout dans les relations de tous les jours que se joue ce 

genre de sanctions possibles, occasionné par quelques mauvais actes. Comme on dit 

souvent, l’erreur est humaine et que chaque erreur ses  dus  au  tsiny  et au  tody. Et 

c’est ce que les Malgaches veulent éviter à tout moment et en tout acte. Parler alors de 

Dimensions existentielles du  tsiny, c’est déchiffrer l’un des  mobiles  qui déterminent 

les faits et gestes quotidiens d’un Malgache. 

Cependant, lorsqu’il s’agit de “ Dimensions ”, il est souvent question de longueur, 

de largeur et de hauteur, du moins dans le sens géométrique du terme. Nous aurons à 

en parler à l’aide d’un schéma grâce auquel nous pourrions conceptualiser l’existence 

d’un individu dans certaine de ses “ facettes ”. Ego n’est pas solitaire ni un solipsiste, il 

est entouré, déterminé et influencé par d’autres individus et l’inverse est également 

vraie. En effet, lui également, il détermine et influence autrui par ses conduites ou ses 

décisions. Lors d’une réunion, chacun a droit à la parole et chaque décision affecte tous 

les membres. 

En effet, Régis Jolivet, dans son vocabulaire de Philosophie, Edition Emmanuel 

Vitte, 1966, Lyon - France, définit la dimension comme étant une quantité qui sert à 

déterminer la grandeur d’une figure à mesurer. En ce qui nous concerne, le tsiny ou 

le tody n’est pas du tout une grandeur mais possédant, par contre, une certaine fonction 



    

 

 

4 
 

dans la conscience d’un Malgache. Ainsi, au lieu de parler de grandeur, on parle plutôt 

d'ampleur en matière de blâme de la part des entourages dont la personne en question 

en est l’objet. Bien que l’objet de notre étude ne soit pas une figure géométrique, il est 

du moins une figure sociale, provoquant un effet psychologique sur l’individu et dotée 

d’un certain pouvoir de régulation au niveau de la vie sociale malgache en matière de 

conduites et de comportements de chaque individu. C’est  en cela qu’on peut parler de 

Dimensions, ou d’ampleur du  tsiny  et du  tody, affectant le statut  social et le rôle de 

l’individu en question. Car en fait chaque personne, vivant en société, possède 

certainement des relations que celles-ci soient larges ou restreintes. Tout dépend de la 

manière par laquelle  elle les contracte, que ce soit par les biais de la consanguinité, du 

mariage ou d’autres formes d’alliance. Là on peut parler de largeur dans les dimensions 

de l’existence de quelqu’un. 

D’autre part, comme le dit un proverbe : 

« Si l’on coupe un arbre, il a un pied ; il en est de même pour une 

personne qui a ses ancêtres ».   

Cela veut dire tout simplement que chaque personne a ses origines ancestrales. 

En ce sens, on peut parler de hauteur car, en fait, il s’agit de remonter et d’élucider 

l’ascendance de l’individu en question. Mais il se peut qu’il ait un arbre généalogique 

flou et que ses relations sociales soient restreintes, son existence n’a pas d’ampleur. Et 

qu’en conséquence, le tsiny  et le tody ne pèsent pas tellement lourd sur son âme et sa 

conscience.  Plus les dimensions de l’existentielle de quelqu’un soient larges et que ses 

origines familiales d’autant plus solides, plus l’individu en question est passible de tsiny 

car ce genre de sanctions est d’autant plus lourd si l’on l’a eu de la part des proches 

parents. 

On peut parler également de  Dimensions du phénomène tsiny et/ou tody en tant 

que phénomène psychique, déterminant à chaque instant  l’individu malgache, 

conditionnant ses actions, ses conduites et ses gestes. Ainsi un Malgache, dans tout ce 

qu’il va entreprendre, dans tout ce qu’il va dire, cherche avant tout et à tout moment à 

éviter le tsiny, tout comme le “ vavam-bahoaka ”. Ceci est le commentaire des gens, 

leur interprétation en mal à propos de ce que l’un d’eux a fait ou dit. En fait chaque acte 

est vu et connu et, en même temps, interprété pour être jugé finalement. Le juge, c’est 



    

 

 

5 
 

les autres c'est-à-dire les cohabitant. Enfin de compte, un Malgache, dans tout ce qu’il 

fait ou dit, tient toujours compte des autres. Il a peur de ses jugements. Ainsi, il agit 

toujours méfiant à l’égard d’autrui. Alors “ Etre Malgache, c’est pour ainsi dire,  être pour 

Autrui ”. C’est ce que nous allons étayer de long en large au cours de notre 

investigation. En cela, force-nous est de voir en premier lieu la Cosmologie malgache, 

en second, la spécificité du  Moi malgache et en troisième, les notions de  tsiny  et de 

 tody, proprement dit. Et nous allons terminer notre étude sur quelques points de 

réflexion concernant notre phénomène, à savoir les dimensions existentielles du 

“ Tsiny ” et du “ Tody ”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



    

 

 

6 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTIE I :  

LA COSMOLOGIE MALGACHE 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



    

 

 

7 
 

1- DIEU ou ZANAHARY  

Au cours d’un débat, lors d'une discussion entre jeunes et vieux du village, 

quelqu’un a posé la question suivante : 

 “ Grand – père, toi qu’on n’a jamais vu les pieds à l’Eglise, 

est-ce que tu crois en l’existence de Dieu ” ? 

La réponse  vient tout d’un coup : 

 “ Oui, j’y crois pour la simple raison que tout le monde l’accepte, 

 moi je ne pense  pas m'en  dérober ”. 

En effet, il est bien évident que l’existence de Dieu est quelque chose 

d’indéniable chez les Malgaches. C’est l’Etre Suprême et il semble qu’aucune 

civilisation dans le monde ne le conteste. En voilà une chose dont les gens du monde 

entier sont d’accord unanimement. En tout temps et en tout lieu, tous les hommes 

croient en l’existence d’un Créateur. Mais il n’est pas question de savoir qui il est 

exactement, ce Dieu tout puissant. Tout simplement, on réfléchit, non pas sur son être 

véritable mais on se demandait uniquement en quoi consiste son rôle dans ce monde, 

qu’est-ce qu’il a fait et que fait-il encore ? Ce Dieu est  unique pour les Malgaches. Il est 

le créateur  de l’univers, y compris les hommes évidemment : 

 “… Zanahary no nanamboatra ny tongotra aman-tànana”  

                                   ou 

 " Dieu a façonné les mains, ainsi que les pieds" 

Cependant, il est le Maître de la vie et de la mort, comme le souligne 

M.MANGALAZA E. Régis, dans son livre intitulé, “ La Poule de Dieu" :  

               " Nous les humains, nous sommes comme les poules de Dieu : lui seul 

sait le jour où il viendra nous enlever. " 1 

De prime à bord, il est à remarquer que Dieu a créé le monde une fois pour 

toute, en y mettant tous les éléments nécessaires pour son bon fonctionnement. 

Autrement dit, il y met de l’ordre. Comme on dit : chaque chose en son temps et en son 

lieu. Ainsi, il existe un certain équilibre naturel et préétabli. Quiconque y crée un  

                                                 
1 Parole de Tsimanitrandro, vieux sage du village d’Antanetibe (Mananara-Nord), cité  par 
M. MANGALAZA E. Régis, dans son livre intitulé"La Poule de Dieu,"dès la première page. 
 
 



    

 

 

8 
 

désordre sera tôt ou tard sanctionné en mal. En d’autres termes, tout individu auteur 

d’un trouble sera certainement victime d’un quelconque malheur, lui, les membres de sa 

famille ou de ses descendants. L’on entre déjà dans le problème du mal, à propos des 

relations entre les Humains et Dieu. Et d’après un conte : 

«  Dieu, après avoir parachevé son œuvre, a quitté le monde pour se placer 

le plus haut et le plus loin possible des humains. Là, il est à l’abri de toutes 

réclamations, de toutes lamentations, de tous les cris. Auparavant, il  se plaçait 

tout près, mais  n’arrivait  pas à dormir comme  dit-on, suite à toutes sortes de 

requêtes. Las, il s’éloignait des hommes. C’est une manière ou une autre pour 

Dieu de se déculpabiliser et se désintéresser, en même temps, des affaires du 

monde ………. » .2 

Nombreux sont les comptes qui en témoignent mais une chose au moins est 

sûre, c’est que Dieu voit tout et entend tout. Des fois, il semble qu’il laisse faire en 

restant imperturbable lorsque quelqu’un souffre ou lors d’une hécatombe. Mais une telle 

conception est celle des humains qui cherchent à accuser Dieu de tous les maux 

qu’eux- mêmes commettent. Comme le confirme un proverbe : 

"Andriamanitra tsy omem-pondra fa ny olombelona no be siasia " 

           "Il n’est pas question d’accuser Dieu. C’est les vivants qui s’égarent".  

Et  nous l’avons déjà avancé auparavant en soulignant que Dieu, en créant le 

monde, y met un ordre bien établi et qui ne cesse de se rétablir en cas de désordre 

naturel ou occasionné par des humains. L’auteur  du trouble sera sanctionné 

immanquablement, soit par la nature elle-même, soit par ses semblables. Les éléments 

de cette vaste créature, en se remettant à leur place, nuisent au mauvais tout en 

rétablissant l’ordre préétabli. Comme l’atteste un proverbe : 

 “ Andriamanitra tsy andrin’ny hafa andriko ihany ” 

          "Dieu, que les autres ne peuvent attendre, je le ferais". 

En fait, un Malgache sait pertinemment que Dieu est bon et un  bienfaiteur. En 

tant que tel, il ne saura sanctionner qu’à bon escient, que ce soit en mal ou en bien, 

quiconque  auteur d’un bon ou d’un mauvais acte. Ainsi toute récompense est fonction 

                                                 
2 Contes de Madagascar, clé International, Luçon, France 1979 
 



    

 

 

9 
 

de ce qu’on a fait en toute matière et en toute manière. Cependant, Dieu n’est pas 

Talion  qui sanctionne comme le dit l’adage :  

              «Œil pour œil et dents pour dents ».                                                

Dieu reste en dehors de toute sanction car il a déjà mis de l’ordre dans l’Univers, 

ce grand Vivant ou cette grande famille tout en se mettant  en tête et au plus haut  

sommet de la hiérarchie, tout en étant omniprésent et omniscient. En effet la nature, 

étant œuvre divine, est un tout bien organisé. Il existe un  équilibre parfait qui fait que le 

monde est en vie, grâce à l’omniscience et à l’omniprésence de Dieu qui est partout 

présent, veillant sur tout. De là-haut, il ne regarde jamais vers le haut mais plutôt vers le 

bas.  

Comme l’affirme le proverbe : 

       “ Aza ny lohasaha mangina no jerena fa Andriamanitra ao 

         An-tampon’ny loha. ” 

        “Ne considère pas le silence d’un champ mais considère plutôt 

Dieu qui est là-haut”. 

En fait rien n’échappe à Dieu et comme nous l’avons mentionné, par ailleurs, il 

voit tout et entend tout. Chaque acte, chaque parole est inéluctablement sanctionnée 

d’une manière ou d’une autre. Parfois il est des punitions ou des malheurs qu’on 

n’arrive pas à expliquer, surtout, à comprendre. Quoiqu’il en soit, Dieu a sa raison 

qu’aucun être humain, parfois, ne saurait admettre. Le Créateur est présent en tout et 

efficace partout. La sagesse, pour un Malgache, consiste à se remettre à la disposition 

inconditionnelle de Dieu. Ici la pensée malgache rejoint la prière d’un chrétien, disant  

 “ Que ta volonté soit faite.” 

    Ou : "Atao anie ny sitraponao" 

C’est, en fait, une manière ou une autre pour déculpabiliser Dieu qui est, en tout 

cas, infaillible. Et à son propos, certains faits sont également à souligner. 

Chez les Malgaches, Dieu peut également se présenter à l’aide d’une  pierre  ou 

d’un arbre sacré. Prenons le cas d’un “Kily faly ” ou d’un “ tamarinier sacré ” qui se 

trouve à Scama, dans la ville de Toliary, et à qui l’on peut demander un enfant. Ironie 

du sort, dit-on, un homme a été “ enceinte ”du fait qu’il en a demandé car sa femme 

n’arrive en avoir. Enfin de compte, il s’agit plutôt d’un Dieu bienfaiteur que justicier, au 



    

 

 

10 
 

lieu de sanctionner, il protège et donne satisfaction. En fait, il a déjà tout arrangé, tout a 

été mis à sa place comme nous l’avons dit un peu auparavant. Il existait un ordre déjà 

préétabli et immuable. Au cas où il y aurait désordre, ce n’est que momentané et, avec 

le temps, cela va s’arranger mais sans que l’auteur du trouble n’en soit sanctionné en 

mal. Effectivement celui qui a causé le désordre sera lui-même victime d'un malheur 

dont il est lui-même l’auteur. Comme on dit : 

       “ Izay mamafy rivotra , hinjinja tadio ” 

          Ou : "Celui qui sème du vent récoltera la tempête" 

         Tout comme : 

       “ Ny vava tsy amby hono ahitan-doza ”. 

     Ou : “ Un mot de trop peut être à l’origine d’un grand malheur".  

Au cas où il y aurait peine, il n'est surtout pas question d'incriminer Dieu, c’est 

plutôt soi-même qu’il faut accuser. D’ailleurs les règles générales, chez les Malgaches, 

consistent surtout à rendre service, à aider ses prochains et le bon Dieu vous assiste  

dans tout ce que vous faites ou dites. Dans tout ce qu’on fait, dans tout ce qu’on dit, ce 

qu’on cherche avant c’est plutôt l’intérêt commun. Et dans le cas contraire, il faut 

s’attendre au pire. 

 

2- LES ANCETRES OU “ RAZANA ”  

S’il est une chose dont on peut être certain, c’est que le Malgache croit en 

l’existence de Dieu et qu’il considère comme étant un Etre Suprême, le Créateur du 

monde, le Maître  de la vie et de la mort. Il est le grand ordonnateur et décideur en 

même temps. Et bien qu’il soit un produit de représentation ou un résultat de 

pressentiment, si l’on ose dire ainsi, il agit certainement sur la vie d'un Malgache, influe 

beaucoup sur ses comportements et ses idées car dans tous ses actes et dans tous 

ses discours, il en fait toujours mention bien qu’il  habite  loin et très haut, dans un lieu 

où personne ne peut   aller. 

Ce qui n’est pas le cas pour les “ Razana ”qui ont eu leur vie d’antan ici-bas. Ce 

sont des Anciens Vivants qui ont été des pères, des mères, des fils, des jeunes ou 

vieux …. Bref, ils étaient des personnes vivantes, ayant leur  statut et rang social avant 

de mourir. Les Razana ou Ancêtres, ce sont les morts. Selon la croyance malgache, les 



    

 

 

11 
 

morts ne le sont pas effectivement. Ils vivent d’une certaine manière bien que leur 

demeure reste inconnue. En tout cas, ils ne sont plus de ce monde-ci mais ailleurs 

c’est-à-dire dans l’au-delà. Ce dont on va parler ici, c’est l’Esprit des Morts et dont le 

statut se rapproche un peu à ce de Dieu. 

Il faut souligner avant tout que le Malgache croit en une vie après la mort. 

Autrement dit, l’individu cesse de vivre pour vivre une autre forme de vie. Plus 

précisément, c’est son corps qui est mort tandis que son esprit entre dans un monde 

autre que celui dans lequel l’individu en question vivait auparavant. Remarquons aussi 

que ce   monde nouveau ressemble à celui du  monde terrestre. Tout ce qu’on voit dans 

ce monde-ci est censé exister dans ce de l’au-delà, celui des Morts. Seul le corps cesse 

d’être en vie et l’individu  devient un “ Ancêtre ”. Comme nous l’avons souligné 

auparavant, les Morts ne le sont pas effectivement car en fait, ils ont une forme de vie 

qui leur est spécifique, vivant dans un monde céleste. Ils ont leur lieu d’habitation, leur 

champ d’action, leur statut et leur rôle. 

Cependant, entre les Morts et les Vivants, il existe une certaine forme de 

relations et ils peuvent se communiquer. Ainsi, les Vivants peuvent adresser des 

paroles aux Morts pour demander aide, assistance et bénédiction. Et ces derniers 

peuvent en faire autant, surtout quand il s’agit de signaler certaines anomalies dans les 

cours normaux de la vie des Vivants, au cas où ceux-ci ne respectent pas les rituelles 

concernant leur rapport avec les Ancêtres. Il pourrait s’agir d’une certaine forme de 

déviationnisme dans la pratique de la vie quotidienne ou dans des mauvaises 

applications de certaines règles. Pour la plupart du temps, c’est au plus âgé du groupe 

que les Ancêtres communiquent. Si l’on peut s’exprimer ainsi, entre le monde des 

Vivants et ce des Morts, la rupture n’est jamais définitive car il y existe toujours une 

certaine forme de communication, voire, de cohabitation.  

Dans ce sens, on peut imaginer une construction en deux étages où, au rez-de-

chaussée, se trouvent les Vivants et, dans les étages supérieurs, se trouvent 

respectivement les Ancêtres et Dieu. Ainsi, dans cette représentation, nous pouvons en 

conclure que les Vivants et les Morts cohabitent ensemble sous et l’œil vigilant de Dieu. 

Cette relation, qu’on peut qualifier de verticale, est définie comme étant une 

relation cohérente et elle amène le Malgache à penser que Dieu organise tout d’une 



    

 

 

12 
 

manière harmonieuse parce que, dans leur conception, il s’agit d’une même et unique 

maison  où cohabitent Dieu, les Morts et les Vivants. Comme il a été dit auparavant, le 

Malgache conçoit le monde comme étant une grande organisation familiale où chacune 

des entités, ci-dessus mentionnées, occupe une place à la fois bien déterminée et bien 

définie et dont voici la hiérarchie : au sommet se trouve Dieu, à la base se placent les 

Vivants et les Ancêtres se trouvent au milieu. Dans cette organisation, le dialogue est 

toujours de mise. Selon le concept malgache, chacun de ces entités possède son rôle 

et son statut respectif les unes à l'égard des autres. Vis à vis des Vivants, les  Razana  

doivent bénédiction, assistance et protection. A leur tour les Vivants, à l’égard  des 

Ancêtres, ont le devoir de vénération, d’attention et de respect. Un proverbe dit 

concernant ces devoirs respectifs : 

           “  Raha Razana tsy hitahy fohazo hihady vomanga ”. 

     Autrement dit : 

           "S’il est un ancêtre qui ne prodigue pas protection, qu’on le réveille 

afin qu’il déterre les patates douces ". 

En fait, le devoir d'un “ Razana ” est de protéger les Vivants. Ce proverbe, dans 

sa coloration figurative, signifie  que s’il arrive à un ancêtre de  manquer à son rôle de 

protecteur,  qu’il se réveille et revienne au monde terrestre assister les Vivants dans 

leurs tâches quotidiennes telles la récolte des patates douces. Le proverbe est à 

considérer comme  étant un rappel à l’ordre, à l’égard des Ancêtres, car il n’est 

nullement question, pour les Morts, de revenir habiter le monde des Vivants. 

Cependant une telle séparation, enfin de compte non définitive, ne saurait 

impliquer la cohabitation sus-mentionnée. En effet, si l’on observe certaines coutumes 

telles que le “ Famadihana ” ou le retournement des Morts, on s’aperçoit que l’objectif 

est de s’attirer les faveurs des Ancêtres afin d’obtenir ce qu’on souhaite avoir de leur 

part. Dans le cas contraire, on a le droit de réclamer ce dont on a besoin, lors  des 

cérémonies du “ Famadihana ”. 

A ce propos, il faudrait quelques éclaircissements car, en fin de compte,  c’est 

plutôt Dieu qui donne satisfaction et non pas les Ancêtres. Ceux-ci ne servent que 

d’intermédiaires ou de rapporteurs. Leur rôle consiste à appuyer les demandes afin que 



    

 

 

13 
 

les Vivants obtiennent satisfaction. Comme cela est  dit dans le diction selon lequel : 

“L’homme propose, Dieu dispose ”. 

Une autre remarque s’impose, c’est que selon le Malgache, la mort confère à 

l’individu une certaine mutation qu'il considère comme un privilège. Elle autorise  

l’individu à se rapprocher davantage de Dieu,  en devenant Ancêtre. Et il s’ensuit que le 

nom même du défunt ne doit pas être prononcé n’importe où, n’importe quand.  Aussi  

le tombeau, c’est-à-dire, l’endroit où l’on a déposé leur corps, devient un lieu sacré  par 

excellence. Ce qui fait que la mort est une sorte de porte ouverte par laquelle le Vivant 

peut accéder jusqu’à Dieu en passant par le statut de Razana.  

Malgré cette distinction entre la demeure véritable des Vivants et le tombeau, 

celle des Morts, il existe un moyen de communication ultime entre ces deux mondes, 

l’ici-bas et l’au-delà. Et les Antesaka du Sud-Est l’illustrent en cette formule consacrée, 

prononcée après un entretien avec les “ Razana ” : 

“Modia anareo fa ambony egny  evao mirary  ”  

C’est-à-dire,  

"Vous pouvez maintenant rentrer et de là – haut, vous nous protégez” 

Laquelle parole intime aux “Razana “  de rentrer chez eux, le tombeau n’étant 

pas leur demeure mais c’est de là- haut, là où ils habitent, qu’on les invite à veiller aux 

Vivants. Il en ressort que Dieu et les Ancêtres cohabitent plus étroitement. 

Certainement, ils s’entretiennent fréquemment au sujet des Vivants puisqu’il n’est pas 

question, dans la pratique malgache, de s’adresser directement à Dieu. Au contraire, il 

faut passer par les “ Razana ” dans la mesure où ceux-ci connaissent les deux mondes 

à la fois car, du temps de leur expérience de ce monde-ci, ils appartiennent au monde 

des hommes Vivants et qu’après la mort, ils appartiennent au monde de Dieu. Ainsi les 

Razana sont des intermédiaires privilégiés entre Dieu et les Vivants et il leur appartient 

de transmettre toute demande, de la part des humains, adressée au grand Maître de 

l’univers. 

D’une manière générale, ce que l’on demande à Dieu c’est de l’assistance, à 

propos de toute entreprise humainement digne  car Dieu n’accepte pas de se substituer 

à l’homme dans tous ses efforts. C’est ce que dénote le proverbe :  

" Aide-toi et le ciel t’aidera ". 



    

 

 

14 
 

D’autre part, il se peut que la réponse à la demande ne soit pas favorable, du 

moins en matière de justice, et le sujet demandeur se trouve embarrassé. Néanmoins, 

dans la croyance malgache, cela n’enlève rien du tout en la qualité protectrice de Dieu 

.parce qu’il n’est pas un justicier mais plutôt un protecteur comme on l’a souligné mainte 

fois. Dès lors, au lieu d’incomber à Dieu un manque d’attention, ce qui serait d’ailleurs 

un sacrilège, le sujet victime d’une injustice doit responsabiliser seulement les humains. 

Ainsi, l’omniscience de Dieu est préservée. On assigne véritablement, à l’endroit de 

Dieu, une règle de préservation de ses qualités. Seuls les humains sont susceptibles 

d’errance, Dieu ne l’est pas. D’où le dicton suivant, évoqué par celui qui subit une 

injustice  de la part de ses semblables : 

"Zanahary tsy omem-pondro fa ny olombelona no be siasia”, 

 C’est- à-dire  

"Il n’est pas question de culpabiliser Dieu, seul l’homme est 

susceptible d’égarement".  

L’idée exprimée dans ce dicton fait pendant à celle-ci : au cas où Dieu décide 

d’intervenir dans la sphère des humains, ce n’est jamais dans le sens d’une justice 

pénale telle que cela se conçoit dans nos traités de Droit juridique mais c’est plutôt une 

réactualisation permanente de son rôle de pourvoyeur de dû à tout un chacun. Ainsi la 

préservation des qualités divines est sauvée. Ceci implique une attitude existentielle 

selon laquelle  Dieu est le seul à ordonner.  

Cependant et à juste titre, les Ancêtres sont les intermédiaires privilégiés à qui il 

incombe de plaider auprès de Dieu dans le cas où celui–ci en décide autrement. Dans 

une analyse du Pasteur ANDRIAMNJATO Richard,  nous retrouvons cette idée 

d’intermédiaire, amplifiée :  

“ Le malgache considère l’état d’être Ancêtre comme le rapprochant de Dieu, lui 

donnant des prérogatives et des compétences nouvelles. Il dit souvent que le mort est 

en passe de devenir Dieu”3  

C’est comme dire, à ce propos : 

" Mourir c’est un peu devenir Dieu". 

                                                 
3Pasteur ANDRIAMANJATO Richard, Le Tsiny et le Tody p. 44 



    

 

 

15 
 

En fait, dans toute  circonstance où le Malgache a à faire acte de bénédiction ou 

même de salutation, il associe toujours Dieu et les Ancêtres : 

“ Que Dieu et les ancêtres vous bénissent ”  

ou 

 "Hitahy anie Zanahary sy ny Razana". 

Ainsi les ancêtres ont un rôle bien défini au sein de la grande famille réunissant 

Dieu, les Ancêtres et les Vivants. Dieu a comme  devoir, l’assistance et le pourvoi de 

bénédiction envers les pauvres Vivants qui sont soumis aux aléas de la vie. De toute 

façon, les Ancêtres ont vécu ici – bas parmi eux  et de cette manière, on pourrait penser 

qu’en toute connaissance de cause, ils ne peuvent, par amour, qu’intervenir avec 

bienveillance auprès de Dieu au profit des Vivants qui ne sont autres que les siens. 

Néanmoins, il ne faut pas croire qu’être en passe de devenir Dieu est un mouvement 

qui est nécessairement en cours de processus et ne s’arrêtera qu’une fois son but 

atteint. Ce n’est qu’un état intermédiaire qui marque la séparation des Morts d’avec les 

Vivants et qui marque, en même temps, la supériorité de Dieu. 

Autrement dit, l’homme, en devenant Ancêtre par la mort, n’en est pas Dieu. En 

réalité, sa psychologie reste semblable à celle qu’il avait auparavant lors de sa vie d’ici-

bas. Cela veut dire que si l’individu meurt en qualité de père, il demeure tel et le restera  

dans sa vie de l’au-delà. Il continue donc à jouer son rôle de père dans son nouveau 

statut, acquis par la mort. C’est pourquoi, dans la région du Sud-Est  malgache, avant 

que le défunt quitte son village pour rejoindre sa demeure de toujours, on lui adresse 

les paroles suivantes : 

“ Toi, un tel, tu vas nous quitter, qu’on le veuille ou non. Il s’agit d’un 

ordre divin, de la loi des choses. En conséquence tu n’as plus de femme 

ici-bas, ni d’enfant non plus, là où tu vas, tu en auras. Reste tranquille là où 

tu es ».4  

Cela est constaté dans diverses études concernant la conception de la mort, 

chez les Malgaches. On peut citer M. MANGALAZA E.  Régis , dans son livre intitulé 

"LA POULE DE DIEU " comme quoi la mort n’est qu’un élément d’un rituel inscrit dans 

                                                 
4 Propos recueillis par l’auteur. 
 



    

 

 

16 
 

ce que Van Gennep  appelle rites de passage. Elle permet, en définitive, le passage de 

l’état vivant à un état ancestral. C’est pour cette raison que nous avons fait appel, un 

plus haut, à la métaphore d’une cohabitions dans une maison à trois étages. La mort  

n'est que passage d’un état vers un autre. C’est  pourquoi, on peut affirmer le paradoxe 

suivant : le défunt n’est pas mort, seulement il devient autre. 

Voici exactement ce qui se passe, dans la conception malgache de la mort : 

l’individu peut mourir de par ses conditions humaines mais il ne meurt pas 

définitivement, il change tout simplement d’état qui est dénommé ici par le mot 

"Ancêtre". C’est un état qui le rapproche un peu plus de Dieu comme il a été souligné 

auparavant. C’est ce qui justifie tous les dialogues et communications entre Morts et 

Vivants, ou quotidiennement lors des cultes aux ancêtres. Ce genre de prière se fait en 

principe dans l’angle Nord- Est de la maison qu’on appelle "Zoro Firarazana », lieu par 

lequel on entre en contact avec les "Razana". Ce genre de dialogue n’est pas là pour 

nous étonner car nous savons que les "Razana" ont pour devoir de prodiguer des soins 

et de  protection aux Vivants. Effectivement, il s’agit d’un dialogue entre protégé et 

protecteur. 

Pour sa part, voici ce qu’en dit le Pasteur ANDRIAMANJATO Richard  : 

“ Quelqu’un qui meurt ne sort pas du grand système que nous avons 

évoqué au début, il change seulement de classe, il a fini l’expérience de la 

vie terrestre. Il ne rompt pas pour autant avec son prestige et sa gloire 

d’antan ou celle de sa famille et ce que les vivants font pour lui doit tenir 

compte de son passé.” 5 

Effectivement, en ce qui concerne le devoir de respect et de vénération envers 

les Ancêtres, il ne faut pas faire montre de défaillance parce que celle-ci met l’officiant 

dans une position intenable : il est passible de blâmes ou du tsiny de la part des 

Ancêtres. Ce qui serait  grave, étant donné la proximité des Ancêtres et de Dieu. 

Justement, il est dans les coutumes malgaches de ne pas froisser l’esprit du défunt 

puisque celui-ci, dans ce qu’on appelle communément vie de l’au-delà, est capable de 

ressentir non seulement du plaisir et de la satisfaction, mais également de la colère 

                                                 
5 Pasteur ANDRIAMANJATO Richard, Le Tsiny et le Tody p. 36 
 



    

 

 

17 
 

dont les Vivants  en seront les bénéficiaires ou les victimes, selon les cas. Bref, c’est 

l’aspect matériel de l’individu qui est mort, son corps et ses os restent dans la tombe, 

soumis à l’anéantissement. En revanche, son Esprit va auprès de Dieu. 

Cependant, chez les Malgaches, la mort n’est pas du tout une surprise. C’est 

une certitude absolue. Là où il aurait une surprise, c’est lorsque la mort intervient tôt 

contre l’expérience générale de la durée de vie, observée par la société. Autrement, 

quand la vieillesse arrive, normalement l’individu prend conscience qu’il va mourir 

bientôt. Il prend déjà certaines dispositions relatives à sa future disparition. Les plus 

évidentes, parmi ces dispositions, sont les recommandations aux siens à propos des 

traitements qu’il lui faut consacrer  une fois  la mort l’aurait fauché, tel que l’endroit où il 

doit être enterré, le jour de l’enterrement, ce qu’il ne tolère pas… C’est ce qu’affirme le 

propos d’ANDRIAMANJATO Richard  :  

“ Un Malgache qui se respecte d’ailleurs n’attend pas le dernier jour 

pour penser à sa mort. ”6  

La même observation est présente chez MANGALAZA E. Régis :  

“ Mais, puisque le temps finit nécessairement par défaire ce qu’il y a 

de plus solide, Tsimanitrandro sait qu’un jour ou l’autre tout cela prendra 

bien fin. Au contraire, il s’y est préparé de son mieux. Dix ans en avant, il 

avait confectionné un cercueil en ambôra ”7. 

                                                 
6 M. MANGALAZA E. Régis, dans son livre intitulé"La Poule de Dieu," 
7 M. MANGALAZA E. Régis, "La Poule de Dieu,"p.38 

Tsimanitrandro est le personnage central du livre de M. MANGALAZA E. REGIS, 

"La poule de Dieu", et la fin à laquelle il pense est la mort. Cela traduit, en quelque 

sorte, le point d’honneur que le Malgache accorde soigneusement à ce phénomène. 

Autrement dit, si la vie a été dure, il ne faut pas que la mort le soit également. Il faut 

mourir quand il le faut et comme il faut. 

Il est à souligner également qu’il existe une bonne et une mauvaise mort. Bien 

sûr, elle n’a jamais été souhaitable, à moins d’une euthanasie. Seulement, il faut mourir 

à point nommé, c’est-à-dire remplir toutes les conditions optimales avant de  disparaître 

à jamais. Ainsi on aura la chance de devenir Ancêtre,  vénéré et sollicité. C’est mourir 

de vieillesse ou mourir d’une belle mort. Par contre, mourir à bas âge, c’est plutôt 



    

 

 

18 
 

mourir d’une mauvaise mort car le défunt en question n’a pas pu vivre toute sa 

potentialité 

Bien évidemment, ce point de vue se caractérise par une certaine contradiction 

entre l’importance de l’individu, son rang social élevé dans sa vie de l’ici-bas et des 

conditions dans lesquelles il est mort. Un exemple fera mieux d'expliquer ce point. 

Mourir d'une façon infamante, pour un individu socialement important, consiste à mourir 

loin des siens et, donc, ne pas être assisté. Tout ce qu’il fallait ou toutes les conditions  

optimales, quand il s’agit de mourir convenablement, ne sont au rendez-vous lors du 

moment fatidique Il faut également mourir avec la perspective d’être bien enterré et, 

certainement, pour être bien reçu auprès des hôtes de l’au-delà et afin d’avoir un statut 

bien élevé, ce des Ancêtres. 

Et à propos de telles conditions, concernant la mort proprement dite, Van 

Gennep  a fait la remarque suivante : 

« La mort s’inscrit parfaitement à l’intérieur d’un rituel. Ainsi, toutes 

les cérémonies qui accompagnent le Mort, à partir du moment de sa 

séparation avec les vivants, sont formellement reconnues jusqu’à son 

enterrement. C'est pour cela qu’un soin particulier est apporté aux veillées 

mortuaires et à l'enterrement ».8 

D’ailleurs, bien s’occuper de ces rituels ou de ces formalités, à propos des Morts, 

ne consiste pas seulement à assurer la voie de passage de l’Esprit du défunt vers l’au-

delà mais également à se ménager, soi-même, une bonne place à leur souvenir afin de 

mieux faciliter les demandes de protection qu’on va leur adresser le moment opportun. 

En voilà pourquoi les Ancêtres occupent une place très importante dans les relations 

sociales des  Malgaches. Non seulement le passage de l’état des Vivants à l’état des 

Ancêtres attribue un certain pouvoir divin à l’Esprit du défunt mais, surtout, lui confère le 

doit de s’approprier, d’au moins, de l’une des qualités de Dieu, notamment, 

l’omniprésence ou l’omniscience. Comme on l’a déjà mentionné, mourir c’est un peu 

devenir Dieu. Et ce n’est étonnant si, dans certaines régions malgaches, on appelle le 

défunt « Zagnahary » ou «  Dieu ». 

 

                                                 
8 M. MANGALAZA E. Régis, "La Poule de Dieu,"p.38 



    

 

 

19 
 

3- LES VIVANTS OU LES “ VELONA ”  

Maintenant, il est question pour nous de parler du monde des Vivants 

proprement dit. Ce sont les habitants de ce monde, c’est-à-dire de l’ ici- bas car le 

monde des Morts ou celui des Ancêtres est censé être là-haut, tout comme celui de 

Dieu. Ils vivent en société et ont une organisation sociale bien et définie, un village, des 

terres pour cultiver. Ils font tout pour survivre et ils ont également leurs us et coutumes, 

leurs modes de vie et leurs aspirations. Les Vivants ou les “ Velona ”  sont susceptibles 

de mourir. Ils sont  de futurs “ Ancêtres ”et savent pertinemment, qu’un jour ou l’autre, 

ils vont mourir même s’ils feignent  l’ignorer. En fait, pour un Malgache, la mort n’est 

pas du tout une surprise, c’est plutôt un avènement à préparer. Elle se présente comme 

une suite logique et inexorable à la vie. C’est une voie unique mais paradoxalement 

certaine pour sortir du monde des “ Velona ”. Le Malgache en est parfaitement 

conscient et s’y prépare. 

Cependant, si le monde de Dieu ou celui des Ancêtres semble être du domaine 

de la représentation, un monde idéal, celui des Vivants est bien  réel. C’est un monde 

sensible, vécu, senti et peuplé de toute une multitude d’êtres, qu’ils soient animés ou 

inanimés. Si le monde des Morts est énigmatique, à l’image de celui de Dieu qui est 

insondable, celui des Vivants est néanmoins compliqué. Mais toujours est-il, qu’entre 

ces deux Mondes, il y a une liaison très étroite selon le Malgache. Ils sont en relation 

permanente malgré qu’ils soient distincts l’un de l’autre. 

Ce qu’il faut remarquer néanmoins, c’est que les Vivants ont des  “ formules 

oratoires ” spécifiques et grâce auxquelles ils peuvent communiquer avec les Morts ou 

“ Razana ”. Ceux-ci sont censés les écouter et leur répondre. Et ce qui caractérise 

surtout la société malgache, c’est ses modes de relation qui sont traditionalistes. Dans 

tout ce qu’il va dire ou ce qu’il va faire, le Malgache doit incessamment tenir compte de 

cette contexture traditionnelle dans laquelle originellement il est engagé. Bien 

évidemment, cela ne l’empêche pas d’avoir et d’exprimer ses points de vue, ses 

jugements personnels lors des réunions. Mais toute approbation ou désapprobation est 

également fonction du passé qui s’érige en critère de jugement et de référence. Ainsi, 

tout acte est jugé bon ou mauvais, c’est selon, d’ après des prescriptions anciennes. 

Tout se passe comme si personne n’était pas autorisée à agir en fonction du présent, 



    

 

 

20 
 

c’est-à-dire, aucun jugement, en dehors du cadre traditionnel, n'est admis. Comme s’il 

existait déjà une voie toute  tracée et qu’il faudrait suivre à tout prix ou des règles toutes 

faites, des manières de faire déjà établies d’où  en découlent certains types de 

comportements et de conduites et qui engendrent certainement des formes de relations 

sociales bien déterminées. 

Pour être plus précis, disons que ces règles de conduite et ces modes de 

pensée ont été hérités des Ancêtres et qu’il n’est pas question de s’y soustraire. Et, en 

conséquence, le Malgache  résiste le plus souvent à tout ce qui est changement et 

nouveauté. Ainsi, dans tout comportement, dans tout ce qu’on va dire et dans tout ce 

qu’on va faire, il n’est pas question de sortir de l’habituel afin de ne pas s’attirer des 

ennuis. Comme le dit un proverbe : 

« Aza miala amin’ny mahazatra fa manahirana » 

“Vaut mieux garder l’habituel pour éviter des ennuis » 

En d’autres termes, il existe déjà un cadre habituel auquel il faudrait se 

conformer et, dans lequel, on doit rester. Ce cadre est surtout constitué par des règles, 

des prescriptions, qui sont pour ainsi dire immuables. L’individu a, d’or et déjà, intérêt à 

s’y soumettre pour éviter le “ vavam-bahoaka ” c’est-à-dire le commentaire en mal de la 

part de ses cohabitants. Que chaque individu se souscrive à des règles et préceptes, 

même si c’est très ancien, pour  avoir le consentement des autres. 

En effet, le “ vavam-bahoaka ” ou le commentaire en mal des gens n’a pas 

d’effet direct sur l’individu mais agit d’une manière rétroactive. Il s’agit d’une 

remontrance, dans ce qu’elle a de plus verbale, mais capable de juger et de condamner 

une attitude qui sort de l’habituel considéré comme cadre de référence à de bonnes 

conduites. Ce cadre traditionnel a le pouvoir de préserver l’harmonie sociale et de 

garantir la concorde entre les Vivants, les Ancêtres et  Dieu. 

Malheur à celui qui tente de bouleverser cet ordre préétabli et dont on ne connaît 

qu’une infime partie, celle des Vivants. Une fois qu’un individu sort du cadre habituel, il 

sera jugé en mal et devient l’objet des commentaires désobligeant si bien qu’il lui est 

difficile, par la suite, d’avoir des  relations normales avec son entourage. D’ordinaire un 

tel individu doit être traduit devant un tribunal et comme punition, il est, 

momentanément, isolé de la société. Et pendant ce moment de marginalisation, 



    

 

 

21 
 

l’individu en question n’est pas assisté dans tous ces malheurs ni dans ses fêtes. C’est 

un mort- vivant et malgré qu’il soit  biologiquement  en pleine forme, il est  socialement 

exclu. A l’origine de ce phénomène d’exclusion qui nuit au statut social de la victime, il y 

a le « Vavambahoaka » à l’égard duquel on doit faire attention. 

"Tsy ny tany no fady fa ny Vavam-bahoaka" 

ou “Nul lieu n’est tabou, c’est plutôt le commentaire en mal des gens qui l’est.” 

Toute action ou attitude n’est pas condamnable en soi mais enfreindre les règles 

habituelles entraîne des remontrances sociales qui équivalent à des condamnations de 

l’individu. Dès que celui-ci sort de l’habitus, même si cette sortie n’a pas de 

conséquence directe sur lui, le social reste en attente et justifie tous les revers affectant 

l’individu  comme étant la conséquence de ses actes. Et comme cela est considéré 

comme relevant d’un principe d’immanence, à l’origine de l’existence elle-même, 

l’individu perd peu à peu toute forme d’assistance sociale. S’il lui arrive un accident ou 

s’il   tombe malade, deux cas peuvent se présenter : s’il n’a rien fait de répréhensible à 

propos  des règles immuables, la société usera de toute sa science pour sa guérison. 

Dans le cas contraire, c’est-à-dire, si la maladie survient, faisant suite à un acte 

condamnable et même s’il n’y a pas de lien de cause à effet palpable, tout le monde se 

dit que tel individu est «  victime du tsiny ». En fin de compte, on croit ferme que son  

cas relève d’une justice immanente si bien qu’il est très difficile de lui apporter 

assistance. L’individu en question ne peut se relever de sa peine et de ses souffrances. 

Ainsi il faut faire attention au jugement d’Autrui car tsy ny tany no fady fa ny 

vavambahoaka tokoa  ou ce n’est pas du tout une place qui est maudite en soi, c’est 

plutôt le commentaire en mal des gens qui condamne effectivement. Les cohabitants 

regardent, jugent et sanctionnent tout acte de chaque individu.  

Autrement, si  la terre est conçue comme ayant une certaine sacralité et acquiert 

parfois une connotation de "tabou", le pire des tabous demeure l’interdit social car cela 

peut entraîner de lourdes conséquences et parfois fatales pour l’individu victime, telle 

l’exclusion. Ainsi, il y a une forte ingérence de la tradition dans la vie sociale du 

Malgache car il se peut que les manières d’agir d’un individu puissent être mal 

interprétées et mal jugées si elles contreviennent  au processus habituel. Ainsi, dans la 

vie en société, tout semble être conçu selon un modèle hérité des Ancêtres et il existe, 



    

 

 

22 
 

en quelque sorte, un ordre social déjà préétabli et auquel chaque personne doit se 

conformer. 

En conséquence, l’individu n’est que l’un de ces faits et choses qui n’a aucune 

place privilégiée à l’égard de l’univers, comme on le pense souvent. Il ne fait que 

contribuer, par son existence même et ses actions, à l’harmonie universelle. Si l’homme 

n’essaie pas de bouleverser cet ordre qui le dépasse largement, c'est pour vivre dans 

une sorte de quiétude ou de sérénité. En fait, le sentiment d’avoir participer à l’harmonie 

supérieure lui donne la force d’accepter les adversités comme des phénomènes 

normaux. Ce qui l’empêche de conclure à l’absurdité de l’existence. Ainsi tout le 

malheur de l’homme, surtout l’homme moderne, consiste à supplanter l’ordre naturel 

par un ordre nouveau par le truchement des progrès scientifiques et techniques. 

Il en va de même pour l’échelle des valeurs. Elle est déjà préétablie et contribue 

de la sorte à renforcer l’ordre social. La remarque suivante nous semble aller dans le 

même sens, car l’échelle de valeurs qui garantit le jugement de la plupart des 

Malgaches, sinon de la totalité, est une échelle traditionnelle, vieille de quelques siècles 

et ne comporte pas de considération sur les originalités de chaque personne. Il y a 

comme une intuition de ce qu’on doit faire et c’est à partir de cette intuition que l’on juge 

et que l’on donne tort ou raison. Autrement dit, les traditions sont encore de rigueur 

dans toutes les relations sociales malgaches. Tout ce qui a été conçu par les Ancêtres 

doit être rigoureusement observé et sa transgression risque de poser de sérieux 

problèmes au contrevenant, à cause du jugement social ou du "Vava-bahoaka". 

Cependant, il faudrait remarquer que si le Malgache fait confiance à tout ce qui 

est traditionnel, c’est parce que ceci se présente à lui comme un “ déjà-là ”, hérité de 

ses Ancêtres et auquel il faut se soumettre. On peut dire que la tradition fait partie du 

patrimoine ancestral et, de la sorte, est considérée comme étant une richesse 

inépuisable en matière de règle de conduite ou de comportement de chaque individu, 

en vue d’un ordre social serein et paisible. D’une part, les ancêtres en sont les premiers 

expérimentateurs et si cela n’était pas sans danger pour eux, il n’y a pas de raison à ce 

qu’il en soit  autrement pour leurs descendants. D’autre part, puisque la tradition est 

perçue comme étant un héritage, prenant sa source dans un temps de commencement 



    

 

 

23 
 

mythique, il en reste que  les Ancêtres, qui sont dans l’au-delà et à qui on doit respect, 

ne manqueront pas de sévir si l’on contrevient à leur raison d’être.  

Par ailleurs, dans toute action, il faut penser aux conséquences dont les 

retombées négatives peuvent nuire aux enfants et aux descendants. Ainsi, on peut dire 

que le Malgache ne pense  et n’agit pas en fonction de données présentes mais en 

fonction d’une représentation du passé et du futur, en même temps. Dans toute 

référence, le Malgache a les traditions comme base et il envisage le lendemain en 

fonction du passé. Comme le dit  le proverbe suivant :  

« Manaova toy ny dian-tanalahy, jerena ny eo aloha, todihina ny ao 

aoriana » 

ou 

« Avancer tel un caméléon, l’on regarde en avant tout comme en arrière, à 

chaque fois ». 

Et le Pasteur ANDRIAMANJATO Richard de faire les remarques suivantes : 

“ Le Malgache n’est jamais tout à fait présent. Il vît avec le 

passé ou en plein dans le futur. Toutes ces décisions sont teintées 

de prudences souvent excessives pour la bonne raison que ni le 

passé, ni le futur, ne sont pas pour ainsi dire pas  à sa disposition ».9 

Il faut ajouter qu’un individu ne peut pas être jugé, selon ses aspirations 

personnelles, mais d’après sa manière d’agir ou de faire, que celle-ci correspond ou 

non à la forme voulue, selon les tables anciennes des valeurs. Il lui faut donc observer 

les prescriptions traditionnelles à la manière dont on observe un testament. L’âge aussi 

entre en ligne de compte dans le jugement d’un individu par le fait que la société 

malgache adopte une sorte de gérontocratie qui découle des relations entre les Vivants, 

les Morts et Dieu. Plus l’individu est avancé en âge, plus il est mûr et en conséquence il 

comprend et intègre mieux les prescriptions en vigueur. En revanche, les jeunes gens 

ne méritent pas qu’on leur fasse trop de confiance. Au cours d’un débat ou lors d’une 

réunion, la raison revient toujours aux plus âgés. Il ne s’agit pas ici d’affirmer qu’il y a 

nécessairement une contradiction entre les jeunes et les vieux, mais tout simplement, 

                                                 
9 Pasteur ANDRIAMANJATO Richard, Le Tsiny et le Tody p. 46 
 



    

 

 

24 
 

les décisions importantes ne peuvent pas être énoncées par les moins âgés. Cela est 

dû par le fait que les vieux sont considérés comme des Ancêtres vivants. 

En effet, dans la région du Sud-ouest de Madagascar, le même mot Raza  “  ” 

signifie à la fois “ Ancêtre ”. Cette appartenance des vieux aux deux mondes, celui des 

Vivants et celui de l’au-delà, fait qu’on doit vénération aux vieilles personnes. En effet, à 

cet âge bien avancé, l’individu sent que la fin est proche. Il en prend pleinement 

conscience. De la même manière, la société, conformément à leur insertion dans le 

temps, le voit  déjà comme un être en train de devenir Ancêtre. Cette vision anticipant le 

futur, entre autre, se trouve  à l’origine de la vénération des plus âgés. La moindre des 

politesses consiste à s’attirer les bonnes dispositions des personnes âgées pour avoir 

la protection et la bénédiction de l’au-delà. 

Remarquons cependant qu’une telle approche confirme la position que nous 

avons adoptée déjà quant à la sémiotisation de la mort : elle n’est qu’un passage, une 

voie d’accès permettant à l’individu de sortir de ce monde-ci et aller à l’au-delà, lui 

conférant en même temps le statut d’Ancêtre, voire de Dieu. 

En conséquence, la mort ne doit pas être vécue en tant que mode tragique d’un 

événement qui n’aurait pas dû se produire. Au contraire, elle est aux antipodes de la 

naissance qui n’est autre qu’un chemin d’accès du monde de l’Inconnu au monde des 

Vivants. Et si l’on peut dire ainsi : la vie n’est autre chose qu’une période de préparation 

à la mort, c’est-à-dire, il est question de parfaire sa vie afin que, dans l’au-delà, la 

temporalité devient éternité et que l’on aurait un meilleur accueil et une meilleure place 

dans un meilleur monde qu’est ce des Ancêtres. 



    

 

 

25 
 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTIE II : 

SPECIFICITE DU "MOI" MALGACHE 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



    

 

 

26 
 

1- Notion de Fihavanana  

Conformément à ce qui est prévu par la branche de la linguistique qui s’occupe 

des sens, il faut signaler que les mots ne sont pas des étiquettes affectées tout court 

aux objets du monde. Au contraire, il faut admettre que chaque langue organise 

différemment l’univers référentiel. Il en résulte ainsi que certains mots sont 

intraduisibles. Le mot “ Fihavanana ” en fait partie et en conséquence nous devons le 

conceptualiser plutôt  que  le définir. Et pour plus de précision vaut mieux partir de ce 

qu’a dit M. MANGALAZA E. Régis  à ce propos : 

“ Le mot “ Fihavanana ” est un terme qui mérite explication. Il renvoie 

d’abord à la consanguinité, c’est-à-dire à l’ensemble des personnes issues 

d’un ancêtre commun et qui est d’ordre de la nécessité et du destin (car on ne 

choisit pas d’appartenir à telle ou telle famille) ; en second lieu, il désigne le 

lien plus large mais moins profond que la consanguinité, unissant tout 

simplement les personnes qui partagent le même espace vital, (le village, la 

vallée…) ou qui partagent le même idéal de vie, les mêmes mœurs et 

coutumes. Valeurs essentielles aux yeux des Betsimisaraka, le "Fihavanana" 

est présent dans tout le domaine de la vie et régularise ainsi tout rapport 

social ”.10 

Dans ce propos, deux points sont à retenir, à savoir : “ les personnes issues d’un  

ancêtre commun ”, d’une part, et “ les personnes qui partagent le même espace vital ”, 

d’autre part. Ce qu’il faut préciser, c’est que le “ Fihavanana ” est cette forme de 

relations sociales dont les membres sont appelés “ mpihavana ”. Ainsi les ”mpihavana ” 

constituent un groupe social bien défini et bien distinct. Comme l’a dit M. 

MANGALAZA , ils sont issus d’un ancêtre commun dont on se souvient  souvent le 

nom. En effet, on l’évoque à chaque occasion pour dire et rappeler aux descendants 

qu’ils sont qu’ »un ». 

Pour un Malgache et surtout chez les Antesaka, une ethnie du Sud-est de l’île, 

les “ mpihavana ” constituent un “ olo-raiky ”, c’est-à-dire, une seule et même personne, 

                                                 
10 M. MANGALAZA E. Régis, "La Poule de Dieu,"in Mémoire des cahiers Ethnologiques n°4 – (1994.p.35-
P.U de Bordeaux 2 
 



    

 

 

27 
 

partageant le même sang qui est transmis de génération en génération, à partir de 

l’Ancêtre commun. D’où le terme de consanguinité. 

Ainsi, on peut traduire le terme “ mpihavana ” en “ consanguins ”. Et l’on peut 

concevoir, à quel point, combien ils sont liés les uns aux autres par le sang. Disons 

qu'au début, ils étaient deux frères ayant chacun huit fils. Ils auront des petits fils, des 

arrières petits-fils et ainsi de suite. A chaque cérémonie, on réunit tous les membres de 

cette grande famille afin qu’ils puissent se connaître et s’aimer.  

En effet, ce qui caractérise surtout le “ Fihavanana ” c’est l’amour qui y règne. 

D’une manière innée, on aime les “ havana ”ou les consanguins car, en fait, ils sont les 

mêmes éléments d’un ensemble. Notamment, en cas  de difficulté ou en cas d’échec 

dans la vie, ils doivent s'entretenir. Comme l’exprime bien le proverbe : “ voin-kava  

mahatratra ”, c'est- à- dire, le malheur d'un "havana" est aussi ce des autres. D’un 

commun accord et par affinité, ils  doivent s’entraider en cas  de besoins. Là également, 

le fameux « Vavambahoaka » est d’autant plus virulent comme dans d’autres 

circonstances.  Dans pareil cas, l’assistance mutuelle est d'office, par amour et par peur 

des représailles de la part des Ancêtres qui sont censés voir de près ou de loin. 

Effectivement le problème d’un "havana" est celui d'es autres, étant donné  qu’on a 

partagé le même sang, c’est-à-dire on est un seul et même individu. 

Autrement dit, si un “ havana ” est frappé de malheur, les autres doivent  

l'assister et l’aider. Ainsi, les “ mpihavana ”, par consanguinité, sont les membres d’une 

grande famille, qu’ils vivent ou non dans le même terroir. Toujours est-il qu’ils s’aiment 

et s’entraident en cas de besoin ou de difficulté. Entouré des “ havanana ”, le Malgache 

se sent parfaitement à l’aise. Il est chez soi. Tandis que, loin du groupe, il se sent 

étranger, perdu.  

Il faut noter également que cette grande famille constitue, pour l’individu membre, 

un lieu d’épanouissement et de sérénité car il y règne amour, respect, entente et 

cordialité. Comme nous l’avons déjà souligné auparavant, le Malgache, loin des siens, 

se sent seul et fragile car il n’est pas à l’abri des dangers. Il en résulte que le 

“ Fihavanana ” est tout ce qu’il y a de plus précieux, voire même, sacré. C’est un garant 

et une assurance pour la vie. Effectivement, il n’est surtout pas question de laisser 

tomber un  “ havana ”, quelle que soit sa situation ou ses défauts. En fait, il fait partie 



    

 

 

28 
 

intégrante de soi –même, comme on l’a déjà  souligné par ailleurs. Et l’on a tort de faire 

autrement et aucune excuse n’est valable devant les autres membres au cas où il y a 

demande d’explication lors d’une réunion familiale. Et il n’est de pire sanction que celle 

d’être abandonné par les siens ou d’être isolé par eux. Parmi les sanctions possibles, la 

pire est le fait de ne pas pouvoir être enseveli dans le tombeau familial. En quelque 

sorte, c’est l’exclusion totale et définitive. 

L’autre explication qui vaut pour le mot “ Fihavanana ” se révèle être la notion de 

parenté. Les “ havana ” sont les proches parents tels que les frères et sœurs, les 

cousins, les oncles et tantes, les fils ou petits-fils de ces derniers. Mais ce qu’il y a de 

plus spécifique dans le “ Fihavanana ”, c’est le sentiment d’intimité et d’affinité qui relie 

les membres entre eux. Pour preuve, on n’a qu’à évoquer la joie d’un individu en 

présence de son “ havana ”qui lui a été inconnu auparavant car, enfin de compte, c’est 

lui-même qu’il a retrouvé dans l’Autre.  

Ainsi, le terme “ Fihavanana ” peut être le synonyme de consanguinité. 

Autrement dit, les « mpihavana » sont des consanguins et constituent un groupe social 

« Raza Raiky » ou littéralement, même Ancêtre. Mais en quoi consiste le deuxième 

volet, si l’on tient compte  de l’approche de M. MANGALAZA, à propos de cette 

notion ?  

On peut aussi appeler «  mpihavana », les personnes qui partagent le même 

espace vital, sans être nécessairement liées par une consanguinité. Autrement dit, les 

liens résultent de l’appartenance à un même terroir géographique et ne relève pas de 

l’être biologique. Le plus souvent, ce genre de lien est fragile parce qu’il relève de 

l’accidentel plutôt que du naturel. Dans le “ fihavanana ” par consanguinité, au contraire, 

les membres possèdent une base de mentalité commune, véhiculée génétiquement par 

le fait même qu’ils sont issus d’un même Ancêtre et qui se transmet de génération en 

génération. 

Exemple, dans certaines familles de Sud-est malgache, il y a des Consanguins 

ou des Raza Raiky  qui sont guerriers ou doués d’un certain degré d’intelligence. Et  de 

la même manière, il y en a aussi des fourbes et cela relève d’une certaine hérédité.  

C’est l’une  des raisons pour lesquelles il est très important de bien  choisir dans 

quel groupe faut-il, si l’on veut avoir une femme pour épouse, au cas où l’on veut se 



    

 

 

29 
 

marier.  Il est surtout question de demander des  informations enfin de bien choisir la 

future belle- famille. Il faut se renseigner auprès des « havana » ou avec des gens à qui 

on a de bonnes relations pour mieux connaître l’histoire de telle ou telle famille pour 

mieux optimaliser le choix. En effet, si le lien de consanguinité est quelque chose de 

naturel, en revanche, celui occasionné par une alliance l’est moins. Mais quoi qu’il en 

soit, par le mariage, le "Fihavanana" s’élargit encore plus. 

Cependant le partage du même espace vital crée également des liens qui se 

tissent à partir des relations de voisinage car le fait de se voir chaque jour, de se saluer, 

d’échanger des biens,…crée dans chaque individu un sentiment de cordialité et 

d’amour. A la longue, les personnes vivant dans le même terroir finissent par devenir 

des intimes et des proches. Ce qui veut dire finalement qu’elles deviennent des 

“ Mpihavana ” parce qu’elles font exactement ce qu’elles auront à faire pour un 

“ Havana ” dans le sens premier du terme. Il  faut remarquer que ce genre de 

“ Fihavanana ” est toujours susceptible de fragilité, puisque si les sentiments qui 

animent les “ Mpihavana ”, par consanguinité, sont dotés d’une nature indéfectible, en 

revanche, ceux qui sont animés par la cohabitation dans la même aire géographique 

peuvent se dissoudre par éloignement de parenté ou par rupture de certaine régularité 

dans les habitudes acquises. 

Dans la consanguinité, il est question de filiation qu’on ne peut pas rompre par 

décision arbitraire. Effectivement, si on se réfère toujours dans la partie Sud – Est 

malgache, on constate que chez les “ Antesaka ”, les individus membres d’une famille 

sont classés par niveau de génération. On trouve alors la classe des grands- parents, 

celle des pères et des mères, celle des fils et des filles, celle des petits-fils,…si l’on se 

réfère à un Ego. De la sorte, un tel individu peut être classé parmi les pères malgré son 

jeune âge et un tel autre peut appartenir dans  la classe des fils au détriment de son 

âge avancé. A chacun donc le respect qui lui est dû en fonction  de la classe dans 

laquelle il appartient. Ce qui n’est pas le cas dans le Fihavanana par cohabitation. Là, 

c'est l'âge qui sera prépondérant et en voilà pourquoi ces deux types de 

“ Fihavanana ”sont vécus différemment par le Malgache. Dans ces deux formes de 

parenté, les liens sont d’autant plus solides dans la première que dans la seconde. 



    

 

 

30 
 

Toujours est-il que le Fihavanana est un genre de lien social original et spécifique au 

monde. C’est une originalité uniquement malgache. 

Cependant, il faut admettre que ces deux formes de relations sociales sont d’une 

importance capitale malgré leur différence. Effectivement, chez le Malgache, la vie n'a 

rien d’individuel, c’est plutôt quelque chose de social. Ce qui implique que,  qu’elle que 

soit la nature du lien dans lequel l’individu se trouve, consanguinité ou cohabitation, il a 

toujours besoin du “ Fihavanana ” pour jouir pleinement de sa vie. En définitive, 

l’essentiel est d’avoir une vie dispensée de tout conflit, aussi bien dans le groupe 

familial que social. La dignité individuelle est ainsi fonction de cette paix  intérieure 

occasionnée par l’individu lui-même. En conséquence, dès son jeune âge, on inculque 

à l’individu ce qui est permis et ce qui est interdit pour harmoniser la vie en société. En 

transgressant ces règles, l’individu  sait d’avance la force et la puissance de la société 

qui risque de peser sur lui en cas de comportement incorrect. En ce sens, il semble que 

les autres deviennent plutôt l’enfer dans le cas où l’individu n’en tient pas compte. 

Par contre, en respectant les règles du “ Fihavanana ”, il se met à l’abri de toute 

forme de sanction sociale et, du coup, trouve protection, amour et affection. Les règles 

mettent alors en avant l’importance du social par rapport à l’individuel. Il est alors 

question de bien entretenir les “ Havana ”en les aidants et les aimants le plus possible. 

Un désordre au sein des “ Mpihavana ” est nuisible non seulement pour l’individu qui en 

est la source mais également pour la vie du groupe. Ainsi, force est de l’écarter 

momentanément  jusqu’à ce qu’il prenne conscience de la gravité de sa faute et 

demander pardon. 

On peut également assister à d’autres formes de “ Fihavanana ” telles que les 

alliances matrimoniales, par le sang et le “ Ziva ”. A propos du mariage, il est 

formellement interdit de prendre pour épouse une fille de son propre lignage. C’est 

l’inceste. Ce genre de prohibition est une manière ou une autre pour élargir encore plus 

le champ du “ Fihavanana ” sous forme de mariage exogamique. Il en est de même 

pour l’alliance par le sang dont les deux alliés sont souvent des individus qui partagent 

le même idéal de vie. En conséquence, ils décident de procéder aux rites du “ Fati-drà ” 

qui consiste à échanger leur sang pour le boire avec de l’eau. Le rituel de telle alliance  

peut prendre l’allure d’une cérémonie où les membres des deux groupes intéressés 



    

 

 

31 
 

assistent pour en être des témoins oculaires. Il faut noter aussi que, contrairement au 

“ Fihavanana ” par consanguinité naturelle, ce dernier en est une autre car le fait de 

boire le sang de l’autre signifie symboliquement qu’on est du même sang. De ce fait, 

cette alliance est également susceptible de rupture d’autant plus qu’elle n’est que l’acte 

de deux individus et non du groupe. C’est quelque chose de conventionnel.  

Il y a aussi  le “ Ziva ” qui est une forme de relation entre deux groupes ethniques 

et qui interdit à ses membres de se faire du mal et surtout leur recommande d’avoir une 

attitude consensuelle dans leurs relations quotidiennes.  Cela peut être compris comme 

le sens générique du “ Fihavanana ” parce qu’il est le point commun entre la 

consanguinité avec d’autres formes de relations sociales. En définitive, chez les 

Malgaches, une chose est sûre, c’est que ce genre de liens est quelque  chose de 

sacré puisqu’il découle d’un héritage ancestral. C’est pour cela que les relations 

engendrées par le  "Fihavanana " ne se rompent pas aussi facilement. Entre les 

"Mpihavana ", le sacrifice de soi-même est de règle comme l’atteste le proverbe 

suivant : 

“Aleo very tsikalakalam-bola toy izay very tsikalakam-pihavanana”. 

 Ce qui veut dire : 

 "Vaut mieux subir un  désagrément  matériel que de  briser un lien de parenté 

quelconque".  

Nous retrouvons  à travers ce proverbe la définition générique du terme 

“ Fihavanana ” que nous avons fait dériver du “ Ziva ”. Tout d’abord, on met en exergue 

les rapports qui peuvent exister entre relations parentales et l’argent qui sont tout deux 

des richesses. Parler de ces dernières c’est déjà entrer dans d’autres formes de 

relations sociales, notamment les échanges. Chez les Malgaches, le fihavanana est 

signe de richesse autre et qui ne peut être échangée contre de l’argent. Le proverbe 

que nous venons de citer en faisait foi. A propos de ce genre de richesse, il n’est pas 

question d’en être assouvi,  et il est nécessaire d’en avoir plus. Le ziva, le fati-drà et 

même l’alliance matrimoniale sont des manières pour élargir ce genre de fihavanana. 

Plus on a des parents nombreux, mieux on est entouré et plus on a des richesses car 

ce qui appartient à mes havana est le mien aussi. 



    

 

 

32 
 

Ce sentiment nous pousse à croire que la propriété de mes parents est 

également la mienne. Aucune propriété n’est frappée du sceau de l’individuel, le tout 

appartient à tout le monde  dans un même groupe. Tout objet est senti ou appréhendé 

sur le mode du “ nôtre ”. Dès lors, il ne nous semble  exagéré de dire que chez les  

Malgaches, la dignité humaine est fonction de ses relations en matière de parenté dans 

lesquelles les liens doivent être renouvelés et renforcés  à chaque fois et à chaque 

occasion. Inversement, si quelqu’un rompt volontairement ou non ce genre de liens, 

c’est lui-même qui s’exclut du groupe et il commence à être mal considéré, ses statut et 

rang sont en baisse. Il se marginalise et finit par être exclu socialement. Voici ce qu’en 

pense M. MANGALAZA : 

“ La vie sociale suppose une tendance à la sociabilité, mais toutes 

société contient paradoxalement des forces anti-sociales. La vanité et 

l’orgueil, l’ambition et le désir de puissance, l’instinct de domination font que 

la nature humaine est nécessairement conflictuelle. Entièrement conscient 

que le conflit fait partie intégrante de toute vie en société, les Betsimisaraka 

pensent qu’il faut une volonté réelle d’entente constamment réactualisée au 

niveau du quotidien par les échanges (parole, nourriture, prestation de 

service…) pour que la coopération ne soit pas un vain mot mais qu’elle 

devienne une source d’épanouissement pour tous ”.11 

Autrement dit, dans toutes relations humaines, du moins pour le cas des 

Malgaches, le "Fihavanana" est d’autant plus que primordial car, partout, vivement 

souhaité, sollicité et recommandé, là où il y a une vie en société car une vie 

individualisée est synonyme de vulnérabilité. En voici des proverbes illustrant ce point 

de vue :  

“Izay tsy mahay fatram-bary mahay sobika” 

Littéralement : 

"Celui qui ne sait pas mesurer du riz doit savoir au moins en confectionner 

le panier ». 

En fait ce proverbe nous apprend que, dans la vie, tout s’organise autour  de la 

complémentarité entre divers éléments d’une totalité ou d’un ensemble. Que chaque  

                                                 
11 M. MANGALAZA E. Régis, "La Poule de Dieu,"p.40 



    

 

 

33 
 

chose se mette en place qu’il lui faut et cela est d’autant plus vrai dans l’espace comme 

dans le temps. Il est toujours question de saisir l’ordre des choses et l’admettre, sinon, il 

y aurait un déséquilibre. Et c’est la vie elle même qui est en danger, qu’elle soit celle 

d’un individu ou celle d’un groupe. Là où il y a ordre, il y a toujours vie et dans le cas 

contraire, ce serait la mort.  

L’égoïsme, une manière de prôner la particularité est condamnable par le fait 

même qu’elle favorise le déséquilibre. En fait, c’est une blessure occasionnée au sein 

de la société  mais aussi et surtout, l’instauration du manque dans la forme. Or il est 

évident que ce manque est vécu comme étant  une tension qui cherche une issue. 

C’est  ce manque qui définit le désir comme une aspiration à la complétude et du même 

coup, explique le fait qu’on ne peut désirer que ce que l’on n’a pas. On peut même 

affirmer que les servitudes qu’impose la vie en société n’est qu’une forme de liquidation 

du manque. Ce que je ne possède pas en propre mais que possède mon “ Havana ” est 

mien. Voilà pourquoi j'entretiens, avec eux, de bonnes relations  sous peine de vivre ce 

manque d’une manière cruelle, une cruauté qui naît du fait que l’objet est disponible 

mais je ne peux pas en faire usage puisque je suis en mauvais terme avec son 

détenteur. En effet, le refus de partager avec les siens ce que l’on possède est 

vivement condamné. Lorsqu’on parle de partage,  on a en tête une  configuration 

matérielle. A cela il faut ajouter les choses intangibles telles que tristesse et joie, 

malheur et bonheur. Tout est à partager et rien n’est à refuser quand on parle de 

fihavanana malagasy car en fait et selon un  proverbe : 

 “Izay iray vatsy, iray aina”  

“ Ceux qui ont même viatique ont même vie ”  

Sans vouloir contester la validité de la traduction de NAVONE, il nous semble 

qu’on peut faire la jonction de ce proverbe avec la notion de complétude ou de totalité 

évoquée ci-dessus. Pour plus de précision, Vatsy veut dire réserve de nourriture quand 

il s’agit de voyager ensemble. Durant tout le trajet, elles ne doivent former qu’une seule 

et même personne car l’entraide est de mise. L’explication qui nous semble appropriée 

ici consiste à prendre le “ un ” non pas comme un simple déterminant d’objet mais 

comme étant l’expression de l’unité qui représente la totalité indivisible. Autrement dit, il 

existe une unité de viatique et de la vie. Ceux qui possèdent en commun ont  



    

 

 

34 
 

également la vie en commun. Pour bien mettre en exergue cette unité, le Malgache, 

surtout dans le Sud-est, quand il veut parler du lien de parenté dans le sens ci-dessus 

expliqué :  

“ olo raiky iahay ”, c’est-à-dire : "nous sommes une seule et même 

personne », une unité  qui amplifie et renforce en même temps l’importance du 

“ Fihavanana ”. 

 

2 – Le Moi malgache ou l’être pour autrui  

A la différence du moi  occidental  qui cherche son identité dans les qualités 

individuelles, le  moi Malgache  tend à s’ouvrir vers l’extérieur, vers les autres. Bien 

entendu, aucun  moi  ne peut s’enfermer uniquement en-lui même sinon le ex- dans 

 l’exister  n’aurait plus de sens. Mais il s’agit plutôt du fondement de ce moi-même, de 

son orientation pour trouver son sens et son intégrité. Robert DUBOIS fait remarquer, 

en soulignant, que le  moi Malgache  est constitué par trois zones concentriques. La 

première est constituée par un noyau central, le  moi  en tant qu’être pour-soi, doué 

d’intelligence et dynamique, ce par quoi un être se distingue d’un autre. C’est ce qu’on 

appelle, pour la plupart du temps  Ego, le support de toute la personnalité de l’individu 

humain. 

La deuxième zone est celle des personnes unies à ce moi originel à l’aide des 

relations de consanguinité, de l’appartenance à un même Ancêtre ou d’un  Razana-

iombonana et dont l’ensemble de celles-là forme un groupe uni. Elles constituent une 

lignée parentale, constituant ainsi ce qu’on appelle communément Arbre Généalogique 

ayant une expression bien déterminée de l’unité dont souligne ce proverbe :  

“Velona iray trano, maty iray fasana”, c’est-à-dire, vivants, on habite la même 

maison et, morts, on sera entassé dans un même tombeau”. 

Autrement dit, du moment qu’on appartient au monde des Vivants, on vit la 

même aire géographique, symbolisée par la maison. Et lorsqu’on passe au monde de 

l’au-delà, le tombeau est le point d’ancrage commun pour la lignée parentale. La 

communauté est, dans ce cas, le signifiant de l’unité de celle-là. C’est surtout dans ce 

deuxième aspect du moi Malgache  que se détermine la personne de l’individu ainsi 

que  sa consistance. Et son intelligibilité découle de son appartenance au groupe et, 



    

 

 

35 
 

inversement, le groupe est amputé si l’individu vient à disparaître ou à être séparé de 

lui, même momentanément. 

La troisième zone du moi malgache est constituée par des personnes qui vivent 

ensemble en  partageant le même terroir, que ce soit un village ou une vallée... Ce sont 

les “ mpiara-monina ”ou les cohabitants qui n’obéissent pas nécessairement au critère 

de la consanguinité. Les personnes qui partagent la même aire géographique sont 

soumises aux mêmes conditions climatiques, à des difficultés communes et à toute 

sorte d’aléas de la vie tels les cataclysmes naturels ou les divers accidents. Ayant  les 

mêmes soucis, elles luttent ensemble. D’où le fait qu’il en résulte une certaine 

complicité entre eux pour mieux supporter la vie et, dans ce cas, les qualités de tout un 

chacun sont requises pour constituer une force unique, celle du groupe qui est en train 

de devenir  des “Mpihavana ”.Sans aucun doute, le fihavanana constitue l’un des  

fondements  du  moi Malgache. 

Les personnes qui forment les deux dernières zones, nous l’avons vu, sont 

extérieures à Ego. Elles constituent ce qu’on appelle Autrui qui, non seulement 

nécessaire dans la constitution du moi empirique de Ego mais aussi dans la prise de 

conscience de soi-même. Qu’il se considère comme étant, par rapport aux autres. De 

telle manière, pour un Malgache, exister consiste  à sortir du  moi Ego. C’est un effort 

de dépassement qui oriente l’individu vers l’autre que soi, c’est-à-dire, vers Autrui. Et 

compte tenu de la pluralité d’Autrui tels les consanguins, les cohabitants et les  Ziva,  

l’exister  du moi est forcément une ouverture vers le social où l’individu trouve son 

fondement et son épanouissement. 

Exister ou avoir un  moi  implique également le mouvement infini de la 

subjectivité vers la transcendance. Il faut, toutefois, souligner ici que le mot 

transcendance doit être pris dans son sens étymologique et suppose un double 

mouvement : traversée, idée de trans et montée, idée de scando.  

Cette sortie du moi vers l’extérieur, impliqué par le verbe ex-ister, connaît un 

autre aspect concomitant qui consiste en un mouvement d’appropriation. Le moi, qui 

prend conscience de lui-même, est en train de s’approprier son propre moi à travers 

autrui. C’est la conjugaison de son propre regard et des regards d’autrui qui est le 

substrat de sa personnalité. Il en découle, dans le mouvement infini de la subjectivité, 



    

 

 

36 
 

deux directions : un mouvement dans le sens horizontal et qui s’impose par 

l’introduction d’autrui dans la composante du  moi et un mouvement dans le sens 

vertical puisque le moi suis aussi impliqué par l’histoire de son groupe. En d’autres 

termes, les relations du moi avec les Vivants constituent les dimensions horizontales 

tandis que celles qui l’unissent avec les Ancêtres et Dieu constituent également les 

dimensions verticales. 

En effet, étant transcendant, Dieu est incessamment en relation avec les 

humains, par omniprésence et par omniscience ou tout simplement par les rites 

religieux pratiqués par ces derniers avec l’intermédiaire des Ancêtres. D’autant plus, 

Dieu est celui qui donne la vie mais qui en dispose comme il l’entend. D’où son 

omniscience car il est présent et agit en tout, sur tout et dans la conscience de tout un 

chacun des Malgaches. Finalement, exister suppose un mouvement de traversée 

exprimant l’effort de dépassement du moi dans l ‘Autre tel que consanguins, 

cohabitants ou ziva et autres formes d’alliance, d’une part et de l’autre, un mouvement 

de montée vers le  haut, où trônent les Ancêtres et Dieu. On peut avancer, avec une 

certaine réserve, que l’originalité du moi Malgache réside dans ce double mouvement 

de traversée et de montée, c’est-à-dire à la fois déterminé par ses origines ancestrales 

mais aussi par la consanguinité. 

Ainsi, l’importance du  havana  n’est plus à démontrer. C’est primordial et cette 

primauté découle plus précisément d’une  source sûre, les traditions d’une part et c’est 

également consigné par des prescriptions visant une vie en société harmonieuse par 

respect aux Ancêtres, par fidélité aux interdits  lesquels sont transmis par les us et 

coutumes. Le moi  Malgache est décidément un mouvement vers Autrui, intégrant le 

passé, tenant compte du futur et sans oublier, bien sûr, le présent. 

Indéniablement, le  Fihavanana  constitue un mode de vie assez exceptionnel 

dans la mesure où exister est synonyme de relations intersubjectives où l’individu se 

constitue à travers les images qu’il se donne de lui-même, conformément aux 

prescriptions ancestrales, des images orientées vers un but : donner et  recevoir des 

aides et des assistances de la société et dans un esprit de partage. De cette manière, 

le  moi  s’érige de manière à avoir, si l’on peut s’exprimer ainsi, Autrui, comme  garant 

contre toute forme d’excès. Le problème du moi est exactement le problème de la 



    

 

 

37 
 

liberté : étant libre je suis contraint au respect des autres, sinon ma liberté risque d’être 

niée par la société. Mais quel genre de liberté est-ce ? 

Ainsi la liberté dont il est question consiste à s’intégrer beaucoup plus dans la vie 

en société. Toujours dans le Sud - Est malgache, il y a ce qu’on appelle le  Rohon’olo. 

Le  Roho  est le fait de parler ou tout simplement le fait de dire quelque chose et olo  

signifie personnes ou gens. Et le Rohon’olo n’est autre chose que le fameux 

commentaire des gens à propos d’un fait, le commérage  qui suppose déjà un 

jugement. Toujours dans ce sens, mais dans d’autres contrées, telles les Hautes-

Terres, le rohon’olo  n’est autre que le  vavam-bahoaka. Si le mot  vahoaka  désigne la 

population ou la foule, au sein d’un groupe social défini,  vava  désigne la  bouche et 

signifie par métonymie la parole. Il s’agit donc pour les gens de cette région d’émettre 

un avis sur l’acte d’un individu, de le juger un  avis à propos généralement d’un fait ou 

d’un acte qui déborde du cadre prescrit par la tradition et qui, de la sorte, contrevient 

aux règles. 

Dès lors, la vie se résume  dans l’attente  des blâmes possibles qui appellent à 

chaque fois des  sanctions. L’individu s’attend à tout moment commettre certains 

méfaits pour finir par être exclu hors du groupe. Il se retrouve ainsi face à lui-même. 

Son moi social est amputé parce qu’il ne fait plus partie de la totalité et devient tout 

simplement un élément étranger, en quête de son identité et de son intégrité. C’est ce 

double mouvement du moi, à la fois tourné vers l’individuel et vers le social qui 

caractérise, enfin de compte, le fait d’être Malgache. 

Pour plus de précision,  revenons sur le jugement social qui commente et  

condamner l’acte de quelqu’un, suite à des maladresses et aux contrefaçons ou 

violation des tabous mentionnés dans les us et coutumes. Des fois et chose étonnante, 

le tabou peut être levé aisément,  moyennant d’un consensus social. On trouve 

quelques exemples de tabou levé, en matière d’alimentation : telle  nourriture est 

interdite pour un groupe mais peut devenir permise lorsque l’individu concerné va 

voyager loin et que là-bas, il aura la vie dure, à cause de ce genre de restriction. Alors 

d’un commun accord, on lève le  tabou pour lui faciliter l’intégration dans son groupe 

d’accueil. En tout cas, lorsqu’il y a flagrant délit en matière de  transgression d’un tabou, 

c’est toujours le Vavam-bahoaka, qu’il faudrait, à tout prix, éviter. Celui-ci peut être très 



    

 

 

38 
 

dangereux pour le fautif car il se traduit par des discrédits mettant en cause le statut 

social de l’individu en question. Bref, c’est l’existence même de l’individu elle-même qui 

est remise en cause, ses prestiges et ses prérogatives. 

Nous touchons là au type de sanction dont redoute-le plus le Malgache. Le 

jugement des cohabitants qui peut aller jusqu’au mépris de l’individu à tel point qu’il 

équivaut non seulement à un rejet ou à une exclusion, mais entraîne également la perte 

de l’identité sociale de la personne en question. A ce propos, voici justement ce que dit 

Jean RAJAONARIVELO : 

“ On n’aura jamais rien compris à l’âme malgache aussi longtemps que 

l’on ne se sera pas rendu compte que pour le peuple qui a placé  au sommet 

de sa moralité la conduite selon le “ Fanahy ”(âme ou conscience), il n’est de 

pire malheur pour un être humain que d’être assujetti par les circonstances à 

subir l’humiliation ou le ridicule ” 

(…) 

“ La capacité de résistance spirituelle humaine se trouve condamnée à 

l’avance à la défaite dans une épreuve qui la met face à face avec la honte, 

exactement comme d’un tournoi qui l’opposerait au taureau car pour le moral 

humain : “ la honte est aussi un taureau ”.12 

Pour le Malgache, il est bien évident qu’il est sage de rester en conformité avec 

les règles habituelles et d’agir selon les traditions. Surtout il ne faut pas se hasarder à 

passer outre et à innover car celui qui s’y risque sera l’objet de l’humiliation. C’est ce 

dont l’auteur souligne dans ce passage, cité par Robert DUBOIS, dans son livre intitulé  

« Ny atao no miverina ». Et à ce propos, un proverbe est très significatif en soulignant 

qu’il vaut mieux être enseveli vivant que d ‘avoir honte. Tant que possible, il est toujours 

question d’éviter l’erreur. Ainsi : 

« Ataovy toy ny dian’omby izay dian’ny tanany no dian’ny tongony. » 

Autrement dit :  

“ Il faut faire à la manière dont se déplace un bœuf, les pattes postérieures 

se posent là où il y a  celles du devant". 

                                                 
12 Jean RAJAONARIVELO, « Le Fanahy », in Civilisation malgache, p.15, 1968 



    

 

 

39 
 

Ainsi agir autrement, c’est courir le risque d’une marginalisation pure et simple. 

Les parents, les proches sont là pour servir  de rempart et protéger les siens cotre tout 

excès. Ils les préviennent systématiquement  au moindre écart puisque l’opprobre subi 

par l’un de ses membres aurait, inévitablement, des effets nuisibles à tout le groupe 

entier. En effet, la perte d’un membre d’une telle manière engendrait au sein de la 

communauté toute  entière une tare héréditaire.  

Il serait donc difficile pour le groupe de se targuer à propos du "Fihavanana". Que 

ce soit pour l’individu ou pour le groupe, le rejet social équivaut à une mort lente malgré 

la richesse ou le pouvoir de l’individu ou du groupe. Selon le Malgache, de toutes les 

épreuves pénibles, la plus dure ou la plus insupportable est sans nul doute le 

déshonneur, suite à une exclusion. C’est pourquoi, il prône haut et fort que ce qui 

prime, c’est l’honneur et la dignité. Le tragique du déshonneur est très mal vécu dans la 

société malgache et au lieu de tel,  il préfère mourir que de subir un affront pareil.  En 

voilà encore un pôle qui force inconsciemment un Malgache à s’intégrer beaucoup plus 

dans le groupe. Ce dont résume Jean RAJAONARIVELO en ces termes : 

“ L’instant où nous serions persuadés que l’image de notre moi chez 

autrui est détériorée sans espoir, alors le risque est grand que nous 

trouvions notre existence physique privée de sa raison d’être et 

encombrante ” 

Ainsi, il ne serait pas erroné d’avancer que le moi Malgache n’est pas libre d’être 

quoi que ce soit, du moins d’être lui-même. C’est l’Autre qui le détermine au détriment 

de son être qui est susceptible d’être  figé. Ce risque est bien faible si l’on tient compte 

le fait que c’est dans la contrainte elle-même que se construit la liberté, pour paradoxe 

que cela paraît. En fait, faite pour contraindre, la loi libère. Ainsi, au lieu d’être enfer, 

Autrui est source d'aisance et de liberté. 

En réalité, c’est l’individu lui-même qui décide mais, seulement, sa décision doit 

être conforme à l’aspiration générale pour que son image chez Autrui n’en soit pas 

entachée ou écornée. C’est sa forte insertion dans le groupe qui  donne consistance et 

épaisseur à son être. Il est et demeure toujours un élément d’une totalité qui le dépasse 

infiniment et sans laquelle il se perd. Et voilà en quoi consiste la spécificité du moi 

Malgache, être pour autrui. Le moi doit sortir de lui-même pour entreprendre la 



    

 

 

40 
 

traversée qui va le fusionner à Autrui. C’est cette fusion qui donne à l’individu sa solidité 

et sa personnalité. Hors d’elle, il n’est qu’une ombre de lui-même, un semblant d’être. Il 

n’en demeure pas moins que l’individu puisse faire preuve d’une originalité dans ses 

initiatives individuelles pourvu que celle-ci n’excède pas les limites permises dans  le 

cadre de la tradition. Bref, à chaque entreprise, il faut toujours tenir compte des autres, 

à savoir Dieu, les Ancêtres et les cohabitants. 

Autrement dit, l’insertion du Malgache dans l’espace-temps tient compte du 

passé,  les ancêtres, et  du futur, les descendants. L’instant présent n’est que la 

réconciliation d’un passé qui n’est plus et d’un futur qui n’est pas encore. Le présent est 

chose fugitive et que l’on ne peut pas en tenir compte. Si l’on peut dire ainsi, le 

Malgache n’est jamais tout à fait présent, il est ou avec le passé ou en plein dans le 

futur. Toutes ses décisions sont teintées de prudence, souvent excessive pour la simple 

et bonne raison que ni le passé et ni le futur ne sont pas entièrement à sa disposition. 

En fait, comme nous l’avons fait remarquer un peu auparavant, le présent est 

fugitif et  même volatil. Surtout il ne faut pas y compter.  C’est peut être dans ce sens 

que le Malgache se méfie du présent, de ce qu’il fait maintenant pour miser sur ce qui 

va advenir demain. En fin de compte, le temps, c’est l’ensemble de l’antérieur et du 

postérieur et dans cet espace temporel, le présent semble n’avoir aucune place. 

Effectivement, il y a quelque absurdité à dire avoir du temps qui n’est plus que passé et 

futur. 

De ce fait, le concept  temps est très important dans  la pensée malgache. 

Comme cela est signalé un peu plus haut, en agissant, un Malgache se réfère toujours 

au passé tout en tenant sérieusement compte du futur. Autrement dit, il y a toujours une 

référence à la tradition, héritée des Ancêtres et une projection dans les futurs sous 

forme de base de calcul et motivant les attitudes adoptées dans la réalisation de 

quelque chose. Cela, afin que les descendants auront quelque chose à leur disposition 

et, ainsi, ils peuvent réaliser plus ou moins facilement leur existence. 

C’est de cette manière que tout ce qui est individuel est condamnable parce que 

contraire à l’esprit du groupe ou si l’on veut. Cette condamnation vient du fait que le 

groupe fonctionne comme étant une unité et toute amputation de l’unité instaure le 

manque qui engendre nécessairement un déséquilibre et suppose déjà la mort. Ainsi, le 



    

 

 

41 
 

Malgache a horreur de mettre en avant le “Je ” de l'énonciation, il préfère utiliser le 

“ Nous ” qui se traduit, non pas en "Izahay" mais en “ Isika ”. Le Malgache préfère 

utiliser “ Isika ” car ce terme intègre Autrui dans tout qu’on fait et dans ce qu’on dit : 

" c’est à nous, c'est nous qui faisons ceci ou cela ». L’on assiste ainsi à une sorte de 

communisme à la manière  malgache. Tout est présenté, tout est dit comme 

appartenant à tout le monde. Ainsi lors des salutations d’usages : 

“Akory itsika agny” 

“Là-bas, comment allons-nous” 

En conséquence, il n’est toujours pas question d’exclure l’Autre. Par contre, il 

s’agit plutôt de l’inclure constamment dans tout ce qu’on entreprend. Ego et Autrui ne 

font qu’une seule et même personne et comme nous l’avons dit par ailleurs, il faut à tout 

moment tenir compte des Autres dans chaque entreprise car, en fait, les autres nous 

regardent et jugent à chaque instant. Ainsi tout l’être d’un Malgache consiste à être à 

l’égard d’Autrui. 

 

3- Individu et communauté  

Dans la conception Malgache de la vie, il est très difficile de séparer  Individu  et 

 Communauté. Si l’on peut dire le premier est l’élément constitutif de la seconde. Il en 

est les éléments de l’ensemble. D’ailleurs, il ne peut retrouver son fondement que dans 

un groupe donné, surtout dans son groupe d'appartenance en tant que consanguin. En 

conséquence, dans cette partie de notre étude, il s’agit pour nous de mettre en exergue 

les points essentiels de la partie précédente. 

Tout à l’heure, il a été question des relations entre le  moi et Autrui. Maintenant, il 

est question de parler de Ego et de la Communauté, de leur fusion. Ce qui revient au 

même car Ego dont on va parler ici n’est autre que moi mais dans d’autre domaine et 

en d’autre champ d’action. Bref, Ego est une personne humaine qui  a un rôle à jouer 

dans une communauté donnée et aussi des responsabilités à assumer, ce qu’on 

appelle communément devoir. Mais la Communauté également doit quelque chose à 

Ego, c’est le droit. Si l’un est la face, l’autre est la pile d’une même pièce de monnaie, 

tout comme le recto et le verso d’une même feuille de papier. 



    

 

 

42 
 

A bas âge, l’enfant malgache n’a comme univers de relations humaines que sa 

famille, à caractère de consanguinité, notamment, le père et la mère, ses frères et 

sœurs, les grands-parents que ce soient paternels et maternels…Au fur et à mesure 

que l’enfant grandit en âge, cet univers s’élargit par d’autres membres. Pour plus de 

précision, nous allons nous référer à l’ethnie du Sud – Est, notamment les Antesaka. La 

première sphère d’appartenance d’un enfant est la famille composée de ses parents, de 

ses grands-parents paternels, frères et sœurs du père. Ensuite, il y a le  Lonaky  ou  

groupe d’appartenance dans un village donné, ayant un tombeau commun et dont  les 

membres constituent une grande famille. Dans ce groupe, toute forme de mariage est 

strictement interdite.  

Dans le domaine du lignage ou de l’ascendance, l’on parle de  Raza  ou Ancêtre. 

Nous sommes descendus d'une seule et même personne. Ce qui veut dire que nous 

sommes une seule et même personne. Bref nous sommes " un ",  Izahay Raza raiky, 

ou nous qui avons le même Ancêtre. Il s’agit ici de la lignée paternelle. Le plus souvent, 

ils vivent parfois dans le même village et l’on parle ici de lieu d’habitation ou d’un terroir. 

Le Raza porte  une autre appellation à savoir le Lonaky. Ce groupe est dirigé par un 

chef qui se nomme  Lonaky  également. Il arrive qu’un village soit habité par un ou 

plusieurs  Lonaky  et qu’entre eux toute forme de relation en matière de mariage est 

permise.  

Enfin le  Kobory  est synonyme de tombeau où sont ensevelis les membres d’un 

même Lonaky. On parle ici, signalons-le, de lignée paternelle. Tous ceux  qui sont 

descendants d'une même personne, c'est–à–dire d’un Ancêtre commun “ mâle ” et qui 

doivent être entassés dans une grande maison après l’expérience de l’ici-bas. Chez les 

Antesaka, les femmes sont placées dans la partie Sud et les hommes au Nord, comme 

on dit : 

“ Velona iray trano, maty iray fasana ”, littéralement : 

“ Vivants on habite la même maison, morts on s’entassait dans un même 

tombeau ” ; 

En voilà à propos de la grande famille à laquelle l’enfant malgache aura de 

relations de consanguinité, en plus des gens de l'entourage dans le village où il habite. 

Plus l’enfant grandit, plus il prend conscience de son appartenance dans un groupe et 



    

 

 

43 
 

également, il prend conscience de l’importance de l’entité familiale en matière 

d’affection, d’assistance et de protection et il en est de même  a propos de ses devoirs 

envers  les siens.  

Cependant, lorsque l’individu va être circoncis, toute la famille est invitée et 

présente au village, le même jour. Déjà, l’affluence des invités étonne le petit garçon 

qui, stupéfait, devient le centre d’attention. Il se sent, tout d’un coup, entouré d’amour et 

souvent, de trop. Il faut dire qu’il s’agit pour l'intéressé d’un moment fort dans sa vie. Et 

il est très important que ce moment unique doit être choisi à un âge bien précis de 

l’individu afin qu’il en prenne conscience et que cela doit être un jour propice.  

Pour un malgache, s’il est un jour à fêter dans le genre d’anniversaire, ce devrait 

être le jour de sa circoncision et cela pour deux raisons : tout d’abord pour l’individu lui-

même, il s’agit d’un genre de baptême. C’est le premier contact du jeune garçon avec la 

blessure d’un couteau. Tout le monde s’attendait à ce que l’initié crie ou ne crie pas, 

pleure ou ne pleure pas. De ces deux gestes d’héroïsme ou d’une certaine lâcheté  

découle les jugements des parents que ce sera un  homme courageux, doté d’un 

certain talent, de volonté ou d’un genre  fuyard. Dans le premier cas, tous les membres 

de la grande famille qui ont été présents ne cessent de rappeler ce geste de bravoure  

à chaque rencontre avec le garçon car il s’agit là d’une épreuve d’endurance pour le 

jeune initié. C’est un rite d’initiation ou de passage de l’âge de garçon  à l’âge 

d’homme mûr et responsable. Chez les Antesaka, à partir de ce moment, l’individu fait 

partie intégrante de la communauté et peut jouir pleinement ce dont il a droit. Mort, il 

doit être traité comme il le faut. 

Le second point qu’il faut mentionner aussi est la rencontre du jeune individu 

avec son groupe d’appartenance. Comme nous l’avons dit auparavant, tous les 

membres de famille sont là, qu’il soit du coté paternel ou maternel, des  Fati-drà, des 

Ziva et aussi des amis. Tout ce monde vient pour assister à l’événement mais surtout 

pour se présenter devant le jeune admis afin que celui se souvienne d’eux. De toute 

façon, c’est également une occasion pour tous les membres de se voir et c’est même 

un moment de détente et de défoulement. Au moment où l’on offre le  présent au petit 

garçon, le donateur se présente en tant que oncle, cousin ou comme tel ou tel autre. A 

chaque rencontre, on rappelle ce moment fort et faste. 



    

 

 

44 
 

A partir de ce moment, Ego fait corps et âme  avec les siens à chaque cérémonie 

heureuse ou malheureuse. Cette grande famille, c’est la communauté si l’on ajoute à 

cette première tous les amis, les  alliés, les  Fati-drà, les Ziva. Ainsi entre l’individu et la 

communauté, les liaisons se fortifient et l’intimité se trouve consolidée. Robert Dubois   

dit à ce propos : 

“ Avoir de la personnalité, pour un occidental, c’est savoir, au besoin, 

se détacher des autres pour affirmer ses opinions envers et contre tout. 

Avoir de la personnalité pour un malgache, consiste  à savoir s’unir 

profondément aux autres, malgré les différends qui naissent 

nécessairement entre personnes libres. L’occident recherche sa 

personnalité dans les qualités individuelles, les Malgaches dans les 

relations avec les autres ”13 

A partir d’un certain âge le jeune malgache se donne aux autres, tout en étant lui-

même. Tout ses talents, toutes ces capacités, il va les mettre en œuvre au service des 

siens  et donc des autres. D’ailleurs au cas où il fait erreur c’est son  Lonaky  ou  Raza  

qui sera l’objet des commentaires des gens. Il en est de même pour un acte bon 

entrepris par Ego. Voilà comment, être bon pour un Malgache c'est être bon envers les 

autres. Ils sont les juges qui condamnent ou qui donnent raison. 

Il faut dire que la conscience individuelle coïncide avec la conscience  collective. 

Autrement dit, que chaque personne prenne conscience de ce c que son intégration 

doit être totale et inconditionnelle à l’égard de la communauté. Qu’elle y voit valeur en 

faisant un acte de bienfaisance. En cette intégration, l’individu malgache éprouve un 

sentiment de grandeur et également un élargissement de son  moi. Il y trouve aussi 

l’achèvement de sa dignité et de sa personnalité. 

 

 

 

 

 

                                                 
13 Robert Dubois, Olombelona. De l’existence personnelle et collective à Madagascar, Paris, L’Hartman 
1978, p.45 



    

 

 

45 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTIE III : 

LE TSINY ET LE TODY DANS  

LES RELATIONS SOCIALES MALGACHES 
         

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



    

 

 

46 
 

1 - Notions de Tsiny :  

Effectivement, aucun terme, en français, ne peut traduire le mot  Tsiny. Nous 

allons alors nous contenter de quelques traductions et surtout essayer de le 

conceptualiser. Ensuite, il est également question d’en saisir le sens à travers des 

proverbes qui sont, pour la plupart du temps, une façon de dire quelque chose ou de 

démontrer une idée d’une manière crûe. 

Et nombreux sont les proverbes qui parlent du Tsiny. Nous allons en citer 

quelques exemples car il s’agit de démontrer ce concept en termes d’images. En fait 

une telle  notion est difficile à expliquer. Mais ces images semblent être, aux yeux d’un 

étranger, des images un peu bizarres et déplacées. Voyons un  Tsiny  qui ressemble à 

une   ruade d’un taureau. 

Tout d’abord, une chose est sûre, c’est que ce genre de fait relève plutôt du vécu 

que du pensé. En voilà déjà un point de vue qui rend difficile la compréhension ou 

l’explication du mot. En effet, chacun a sa manière de vivre le   Tsiny  car ceci se place 

du côté de la conscience que des sentiments. Les malfaiteurs sans scrupules n’en 

éprouvent aucune mais cela ne veut pas dire qu’ils peuvent s’y échapper. Du coté 

conscience, ils peuvent se dérober mais au niveau des relations sociales, la sanction 

est inévitable. Pour quelqu’un qui en tient compte et qui en a peur, il est possible pour 

lui d’en donner une signification et, surtout, le comprendre. Ainsi,  pour mieux élucider 

ce terme flou, nous allons essayer de le vivre, le faire sentir. C’est une expérience qui, 

pour un étranger, est difficile à faire et qu’en conséquence, il en saisit difficilement le 

sens. Et il en est de même pour certains Malgaches qui peuvent comprendre le sens  

mais qui ne peuvent l’expliquer d’une manière évidente. Comme l'a remarqué le 

Pasteur  ANDRIAMANJATO Richard  :  

 “ L’un des termes qui nous préoccupent dans ce travail, à savoir le 

mot “ Tsiny ”, est justement un mot tellement employé et pourtant combien 

vague. On pourrait dire, à la rigueur tout y mettre, cependant, on peut aussi 

le vider de tous les sens prétendus siens ”.14 

                                                 
14 Pasteur ANDRIAMANJATO Richard, Le Tsiny et le Tody p. 60 Presse Africaine 
 



    

 

 

47 
 

En effet, combien le mot est vague du point de vue sens  et non pas du point de 

vue effet. Autrement dit ce phénomène social a plus d’effet, notamment psychologique, 

que de sens. En voilà pourquoi, le Malgache y tient beaucoup et fait tout pour s’en 

débarrasser. Et nombreux sont les différends qui se règlent suites à des présentations 

d’excuse ou   fialan-tsiny. Comme on dit : 

 " Ny heloka ibaboana mody rariny ",  c’est-à-dire, 

          "Une erreur commise est ce dont on s’excusait devient chose  normale". 

Il suffit au maladroit  de présenter des excuses et la faute est pardonnée et, ainsi, 

il n’est pas erroné d’avancer que le tsiny joue un rôle très important, surtout dans le 

rétablissement de l’harmonie sociale. En ce qui concerne l’effet, nous en parlerons dans 

le second volet. Mais voyons tout d’abord le sens. 

Comme nous l’avons fait remarquer auparavant, on peut traduire, évidemment à 

défaut, le mot Tsiny  par  blâme  ou  reproche. Seulement on blâme quelqu’un, par suite 

d’une erreur commise et on reproche à un  autre un fait malencontreux. Ce qui n’est 

pas exactement le cas pour  le  Tsiny. On peut l’éviter, en parole, avant d’entreprendre 

quoi que ce soit tandis que le blâme est mention, après acte.  

Cependant, le Tsiny n’a pas simplement comme domaine les faits sociaux ou des 

actes mais embrasse d’autres domaines, notamment les paroles, les discours, les rites 

ancestrales ou des coutumes et dont les transgressions sont fort possibles et 

fréquentes. Ainsi le Tsiny peut provenir de nulle part, de n’importe qui, de n’importe quoi 

et de n’importe comment. D’où son caractère vague et flou. C’est comme un  oiseau de 

mauvais augure : 

 "voro-talaha vato, magneno tsy hita vata " C'est – à – dire : 

 “ Un oiseau qui chante mais dont on ne voit pas quoi que ce soit ”. 

 Le Tsiny en est parfaitement le cas si bien que le Pasteur ANDRIAMANJATO 

Richard  d’ajouter:  

 " …le Tsiny  est quelque chose dont tout le monde fait l’expérience et que 

personne ne connaît". 15 

                                                 
15 Pasteur ANDRIAMANJATO Richard, Le Tsiny et le Tody p. 60 
 



    

 

 

48 
 

Il faut aussi signaler que le propre du  Tsiny concerne surtout le domaine des 

prescriptions, des us et coutumes traditionnelles. En fait, les modes des relations 

sociales malgaches sont encore et, en grande partie,  traditionnelles. Sont passibles de 

tsiny ceux qui cherchent à enfreindre ces lois primitives.  

Et de même, les Malgaches, qui se prennent pour des développés et des 

civilisés, pratiquent encore certaines rites telles que le Famadihana,  le  Jorom-

pitahiana amin’ny Razana, une cérémonie qui consiste à re-emballer de linceuls les 

reliques des Ancêtres et, dans la même occasion, on leur demande bénédiction et aide 

dans tout ce qu’on va entreprendre. Ce qu’ont fait "Dadabe", les  Grand - pères et 

consorts, ce qu’ils ont dit et conseillé, hante inconsciemment  l’esprit d’un Malgache, 

surtout quand un échec survînt et que c’est difficile de l’expliquer. On pense en ce 

moment là au Tsiny  possible. On pensait à une transgression possible des 

prescriptions ancestrales innombrables et que l’on ne peut observer d’une telle ou telle 

manière. La seule situation qu’on croyait valable et logique consiste à s’en excuser 

auprès de  Dieu  par le truchement des Razana. 

Il faut noter cependant que, dans ce genre d’excuse, c’est le plus âgé de la 

famille qui a droit à le présenter et adresser les demandes auprès du Créateur, bien 

évidemment par l’intermédiaire des Ancêtres. En conséquence, le Tsiny en est sensé  

comme étant évité. Ainsi l’ordre est de nouveau rétabli, que ce soit au niveau du social  

que du domaine des idées. Et l‘individu se sent libre d’entreprendre quoi que ce soit, la 

conscience tranquille.  

A propos de l’effet  Tsiny, comme nous l’avons dit un peu auparavant, il se plaçait 

au niveau du psychologique pour être traduit au niveau du physique. Le Malgache y 

prend attention avant de faire quoique ce soit, justement dans le but d’éviter toute 

conséquence fâcheuse et le mauvais serait incriminé au Tsiny. C’est ce qui nuance, 

nous l’avons déjà souligné, le Tsiny  du  blâme  car le premier est à éviter en parole 

avant l’acte même tandis que le second est un reproche après. 

Autre chose, concernant le premier, c’est l’auteur de l’acte lui-même qui pressent 

l’erreur  possible, vue les prescriptions innombrables et parfois très anciennes et que 

l’on ne peut éviter quoi qu’on fasse. Le principe de prévenance est systématique 

comme l’a remarqué le Pasteur ANDRIAMANJATO Richard :  



    

 

 

49 
 

“ Si vous assistez à une réunion malgache, vous serez surpris de 

constater combien les excuses et les prévenances y tiennent une grande 

place. 

En effet il n’est pas rare que celui qui parle débite pendant un quart 

d’heure ou vingt minutes des excuses à n’en plus finir pour terminer en peu 

de mots sur l’essentiel de ce qu’il avait à dire".16 

Après de telles excuses, celui qui prend la parole sera libre de toute contrainte, 

certainement au niveau psychologique. Tout ce qui va s’en suivre poursuivra son cours 

normal car tout est remis en ordre car les formalités ont été, en totalité, observées et 

respectées et le Tsiny n’aurait plus d’effet. En ce sens, ne s’agit-t-il pas d’une liberté de 

conscience plutôt que d’action? Nous n’avons pas à nous étaler sur le sens du terme. 

En gros le Tsiny relève plutôt d’un cas de conscience à propos d’une erreur possible, 

eu égard aux manières de faire ou de dire. Du côté communauté, le Tsiny se présente 

comme un jugement concernant l’acte d’un individu. Surtout dans les pratiques 

quotidiennes, on s’observe, chacun examine et porte un jugement sur les 

comportements de chacun. Il se peut qu’une personne persiste dans ses façons 

malencontreuses pour devenir un pôle de jugement en mal. Il est l’objet de Tsiny, de 

blâme et de reproche. Et ce sera certainement et inévitablement, selon la conviction 

d’un Malgache, le Tody qui s’en suivra. Celui-ci est un genre de chatîment, occasionné 

par des Tsiny non excusés. Et il est temps, pour nous, de voir le second volet de notre 

etude, à savoir, le Tody. 

Comme nous l’avons fait également à propos du Tsiny, il est question de 

presenter ce fait social majeur sous forme d’images. C’est l’orateur, lui-même, qui 

dessine ces images d’une manière claire et nette si bien qu’en l’écoutant palabrer, on 

risque d’avoir des frissons.  

  

2- Notion de Tody  

Toujours dans son livre intitulé “ Le Tsiny le Tody dans le pensée malgache ”, le 

Pasteur ANDRIAMANJATO Richard essaie d’étudier le mot Tody, dans son sens 

                                                 
16 Pasteur ANDRIAMANJATO Richard, Le Tsiny et le Tody. p. 62 
 



    

 

 

50 
 

étymologique, sous deux optiques. La première renvoie au sens de arrivé,  

comme arrivé à bon port, après un long et dangereux voyage. D’où l’expression :  

 “ Tonga soa aman-tsara ” ou "Arrivé bel et bien". 

Dans ce cas, il y a idée de victoire après un parcours semé d’embûches, 

d’obstacles de tout genre. Malgré tout, le voyageur gagne l’autre rive sain et sauf. Cette 

réussite est due surtout à plusieurs acteurs tels que l’individu lui-même, ses 

expériences, ses dons, ses chances. D’autres l’ont également aidé comme par 

exemple, les Ancêtres, Dieu, le  Tani-masy, c’est-à-dire la  Terre sacrée  où vivaient 

des esprits bons ou mauvais. 

D’autre part, l’autre optique est celle de  retour, faisant allusion à l’idée de 

vengeance. Il y a ici idée de conséquences ou d’effet. A un acte bon, un bon résultat et 

à un acte mauvais, une mauvaise conséquence. D’où le proverbe : 

“ Izay mamafy rivotra mijinja tadio ” 

“ Celui qui sème du vent, récolte la tempête ”.  

Selon le Malgache, en effet, tout acte, toute action ou  toute parole adressée, 

aura certainement et inexorablement des conséquences tout à son vis-à-vis qu'à 

l’auteur lui-même. Effectivement, l’univers forme un tout, composé d’une multitude 

d’éléments qui ont chacun des rôles à jouer. Ils ont également leur place respective et 

entrent en relation les uns avec les autres. Tout acte, occasionné par un individu, 

provoque un choc aux alentours, créant ainsi une secousse et tout s’ébranle. L’auteur 

d’un tel acte recevra, à son tour,  des sanctions d’une façon ou d’une autre. Toujours 

est-il, quelque soit ce genre d’acte, il y a aura certainement des conséquences, bonnes 

ou mauvaises, pour les entourages et dans l'immédiat mais à la longue, pour l'auteur. 

Le  Tody  est cette sanction finale, due à l’acte malencontreux et qui affecte l’individu 

responsable. En quelque sorte, c’est la retombée de ce qu’on a fait de bien ou de mal. 

Notons cependant que, dans l’une comme dans l’autre,  il y a toujours dans le 

mot  Tody,  l’idée  de conséquence. Dans le sens de arrivé  tout d'abord, si j'arrive sain 

et sauf, c’est parce que je m’y suis donné à fond. J’ai bien préparé et bien entrepris le 

voyage. Sinon, c’est l’échec. Il en est de même pour   l’idée de retombée. S'il y a 

mauvais résultat ou mauvaise conséquence, c'est parce qu’il y avait eu maladresse et 

inattention de la part de l'auteur. 



    

 

 

51 
 

Mais ce qu'il faudrait surtout retenir c'est que, tout comme dans le Tsiny, le Tody 

suppose toujours un malheur. A tout prix, un bon Malgache cherche à chaque instant, 

en tout moment, à éviter le Tsiny et ses mauvaises conséquences, à savoir, le Tody. En 

effet, si l'on parle de quelqu'un et qu'on le traite de Tsy mataho-Tody, il s'agit là d'un 

individu louche, d'un sans scrupule.  Quelqu'un de sensé ne veut jamais se mettre à sa 

place. En fait, il aura du mal à s'en sortir. De toute façon il n'a aucune chance car au 

bout de son chemin, le mal, un accident ou le Loza. Un Tsy mataho-tody est quelqu'un 

qui n'a pas peur de rien, qui ne tient pas compte des dangers que l'on encourt si l'on 

commet des méfaits à l'égard des cohabitants ou à l'égard de la nature. 

Autres remarques qu'il faudrait apporter concerne le sens du mot Loza. Tant bien 

que mal, on le traduit par accident. Loin s'en faut, c'est trop simple et trop concret. Le 

Loza, à vrai dire, est synonyme d'accident mais d'un autre genre et dont l'origine est 

difficile à expliquer. C’est une très lourde sanction qui s’abat sur un fauteur ou sur sa 

famille. Citons quelques exemples pour s'en faire des idées.  

Lorsque, dans une famille, deux personnes sont mortes d'une maladie dont on 

ignore l'origine, on parle de Loza. Il arrive, parfois, qu'un porc femelle mette au monde 

des petits, dépourvus de pattes ou des yeux, c'est Loza. En fait, ce n'est pas l'incident 

qui est dangereux mais c'est ce qui va s'en suivre, malgré qu'on l'ignore pour le 

moment. C'est un mauvais présage et que l'on a un mauvais pressentiment. Selon le 

Malgache, lorsque le Tody s'abat sur quelqu'un : 

 "Tout ce qu'il fait ne réussit pas  

 Les bœufs qu'il élève meurent de l'herbe qu'ils broutent 

 Les œufs couvés n'éclosent pas  

Ce en quoi on s'est fatigué n'est guère rentable" 

Ce sont là des accidents dont on suppose qu'à l'origine desquels, il y a le Tody. 

Tout comme dans le Tsiny le terme est si flou et vague. Mais comment il en est ainsi ? 

Tout d'abord, le Tody est quelque chose de craint. En fait, c'est le diable aux 

trousses et, qu'en conséquence, tout le monde veut s’en détourner fuir.   Personne 

n'ose le regarder en face et d'aucun n'aborde le sujet, tellement on le craint. Toujours 

est-il que le concept demeure flou. Pourtant le fait est là, imputable, toujours efficace et 

à l'affût et le Malgache en a très peur. Ensuite le sujet se présente parfois comme 



    

 

 

52 
 

quelque chose de tabou. Personne ne veut en parler ou en déserter. C'est comme tout 

ce qui entoure le sexe et tout ce qui le concerne ou tout comme la mort. C'est comme si 

tout le monde veut s'en débarrasser mais sans jamais y arriver. 

Plus précisément, le Tody peut se présenter comme étant un fait psychologique 

et qu’on peut mettre en exergue à l’aide des proverbes. De plus, il peut s'agir 

également d'un fait social concret, jouant un très grand rôle dans la vie sociale des 

Malgaches. Nous allons tenter d'en démontrer certaines modalités  afin de le 

conceptualiser. En ce cas, prenons quelques termes d'après les imageries de tout à 

l'heure : "tout ce qu'il fait ne réussit pas ". Autrement dit, malgré tous les efforts, les 

sacrifices et même la compétence, tout ce qu'on avait entrepris est voué à l'échec. 

L'effort est vain et l'échec est total. Plus d'avenir et pour l'individu et pour sa famille. 

Aussi : 

- Ses enfants meurent en bas âge 

- Les jeunes meurent prématurément 

- Ce à quoi on s'est fatigué avorte. 

Toutes ces images renvoient au concept Tody et de ses conséquences. Chez le 

Malgache, cela suppose quelque chose de grave même si l'on n’arrive pas à le définir 

clairement et à le déterminer. Ce qui est grave encore c'est qu'on ne peut l'éviter du 

moment qu'il arrive. Pire encore, le Tody frappe ce qui est vraiment cher à l'individu : 

ses enfants, sa femme, tout sa famille, ses richesses et menace sa vie. Ainsi si le Tsiny 

sous entend un lourd fardeau dans son poids ou une ruade dans son coup, le Tody est 

cruel quand on pense à ses conséquences. Mais quelles relations y a-t-il entre les deux 

faits, à savoir le Tsiny et le Tody ? 

 

3 - Efficience du Tsiny et du Tody sur l’être d’un Malgache  

Maintenant, la question qui se  pose est celle-ci : “ Est-ce que le Tsiny ou le Tody 

a-t-il des effets sur l’individu Malgache ? ” Pour un Malgache, c’est certainement effectif. 

Autrement dit, chaque cause a un effet ou l’inverse. De même, le Tsiny produit un effet 

nocif pour l’individu victime. En effet, l’on est passible du Tsiny lorsqu’on a commis une 

erreur qui consiste à enfreindre les lois, les préceptes sociales, les us et coutumes... 

Comme nous l’avons, dit à chaque fois, “ manome Tsiny ”, littéralement “ donner du 



    

 

 

53 
 

Tsiny ”, veut dire blâmer, donner tort ou reprocher. En d’autres termes, si la personne 

en question récidive et qu’à chaque fois tout le monde le corrige et qu’il ne veut toujours 

pas écouter, il s’attire des blâmes, accumule des reproches. Il s’expose ainsi à des 

ennuis et s’exclut lentement mais sûrement de la société, se marginalise peu à peu. A 

vrai dire, il se dénigre et sera certainement dénigré s’il s’entête dans ses mauvaises 

attitudes. Enfin de compte, son être flétrit. Ainsi, l’image de l’individu dans l’autre se 

dégrade, Autrui qui juge et qui condamne. Rappelons encore, un foi de plus, que Être 

Malgache c’est être pour Autrui.  

Ainsi, l’être d’un individu Malgache doit être reconnu par autrui ou par les autres 

individus. En conséquence, les autres ne sont pas du tout l’enfer. Au contraire, ils 

constituent la valeur qui permet de reconnaître la valeur d’Ego. L’on peut se demander 

alors si le Tsiny ou le Tody est quelque chose d’effectif. Plus exactement, ce fait social 

donné a réellement des effets sur sa victime. Le Malgache y croit fermement même si 

c’est dans son for intérieur ou à l’insu de lui-même. La peur du Tsiny fait partie 

intégrante de l’être d’un Malgache. C’est comme un subconscient mais qui force 

l’individu à agir consciemment ou inconsciemment. 

Enfin de compte, un Malgache, qu’il soit hautement instruit ou fortement éduqué, 

ne peut pas se passer du Fialan-Tsiny ou le fait de s’excuser au préalable avant toute 

action ou au début de chaque discours. La peur du Tsiny, la hantise du Tody, est 

permanente dans la conscience d’un Malgache où qu’il se trouve, qui qu’il soit. Peut-

être, nombreux sont ceux qui tentent de remettre en question cette idée ou cette notion. 

C’est justement ce que nous sommes en train de faire. N’empêche que, pour le 

moment, le pouvoir du Tsiny sur la personne d’un Malgache reste encore intact. Si l’on 

peut dire le Tsiny est comme la mort. On feint l’ignorer, on cherche, en tout moment, à 

l’oublier. Pourtant, la mort, tout comme le Tsiny, est toujours là, à l’affût, à attendre le 

moment propice pour écraser l’individu coupable :  

Ny Tsiny, zakaina tsy zaka  ou 

le Tsiny, on le soulève sans y arriver. 

Du moment que l’individu soit conscient qu’il a commis une erreur grave, telle 

l’inceste, il lui est difficile d’avoir une conscience tranquille. Tout se présente en lui en 

tant que confusion, trouble. Il ne sait pas exactement de quoi ou de qui parle-t-on ? 



    

 

 

54 
 

Pour lui, rien ne va plus, tout ne tourne plus en   rond. Son être n’est plus pour autrui 

mais pour lui-même. Il est simple être, isolé et surtout seul contre tous. Et tout se ligue 

contre lui : les membres de la famille, les cohabitants. Le Rohon’olo ou le vavam-

bahoaka entre en ligne de compte. L’on ne tient plus compte de lui, de ce qu’il dit, de ce 

qu’il pense et de ce qu’il projette. En quelque sorte, c’est un mort-vivant. C’est comme 

une pirogue en dérive, entraînant avec elle son passager vers l’embouchure de la mort. 

Essayons d’être plus précis. 

Au début, le tsiny se présentait comme étant un blâme ou un reproche à l’égard 

de quelqu’un qui a commis une erreur. Mais ce n’est pas du tout un simple blâme, 

inoffensif sinon l’esprit d’un Malgache aurait tort d’en attacher une importance. En effet, 

le tsiny se présente à l’esprit d’un Malgache telle une force redoutable agissant d’une 

manière singulière. C’est justement dans ce sens qu’il est  très difficile d’en donner une 

définition qui serait certainement imprécise. Disons, plutôt, l’effet du tsiny est beaucoup 

plus simple à faire sentir qu’à définir. Mais comment le faire ? 

Avant tout, comment le tsiny est né et sur quoi il est fondé ?  

Enfin, à l’origine du tsiny, il y a l’imperfection humaine. Quoi  qu’il fasse, l’homme, 

en agissant, commet toujours des erreurs que la nature ne pardonnerait jamais. Dans la 

conception malgache, il existait une force surnaturelle qui sanctionne tel ou tel délit. En 

effet, l’univers est doté d’un certain pouvoir susceptible de sanctionner en mal tout 

comme en bien. Justement, le tsiny ayant comme effet le tody est cette sanction en 

mal. Lorsqu’un individu en est victime, il échoue inexorablement et fatalement dans tout 

ce qu’il entreprend. 

Cependant, le tsiny ne revêt pas une forme reconnaissable. Autrement dit il est 

très difficile d’affirmer que telle ou telle maladie est due au tsiny car, en fait, il n’agit pas 

sur le champ et aucun symptôme n’est remarquable à ce propos. Ce n’est pas comme 

sur le « tabou » ou le strictement interdit. Dans certaine région malgache, la 

consommation de l’anguille est formellement « tabou », plus précisement pour une 

ethnie qui s’est nommée « Antevato, dans la région «  Antesaka ». Il est strictement 

interdit pour ces gens de manger de l’anguille et même prendre du feu là où l’on en a 

cuit. En cas d’imprudence ou non, les Antevato auraient les cheveux blanchis le jour 

même et le pire est qu’aucun remède n’est possible. Des fois, certains en deviennent 



    

 

 

55 
 

aveugles. Notons également que dans ce genre d’interdit, il n’est pas question d’en 

prendre précaution et l’on ne peut parler d’imprudence mais d’un accident. Tout se 

passait comme s’il y a problème d’allergie mais ce qui n’est pas le cas. 

L’effet tsiny-tody est tout autre et encore beaucoup plus subtil. Le plus souvent, 

les malheurs dus au tsiny proviennent surtout des autres ou de la nature elle-même qui 

se remet à l’ordre, mettant en péril l’auteur du désordre. 

Prenons l’exemple d’un individu qui a été en mauvaise entente avec son défunt 

de père quand celui-ci était encore vivant. Le malheur, qui le frappe et dont toute 

explication n’est valable, est considéré par un. Malgache comme un tody ou la sanction 

en mal, infligée sur l’individu en question. D’ailleurs la place qu’on accorde au tsiny est 

d’autant plus importante, aussi bien dans les discours  tout comme dans toute action si 

bien qu’il est difficile d’en minimiser les Dimensions existentielles ou plus précisément 

relationnelles .Il faut dire,  par conséquent, que ce phénomène trouve sa valeur et son 

fondement dans cette conception malgache comme quoi toute relation est à base  

d’entraide et d’assistance mutuelle mais également dans ce désir de perfectionnement 

et de sympathie universelle. 

Nous devrions remarquer également que le tsiny semble mettre en exergue les 

frontières de la condition humaine, en délimitant, à chaque individu, son espace vital, 

ses droits et ses devoirs. Notons, en même temps, que droit et devoir ne sont autres 

que la pile et la face d’une même médaille ou le recto et le verso d’une feuille de papier. 

Nul ne peut se prévaloir de son droit que s’il n’a pas pu assumer son devoir. 

Autrement dit, il n’est surtout pas question  de s’exclure de son espace vital, que 

soit d’un groupe social donné ou d’un terroir car dans ce cas, l’on est en position d’exclu 

ou de déraciné. Un désordre est consommé et une victime est présumé coupable, 

exposé au danger appelé » tody ». Comme on l’a dit par ailleurs, il existait un ordre 

naturel et qui doit être respecté par tout un chacun. Ainsi, l’univers tout entier constitue 

un système formant un tout, unique et dont les éléments sont en relation permanente, 

influant les uns sur les autres. Chaque chose en son temps et en son lieu. La meilleure 

des sagesses consiste  à savoir, savoir faire et savoir être ou, en d’autres termes, à 

respecter l’ordre préétabli ou le « lahatra ». 



    

 

 

56 
 

Et voilà en quoi consiste la pensée malgache, à propos justement de l’existence 

humaine. En toute action et en tout propos, il est toujours question d’exorciser le tsiny 

possible et au préalable. Voilà comment chaque individu devrait s’approprier  de son 

sort et de sa destinée pour les assumer par la suite. Il faut préciser également que 

l’épreuve du tsiny met en relief cet esprit malgache qui se voit responsable dans le 

moindre de ses actes. Quoi qu’il fasse, un Malgache est toujours conscient qu’il y aurait 

toujours une perfection à atteindre, surtout dans les manières de faire. En fait, il a 

découvert que ses actes le dépassent infiniment dans leur sens et qu’il serait toujours 

incapable d’en circonscrire les conséquences. Ainsi, personne n’est à l’abri du « tsiny ». 

Mais comment celui-ci agit-t-il sur l’individu victime ? 

Le mode d’agir du « tsiny » peut se traduire en des termes imagés. En fait, il a 

été toujours dit que ce phénomène est  vécu et senti plutôt qu’expliqué, surtout à ne pas 

définir. Toujours est-il, tout le monde ignore le sens exact du terme.  

En conséquence, le Malgache en fait toujours un portrait à l’aide des images qui 

se complètent pour donner la forme d’un animal féroce ou d’un malheur inouï fomentant 

ainsi un trouble cauchemardesque. C’est peut-être une image floue, sans contour mais 

qui hante l’esprit. Effectivement, le Malgache en a vraiment peur. Il faut dire alors que le 

tsiny est quelque chose de provoqué  ou bien par soi-même et surtout par la société. Il 

fait partie intégrante de l’individu malgache lui-même de telle manière qu’il doit toujours 

s’attendre à supporter les conséquences de ses actes. Tellement l’individu malgache en 

a peur et celle-ci met en cause l’élan d’un Malgache lorsqu’il va entreprendre quoi que 

ce soit. Evidemment ce sentiment de frustration, lors d’une prise de responsabilité, fait 

naître dans l’âme d’un Malgache la peur d’une action, surtout en matière d’innovation. 

Du moins chaque action est teintée d’une prudence, parfois, excessive. 

Bien que le tsiny soit un phénomène quasi psychologique, ce soit également un 

fait social donné et que le Malgache essaie toujours d’en retracer un portrait « robot » 

sous forme d’images hallucinantes. Citons quelques exemples : 

« Le tsiny est comme le vent, on ne le voit mais on le sent, 

« Il ne s’amoncèle pas comme les nuages, 

« Il ne gronde pas comme l’orage pour qu’on lui demande pardon, 

« Il ne menace pour qu’on puisse l’éviter, 



    

 

 

57 
 

« Il est comme l’eau qui descend d’un point élevé, on ne le voit et pourtant 

elle mouille, 

« Il vient silencieusement telle une gelée blanche, vous ne sentez pas 

qu’elle est froide que lorsqu’elle vous touche, 

« Car le rêve ne vient qu’en dormant, le tsiny ne vient que lorsqu’on est 

malade, 

« Le tsiny est semblable à un fossé profond, si l’on y regarde, on a le vertige 

et si l’on y tombe,  on en meurt. 

« Il est comme un couteau tranchant, celui qui marche dessus se blesse 

inévitablement, 

« Il est comme le feu, celui qui le couve se brûle, 

« Il est comme un chemin glissant, celui qui l’emprunte ne manquera pas de 

tomber, 

« Il est comme un poison, celui qui en goûte, en aura mal, 

« Il est comme un tabac puissant, celui qui le défie en aura assez, 

« Car le tsiny est à la fois abaissement et démolition, 

« Et une sorcellerie émoussée ne vaut pas un tsiny tranchant ».17 

Tous ces propos sont recueillis et cités par M. Andriamanjato R. dans les  pages 

62 et 63 de son livre intitulé  le Tsiny et le Tody dans la Pensée Malgache ». Toutes ces 

images nous montrent comment est le tsiny. C’est quelque chose à la fois invisible mais 

combien redoutable. Chaque image peint à sa manière la puissance du tsiny tout en 

soulignant en même temps qu’il n’apparaît pas sous une forme nette. On ne le voit pas 

du tout, pourtant il est là, guettant une proie quelconque, toujours à l’affût, dans l’attente 

d’un  maladroit. Chose étonnante, le tsiny tire sa force de ce caractère à la fois présent 

et absent en même temps car, en fait,  il se fait toujours menaçant. 

D’autres propos soulignent certains exemples de la conséquence du Tsiny :  

« Si quelqu’un est victime du tsiny, 

« tout ce qu’il fait ne réussit pas. 

« Les bœufs qu’il élève meurent de l’herbe qu’ils broutent, 

                                                 
17 Propos recueillis p.62 
 



    

 

 

58 
 

« les cochons sont paralysés et les moutons ont les goitres, 

« les volailles succombent sous le choléra, 

« le chat se met à manger les poules, 

« les œufs couvés n’éclosent pas, 

« le riz ne produit que de la paille,  

« le manioc a un goût amère et on en a vite assez, 

« les patates n’ont pas de tubercules et le maïs ne produit rien,  

 « ce qu’on a cultivé ne pousse pas et ce qu’on replante périt, 

« ce pourquoi on s’est fatigué n’est rentable, 

« et tout ce qu’on commencé avorte. 

« On cueille et on ne  remplit jamais la corbeille, 

« on court et on se fait toujours rattrapé par les autres, 

« on cherche et on ne trouve jamais, 

« on travaille et on ne gagne rien, 

« le peu qu’on a se dissout, 

« si l’on tombe malade, on ne s’en remet plus et même si on guérit, on  

reste éternellement infirme. 

« les enfants meurent en bas âge, les jeunes le sont prématurément, 

« les vieux sont dans un état de pauvreté et de détresse inouïs, 

« leurs descendants se trouvent dans des situations difficiles ou sont  

exterminés, 

« ils sont comme de la terre dans un col, 

« en été, elle est charriée par le torrent, 

« en hiver, elle est dispersée par le vent, 

« et ainsi elle disparaît. 

« Faites donc attention et éviter le tsiny. » 

Une fois de plus, en voilà encore des images qui présentent le tsiny dans ses 

formes plus que jamais diaboliques, renforçant ainsi la crainte, la hantise à l’endroit du 

tsiny. Dans le fin fond d’un Malgache, cette peur est d’autant plus réelle que présente, 

si bien qu’elle détermine, a son insu, tous ses actes. Le fait de s’excuser au préalable 

avant toute action et tout acte est chose obligatoire. On en a déjà parlé longuement un 



    

 

 

59 
 

peu auparavant. Ainsi il n’est pas erroné  de noter que le tsiny est quelque chose 

d’effectif dans les relations sociales des Malgaches. Il a un certain pouvoir en matière 

de réglementation et de régulation à  propos de l’harmonisation de la vie en société 

malgache. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



    

 

 

60 
 

 

CONCLUSION 

 
Entre  la philosophie    existentialiste et la pensée malgache, peut-il exister des 

points communs ? C’est l’objet même de notre étude, à savoir, « LES DIMENSIONS 

EXISTENTIELLES DU TSINY ET DU TODY DANS LES RELATIONS SOCIALES 

MALGACHES ». 

A propos de la notion de  « dimensions », on en a parlé assez longuement et ce 

qui nous intéresse, maintenant, c’est le volet « existentielles ». Prenons Karl JASPERS, 

un philosophe existentialiste, né en 1883 et mort en 1969, pour expliquer et comprendre 

le phénomène en question et voir en même temps comment s’articule la pensée 

malgache. 

Enfin de compte, la philosophie malgache existait depuis, même si c’est dans un 

état embryonnaire. Disons plutôt une pensée et c’est la raison pour laquelle, nous 

avons choisi ce sujet pour dire qu’il est temps d’élaborer une philosophie proprement 

malgache, présentée en tant que système et admise à l’échange extérieure, ayant sa 

place au sein de l’histoire de la pensée. Plus exactement, il est surtout question de 

mettre en exergue  qu’une philosophie malgache est en gestation. D’ailleurs nombreux 

sont les penseurs, qu’ils soient étrangers ou malgaches, qui en sont les pionniers. Pour 

nous, l’essentiel consiste à y ajouter nos empreintes puisque la voie est déjà tracée. C 

‘est dire que, si la philosophie malgache n’est pas encore en tant que système, elle était 

déjà en tant que pensée. Il est surtout question d’y mettre une certaine forme et 

d’engager des études plus approfondies dans ce sens. 

En effet, philosophie et pensée présentent une certaine nuance car si la première 

est plus scientifique, la seconde est plutôt pragmatique. De toute façon, il est question 

de rigueur dans le raisonnement lorsqu’il s’agit de réfléchir sur un point. Et à propos de 

l’existence humaine justement, la pensée malgache a ses mots à dire. 

Dans un monde actuellement déchiré par des luttes de toutes sortes, qui sait, si 

l’esprit de « fihavanana », élaboré scientifiquement, peut y faire quelque chose. Issu du 

mot grec le terme de philosophie signifie amour de la sagesse et qui suppose un certain 

savoir, un savoir faire et un savoir être. Etre sage, c’est avant tout avoir une certaine 



    

 

 

61 
 

connaissance, un certain degré d’instruction et d’éducation. A l’origine de tout cela, il y 

avait eu l’apprentissage. Mais quel est l’élément subjectif qui intervient au début de la 

philosophie ? La réponse de Platon et d’Aristote est simple : l’étonnement. Justement 

comme le dit ce dernier :  

« Car l’étonnement, au début comme aujourd’hui encore, a poussé 

les hommes à philosopher…mais qui questionne et s’étonne a le sentiment 

de l’ignorance…Afin donc d’échapper à l’ignorance, ils commencèrent à 

philosopher » 

En fait, l’homme n’admet pas comme allant de soi le monde de son expérience, 

tel qu’il se manifeste, mais il s’étonne et pose la question à propos du fondement et se 

demander pourquoi le monde plutôt que rien. 

Le Malgache a ses idées là-dessus. Il a ses arguments et sa conception à propos 

de telle question qui est à la fois primordiale et fondamentale. Qui qu’il soit, où qu’il se 

trouve, chaque individu se posait toujours de tel genre de question. D’autre part, une 

des origines de la pensée philosophique, chez un Malgache comme partout ailleurs, se 

trouve dans le fait que l’homme vit d’une manière constante dans la conscience de sa 

mort. En effet, la menace permanente d’une fin certaine interdit à l’espèce humaine une 

existence paisible et insouciante, pousse l’individu à réfléchir sur lui-même, sur ses 

propres conditions et même sur la fin du monde. Finalement, il décide tant bien que 

mal, que sa vie doive être saisie comme l’essentiel. La souffrance, l’angoisse et la mort 

sont des expériences limites qui arrachent l’homme à une quiétude totale et font surgir 

la question de sens qu’on peut donner à la vie. 

Cependant, l’homme est cet être trop énigmatique et qui, sur le plan biologique, 

se caractérise par une réduction de ses instincts naturels pour adopter des 

comportements réfléchis. De là naît l’obligation de remplacer les modes de 

comportement innés par des déterminations de la raison, tout comme de l’autre côté, 

par la liberté de l’autodétermination. Ainsi il faut dire que les questions fondamentales 

dont nous avons mentionnées auparavant concernaient, depuis, tout être humain sain 

d’esprit. Philosopher, enfin de compte, est une activité originale et spécifiquement 

humaine. Comme le dit justement Karl Jaspers, à ce propos : 



    

 

 

62 
 

« Etre philosophe n’est pas un métier spécifique, le philosophe n’est 

pas non plus un idéal déterminé d’après lequel l’homme pourrait se former 

pour le devenir ; l’être du philosophe est le vouloir devenir soi, qui se crée 

son espace, sa possibilité et son expression dans l’apaisement du 

philosopher » 

Selon JASPERS, l’homme est là à un moment donné et, à un endroit précis, 

appartenant à un groupe social. L’individu est plongé dans des conditions 

préexistantes, soit du type traditionnel, culturel, naturel, historique et la société lui a 

transmises et imposées. Qu’on le veuille ou non, il en est ainsi et, surtout, il n’est pas 

question de s’en soustraire. Dans ce cas, l’être de l’individu n’est autre chose, selon 

l’auteur, que l’être-là ou le Dasein. Ainsi, l’idée de l’auteur rejoint la pensée malgache 

qui voit qu’il existe un ordre naturel que ce soit dans le temps que dans l’espace. 

Chaque chose, tout comme chaque personne, y prend place. En voilà consiste, 

justement, les lahatra, anjara et vintana. 

Selon le Malgache, il existait déjà un ordre préétabli selon et dans lequel tout est 

mis en place et il n’est surtout pas question d’arranger mais de s’arranger soi-même en 

fonction de l’ordre des choses. Et l’auteur pour continuer, toujours dans ce sens, qu’il 

appartient à chaque personne de décider de ce qu’il doit être essentiellement. Pour le 

Malgache, telle décision est affaire du groupe d’appartenance de l’individu lui-même par 

le fait qu’il y a  fusion entre Ego et Autrui. Etre Malgache c’est être pour les autres. 

Toujours selon l’auteur, l’homme vit d’abord dans la quiétude assoupie des conditions 

extérieures allant de soi jusqu’à preuves des contraires. Autrement dit, des impulsions 

particulières, tells la mort d’un être cher, mettent l’individu face à face dans se propre 

situation. Devant la mort, la souffrance ou le combat, l’homme prend conscience de ses 

propres conditions, de sa présence et de son passage au monde. Tout d’un coup, il voit 

combien sa situation est fragile, sans consistance et sans garantie. La mort, c’est 

l’anéantissement, l’engloutissement ou la disparition totale, un aller sans retour ni 

recours. L’être cher, avec qui l’on a joué tout à l’heure, peut tout d’un coup disparaître à 

jamais sans qu’on y peut rien. Sa place resterait vide et personne d’autre ne peut le 

remplacer car chaque personne est un cas unique en son genre. Face à la mort, une 



    

 

 

63 
 

personne prend conscience de son propre destin et ainsi que du vide qui est devant 

elle, prêt à le happer pour l’engloutir irrémédiablement et inexorablement 

Chez Karl Jaspers, la mort, la souffrance ou le combat sont des situations limites 

qui révèlent à l’individu que l’attachement aux conditions extérieures de l’existence est 

superficiel et peut se briser à tout moment. Voilà justement en quoi consiste 

essentiellement l’être-là d’une personne, le Dasein. Par contre, le Selbstein ou 

l’existence est autre chose que l’être-là. Quand il s’agit de l’être humain, l’existence est 

quelque chose d’authentique et d’originale. Ainsi, il est question de sortir de l’être-là où 

tout est caduc et fictif, pour accéder à une manière d’être vraie et essentielle. Celle-ci 

est authentique et n’est pas encore donnée dans l’être-là empirique. A dire vrai, c’est la 

tâche dont chaque individu doit accomplir dans la liberté. C’est un devoir, une sorte de 

« tu dois », à effectuer sinon rien ne sert d’être-là. En fait, l’être-là est une condition sine 

qua non pour réaliser la manière d’être authentique. De telle réalisation demande le 

concours de tous les constituants du  moi personnel de chaque individu notamment, 

l’intelligence, la raison, l’être-là et les autres. A dire vrai, l’existence est à parfaire  à 

partir du Dasein. Ainsi, si l’être-là est commencement, l’être soi ou l’existence est fin en 

soi. C’est une œuvre dont la réalisation incombe à chacun de nous. 

Cependant, si l’existence est œuvre ou plus exactement un chef d’œuvre, elle 

peut être éternelle et ce genre d’être nous le sommes nous-même comme existence. 

Chez JASPERS, il s’agit d’élucider l’existence et d’inviter chaque personne à réfléchir 

sur la fin de son être-là et ainsi que sur l’origine de son être-soi afin qu’il en prenne 

conscience, notamment de la nécessité et de la plénitude de son existence. Comme 

nous l’avons souligné mainte fois, chez un Malgache, il s’agit de faire du bien qui 

consiste à rendre service aux autres. Ainsi, un Malgache vit pleinement et réellement. 

Comme le dit M. MANGALAZA E. R., dans son livre intitulé La poule de Dieu : 

        « Il s’agit pour un Malgache de vivre pleinement pour mourir à point 

nommé c’est-à-dire mourir comblé après avoir épuisé toutes ses 

potentialités et entouré des siens, juste au moment fatidique » 

Autrement dit, la vie en société, chez les Malgaches, consiste surtout à prendre 

des responsabilités et servir ses cohabitants ou les autres. Si l’on peut dire, l’homme ne 

peut se réaliser pleinement son existence sans les conditions du Dasein qui s’expriment 



    

 

 

64 
 

dans l’historicité comme unité du Dasein et de l’existence, de la nécessité et de la 

liberté, enfin du temps et de l’éternité. 

Cependant, l’existence d’une personne ne peut pas non plus parvenir seule à se 

réaliser mais elle a besoin d’autrui. Ainsi la communication revêt une grande importance 

dans la réalisation personnelle de l’être-soi. C’est surtout à travers l’autre que l’individu 

parvient à se comprendre lui-même. La communication est la promotion du moi dans 

autrui. Ainsi l’existence ne peut   trouver son fondement dans le Dasein, elle   a besoin 

d’une autre origine, à savoir, la transcendance. En celle-ci, l’existence trouve son 

orientation, ensuite elle est la source et la possibilité de sa liberté. 

Tout d’abord, l’individu se trouve tout d’un coup jeté dans ce monde, dans une 

situation donnée sans qu’on lui ait demandé ses avis. Il est là sans pour autant 

comprendre pourquoi il est tel. Ce qui est sûr c’est qu’il va être confronté à des 

difficultés diverses telles les souffrances, les nécessités et surtout la mort de quelqu’un 

qui lui est cher en attendant la sienne qui aura lieu certainement et inexorablement. Il a 

une histoire, un passé qu’il n’a pas choisi d’être tel ou tel autre. Il est entouré des siens 

et d’autres personnes auxquelles il doit des relations de toutes sortes. JASPERS 

appelle tout cela  l’être-là ou le dasein. Un Malgache comprend parfaitement cette 

situation car il a une famille, un groupe d’appartenance, ayant une ascendance 

lointaine, dotée d’une tradition. Bref, il est là et que cela ne va pas de soi. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



TABLE DES MATIERES 

 

Introduction .......................................................................................................................................... 02  

Partie I : Cosmologie Malgache ........................................................................................................... 06  

1- Dieu ou le Zanahary ........................................................................................................................ 07  

2- Les Ancêtres ou le Razana ............................................................................................................... 10  

3- Les vivants ou les Velona ................................................................................................................ 19 

Partie II : Spécificité du moi malgache ................................................................................................ 25 

1- Notion de Fihavanana ...................................................................................................................... 26 

2- Le moi malgache ou l'être pour autrui ............................................................................................. 34  

3- Individu et communauté .................................................................................................................. 41 

Partie III : Le Tsiny et le Tody  dans les relations sociales malgaches ................................................ 45   

1- Notion de Tsiny ............................................................................................................................... 46 

2- Notion de Tody ............................................................................................................................... 49 

3- Efficiences du Tsiny et de Tody sur l'être Malgache ...................................................................... 52  

Conclusion ............................................................................................................................................ 60 

 

 

 

 


