
REPOBLIKAN’I MADAGASIKARA 
Tanindrazana – Fahafahana – Fandrosoana  

---------------------- 
 

 

UNIVERSITE DE FIANARANTSOA 
FACULTE DE DROIT, D’ECONOMIE – GESTION ET 
DE SCIENCES SOCIALES DE DEVELOPPEMENT 

------------------------- 
DEPARTEMENT SCIENCES SOCIALES DE DEVELOPPEMENT 

OPTION SOCIO-ECONOMIE  

----------------------- 
Mémoire 

Pour obtenir le grade de: Maître-es – sciences sociales.  

Présenté et soutenu publiquement par: 

MIANDRISOA Marie Paul Louis 

L’EVOLUTION DU  

FONEÑANA BETSILEO  
 CAS DE L’IARINDRANO DEPU IS 

 LA ROYAUTÉ JUSQU’A NOS JOURS 

 
 

Sous la direction du Docteur RASOLONJATOVO    
Fulgence, Maître de Conférences 
à l’Université de Fianarantsoa. 

    

Année 2008Année 2008Année 2008Année 2008 

  



 2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

IDENTIFICATION DES MEMBRES DE JURY  : 
 
 
 
PRESIDENT DE JURY : Professeur RASAMOELINA Henri,      
                                            Université de Fianarantsoa. 
RAPPORTEUR : Docteur RASOLONJATOVO Fulgence,  

Maître de Conférences à l’Université de 
Fianarantsoa. 

ASSESSEUR CRITIQUE : Docteur RUPHIN Solange Marie, 
Maître de Conférences à l’Université 
de Fianarantsoa. 

 
 
    



 3 

 

 

 

 

REMERCIEMENTS  : 

 

Je tiens à exprimer en premier lieu, mon immense gratitude au 

Ministère de l’Education Nationale et de la Recherche Scientifique d’avoir accepté la 

création du Département Sciences Sociales de Développement. 

Je ne manque pas de remercier Monsieur le Professeur 

RATSIMBAZAFY, Président de l’Université de Fianarantsoa pour les années 

académiques passées à ladite Université.  

J’adresse ma reconnaissance à Monsieur le Professeur RASAMOELINA 

Henri ancien Chef de département dans notre établissement, pour sa bonne volonté 

d’avoir accepté d’être membre de jury. 

J’adresse encore ma très vive reconnaissance à Madame le Docteur 

RUPHIN Solange Marie ; Chef de Département Sciences Sociales de Développement ; 

d’avoir accepté d’être mon assesseur critique. 

J’adresse également mes remerciements à Monsieur le Docteur 

RASOLONJATOVO Fulgence qui, en plus des fonctions qu’il assume, a su me diriger  

pendant l’élaboration de ce mémoire. 

Je remercie aussi ceux qui, de près ou de loin, ont contribué à la 

réalisation de cet humble travail de recherche. 

Je remercie enfin ma famille pour les sacrifices endurés en me soutenant 

durant mes études et tous les amis qui ont pris part à la réalisation du présent  mémoire. 

 

 
 



 4 

CURRICULUM VITAE 
 
ETAT CIVIL  
NOM                                : MIANDRISOA 
Prénoms                            : Marie Paul Louis 
Date et Lieu de naissance : 22 Juillet 1982 à Mahaditra. 
CIN 201011012139 du 10 Décembre 2001 à Fianarantsoa 
Fils de RAZAFINDRASANA Marie Seraphine, Institutrice. 
Situation familiale            : célibataire 
Nationalité                        : Malagasy 
Adresse                             : Lot 174B/3709 Ambatovory Fianarantsoa 
 Tél. 0324245472/ 0341304425 
 
  

DIPLÔMES  
 

2008 : Maîtrise en sciences sociales de développement à l’Université de 
Fianarantsoa (FAC. DEGSS). 

2006 : Licence en sciences sociales de développement à l’Université de    
Fianarantsoa (FAC. DEGSS). 

2005 : Diplôme d’Etudes Universitaires Générales (DEUG) à l’Université  de 
Fianarantsoa (FAC. DEGSS).  

2003 : Baccalauréat série A2 au Lycée Raherivelo Ramamonjy  Fianarantsoa.  
1999 : BEPC  centre C.E.G Mahaditra. 
1992 : CEPE centre CEG Tsianolondroa Fianarantsoa. 
 
 

FORMATION  
 
Décembre 2008 : Auto école en cours (permis B).  
Octobre 2008 : Participation aux ateliers Inter Régionaux, concours national.  
Août 2008 : Formation en Fiscalité, Budget participatif et Plan communal de 

développement avec le SAHA BETSILEO. 
2007 : Stage d’animateur et de communication dans une station radio à 

Fianarantsoa. 
2005-2006 : Formation sur l’Enquête sociologique : Evaluation Rural 

Participative/ Méthodes Accélérés Rural Participative 
(ERP/MARP). 

2005 : Formation en informatique bureautique avec MADAVISION 
ASSOCIATION. 

 



 5 

EXPERIENCES ACQUISES 
 
-Enquêteur/ Animateur. 
-Président d’une Association Estudiantine.  
-Auteur et acteur du groupe théâtral et des pièces radiophoniques. 
-Chorale. 
-Montage audio, multimédias. 

 
CONNAISSANCE LINGUISTIQUE  

 
Langue  Compréhension  Expression écrite  Expression orale  
Français  Très bien Très bien  Couramment 
Anglais  Bien  Bien  Moyen  

 

 
SPORT ET LOISIR :  

 
Foot Ball 
Chanter 

Lire des livres 
Musiques 



 6 

TABLE DES MATIERES :  
 
INTRODUCTION : 8  

PARTIE I: MONOGRAPHIE DE L’IARINDRANO 15  

1.1. PRESENTATION GENERALE DE L’IARINDRANO:  18 
1.1. 1. ASPECT GEOGRAPHIQUE ET HISTORIQUE 18 

.1.1.1.1. Toponyme: 18 

.1.1.1.2. Tableau 1 : 19 
Le tableau ci-après montre le mélange de la population aux quelques communes dans le district de Vohibato et 
celle d’Ambalavao. 19 

1.1. 2. LE PASSE DE L’IARINDRANO 20 
.1.1.2.1. les grandes divisions des anciens temps : 20 
.1.1.2.2. Le mode de production: 22 
.1.1.2.3. L’activité religieuse : 23 
.1.1.2.4. L’organisation politique : 23 
.1.1.2.5. Les anciens dirigeants : 24 
.1.1.2.6. Les grandes dynasties du sud betsileo: 25 
.1.1.2.7. La nouvelle structure sociale : 25 
.1.1.2.8. Essai de concordance des règnes au betsileo : 26 
.1.1.2.9. Etalement  progressif des  tribus : 28 

1.1. 3. L’ARINDRANO ACTUEL: 29 
.1.1.3.1. Organisation  structurelle  de la société : 29 

1.2. LE GRAND PRINCIPE DE L’ANCIENNETE: 30 
1.2. 1. LA GESTION DU TRAVAIL QUOTIDIEN : 31 
1.2. 2. LA STRUCTURE  SOCIALE : 32 
1.2. 3. ORGANIGRAMME D’UNE FAMILLE BETSILEO : 33 

1.3. ROLES ET TACHES DANS LA  SOCIETE : 35 
1.3. 1. ROLE ET TACHES DES AINES : 36 
1.3. 2. ROLE ET TACHES DES ADULTES ET DES JEUNES : 37 
1.3. 3. ROLES ET TACHES DES ENFANTS : 38 

PARTIE II: LES MANIFESTATIONS DU FONEÑANA 39  

2. 1. PRECISIONS TERMINOLOGIQUES : 40 
2.1.1. DEFINITION ET EXPLICATION DES TERMES : 40 

2.1.1.1. Diam-poneñana : 45 
2.1.1.2. Fitondram-poneñana : 45 
2.1.1.3. Fehim-poneñana : 46 
2.1.1.4. Hidim-poneñana : 46 
2.1.1.5. Mitrao-poneñana / Miray foneñana : 46 
2.1.1.6. Rava foneñana : 46 
2.1.1.7. Mahararim-poneñana : 46 
2.1.1.8. Ny foneñana ro mañaliña : 47 
2.1.1.9. Laha– poneñana ou fehim-poneñana : 47 

2.1.2. LES OBLIGATIONS DU FONEÑANA DANS LA SOCIETE : 47 
2.1.2.1. La visite et les salutations : 48 
2.1.2.2. L’aide et l’entraide : 48 
2.1.2.3. Le fañina, la participation aux bonheurs et aux malheurs d’autrui : 49 

2.1.3. LA RELATION ENTRE LE FONEÑANA ET LES AUTRES TRADITIONS BETSILEO : 51 
2.1.3.1. Les relation avec les Ancêtres  (saotse et fanambañana) : 51 
2.1.3.2. Les relations entre les vivants : 51 
2.1.3.3. La création du foneñana : 52 

2. 2. MANIFESTATION DU FONEÑANA : 53 
2.2. 1. LES EVENEMENTS HEUREUX : 53 

.2.2.1.1. Les réjouissances (lañonana) : 53 

.2.2.1.2. Le famadihana (l’exhumation): 56 

.2.2.1.3. Le famorana (la circoncision): 57 

.2.2.1.4. Le fehim-poneñana (le mariage) : 58 
2.2. 2. LES EVENEMENTS MALHEUREUX : 61 

2.2.2.1. Les funérailles : 61 



 7 

2.2. 3. DANS LA VIE QUOTIDIENNE : 63 
2. 3. CHANGEMENT DU FONEÑANA : 64 

2.3.1. LA PRATIQUE DU FONEÑANA DANS LE PASSE : 64 
.2.3.1.1. Pendant la royauté : 64 
.2.3.1.2. Pendant la colonisation : 67 
.2.3.1.3. Après l’époque coloniale : 73 

2.3.2. LA PRATIQUE DU  FONEÑANA AUJOURD’HUI : 76 
2.3.3. LES POINTS COMMUNS ENTRE LES FONEÑANA D’AUTREFOIS ET D’AUJOURD’HUI : 77 

PARTIE 3: ANALYSE DES RESULTATS ET 
DISCUSSIONS : 78 

3.1. IMPORTANCES ET VALEURS DU FONEÑANA DANS LA  SOCIETE ARINDRANO : 79 
3.1.1. VALEURS SOCIALES: 79 
3.1.2. VALEURS ECONOMIQUES : 81 
3.1.3. VALEURS CULTURELLES : 82 

.3.1.3.1 Dimension religieuse du foneñana : 84 

.3.1.3.1 Dimension politique du foneñana : 86 
3.2. LIMITES DU FONEÑANA : 89 

3.2. 1. FONEÑANA BLOCAGE ECONOMIQUE ET SOCIAL : 91 
.3.2.1.1. Sur  le  plan  économique : 91 
.3.2.1.2. Sur  le  plan  social : 92 

3.2. 2. LE FONEÑANA : UNE PRATIQUE ECONOMIQUE OSTENTATOIRE : 92 
3.2. 3. LE FONEÑANA ; FORCE OU DESTRUCTION DU FIHAVANANA : 93 

3.3. PERSPECTIVES D’AVENIR :  95 
3.3. 1. ANALYSES COMPARATIVES : 95 

3.3.1.1. La société Antemoro : 95 
3.3.1.2. Les sociétés africaines : 99 
3.3.1.3. Les sociétés asiatiques : 101 

3.3. 2. PROPOSITIONS RECUEILLIES : 102 
3.3. 3. AVENIR DU FONEÑANA : 109 

.3.3.3.1. La dégradation de la structure sociale : 112 

 

 
CONCLUSION : 113 
GLOSSAIRE : 115 
BIBLIOGRAPHIES : 118 
ANNEXES : 121 

 
 
 

 



 8 

 
 
 
 

INTRODUCTION  



 9 

 
 

La présente recherche s’intéresse au rapport existant entre la tradition et le 

développement socio-économique de Madagascar à travers le foneñana betsileo dans 

l’Iarindrano, situé dans les districts de Vohibato et d’Ambalavao actuels. 

Le choix se porte sur ce thème dans la mesure où le domaine du fihavanana 

malagasy1 est un des champs de l’Anthropologie culturelle très ancrée dans la vie des 

Malagasy. Donc le fihavanana y est toujours un phénomène d’interaction entre les variables 

société et culture symbolisant les relations sociales interne et externe. 

La notion de fihavanana se veut très souple et extrêmement étendue à Madagascar. 

Elle désigne à la fois la parenté, la collatéralité, la consanguinité, l’alliance, l’amitié et les 

relations interpersonnelles. Un proverbe sakalava, cité par Jaovelo-Dzao (1991)2, dans son 

ouvrage La sagesse malgache confirme cette souplesse: «Ny fihavanana zeñy tsy miboaka; 

zah’hiboako fôñ!», cela veut dire que la parenté ne se limite pas au cercle restreint des 

consanguins et utérins. De là émergent trois catégories de fihavanana : parenté naturelle, 

parenté par alliance sous toutes ses formes, parenté issue de bonnes relations et de l’amitié. 

La racine «havana» du mot fihavanana signifie parent, allié, ami. Les Malgaches, en 

général, connaissent trois systèmes de parenté: le système patrilinéaire, le système 

matrilinéaire et le système indifférencié. Mais au delà de la parenté, on pourrait traduire 

«fihavanana» par consanguinité, convivialité, relations interpersonnelles. La parenté par 

alliance, tout comme la parenté issue des bonnes relations, est calquée sur la parenté naturelle 

et/ou la consanguinité naturelle qui servent de modèles. Ainsi avoir une famille comme lieu 

de référence du fihavanana, c’est être entouré des siens  

Le «foneñana» en betsileo a comme racine «moniña». Dans le sens propre du terme, 

cela veut dire: demeurer, habiter un lieu précis s’y fixer constamment, y rester car on y a 

installé une habitation, c'est-à-dire: une maison. Au sens figuré ou dans le nom commun, «ny 

moniña» traduit les relations sociales voire même ancestrales par le lien de parenté ou la 

généalogie. Au sens le plus général, le «moniña» peut signifier les relations d’homme à 

homme. Cela peut définir aussi les relations conjugales entre mari et femme. On dit qu’une 

                                                 
1 JAOVELO – DZAO (1991).-La sagesse malgache: La culture Malgache face à la dialectique de la tradition et 
de la modernité. Antananarivo ISTPM, 83 p, .p.25 -30. 
2 La sagesse malgache: la culture malgache face à la dialectique de la tradition et de la modernité, 
Antananarivo: ISTPM, 83 p, p13. 



 10 

fille est manam-poneñana, quand elle a acquis un nouveau mari et demeurer chez lui. De 

même, un homme est «manam-poneñana» quand il a consenti à épouser une femme et 

engager ses responsabilités  envers cette femme, ainsi que les relations sociales avec ses 

beaux-parents. Mais il peut désigner également les relations sociales entre les villageois. Ces 

derniers demeurent dans un milieu précis, avec des règles sociales précises ainsi que des 

obligations, des devoirs et même des droits. 

Le foneñana est donc un terme générique désignant à la fois: la demeure habituelle, 

là ou l’on peut trouver l’individu en permanence, les relations humaines conjugales ou 

sociales avec ses règles, ses obligations et les devoirs que chaque membre doit respecter et 

suivre, de même que les responsabilités que chacun doit assumer. En d’autres termes, cela 

existe comme un être vivant, en tant que personne et en tant que membre d’un groupe. Le 

foneñana se manifeste en général dans la société betsileo et celle de l’Arindrano, en 

particulier, lesquelles utilise cette tradition comme source de flux vital. 

Dubois (1938)3 s’était fixé comme objectif de connaître une chose fondamentale 

chez les Malgaches et surtout dans la société betsileo: «à tout ce qui les concerne: leurs 

coutumes, leurs moeurs, leur esprit et leurs croyances». Arrivé à Madagascar en 1902, Dubois 

avait constaté que les générations qu’il a côtoyées avaient subi des influences depuis un 

siècle. Les traditions sont devenues pour elles des énigmes. Actuellement, à Madagascar, 

surtout dans les centres urbains et les chefs-lieux de districts plus imprégnés de nouvelle 

civilisation, beaucoup de jeunes gens et même d’hommes mûrs non seulement ne 

comprennent plus, mais ignorent les traditions et surtout le foneñana. 

Après le Père Dubois, Rainihifina Jessé (1958)4 a diagnostiqué les us et coutumes 

betsileo. Il en a décrit les contours, les avantages et les contraintes tout en reflétant les tenants 

et les aboutissants.  

A la suite de ces études, et pour clarifier les idéologies du «foneñana betsileo» vis-à-

vis du développement économique, nous avons choisi, dans cette recherche, de mettre en 

exergue les avantages et les inconvénients. 

Dans les années 30, Malinowski5 eut une façon originale d’analyser l’agencement  des faits 

sociaux qui constituent une contribution originale. «Tout a une fonction dans une société». Il 

est aussi une doctrine qui tire des faits d’interactions et d’interdépendances, des conséquences 

abusives et mal fondées. C’est donc une conception superficielle de la notion de société dans 

                                                 
3 DUOOIS H.M. (1938). - Monographie des Betsileo. Paris, 1503p. 
4 RAINIHIFINA J. (1975). - Lovantsaina II; Fomba Betsileo. Fianarantsoa : Imprimerie catholique, 235 p. 
5 MALINOWSKI: Anthropologue, Père du fonctionnalisme dans les années 30. 



 11 

la mesure où la dimension historique est absente. En effet, de tout temps, le monde a connu 

des explorateurs, des chercheurs, défricheurs curieux, intéressés ou non, des savants toujours 

soucieux de nouvelles découvertes. Il semble que jusqu’à la moitié du siècle dernier, leur but 

était, en général, d’exporter à des peuplades plus ou moins lointaines leur civilisation, leurs 

moyens modernes de communication, d’éducation, de gestion ou d’économie. Avec, il faut 

bien le reconnaître, un certain esprit de supériorité. Et voila que depuis une cinquantaine 

d’années se fait plutôt le mouvement inverse: les anthropologues et scientifiques se rendent 

compte qu’il serait mieux d’approfondir la culture des différents pays où les échanges se font 

de plus en plus avec des comportements nouveaux de part et d’autre. Pavageau (1981)6 qui a 

fait l’étude d’une communauté villageoise en période révolutionnaire, a étudié l’organisation 

du pouvoir dans la société malgache, il a parlé aussi de l’idéologie du fihavanana et des 

relations sociales. Il a discuté du déroulement de la vie quotidienne dans la société cible et 

d’autres aspects. Dans la société betsileo, le fihavanana fait partie du foneñana. Ceci 

provoque la relation de patrimoine et d’héritage culturel passéiste, statique et replié sur soi-

même, mais ouverte à celle de la culture vivante, dynamique voire même aux dialogues et aux 

échanges. 

Notre étude se situe, dans le champ socio-économique, culturel et psychologique de 

la société sud betsileo7. En effet, la tradition est un facteur ou un indicateur de blocage au 

développement socio-économique d’un pays. Celle ci provoque la question: « Quelle est 

l’importance, des valeurs essentielles et des limites du foneñana betsileo sur le plan 

économique, social, culturel et quelle peut être la place de la psychologie du coeur et de l’âme 

dans cette société? », si on soupçonne ce «foneñana» comme frein au développement. 

L’anthropologie culturelle est la relation de patrimoine et d’héritage culturel. En 

outre, la famille est une société voulue par la nature. Autrefois, quand il n’y avait ni poste, ni 

auto, ni avion, les gens se communiquaient difficilement d’une société à l’autre. Ils 

s’ignoraient entre eux, sauf à l’intérieur de petites sociétés composées d’un nombre restreint 

de personnes. Certes, chacun dépendait de son père, de sa mère, de ses grands-parents et, pour 

tout dire, de sa famille. Les époux étaient interdépendants. Il en est d’ailleurs toujours ainsi, 

parce que la famille est une société voulue par la nature. Elle est la plus simple de toutes les 

sociétés. Elle est l’élément de base qui sert à constituer toutes les autres sociétés. La coutume 

                                                 
6 Pavageau J. (1981): Jeunes Paysans sans terres: l’Exemple malgache; une communauté villageoise en période 

révolutionnaire. Paris : Harmattan, 205 p.  
7Sud betsileo : société partie sud de haute terre.  



 12 

malgache, surtout la tradition betsileo veut que la famille, conserve le souvenir de ses ancêtres 

et qu’elle les honore au cours de cérémonies assidûment fréquentées.  

Elle est tenue de prêter son concours en cas d’accidents, d’évènements, de  calamités 

naturelles. 

La société betsileo présente la solidarité collective. Celle-ci en est la base du 

foneñana. D’autres questions y sont rattachées, du genre « la tradition malagasy comme le 

foneñana betsileo est-elle un facteur de blocage au développement d’une société?», ou encore 

« Le foneñana apporte t- il des effets négatifs dans la vie de la société betsileo? » 

Dans La sagesse malgache de Jaovelo-Dzao (1991)8 «toute culture est culturante et culturée». 

Certes, à cause de la logique inhérente au progrès, il est effectivement difficile de revenir aux 

archétypes, à la genèse et au degré zéro d’une culture. Toutefois, le progrès ne saurait 

supprimer la tradition. Si ladite culture peut signifier aussi la plantation et la connaissance, 

nous entendons l’appréhender d’abord ici dans son acception bien particulière, en 

l’occurrence, la civilisation. En même temps qu’elle évolue au sein de ses propres structures 

pour des raisons inhérentes à son organisation interne, la culture subit nécessairement des 

influences de l’extérieur. Ainsi, les causes du changement dans une société donnée peuvent 

être internes ou externes, l’essentiel étant la sauvegardes de ses intérêts. 

Le foneñana betsileo, en effet, provoque des situations sociales différentes: d’une 

part, une situation de genre développement, et épanouissement d’une société, d’autre part. De 

telle  situation peut constituer un facteur bloquant pour le développement. 

Plusieurs concepts et différents adages sont employés en ce qui concerne ce fameux, 

foneñana betsileo. Citons, entre autres: le «moniña», le «mitondra foneñana», le diam-

poneñana», le «fehim-poneñana», le «laha-poneñana» etc. Ces termes dominent 

habituellement, la vie socio-économique et politico culturelle de la société betsileo et 

provoquent, ensuite la psychologie du coeur et de l’âme.  

Le «foneñana», dans la société sud betsileo, n’est pas seulement une tradition clé de 

la vie sociale mais influence également la vie économique de la société. 

Selon Pavageau J. (1981), l’idéologie de la parenté détermine une conception de la 

société des vivants très hiérarchisée et intimement liée au monde des ancêtres. La parenté 

impose un système d’attitudes, fait de respect et de reconnaissance envers les statuts plus 

élevés. Elle impose un système de rôles primordiaux pour les statuts aînés, masculins et 

originaires de groupes de résidence, secondaires pour les statuts cadets, jeunes, féminins et 

                                                 
8 JAOVELO-DZAO R. (1991). - La sagesse malgache: la culture malgache face à la dialectique de la tradition 

et de la modernité. Antananarivo : ISTPM, 83p, p13. 



 13 

issus de l’extérieur. Pavageau a donc étudié la généralité de la parenté à Madagascar avec des 

systèmes hiérarchiques et des stratifications de la raison, l’idéologie du fihavanana et les 

relations sociales. 

Ce travail anthropologique de Jean Pavageau est donc un essai de sociologie 

politique qui apporte des réponses originales à la question: quelle est la place de la parenté 

dans les rapports sociaux? 

 Le champ de cette étude cible la société de l’Iarindrano, Fianarantsoa, région de la Haute 

Matsiatra et districts de Vohibato et d’Ambalavao actuel. C’est à dire, les anciens 

Tsienimparihy,  Vohibato,  Homatsazo et Alañanindro durant la royauté. 

L’approche qualitative a dominé, le plus dans cette étude, mais il y a quelquefois le 

recours aux données statistiques, pour la justification de l’enquête effectuée. Il y a également 

des interviews, des entretiens et autres observations pour étayer l’analyse et enrichir la 

documentation. 

Le point de départ du foneñana est le lieu d’habitation comme le point d’ancrage de 

la famille. Que cette dernière peut être exo locale, matrilocale ou patrilocale ou uxorilocale, 

… Nous avons utilisé comme outils de recherche l’observation directe, naturaliste et 

participante pour justifier les hypothèses évoquées. Ainsi nous pouvons observer la pratique 

du foneñana dans la société cible au cours des évènements heureux, ou malheureux avec les 

cinq sens naturels. Nous avons pu observer également la révélation du comportement dans les 

situations de la vie quotidienne. Et nous avons pu capter au moindre détail sans en modifier la 

trame. 

Nous avons pris comme univers d’enquêtes, les communes d’Anjoma et de 

Mahaditra. Ce, pour obtenir des informations permettant de répondre aux questions de départ 

et celles relatives à la recherche et pour vérifier les hypothèses de l’étude. En tant que natif du 

lieu, nous sommes persuadés que les communes rurales d’Anjoma et de Mahaditra constituent 

l’origine de la royauté dans les sociétés du Vohibato et de Tsienimparihy. L’échantillon est ici 

en fonction du jugement sur les caractéristiques de la population. Nous avons utilisé la 

variable statistique contrôlée pour élaborer l’enquête. Mais plus l’échantillon est  vieux, plus 

il y a des Tantara9. C’est pourquoi le proverbe malgache dit «ela nihetezana ka lava volo» 

littéralement, celui qui s’est coiffé depuis longtemps a les cheveux longs. Les anciens 

connaissent plus de choses que les contemporains; ils ont droit à des privilèges. Cela suppose 

que la pensée des ancêtres est profonde. Ce proverbe rappelle les coutumes et privilèges des 

                                                 
9 Tantara: histoire de la parenté, ou des familles et de générations par chaque village. 



 14 

anciens ainsi que leur expérience dans l’ancien royaume ou  village actuel. Autrement dit, 

dans la tradition malgache, ce sont les vieillards qui ont beaucoup plus de connaissances et 

beaucoup plus expérimentés que les autres membres de la société. Donc, le variable âge est la 

meilleure méthode de sondage d’opinion retenue pour cette étude. 

 Nous voudrons savoir exactement, dans cette étude, l’évolution du foneñana à 

travers les âges et donner notre point de vue sur sa place dans la vie quotidienne de la société 

du sud betsileo. En effet le sujet souhaite étudier les rapports entre la tradition et le 

développement socio-économique de Madagascar et du monde indocéanique en général à 

travers les analyses comparatives.  

Notre analyse constitue, à notre humble avis, un éclairage, la pratique paysanne du foneñana 

dans la société betsileo surtout.  

Pour vérifier les hypothèses susvisées, notre étude traite, dans une première partie,  

de la monographie de la société Iarindrano, dans la deuxième, notre recherche s’intéresse aux 

manifestations du foneñana, lesquelles sont sujettes à différentes interprétations, pour 

déboucher sur l’analyse des résultats et les discussions pour mieux entrevoir les perspectives 

d’avenir. 



 15 

 

 

 

 

 

 

 

PARTIE I: 
MONOGRAPHIE DE 

L’IARINDRANO  



 16 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Extrait de GIAMBRONE et RAMAROSON L. (1973).  
– Teto anivon’ny riaka. Fianarantsoa, Librairie 
Ambozontany. 100p ; p22. 



 17 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

LES ROYAUMES DE L’IARINDRANO  

Extrait de GIAMBRONE et RAMAROSON L. 
(1973). – Teto anivon’ny riaka. Fianarantsoa ; 
Librairie Ambozontany. 100p ; p32. 



 18 

1.1.  PRESENTATION GENERALE DE L’IARINDRANO : 

1.1. 1. ASPECT GEOGRAPHIQUE ET HISTORIQUE 
C’est le pays10 connu plus ou moins officiellement, au commencement du XXème 

siècle, comme pays Betsileo. Il est situé entre les  20ème et 22ème degrés de latitude australe, 

entre les 44ème et 45ème degrés de longitude Est. Il est composé de deux provinces d’Ambositra 

et de Fianarantsoa. 

Le Betsileo semble borné au nord, par l’Imerina ou plus exactement par le 

vakinankaratra, à l’est par la région de la forêt du pays Tanala. Il est ceinturé au sud, par le 

massif  de l’Andringitra et à l’ouest par le pays bara et la vaste région des sakalava. 

.1.1.1.1. Toponyme: 
 D’après Flacourt11, le pays des Iarindrano qu’il nomma «Eringdranes»12 se divise en petites 

et grandes Eringdranes: les petites étaient au sud à partir duquel naquit le fleuve Menarahaka ; 

les grandes se trouvaient au nord et finissaient au pays des Vohits-Añombe dont le fleuve 

Matsiatra en délimite le territoire. Le pays est tout plat et  bordé, à l’est, de grandes 

montagnes fertiles propices à l’élevage de bétail. A l’ouest, il y a trois grands fleuves 

confluents (Mananantanana, Zomandao et Sahanambo) qui rejoignent la grande baie située 

sous le 20
ème

 degré de latitude : le canal de Mozambique. 

Flacourt en décrivant Eringdranes pour Iarindrano, se trouvait en plein embarras car 

la définition se prêtait à confusion. En effet, il valsait entre deux options : arin’ny rano ou 

ceinturé par de l’eau, et qui englobait l’Isandra et le Lalangina, le plateau signalé par Flacourt 

dans la grande plaine d’Ambohimandroso (Ambalavao). Avec le temps, il y a eu modification 

de la voyelle initiale passant de «E» en «A».Ainsi un rapprochement a été fait en matière de 

dénomination et qu’en fin de compte, le plateau d’Ambohimandroso a été retenu comme le 

berceau de l’ Iarindrano. Le débat fut clos. 

L’ Iarindrano serait donc, texto, le pays abondant en eau. Or Tsienimparihy, qui est 

aussi le nom d’une bonne partie de la même région se traduit «tsy» ou non, «enina» ou pourvu 

de et farihy ou rizière inondée. Cela veut dire que beaucoup d’eau et moins de rizière, voilà 

qui ne s’accorde guère. La contradiction s’évanouit avec Erindrano, erina qui regrette de 

marquer de et rano c’est l’eau. 

                                                 
Pays10: territoire bien limité entre régions actuelles. 
Flacourt 11: Auteur et historien qui étudie l’histoire de Madagascar. 
Eringdranes 12: le nom de l’ Iarindrano selon Flacourt: voir Dubois (1938): Monographie des Betsileo. Paris, 

1503p. 



 19 

D’après le docteur Catat13 , c’est l’Ifandana qui est l’ancien village betsileo. 

.1.1.1.2. Tableau 1 : 

Le tableau ci-après montre le mélange de la population aux quelques communes dans 

le district de Vohibato et celle d’Ambalavao.  

                      Tribus en % 

Communes 
Betsileo Merina Antandroy Antesaka Tanala 

Iarintsena > 90 % - 05  - 10 %  < 05 % 

Ambohimandroso >90 % 05 – 10 % 05 – 10 %   

Andrainjato >90 %  05 – 10 % 05 – 10 %  

Anjoma >90 % < 05 %    

Ankaramena >90 % < 05 % 05 – 10 %   

Ambohimahamasina >90 % < 05 %    

Miarinarivo >90 % -   <05 % 

Vohitsaoka >90 % 05 – 10 % <05%   

Talata Ampano >90 % 05 – 10 %   <05 % 

Mahasoabe >90 % < 05 %    

Ihazoara >90 % -    

Mahaditra >90 % < 05 %    

Ankaromalaza mifanasoa >90 %     

Andranovorivato >90 % < 05 %    

Ambinananiroa 10 – 25 % - 50 – 75%   

 

 

D’après le tableau, nous constatons que dans les 15 communes (étudiées) ayant le 

projet régional SIRSA14, les populations de chaque commune sont composées de Betsileo, de 

Merina, d’Antandroy, d’Antesaka, de Tanala et autres. 

 

                                                 
13 Docteur CATAT (1889 – 1890). - voyage à Madagascar.  Paris : Administration de l’univers illustré, 

PASSIM. 
14 SIRSA : Système d’Information Rurale et de Sécurité Alimentaire. 



 20 

1.1. 2. LE PASSE DE L’IARINDRANO  

.1.1.2.1. les grandes divisions des anciens temps : 
L’Iarindrano, dont nous avons déjà évoqué l’étymologie à propos des Eringdranes 

de Flacourt, s’étend sur toute la partie méridionale du Betsileo. 

Là aussi on a relevé plusieurs régions: 

� Le Vohibato qui comprend la vallée de la Mandranofotsy dans sa partie supérieure 

jusqu’à son entrée dans la plaine de Fianarantsoa; 

� Le Tsienimparihy sur les deux rives de la grande rivière du Mananantanana; 

� L’Ialañanindro atsimo ou Ialañanindro du sud;  

� L’Homatsazo. 

Telles furent du moins les répartitions et appellations qui se modifièrent en partie et 

se compliquèrent quand les Merina s’emparèrent du Betsileo. 

Au temps de la conquête merina, c'est-à-dire en 1810 jusqu’à 1828 quand Radama I15 se mit 

en campagne pour faire la conquête du sud, dont une partie le Vohibato, se fiant sans doute 

aux positions inaccessibles de ses rochers, voulut tenir tête à l’envahisseur. De fait, une 

poignée de vrais soldats, sur certaines hauteurs, auraient pu tenir en échec armé. Le siège 

d’Ifandana dans la grande plaine d’Ambohimandroso fut une des périodes tragiques de la 

campagne. En ce temps, le Vohibato dut se soumettre malgré l’existence de poche de 

résistance en ce lieu. Ainsi, il perdit une partie de son territoire transférée aux deux provinces 

voisines plus dociles. Le Lalangina y gagna: Iharañany, Mañeva, Ambohimañarivo, Mitongoa 

et Anjanamahasoa. L’Isandra reçut: Ilangela, Ambohitrimanjaka, Isoamaina et l’ouest de ces 

mêmes villes. 

La suite de la grande réunion avec le discours de tsimahamenalamba de Radama I 

pour les divisions politiques des provinces de l’Isandra, du Lalangina et de l’ Iarindrano 

décida du sort du pays Betsileo. La troisième des provinces (Arindrano parce qu’elle s’est 

soumise la dernière au roi de Tananarive) a été, pour ainsi dire, divisée en cinq parties : 

La période de morcellement politique qu’avait connu l’ Iarindrano sous le règne des 

«Hova Mandrefy» donnait au souverain merina Radama premier, une occasion favorable pour 

consolider le royaume de son père, le roi Andrianampoinimerina. En effet, l’autorité de ce 

dernier était déjà reconnue dans la partie septentrionale du pays Betsileo. 

Après la prise des deux forteresses betsileo (Iharañany et Ifandana), la situation 

n’était pas pour autant stable dans le pays, tant du côté de Rarivoarindrano que du côté 

                                                 
15 Radama I est Roi de Tananarivo, successeur d’Andrianampoinimerina. 



 21 

merina. La révolte du Vohibato a remis en cause la position de Rarivoarindrano. En effet, la 

nouvelle autorité qu’il vient de recevoir de la part de Radama vient d’être contestée par les 

frères culturels auxquels sont venus s’allier le Hova Andriambanonolona, Andrianonibe III et 

Andriandomaivola. Il a fallu l’intervention des troupes merina pour arrêter l’insurrection, dont 

les conséquences ont été ressenties, cette fois encore, de façon marquée dans le pays. 

En premier lieu, l’ Iarindrano a perdu au profit de ses voisins du nord (l’Isandra et le 

Lalangina) un certain nombre de villages compris dans une zone située au nord d’une ligne 

tracée dans les sens est-ouest entre Mahasoabe, Sangasanga, Somaina et Antranolozoka. Il 

s’agissait en fait d’une opération de morcellement ayant pour but de frapper durement le 

Vohibato considéré comme le principal investigateur du soulèvement et de la résistance du 

sud betsileo.  Pour mieux comprendre la situation, faut-il rappeler ici les opérations de 

résistance organisée à Iharañany dans le haut Vohibato, celles d’Ifandana au sud dans le bas 

Vohibato, et enfin le mouvement insurrectionnel inspiré par les frères félons contre 

Rarivoarindrano. Ce dernier était devenu vassal de Radama après l’institution de la nouvelle 

province Merina, l’Andafiatsimonimatsiatra. 

Pendant l’époque de Maroandriana, il y avait des «Solombavan’Andriana» ou bien 

des représentants du pouvoir royal, tout en gardant leur statut d’Andriana. Enfin, il y avait 

encore l’administration territoriale, une subdivision bien distincte: le Tsienimparihy, le 

Vohibato, le Homatsazo et l’Alañanindro.  

L’ Iarindrano est divisée en 05 grandes provinces: Vohibato avaratra, Vohibato 

atsimo, Tsienimparihy, Alañanindro et Homatsazo. Cette division était à l’origine de la 

volonté de Ravelonandro de partager le pays entre ses enfants. 

Le Vohibato  constituait une zone de contact entre le nord et le sud betsileo. Mais 

également faisait l’objet de convoitise entre les princes du Lalangina, dans le nord et ceux du 

sud. Voilà pourquoi il était rattaché, soit au royaume du Lalangina, soit au royaume de l’ 

Iarindrano. 

En fin de compte il faisait définitivement partie intégrante de l’Arindrano après la 

grande bataille d’Ambohitsavo. 

- Le Vohibato avaratra: le chef fut Ratsarazafindranovola. Sa capitale était 

Vohitrafeno et il comptait plusieurs autres villes, comme, Mahasoabe, Midongy, 

Ambohimanaña, Vinañintelo, Marokona, Ankaramalaza, Vohinendra, Sangasanga, 

Anjañomanana, Mahatsanda et Ampano. 

– Le Vohibato atsimo: le chef fut Ralainony et la capitale était Andrainarivo. Il est 

constitué par d’autres villes comme Tsimaitohasoa, Vohitromby, Vohidroa, Vohitraveotra, 



 22 

Monongona, Vatomitantana, Amboasary, Ambohimahamasina, Mahazony, Ankaramalaza (au 

nord du Mahazony). 

– Le Tsienimparihy: le chef fut Rarivoarindrano. Vinany (Ambohimandroso)  en 

était la capitale. Les autres localités étaient: Vohidahy, Vatoavo, Vohimanombo (est), 

Ivoeñana, Arinomby, Vohitsosy, Ifandanana, Ambatomena, Avomalaza, Angavo, 

Matangivola, Fihehana, Alasora. 

– L’ Ialañanindro  n’a pas fixé ni son chef ni sa capitale. Ses villes étaient: 

Vohimena, Vohitrarivo, Vohimarina sud, Tsiakarina, Ankarinarivo.  

– Le Homatsazo: (ou Ihomatsazo, forme plus betsileo), Ramaheve en était le chef et 

Ivohibe comme capitale. Les autres villes du Homatsazo étaient: Vohimarina, Mahasoa, 

Lamosina, Fanamiana, Sakaviro, Miarinarivo. Toutefois, la ville de Vohimanombo ouest 

disposait des chefs comme Randriantoaravo et Ravalanarivo. Pour sa part, Aritsena avait 

comme chef Ratsimatsindramanana. Respectivement, les villes de Manampy et Anjahana –

Raombinanahary; celles d’Ambohiboamaso, de Tsongay, d’Andohavolo, d’Ambohidrananaka 

et de Sahamalaza -Rangorivato. 

Homatsazo avait une autre capitale: Sadika, qui avait eu à sa tête Ralaintsikoboka. Il 

supervisait également Maroparasy, Vatofotsy, Manandrambato, Kimaoly ou Fiañenana, 

Lazainarivo, Anjanomalaza. 

.1.1.2.2. Le mode de production: 
Après l’afotroa (le feu qui détruit tous les êtres vivants: animaux, végétaux; feu 

considéré allumé par le Vazimba), cet événement est considéré par la littérature betsileo 

comme le début d’une ère nouvelle. En effet c’était la période d’implantation des premières 

organisations dans le pays au cours de laquelle apparaîssait le fondement de la civilisation 

betsileo. Avec l’apparition de nouvelle technique, L’ Iarindrano pratiqua la riziculture irriguée 

avec la construction de villages correspondants. 



 23 

.1.1.2.3. L’activité religieuse : 
Le culte aux ancêtres signifiait la croyance en ces derniers par des sacrifices 

d’animaux. Le plus souvent, il se manifeste en immolation de zébus et de poules dans le but 

de maintenir et de promouvoir la vie. Cela se faisait par type de lignage. 

Dans le lignage, les gens coopéraient les uns avec les autres. Souvent le parc à bœufs 

était commun et chacun exploitait des terres généralement proches les unes des autres, 

formant ensemble la terre des ancêtres (le tanindrazana). Cette période est qualifiée 

Fahasoatany d’après le Pasteur Rainihifina. C’est la période considérée comme l’âge d’or de 

l’histoire du betsileo: une période calme. 

.1.1.2.4. L’organisation politique : 
 Il n’y avait pas de véritable organisation politique, les gens vivaient dans le cadre 

d’une communauté largement consentie et solidaire. Et ce, sous la conduite d’un doyen digne 

de respect. L’esclavage n’existait pas car il n’y avait pas de guerre considérée comme source 

de main d’œuvre servile. 

Selon Rainihifina, l’augmentation de la population posait à l’époque des grands 

problèmes d’organisation; si bien que les groupes avaient décidé de prendre comme chef des 

gens venant de l’extérieur (Arabes du pays Antemoro). 

Il précise aussi que les premiers hova betsileo étaient désignés par les populations. 

D’autres traditions orales rapportent que les premiers princes étaient d’origine Vazimba connu 

sous le nom d’Andrianaby (les groupes de Marosada, Leamanakena, Vatomandrindrina, 

Tafimolazy, Zafifiefea) par le fait qu’ils furent tous des andriana ou hova. Cela veut dire que 

les premiers princes de l’Arindrano sont les tompontany (Vazimba). L’objet de conflit entre 

les groupes voisins était la recherche des meilleures terres pour en faire des rizières. Et pour 

se défendre contre l’attaque, les gens se soumirent à des chefs qui s’imposaient par leur 

courage et leur habilité. La ruse et la guerre serviraient à augmenter le domaine et la puissance 

d’où les razzias d’esclaves et des troupeaux des groupes plus faibles. Avoir un hova fort et 

puissant, constituait un élément indispensable à la survie de la communauté. C’était l’époque 

de Maroandriana. 



 24 

.1.1.2.5. Les anciens dirigeants : 
Les premiers hova étaient assisté d’un conseil des anciens, les anakandriamahalala. 

Ils prennent les décisions importantes concernant la vie des communautés puis des sous-chefs 

les andevohova représentent les hova au niveau des clans. 

Le hova construisait son palais (lapa) au centre du village et s’entourait lui par une 

foule de serviteurs dévoués: 

- Les tandapa: gardiens du palais  

- Le fendapa (famorapotaka): le directeur du palais qui assura le protocole. 

- Le fiankinantehina: joua le rôle de premier ministre c'est-à-dire le chef des 

andevohova. 

- Le ramanga (olom-pady): employés à des charges spéciales se rapportant à la 

personne du Hova c'est-à-dire s’occupant du corps dans les funérailles  

- Les raindraoto et renindraoto (ou les raindrala et renindrala) les nourricières des 

jeunes princes. 

La première organisation sociale: 

- Hova (détient la royauté) 

-  Olom-potsy (Homme libre) 

- Andevo (Esclave)  

 

Le premier hova s’était attribué le pouvoir des aînés du temps des communautés 

traditionnelles. 

• Selon Dubois (1938)16 les chefs du betsileo n’appartenaient pas à une seule et même 

famille comme chez les merina, sakalava, bara et etc.  

•  Selon Deschamps, l’origine des nobles betsileo (hova) était le zafirambo, de nouvelles 

arrivées atteignaient le plateau de l’est dans la région des sources de la Matsiatra 

(Sandrañata). 

• Selon Ralaimihoatra et Rainihifina, ce sont les Arabisés du sud-est; les «Iarivo» (pays 

Antemoro), Ramakararo (Arabe venu de la Mecque qui s’installa sur les rives de la 

Matitanana au début du XVème Siècle. 

 

 

                                                 
16 Dubois (1938). -  la Monographie des Betsileo. Paris, 1503p, p58.  



 25 

.1.1.2.6. Les grandes dynasties du sud betsileo: 
- Les Zafimaharivo    Isandra 

- Les Zanakantara    Manandriana et Vohibato  

- Les Zafianara    Lalangina  

- Les Zafimahafanandry   Tsienimparihy  

- Les Zafindreony    Alañanindro  

- Les Zafimahatahimana   Homatsazo  

Les premiers migrants s’installaient à Ambohimahasoa (principalement à 

Ambositra) sur les bords de la Mania. «Andafi atsimonimatsiatra». 

Des habitations sociales vivaient par groupes isolés sur les bords des cours d’eau, ou 

dans les grottes. 

Pendant l’époque de l’âge d’or, l’économie était basée sur la prédation, la chasse, la 

cueillette, la pêche grâce à l’existence de nombreux îlots forestiers: Ialatsara (Anjoma), 

Midongy (Alakamisy Itenina), Lakoera (Mahaditra) d’où les noms Ambalahazo; (au village 

de bois), Vohitsaveotsa (au village de Veotsa des plantes épineuses), Antavovola (à la forêt de 

tavovola; des arbustes aux feuilles effilées). 

Les migrations s’accompagnaient d’affrontement causant le départ forcé des groupes 

vaincus vers d’autres lieux. 

 

.1.1.2.7. La nouvelle structure sociale :  
Le nouveau prince (hova ou Hovabe, hova mandrefy) descendant de Ravelonandro était 

appelé Hovabe (hova en exercice). Il détenait l’ordre politique et social, territorial. 

Les devins (Ombiasa) monopolisaient le domaine occulte. Ils remplaçaient les 

anakandriamahalala qui formaient les conseils des anciens dans l’ancien système. 

Les hommes libres étaient composés de la masse des populations locales. Enfin au bas de 

l’échelle sociale, les esclaves 

Les anciens chefs betsileo devenaient des égorgeurs de bovidés (Hova 

mpanominda); ils étaient chargés de racler le hazomanga17. Le groupe dominant était 

composé par les hova (Hovabe et hova mpanominda). Les groupes dominés ou les roturiers 

ou vohitsa comprenaient pratiquement toutes les communautés traditionnelles de bas de 

l’échelle à savoir les familles, les clans ou foko. Le Hovabe se servait des anakandria, les 

                                                 
17 Hazomanga: bois sacré, raclé au cours des rites solennels: recherche de réussite diverses, 

 Exemple: Victoire en cas de guerre, cérémonies de purification (bilo, Salamanga). 



 26 

chefs de famille et des andevohova qui avaient en charge l’administration d’un certain nombre 

de clans. C’est la période du hovamandrefy (apparition des mariages endogamique). 

 

.1.1.2.8. Essai de concordance des règnes au betsileo : 
Les Malgaches vouaient un respect profond au souverain. Ils le considéraient 

comme un être unique, d’une essence supérieure, ayant une sorte de vertu divine: il était le 

maître absolu sur ses sujets, leurs biens et leur vie. Toutefois il s’appuya sur le peuple qui, en 

retour, devait le soutenir. Le royaume hova- s’agrandissait peu à peu à coup de conquêtes. Les 

européens eurent beaucoup de peine à y pénétrer; l’accès de la capitale leur resta longtemps 

interdit, et le droit de propriété foncière leur fut toujours refusé. 

D’après Dubois (1938)18, l’ Iarindrano est passé par quatre périodes:  

D’abord, la période légendaire: c’est l’époque inconnue. Le nom qui, d’ailleurs, semble 

symbolique c’est Rakapy. Celle-ci était invoquée lors du sacrifice de Vohibato. Pendant cette 

époque, l’ Iarindrano, pouvait être considérée comme la première de la lignée des rois. 

Ensuite, la seconde période où les traditions de l’Imerina commençaient à s’accorder sur 

certains noms, mais l’incertitude entourait encore leur personne et leur sexe. Le roi de l’ 

Iarindrano (Rahasa) a été refoulé, à cause de sa lèpre, vers la région de Lalangina depuis 1680 

jusqu 1700. Il  détenait encore  son pouvoir royal ; ce qui lui facilita son retour sur le trône. 

C’était la troisième période. 

Et enfin, avec Andrianampoinimerina, la quatrième période proprement historique. 

Ramarovahoaka et Ralainony I étaient les rois légaux auprès d’Andrianampoinimerina. 

Pendant cette époque, le betsileo perd son indépendance, et Rarivoarindrano reprenait le 

pouvoir royal en  Iarindrano, c'est-à-dire à Tsienimparihy. A Vohibato nord, 

Rarivoekembahoaka avait régné. Ses successeurs étaient tour à tour: Ratsarazafindranovola, 

Raondevomavo, Randriambelonandro III et Andriambolamena. Mais dans le Vohibato sud, 

c’était Ralainony II ou Andriambelaza qui avait régné. Ses successeurs étaient: 

Raonimananina, Ralainony III, et Ratsiaverika qui se disputaient le pouvoir. 

Mais avant Rahasa, le roi lépreux congédié dans le Lalangina, le Père Valette19 a donné une 

généalogie des princes du Vohibato que voici.  

Le premier était Rahasamanarivo (1680 – 1700) roi de Mitongoa, le second était 

Randriambelonandro II  (1700 – 1750). Le troisième - Ramarovahoaka (1750 – 1796) ou 

                                                 
18Dubois (1938). -  Monographie des Betsileo. Paris, 1503p, p235. 
19 Valette: Missionnaire qui a essayé de pénétrer le vieux betsileo. 



 27 

Ralainony I. Puis après la division en Vohibato nord et Vohibato sud, le règne se présentait 

comme suit :  

- Dans le Vohibato nord;  le quatrième était Rarivoekembahoaka ou 

Andriambelonandro II, le cinquième - Ratsarazafindranovola, la sixième -Raondevomavo et 

enfin les derniers étaient Andriambelonandro III et Andriambolamena.  

- Dans le Vohibato sud ; Le quatrième était Andriambelaza ou Ralainony II, le 

cinquième - Raonimananina et les derniers étaient Ralainony III et Ratsiaverika. Vohitrafeno 

était la capitale du nord; Vohitromby celle du sud jusqu’au temps de Raonimananina au cours 

duquel ce dernier la transféra à Andrainarivo. 

D’après Randriamamonjy F. (2006)20, Tsienimparihy était l’un des régions de 

l’Arindrano, qui avait un territoire exigu. Au centre, le Tsienimparihy était divisé en trois: 

Andoharano la partie est, avec Ifandana comme capitale, Onisoa au centre qui avait Vohidahy 

comme capitale, Isadika à l’ouest qui avait  deux capitales: Vatoavo et Kimaoly. 

L’ Alañanindro  était la province au sud du fleuve de Mananantanana jusqu’au fond du massif 

d’Andringitra. Il se divisait également en trois parties: C’est l’ Alañanindro proprement dit au 

nord; le Manambolo dans la partie sud et l’Onisoa dans la partie ouest. 

Le Homatsazo était l’angle ouest sud du territoire Betsileo. C’était Ramatahimanana-

rafonarivo qui en était le premier roi avec comme capitale Voanjomitohy ou Aritsena actuel et 

Vohimanombo à l’époque de son fils  successeur Ravalarivo. 

Selon le même Randriamamonjy F. (2006), les successions de pouvoir royal dans les 

pays de l’Arindrano se présentaient comme suit: 

Dans le Vohibato: Autrefois, c’est Ramahangola qui était le roi mais il avait perdu sa royauté 

par désobéissance civile. Ramahangola était le grand-père de Rarivoelimasina qui le succéda. 

Le roi du Lalangina en 1680 qui avait régné à Vohibato était Rahasamanarivo. Après sa mort, 

son deuxième fils lui succéda (Ralainony I, ensuite  Raonimananina, après Rakamboavola 

Ramarovahoaka). Enfin,  avant l’avènement de Andrianampoinimerina roi d’Antananarivo, 

c’étaient Ralainony II et Ravelonandro II qui régnaient dans le Vohibato. 

Dans le Tsienimparihy: selon la tradition, c’est Ravelonandro, fils d’un noble Antemoro qui  

était le créateur du royaume de Tsienimparihy. Ce sont les fils de Ravelonandro qui ont régné 

sur les autres territoires:  

- Ramaharivo Andriamahafanandrina, roi du Tsienimparihy  

- Reony, roi du Alañanindro, et  

                                                 
20RANDRIAMAMONJY F. (2006). – Tantaran’i Madagasikara isam-paritra. Antananarivo,  587p, p322 – 329. 



 28 

- Andriamatahimana, roi du Homatsazo. 

 Randrianonibe I qui a régné à Tsienimparihy après son grand-père Ramaharivo avec  

Ifandana comme capitale. Ensuite, l’un de ses fils Andrianonibe II ou 

Andriamanamboatrarivo lui succéda, puis vinrent Andrianonibe III et Rarivoarindrano. 

Dans l’Alañanindro: le territoire d’Alañanindro qui est au sud du fleuve de Mananantanana 

jusqu’au fond massif d’Andringitra. C’est Reony, fils de Ravelonandro qui était le premier roi 

d’Alañanindro avec Vohidava comme capitale. Ensuite, son fils Andriambahoamanana lui 

succéda Puis, le fils de ce dernier Raonimananina lui succéda.  Vint ensuite 

Andrianafananaharea.  Celui-ci avait perdu, après quelque temps, son royaume. Ainsi la 

population d’Alañanindro avait porté au pouvoir le fils d’Andriamanalina roi d’Isandra : il 

s’agissait de Ramasimbanonone. Andriandraninarivo, fils cadet de Raonimananina ayant 

enfui avec son frère en pays  Tanala (à cause de la peur de son frère Andrianafananahare) 

retrouva le trône avec l’appui de la population d’Alañanindro. Ensuite, Raonimananina II fils 

de Andriandraninarivo lui succéda. 

 

Dans le Homatsazo: qui est l’angle ouest sud du territoire betsileo, le premier roi était 

Ramatahimanana Rafonarivo. Voanjomitohy (ou Aritsena) en était la capitale. Son fils 

Ravalanarivo lui succéda. Vinrent successivement au pouvoir Raompanarivo -fils de 

Ravalanarivo, Ramaheve Randriananahare et ses trois fils - Andriandomaivola Ratovonone, 

Ramaroarivo, Ramaheve.  

.1.1.2.9. Etalement  progressif des  tribus21 : 
 La mosaicité des tribus malgaches est frappante : celle des immigrations très 

anciennes, venant d’Asie par petits paquets et séjournant pendant longtemps sur les côtes; 

puis celle de la montée par l’est de petits groupes qui se répandaient peu à peu sur les 

plateaux. Chacun de ces groupes gardant comme condition de son existence la cellule vitale 

d’une noblesse à caractère sacré incommunicable. 

 

                                                 
21 Etalement progressif des tribus : In– Saint – Gabriel Mödling. (1927).- les origines des malgaches. Anthropos. 



 29 

1.1. 3. L’ARINDRANO ACTUEL : 
 

L’ Iarindrano historique est constitué par deux districts actuels, Ambalavao et 

Vohibato. Le district de Vohibato est composé de quatorze communes rurales dont 

Mahasoabe, Ihazoara, Alakamisy Itenina, Vohibato Ouest, Maneva, Talata Ampano, 

Soaindrana, Andranovorivato, Vohimarina, Ankaramalaza Mifanasoa, Mahaditra, 

Vohitrafeno, Vinanintelo et Andranomiditra. Et celui d’Ambalavao constitué par dix huit 

communes (dix sept communes rurales et une commune urbaine). Il s’agit de Besoa, 

Manamisoa, Iaritsena, Ambohimandroso, Ankaramena, Vohitrarivo, Kirano, Vohitsaoka, 

Fenoarivo, Andonaka, Anjoma, Ambohimahamasina, Mahazony, Ambinanindovoka, 

Miarinarivo, Andrainjato, Sendrisoa. Et la commune urbaine est celle d’Ambalavao. 

Les quatre sous parties d’Arindrano pendant la royauté deviennent deux districts 

indépendants. Aujourd’hui et depuis l’indépendance de Madagascar en 1960, c’est la 

constitution de 2007 qui crée le district de Vohibato, partie intégrante de l’ancien district de  

Fianarantsoa II. Ces deux districts qui regroupent l’ Iarindrano dans la région sud de la Haute 

Matsiatra, c'est-à-dire, le district de Vohibato et le district d’Ambalavao, disposent trente et 

deux maires et deux députés. 

L’ Iarindrano est composé de trois cent cinq fokontany dont cent soixante dans le 

district d’Ambalavao et cent quarante cinq dans celui de Vohibato .Il a une population de plus 

de 300000 habitants, avec des densité de 47hab/Km2. La superficie de l’ Iarindrano est de 

667,66km2 dont le 486,62km2 se trouve dans le district d’Ambalavao et 181,04km2 dans celui  

de Vohibato. 

.1.1.3.1.  Organisation  structurelle  de la société : 
 

Les liens qui unissaient les membres d’une même famille étaient très forts; cette 

union était considérée comme chose précieuse: on ne devait rien faire qui puisse la rompre ou 

la relâcher. Beaucoup de questions se discutaient en conseil de famille et il fallait les traiter en 

secret. On doit, entre parents, pouvoir compter les uns sur les autres. Les visites fréquentes 

étaient recommandées; il ne fallait pas se tenir à l’écart des membres de la parenté; 

pratiquement on se visitait beaucoup, surtout à l’occasion des événements heureux ou 

malheureux: naissance, maladie, décès. Les proverbes rappellent cet idéal avec autant 

d’insistance lorsque la menace plane sur ces liens.  Celle-ci réside dans les rivalités, les 

inimités, les haines entre membres d’une même famille souvent fréquentes et profondes. 



 30 

 

1.2.  LE GRAND PRINCIPE DE L’ANCIENNETE : 
 Ici, le groupe père, mère, enfant est en dépendance étroite et en conformité avec 

les principes formels hérités des aïeux. Il va de soi que cette tradition continue sous une forme 

atténuée, eu égard à l’évolution de la société dans l’espace et dans le temps. Les grands 

parents constituent la branche maîtresse à partir de laquelle  prend source toute forme de 

nouvelle vie. Ils sont d’ailleurs eux-mêmes tributaires de la souche originelle: des ancêtres 

disparus. Plus on est ancien, plus on asseoit son autorité au sein de la famille (du lignage par 

extension).   

La famille chez le sud betsileo, représente en quelque sorte le bananier dont les 

rejetons croissent indépendants autours de la tige mère. En tout cas, ces détenteurs du pouvoir 

spirituel ne sauraient s’appuyer que sur l’activité matérielle de leur descendants. Cela veut 

dire que les familles ressemblent aux fleurs du bananier: quand elles sont encore dirigées vers 

le ciel, elles paraissent ne former qu’un seul tout, mais quand elles s’inclinent, chacune 

occupe sa place propre. 

L’image proverbiale des tiges de citrouilles qui se subdivisent en de nombreuses 

ramifications, mais qui se ramènent tout à un même point d’attache, ainsi que celle des fleurs 

de bananier illustrent, non seulement, la vision betsileo du monde, mais plus encore, les 

limites de «foneñana» qui découlent d’une vie commune «Aina». La généalogie donne un 

sentiment de profondeur, d’appartenance à l’histoire, de profond enracinement et la notion 

même de devoir sacré qui consiste à allonger la ligne généalogique. Rien n’est possible, en 

dehors de cet «Aina», vie précieuse qu’il faut préserver et accroître, pour demeurer en 

«relation avec» le tronc commun aux nombreuses ramifications. L’organisation familiale du 

betsileo de l’ Iarindrano s’articule autour des grands parents qui sont les sources des 

générations, des pères et des mères, des enfants. Quelque part, la famille englobe aussi des 

«havana». L’organisation du pouvoir se situe dans la logique de l’organisation sociale, c’est 

pourquoi, au pouvoir traditionnel des aînés s’ajoute le pouvoir de ceux qui, au village, ont 

acquis un nouveau statut. Le pouvoir traditionnel revient à l’ensemble de Ray aman-dReny 

c'est-à-dire les aînés, ceux qui ont une place privilégiée dans la parenté, mais certains 

personnages exercent plus particulièrement ce pouvoir politique. 



 31 

1.2. 1. LA GESTION DU TRAVAIL QUOTIDIEN  : 
L’ Iarindrano a une vocation agro-pastorale. Pendant la préparation de la riziculture, 

les hommes labourent les rizières, ils préparent les semences. Avant que les femmes se 

repiquent les jeunes plantes du riz, les hommes piétinent ces rizières avec le concours des 

bœufs. Après quelques semaines de repiquage, les hommes y reviennent pour le sarclage. Ils 

refont le même travail après quelques semaines. Nous constatons que les hommes betsileo 

font les travaux les plus durs pour améliorer le niveau de vie de leurs familles. 

Le Betsileo de l’ Iarindrano, d’autrefois, pratiquait aussi d’autres activités et d’autres 

cultures22 mais celles-la étaient pratiquées comme activités secondaires. On prend comme 

exemple: la culture du manioc, des patates, du maïs, du tabac dans la région du Vohibato, les 

cultures du tabac, des tomates, du manioc dans la région du Tsienimparihy, Alañanindro et 

Homatrazo. Il y a aussi l’élevage porcin et le petit élevage  mais c’est l’élevage bovin qui 

détient la première place. 

Le tissage et la vannerie constituent l’activité principale des femmes dans la région 

de l’ Iarindrano. Le tressage domine aussi la vie des femmes du Vohibato en général de même 

que le tissage, celle du reste.  

Mais les produits satisfont en général le besoin de la famille. Par exemple, les nattes, 

les sou biques, les lamba sarimbo (tissu), les vêtements, … 

Selon Rainihifina J. (1975)23, les betsileo  ont des compétences pour la division de 

travail dans leur vie quotidienne. Les hommes âgés et les petits garçons, gardent les bœufs. 

Les femmes âgées font la cuisine pour la famille et aident les jeunes femmes et les petites 

filles en s’occupant des bébés. Les petites filles s’occupent de leurs petits frères et leurs 

petites sœurs. Tandis que les jeunes gens et les hommes adultes labourent la terre, les 

cultivent pour gagner des produits de subsistance. Les jeunes femmes et leurs mères vaquent à 

leurs travaux ménagers. Elles s’adonnent également à l’artisanat comme le tissage ou le 

tressage pour satisfaire les besoins illimités de la famille. 

Les habitants de l’ Iarindrano sont en général, des paysans mais actuellement, nous 

constatons que la vie familiale de la population d’ Iarindrano change radicalement. En effet, 

par les temps qui courent, la plupart des enfants et des jeunes de l’ Iarindrano sont scolarisés.  

                                                 
22 Culture ici c’est l’activité quotidienne professionnelle.  Exemple: culture du manioc, maïs, tabac, … 
23 RAINIHIFINA, J. (1975): Lovantsaina II Fomba betsileo. Fianarantsoa : Librairie Ambozontany, 

 235p, p 15,22 



 32 

1.2. 2. LA STRUCTURE  SOCIALE  : 
 

Le précepte de la parenté du betsileo de l’ Iarindrano détermine une conception de la 

société des vivants très hiérarchisée et intimement liée au monde des ancêtres. Il impose un 

système d’attitudes: c'est-à-dire, il appartient aux aînés de faire entendre la voix de la raison et 

aux cadets de savoir les écouter: là est le secret de l’harmonie, de la postériorité et du bonheur 

commun fait de respect et de reconnaissance envers les statuts plus élevés. Elle impose un 

système de rôles primordiaux pour les statuts aînés, masculins et originaires de groupes de 

résidence ; secondaires pour les statuts cadets, jeunes, féminins et issus de l’extérieur. Plutôt 

que de système hiérarchique, il est plus pertinent de parler de stratification sociale24 car cette 

hiérarchie est fondée sur des statuts acquis, un ensemble de critère de prestige, de compétence 

technique, de personnalité ou autres non liés à la place dans la parenté et perçus  surtout par 

les jeunes générations. 

Au sein de la parenté, les individus ont une place particulière qui est déterminée par 

deux critères essentiels: 

D’une part, l’ordre de naissance pour ceux qui sont unis par des liens de filiation.  

D’autre part, l’ordre d’arrivée dans le groupe, pour ceux qui sont unis par des relations 

d’alliance. On peut y ajouter le critère de sexe, masculin ou féminin. Le système hiérarchique 

fondé sur la parenté impose à chacun des comportements correspondant à la place qu’il y 

occupe. En outre, il est déterminant25  pour l’organisation sociale car il définit le contrôle de 

la terre et par là même, fonde le pouvoir politique. 

Les aînés ou l’ensemble des chefs de segments lignagers habitant le village, c'est-à-

dire les Ray aman-dReny26 ont le statut le plus élevé et le plus respecté; Ils sont propriétaires 

des terres; ils règlent les conflits et ont en principe le pouvoir de décision  en dernier ressort. 

Ils peuvent donc designer les notables. Ce sont des gens âgés ayant acquis, grâce à une longue 

expérience de la vie, la sagesse ancestrale. De plus, ils appartiennent à la génération la plus 

proche des ancêtres, lesquels font partie intégrante, si l’on peut dire, de l’organisation sociale 

des vivants. 

Par contre,  étant donné que le statut des épouses externes au village est inférieur; on 

considère que celles-ci sont étrangères. Ainsi, dit on, elles venaient prendre la terre du 

fianakaviana ou famille. La légende rapporte qu’un petit conflit a opposé une belle-mère et 

                                                 
24 Stratification sociale: in STAVENHAGEN, R. (1969). - Les classes sociales dans les sociétés agraires. Paris : 

Anthropos, 402 p, p44. 
25 Déterminant: C’est dans le sens de « facteur explicatif le plus important », c'est-à-dire à partir du quel on peut  

Expliquer le système social. 
26 Ray aman-dReny: Les pères augmentés des mères. 



 33 

une belle-fille: la belle mère se plaignait qu’elle ait déjà une bêche usée car elle ne peut plus 

couper les herbes et faisait des reproches à sa belle fille. «Vous n’êtes pas originaire du 

village, vous êtes bon à rien; c’est moi qui vous entretiens, vous n’avez pas le droit de cultiver 

cette terre». A partir de cette anecdote, les femmes venues de l’extérieur du village participent 

rarement aux kabary où se prennent les décisions concernant le village. Il faut de nombreuses 

années pour qu’elles soient intégrées au village. A la description de ces nombreux statuts, on 

se rend compte que la parenté organise les individus dans un ordre hiérarchique bien 

déterminé. Ce système hiérarchique est dominé par les ancêtres et les Ray aman-dReny et 

détermine pour chacun des comportements correspondant à sa place au sein du lignage. Un 

système d’attitudes, un rôle plus ou moins important dans les prises de décision collective 

sont élaborés. 

1.2. 3. ORGANIGRAMME D’UNE FAMILLE BETSILEO  : 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

 

 

 

 

 

L’organigramme ci-dessus montre que l’ancêtre est le premier dirigeant dans une 

famille. Il est le responsable principal de la protection. Il existe des relations entre les vivants 

et les morts par le truchement des aînés. C’est la raison pour laquelle les Betsileo respectent 

les vieillards et les personnes âgées. 

Dans ce système hiérarchique, chacun exerce à la fois une fonction de domination 

sur ses cadets et sur ses enfants, et une fonction de dépendance à l’égard de ses ancêtres, de 

  Ancêtre 

  Hommes 

    Aîné 

  Femmes 

  Enfants 

                Relation directe entre  eux 
 
                L’un dirige l’autre avec   
                Prise de décision 



 34 

ses aînés, de ses parents. Aller à l’encontre de cette dépendance serait destructeur pour sa 

personnalité. Les normes de la vie bien plus que les sentiments ou la personnalité, déterminent 

les relations sociales et quotidiennes. Nous verrons que les jeunes voient d’un mauvais œil ce  

système hiérarchique fondé sur la parenté. A leur avis, les temps ont changé! 

La solidarité est la contribution au bien commun. L’individu, par le fait qu’il naît et grandit au 

sein d’une société, profite de tous ses bienfaits et avantages antérieurs. Il doit donc 

normalement, à son tour, fournir sa contribution au moins au maintien, sinon à l’amélioration 

de ces acquis sociaux. A l’échelle d’une société betsileo, la solidarité prend un caractère 

différent : elle est interprétable à merci selon le contexte. Elle prend un double caractère 

individuel et collectif. 

La solidarité n’exclut point  le travail individuel inhérent à chaque ménage. Chaque 

individu est sollicité à participer à des travaux collectifs organisés par les anciens. En retour, 

la collectivité, par le biais des institutions apporte son soutien et sa prestation aux individus, si 

besoin se fait ressentir. La solidarité s’exerce au sein des diverses structures sociales: 

familiale, professionnelle, et par l’intervention de l’Etat sous forme de redistribution des 

revenus. Le terme solidarité n’est pas sans équivoque, car il peut désigner les interdépendance 

qui sont des conditions de fait de la vie sociale, c'est-à-dire la réciprocité dans le domaine : 

intellectuel (le langage) et biologique (les épidémies). Ces interdépendances se développent 

avec la division du travail, générant par exemple un effort moindre pour un résultat optimal. 

C’est une solidarité qui peut exclure tout sentiment moral. 

 Selon le degré d’intensité de ces interdépendances, Durkheim distingue la solidarité 

mécanique, où la division du travail est faible et basée sur des critères physiologiques (âge, 

sexe, force physique…), caractérisant les sociétés «primitives» ou «segmentées» et la 

solidarité organique, où la division du travail est forte et l’individualisme accentue, 

caractérisant les sociétés modernes. 



 35 

1.3.   ROLES ET TACHES DANS LA SOCIETE : 

 
Les membres des communautés paysannes familiales sont non seulement engagés 

dans la production mais dans un travail socialement nécessaire. En plus du travail de la terre, 

ils assument d’autres activités pendant et après la saison agricole. Bien que la description qui 

suit provienne de l’Afrique de l’ouest et ne soit pas valable universellement, elle donne une 

bonne idée de ce que ces communautés paysannes familiales fassent pour se reproduire. Elles 

construisent et réparent leur maison; elles préparent la nourriture et vont chercher l’eau, le 

combustible, et les autres ressources domestiques. Elles filent, tissent et cousent de vêtements; 

elles élèvent des animaux, les tuent et tannent leurs peaux. Elles fabriquent des instruments, 

des pots et des corbeilles, des meubles et des bijoux. Elles mettent au point des médicaments 

pour leurs malades. Enfin, elles ont leur propre système de résolution des conflits et 

travaillent dur pour apaiser toute une série d’argents spirituels. 

Nul n’est capable de tout faire. Les maris et les épouses s’arrangent pour mener à 

bien la plupart des taches d’entretien du ménage. Les enfants peuvent surveiller les récoltes, 

les animaux ou les petits enfants. Parents et voisins s’entraident pour la culture, la 

construction et autres tâches difficiles. 

Bien que les villageois manifestent tout naturellement une propension extraordinaire 

à assurer la subsistance de tous, l’absence d’un membre important de la communauté 

familiale peut avoir des conséquences négatives sur les autres membres. Si le chef de la 

maison va chercher du travail en ville et maintient peu de contacts avec sa famille restée à la 

campagne, sa femme sera surchargée de travail. Du coup, la production agricole peut 

diminuer et les enfants mal nourris. Même si les enfants ne vont pas à l’école, cela ne veut pas 

dire que les cultures, les animaux et les petits enfants sont bien surveillés. Dans cette situation 

où tous les membres de la famille sont engagés dans un travail nécessaire à l’ensemble du 

groupe, les marges de manœuvre sont très limitées ; la propension à avoir beaucoup d’enfants 

n’a du coup rien d’étonnant. 

La division du travail, qui s’amplifie avec l’évolution de la société, est un facteur de 

cohésion sociale qui moralise la société puisque la solidarité sociale, par exemple, «passé» 

pour être morale. Les dysfonctionnements de la division du travail doivent être considérés 

comme un état pathologique, passager, une anomie qui détruit la solidarité sociale. 



 36 

La conscience collective joue un rôle essentiel dans la division sociale du travail. 

Pour répondre à certaines critiques, Durkheim (1898)27 évoqua « le phénomène des 

interactions individuelles dans la formation de la conscience collective ». 

Marx n’a pas découvert l’existence des classes dans la société, mais il a été le 

premier à en percevoir toute l’importance historique. La position de Marx a varié sur le 

nombre de classes, la durée de leur existence et même sur leur définition. Il ne distingue pas 

les classes selon la fortune et le revenu, mais en fonction de leur position dans le processus de 

production. 

1.3. 1. ROLE ET TACHES DES AINES  :  
Le déroulement de la vie de tous les jours dans la société de l’ Iarindrano est marqué 

par les multiples rencontres à tous les coins du village, à tous les moments de la journée. En 

particulier lors des allées et venues au marché, à la rizière, ou aux tâches domestiques. Ces 

rencontres sont toujours l’occasion de marque de politesse; celles-ci toujours courtoises, 

peuvent être empreintes de familiarité lorsque les personnes vivent des relations d’harmonie. 

Depuis toujours, le village s’est organisé dans une sorte de contrat de solidarité pour 

faire face à tout évènement pouvant survenir à un membre de la famille ou à la collectivité. Ce 

sont les Ray aman-dReny ou les aînés qui ont le pouvoir de prise des décisions pendant tous 

évènements qui se passent dans leurs familles.  En effet, l’adage dit que ela nihetezana ka 

lava volo: Celui qui n’a pas coupé, depuis longtemps, son cheveu porte une longue chevelure. 

Il y a des choses, dans la vie courante, que les anciens en savent le secret tandis que la 

nouvelle génération ne connaisse pas. Cela veut dire encore, pensée des anciens (doyens)- 

pensée profonde. Ce proverbe rappelait les coutumes et privilège des anciens dans le village 

ou le royaume, ainsi que leur expérience. Ils font aussi les différents «Saotsa» selon les 

évènements heureux ou malheureux. Ce sont donc les aînés qui en sont les premiers 

initiateurs. 

D’après l’enquête, ce sont les doyens de chaque famille ou de chaque village qui 

détiennent le «Hazary» des ancêtres. Ils ne sont pas nécessairement des vieux mais peuvent 

être des adultes. Entendez par là, au cas où il n’y a pas de vieillard dans une famille, ce sont 

les adultes les plus âgés qui assument automatiquement le rôle et les tâches des aînés.  

Ce terme de Ray aman-dreny signifie littéralement « à la fois pères et mères». Il 

s’applique essentiellement aux hommes de la génération la plus ancienne; peut être de la 

génération IV. En général donc, l’ancien par excellence, ou «l’anakandriana» aîné a toutes 

                                                 
27 Durkheim (1898): dans un article «Représentations individuelles et représentations collectives».  



 37 

les prérogatives: à lui toutes les marques de respect, à lui le droit de convoquer la famille pour 

les travaux collectifs, à lui le rôle principal dans les cérémonies les plus solennelles comme le 

sacrifice en particulier, à lui toutes les graves décisions. Bref, à tout seigneur tout honneur. 

Et de là, vient que le petit-fils est bien plus aux grand parents qu’à ceux qui l’ont 

engendré : ceux-ci n’ont joué qu’un rôle, celui de transmetteurs d’une vie qui est l’apanage 

des anciens. C’est ce principe d’ancienneté qui est la base à la fois de la vie de famille et du 

culte des ancêtres. C’est lui qui nous fait mieux saisir le rôle de chacun des membres dans la 

famille. 

1.3. 2. ROLE ET TACHES DES ADULTES ET 
DES JEUNES :  

 

Les adultes et les jeunes constituent la force de travail pour tous et pour chaque 

fianakaviana dans la société de l’ Iarindrano. En effet, les aînés s’occupent seulement de 

préparer et d’élaborer le projet de travail dans la famille mais ce sont les jeunes et les adultes 

qui en assurent l’exécution. Les adultes sont donc les délégués ou «Iraka» que le betsileo 

qualifie de «tongo-malaky» texto, ils sont les pieds rapides de la famille, en cas de besoin. 

C’est surtout le cas dans le diam-poneñana, comme les cérémonies familiales, des mœurs, des 

travaux collectifs au niveau de la parenté. Ce sont les adultes et les jeunes qui font office de 

mains d’œuvre dans les sociétés familiales betsileo de l’ Iarindrano. Bref, sans les jeunes, 

point d’activités réalisables au sein de chaque famille (par extension chaque société). 

Le Ntaolo malgache dit «ny tanora no ho avin’ny firenena», c'est-à-dire que ce sont 

les jeunes qui sont l’avenir de la nation. D’après le Ntaolo betsileo, le firenena c’est 

l’ensemble des familles dans une ou plusieurs parentés qui demeurent une famille élargie et 

vive dans des sociétés étendues. Les adultes d’autrefois pratiquent à tour de rôle la corvée du 

roi. Mais aujourd’hui, ils ont renforcé leurs capacités pour assurer le bien être de leur famille. 

Depuis la royauté, les jeunes et les adultes sont considérés comme un signe de 

richesse pour le roi. En effet, ils pouvaient servir dans les rangs de l’armée royale en cas de 

guerres. Nous constatons donc que le rôle et les tâches des jeunes et des adultes (surtout au 

masculin) sont très importants dans la société betsileo de l’ Iarindrano. Et ce, depuis les temps 

anciens jusqu’à nos jours. Ils sont les premiers responsables de la réalisation des activités de 

développement: comme la construction du «fefiloha» des canaux d’irrigations, des 

terrassements des terrains de cultures, … Ce sont les jeunes et les adultes aussi qui respectent 

la coutume car il lève  le «vatolahy» comme signe de reconnaissance de mœurs d’une 



 38 

personne dans cette partie. Ce sont encore cette même génération qui consolide le foneñana à 

l’aide du système de valintanana: signe de l’amitié, de la familiarité entre les familles 

betsileo. Toutes les activités à mener dans la société nécessitent l’interaction entre homme et 

femme. Si l’homme s’occupe spécialement des activités en dehors du ménage, la femme, 

quant à elle, a la charge de la maison, de la basse-cour et des autres animaux domestiques. Un 

certain malaise est ressenti par les jeunes au vu de dysharmonie ou de disfonctionnement dans 

la division sociale du travail. Cela peut être source de conflits pouvant déboucher à une 

prétention à un « niveau social » ou à une rémunération équitable du travail fourni. 

L’organisation sociale impose à chacun des statuts hiérarchisés et des modèles de 

comportement de dépendance, l’organisation politique accentue les relations de dominants à 

dominés, les problèmes fonciers renforcent antagonismes familiaux, l’organisation 

économique fondée sur la parenté masque des rapports d’exploitation sur les aînés et les 

jeunes. Les jeunes sont les premiers à marquer que les relations sociales telles qu’elles sont 

vécues tous les jours au village sont loin de correspondre à cet idéal d’harmonie. Quelques 

situations illustrent particulièrement la vie au village dans les déroulements de la vie 

quotidienne ou dans les grandes occasions de solidarité, de cohésion ou de conflit. 

1.3. 3. ROLES ET TACHES DES ENFANTS  :  
 

Les petits Betsileo de l’ Iarindrano s’adonnent à des jeux reflétant la vie de leur 

parent les occupations domestiques, les combats de bœufs, les cultures, les grandes 

cérémonies de funérailles, etc. 

La fillette aime imiter sa mère, soit à l’aide du Kizaza soit aux activités quotidiennes comme 

le transport d’eau pour le besoin de la famille, le pilement du riz, etc. 

 
 



 39 

 

 

 

 

 

 

 

PARTIE II:  

LES MANIFESTATIONS  

DU FONEÑANA 



 40 

 

 
Le flux vital, Aina28 est le contenu précieux que l’intuition malgache attribue au seul 

«Zañahary» Dieu. Ensuite ce dernier le transmet aux «Razaña» ou ancêtres. Ceux-ci, à leur 

tour, communiquent la vie à leurs descendants (de génération en génération). Dans cette 

optique, le Betsileo ne cherche pas à s’approprier le flux vital «Aina», mais à participer, le 

mieux et le plus possible, à ce vaste courant vital dont il est appelé à être le dépositaire et 

continuateur. Hors de ce courant continu, pas de vie possible! A l’instar d’une goutte d’eau 

dans un fleuve, l’homme n’a de valeur que noué à ce courant vital qui vient de l’être suprême. 

Il va sans dire que la famille demeure la référence privilégiée du «foneñana», en ce sens 

qu’elle contribue à la «revitalisation» et à la «perpétuation» de l’Aina. Ainsi, les havana, 

parents issus d’un ancêtre commun, se reconnaissent au même sang et sont situés dans le 

même courant vital par leur naissance».  

2. 1.   PRECISIONS TERMINOLOGIQUES  :  

2.1.1. DEFINITION ET EXPLICATION DES TERMES :  
Pour Durkheim, l’objet d’étude de la sociologie est constitué par ce qu’il appelle les 

faits sociaux. Un fait social étant un phénomène social qui se répète et qui peut donc être 

mesuré par des instruments statistiques et qui peut être très visible. 

De l’avis de ce sociologue, la conscience collective et  la solidarité humaine vont de 

pair avec « l’évolution de la société industrielle et le renforcement de l’individualisme dans 

les sociétés industrielles, la notion d’intégration sociale est devenue un de ses problèmes». 

Ses réflexions ont porté sur les dangers de l’éclatement de la cohésion sociale. C’est ainsi 

qu’il a étudié ces notions de conscience collective et de solidarité. 

Durkheim appelle conscience collective « les représentations qui accompagnent la 

vie sociale dans la conscience des individus ». Il s’agit de l’ensemble des croyances et des 

sentiments communs à la moyenne des membres de la société et qui forme la base de la 

solidarité dans sa vie propre. La conscience collective est la plus haute forme de la vie 

psychique puisque c’est la conscience de la conscience. La conscience collective est très forte 

dans la société traditionnelle. La collectivité ou le groupe s’impose à l’individu par 

l’intermédiaire de la conscience collective. C’est pourquoi, la solidarité est également  très 

                                                 
28 JAOVELO-DZAO R. (1991). – La sagesse Malgache: La culture Malgache face à la dialectique de la 

tradition et de la modernité. Antananarivo : ISTPM, 83p, p14. 



 41 

forte dans les sociétés traditionnelles puisqu’il y a le sentiment de similitude de conscience. 

La solidarité est mécanique, l’intégration sociale est très forte.  

Dans les sociétés modernes, la division sociale du travail est déjà très poussée. La 

conscience collective exerce moins de pression sur la conscience des individus. L’intégration 

sociale devient faible, la solidarité quand elle existe n’est plus mécanique mais plutôt 

organique. C'est-à-dire devant être organisée à travers les sentiments d’une mutuelle 

complémentaire. 

Durkheim soutient que le passage de la solidarité mécanique à la solidarité 

organique est une marque du progrès humain. Et pour que la société industrielle marche ou ne 

connaisse pas de crise, il faut que la division du travail produise la solidarité, il faut que les 

tâches conviennent à chacun. 

Selon Claude Lévi-Strauss, chaque société choisit son système comme elle le fait 

pour le langage: «Les règles de la parenté et du mariage nous sont apparues comme 

épuisantes dans la diversité de leur modèle historique et géographique. Toutes les méthodes 

possibles pour assurer l’intégration de la famille biologique au sein de la société. La 

prohibition de l’inceste est universelle comme le langage, et s’il est vrai que nous soyons 

mieux informer sur la nature du second que sur l’origine de la première, c’est seulement en 

suivant la comparaison jusqu’à son terme que nous pourrons espérer pénétrer le sens  de 

l’institution». Il a donc proposé l’application de la méthode structurale en linguistique, dans 

l’étude du système de parenté, et c’est ce qu’il a appelé Anthropologie Structurale. 

Ne structuré que l’arrangement répondant en deux questions; c’est un système régi 

par une cohésion interne, et cette cohésion inaccessible à une observation d’un système isolé 

se révèle dans l’étude de transformation grâce auquel on retrouve des propriétés similaires 

dans des systèmes en apparence, différent. C’est ainsi que l’idée du structuralisme est née. 

On appelle structuralistes, des gens ou des groupes des gens pour qui la recherche 

des structures est importante dans la compréhension d’une société. 

Aujourd’hui le structuralisme s’est transforme en systémisme dans l’étude de la 

société moderne.  

Selon Claude Lévi-Strauss encore, il y a plusieurs concepts d’étude du système de 

parenté. D’abord, la famille nucléaire, c’est le groupe formé par un couple marié et sa 

progéniture ou bien ses enfants bien que dans certains cas, une ou deux personnes 

supplémentaire puissent résider avec eux. Ensuite la famille étendue, c’est le groupe formé 

par plusieurs familles nucléaires se basant sur une extension de la relation parent/enfant. 

D’ordinaire, la famille étendue comprend un homme ou une femme âgée avec sa femme ou 



 42 

ses femmes, ses enfants célibataires, ses filles mariées ainsi que les enfants de ces dernières. 

Trois générations au moins forment une famille étendue. Tous vivent sous un seul toit ou dans 

un ensemble d’habitations adjacentes.  

Puis, le groupe de parenté ce sont les groupements sociaux fondés sur les liens de  

parenté. En outre, on appelle filiation le principe culturel en vertu duquel un individu est 

affilié sur le plan social à un groupe spécifique de personne à parenté par le sang. La décision 

doit être prise dès qu’une personne vienne au monde si l’on veut éviter tous confusion. 

La filiation est dite patrilinéaire  quand on a affilié l’enfant exclusivement au 

groupe de parenté par le sang du père (c’est le membre de groupe de sang de son père). La 

filiation est dite matrilinéaire  quand l’enfant est classé dans le groupe de parenté de sa mère, 

et qu’on élimine tous les parents du père. La filiation est dite indifférenciée quand l’enfant 

peut être affilié en même temps soit  au groupe du père, soit au groupe de la mère. Et enfin, il 

y a un autre lien de parenté qui est très important sur le foneñana betsileo, c’est le mariage. 

Le mariage soit primaire s’il s’agit la première union d’un individu, soit secondaire 

s’il s’agit l’union de tout les mariages contractés par la suite, soit prescrit quand une règle 

existe et indique qu’un homme doit épouser une femme située dans telle ou telle catégorie de 

parent, soit préférentiel quand la coutume indique qu’il serait désirable qu’un homme épouse 

une parenté de telle ou telle catégorie. 

Selon les anthropologues, le mot «culture» veut dire, tout ce qui a été crée par 

l’homme, tout ce qui n’est pas à l’état naturel. 

Selon Bronislaw Malinovski (1922)29, «L’analyse fonctionnelle de la culture part de 

principe que dans les types de civilisation: chaque coutume, chaque objet naturelle, chaque 

idée, et chaque croyance remplissent une fonction vitale, une tâche à accomplir, représente 

une partie indispensable d’une totalité organique». Ce qui est important pour Malinovski c’est 

le fonctionnalisme, c’est l’étude de la culture et c’est l’étude des fonctionnements des 

traditions dans une société qu’on peut appeler également culturalisme. 

Pour les sociologues, on appelle culture, l’ensemble des valeurs, des normes et des 

pratiques qui sont acquises et partagées par un grand nombre de personnes. 

On appelle valeur dans une société, ce qui est considéré comme estimable ou bien le 

«Soatoavina». Elle constitue un idéal, c'est-à-dire quelque chose d’abstrait auquel les 

membres d’une société adhèrent. Les valeurs se manifestent concrètement par des manières de 

penser et d’agir des individus. Les valeurs s’imposent au membre d’une société comme une 

                                                 
29 Malinovski B. (1922). « Les Argonautes du Pacifique Occidental», dans les îles Trobriand, Pacifique. 



 43 

évidence, un absolu bien qu’il existe dans toute société une hiérarchie des valeurs. Les valeurs 

d’une société ne doivent pas être confondues avec la notion «d’idéologie». Cette dernière est 

un ensemble des idées et de jugements qui servent à décrire, à interpréter et à justifier la 

domination d’un groupe sur un autre. 

On appelle normes, les règles de conduite en société auxquelles les individus sont 

censés se conformer. Comme les valeurs, les normes sont relatives, c'est-à-dire qu’elles 

varient selon la société. Les mœurs, les lois et les règlements font partie des normes, et 

l’ensemble de norme fait l’objet de sanction, c'est-à-dire, de jugement de la part de la société. 

La notion des normes permet de définir les notions de rôle et de statut. On appelle rôle, 

l’ensemble des normes auxquelles est soumise l’action d’un individu occupant une position 

particulière.  

Et on appelle statut, la position sociale occupée par un individu dans la société. La 

notion de statuts est liée à la notion des rôles. 

On appelle pratique sociale et culturelle, le mode de vie adopté par les individus. 

A travers les valeurs et les normes apprises, la culture contribue à former une société. La 

culture permet l’établissement de relation entre les membres d’une société. La fonction 

sociale de la culture est donc, de réunir un grand nombre de personnes dans une collectivité 

unique. Sa fonction individuelle est de permettre l’individu de vivre en société. 

Selon Brigitte Gosse et Charles Rieupeyrous (1999)30 «La culture n’a pas 

exactement la même signification concernant l’individu et le groupe humain. Pour le premier, 

il s’agit essentiellement du développement de ses facultés mentales, par l’acquisition de 

connaissances et l’enrichissement de l’esprit, corporelles, à telle enseigne que l’on parlera de 

culture intellectuelle et de culture physique. Pour le second, la culture se confond plus ou 

moins avec la civilisation. Il s’agit d’un ensemble complexe de connaissances, d’œuvres de 

l’esprit, d’idéologies, de valeurs, de comportements, de modes de pensée, de croyances, de 

sentiments, qui se transmettent (héritage culturel), de génération en génération au sein du 

groupe». 

En anthropologie, le terme culture désigne l’héritage de coutumes et de croyances 

d’un peuple. Une culture est un système d’idées transmis de génération. Il est constitué 

d’explications à propos de l’origine et de l’organisation du monde, de règles à respecter et de 

mode d’action à mettre en œuvre dans la vie personnelle et collective. L’héritage culturel d’un 

                                                 
30Brigitte Gosse, docteur en sciences économiques et sociales et Charles Rieupeyrous, docteur en géographie 
économique (1999), dans leurs fiches de révision, intitulé «Sciences économiques et sociales», édition par Albin 
Michel, Education, 127 p. 



 44 

peuple façonne son comportement dans des domaines aussi variés que les techniques de 

l’horticulture, de la chasse, les relations entre parents ou l’organisation de la communauté. Par 

ailleurs, le développement des schémas culturels est lié à l’écosystème dans lequel vivent les 

individus, aux maladies qui les affectent, à leur alimentation et aux populations avec 

lesquelles ils sont en contact. L’anthropologie culturelle peut être considérée comme une 

discipline de synthèse. Cela tient d’abord à la nature de ses objets d’études : dans des sociétés 

de petite taille, la religion, la politique et l’économie sont étroitement mêlées et ne peuvent 

être étudiées séparément les unes des autres. Mais c’est aussi une conséquence de son projet 

d’ensemble, puisqu’elle s’intéresse aux origines de l’homme et à la croissance et au 

développement des cultures. L’anthropologie culturelle fait également partie de ce qu’on 

nomme les humanités. Les études portant sur le symbolisme comme l’art, les mythes et les 

rituels et sur la religion nécessitent une enquête ethnographique et en même temps une 

connaissance profonde de la littérature, de l’histoire de l’art et de la philosophie. Une culture 

intègre, en effet, une vision du monde, une conception spécifique de la vie et un système de 

valeurs. Enfin, dans la mesure où l’anthropologie culturelle est liée à la fois aux sciences 

sociales et à la biologie, l’un de ses centres d’intérêts majeurs est l’interaction entre influences 

biologiques et les influences socioculturelles. 

Des caractéristiques biologiques de l’espèce humaine aux cultures spécifiques des 

peuples divers, les objets d’étude de la «Science de l’homme» ne cessent de se multiplier. 

L’anthropologie cherche en même temps à élaborer une méthode de recherche théorique 

inspirée essentiellement par les courants évolutionniste, fonctionnaliste ou marxiste qui puisse 

guider les enquêtes de terrain. Elle contribue ainsi à la meilleure compréhension de 

phénomènes aussi éloignés que les mythes ancestraux, le fonctionnement des institutions 

politiques ou le comportement des minorités dans la société moderne. 

L’anthropologie contemporaine a des origines intellectuelles, des inspirations 

idéologiques et des contraintes pragmatiques très anciennes. Quant à ses objets, ils sont d’une 

grande diversité: la culture, les structures sociales, les éléments stables et les changements des 

sociétés humaines, leurs rapports avec l’environnement naturel. La discipline a longtemps 

oscillé entre deux approches différentes: la classification raciale de l’espèce humaine, 

entreprise dans un esprit naturaliste, et l’étude des pratiques symboliques et culturelles. Cette 

double orientation tient autant aux spécificités historiques de sa constitution qu’à sa tentative 

d’opérer une synthèse de savoir spécialisés comme l’ethnologie, le linguistique, la 

paléontologie, et l’archéologie préhistorique, l’anthropologie physique et biologique. 



 45 

Le passage d’une anthropologie philosophique à une anthropologie sociale et 

culturelle, mais également, spéculative, a engendré une attitude critique très marquée à l’égard 

de l’ordre établi, comme le politique, la religion et le moral. En revanche, la mise en œuvre de 

la recherche empirique a suivi des cheminements plus tortueux, passant à la fois par un 

positivisme scientiste et conservateur qui s’obstinaient à classer et à mesurer les performances 

physiologiques, psychologiques et intellectuelles de l’espèce humaine et par une 

anthropologie appliquée31.  

 

2.1.1.1. Diam-poneñana :  
Ce mot exprime l’ensemble des rites, des us et coutumes, des évènements sociaux 

qui exigent la présence des membres de la société. Tout ceci est commandé par les relations 

sociales, quelles que soient leur nature. En outre, le diam-poneñana, revendique aussi la 

participation active de l’individu, tant du point de vue corporel, du point de vue matériel, que 

du point de vue spirituel. Selon le cas de figure, la contribution peut être : argent, tissu 

(lamba), bœuf, riz, … 

Le diam-poneñana embrasse plusieurs évènements: les funérailles, les réjouissances 

familiales, le famadihana ou exhumation des morts, le fiefana ou fin de deuil, le fanefana ou 

l’accompagnement a posteriori d’un défunt, et même le mariage, … 

 

2.1.1.2. Fitondram-poneñana :  
Littéralement, ce terme veut dire: «porter le foneñana». En effet, le foneñana engage 

l’individu à porter un fardeau. Il doit marquer le foneñana par sa présence personnelle,  et doit 

engager sa force physique, ses journées, ses biens, sa responsabilité, ses obligations et ses 

devoirs. Ainsi, le fitondram-poneñana se révèle comme le fait d’assumer ce foneñana eu 

égard aux us et coutumes, aux relations (familiales, conjugales, ou ancestrales). 

En un mot, le fitondram-poneñana, c’est la réalisation du foneñana, avec toutes ses 

exigences, toutes ses obligations, tous ses devoirs et toutes ses responsabilités. 

                                                 
31 Une anthropologie appliquée: c’est l’anthropologie née tout à la fois de l’exploration de régions                         

et des colonisations «intérieurs» où «extérieurs». 



 46 

2.1.1.3. Fehim-poneñana :  
Il s’agit du lien d’un foneñana, c'est-à-dire, de la relation sociale, entre deux 

familles. Cela se passe lors du mariage de deux personnes. En effet, quand un homme épouse 

une femme, on légitime cette relation sociale par une cérémonie de remise de la dot aux 

parents et à la famille de la femme. Le Betsileo célèbre cette fête. Ainsi, les jeunes mariés 

nouent des  liens unissant les deux familles. Autrement dit, le sort est scellé entre les deux 

familles nouvelles. 

 

2.1.1.4. Hidim-poneñana :  
C’est un individu, souvent le plus âgé, qui se révèle comme le chef, dans sa famille 

élargie, ou dans la société, et qui détient la clé du foneñana. Il dicte les mesures à prendre, ce 

que l’on doit faire ou ce que l’on doit apporter. 

Cet individu est un sage à consulter; il prodigue des conseils pour le respect des liens 

de parenté, et pour éviter la détérioration ou la destruction du foneñana. Bref, il verrouille le 

foneñana. 

2.1.1.5. Mitrao-poneñana / Miray foneñana : 
Le mot mitraoka ou miray qui veut dire ayant une relation sociale commune. Quand 

deux ou plusieurs familles d’origines différentes, n’ayant aucune relation, se trouvent unies 

socialement en une société ou famille unique, on dit qu’elles sont mitrao-poneñana. Il peut 

s’agir des familles des épouses de deux sœurs, ou encore les beaux-parents d’un frère et de sa 

sœur. 

2.1.1.6. Rava foneñana :  
On dit qu’un(e) conjoint(e) est rava foneñana quand il (elle) s’est séparé(e) de son 

partenaire, sans laisser d’enfants. Ainsi la relation sociale entre les deux familles est 

totalement coupée. De même, ce terme est aussi utilisé quand la société où il se trouvait s’est 

éparpillé totalement sans aucun remède de réconciliation, quelle que soit sa cause.  

2.1.1.7. Mahararim-poneñana : 
Souvent, il s’agit d’une femme mariée mais répudiée par son mari. La femme 

congédiée manifeste encore des actes, des actions ou même des gestes témoignant son désir 

de réintégrer son foyer conjugal. 



 47 

2.1.1.8. Ny foneñana ro mañaliña : 
C’est un terme  illustré par Andriamanalina roi de l’Isandra que le Betsileo utilise 

dans la vie en société. Littéralement, c’est le foneñana qui fait que nous sommes surpris par la 

nuit, loin de notre demeure. C’est une expression qui manifeste la patience, l’endurance d’un 

individu par rapport au foneñana. 

2.1.1.9. Laha– poneñana ou fehim-poneñana : 
Le laha-poneñana est une réunion de famille faite en présence des autres chefs de 

familles environnantes (le fokonolona) pour désigner le nouveau chef de la famille qui doit 

prendre la succession d’un aîné récemment le fitondram-poneñana. Après nécessaire fait les 

familles présentes prennent toutes les décisions relatives au partage de la terre, au lovabe et 

d’autres biens. La famille bénéficiaire du lovabe apportera beaucoup le fardeau foneñana 

devant les autres. Tous les Ray aman-dReny participent à la discussion parce que «ny hevitsa 

raha tera-bary ka samy mamoaka ny ao am-pony». Cela veut dire que la raison est comme le 

riz fécondé, et chaque participant doit pouvoir dire ce qu’il pense. Ainsi, tout le monde a le 

droit de parler et de donner ses raisons pendant la discussion. 

Au sens propre, le laha-poneñana c’est l’ensemble de deux mots: d’abord, le «lahatra», ou 

bien lamina: c'est-à-dire l’arrangement  entre les familles. Et le mot «foneñana» qui veut dire, 

relation entre les familles larges ou bien un lien de parenté. L’assistance à cette cérémonie 

sociale est donc vraiment importante, si bien qu’on doit y consacrer ses journées. Avec le  

temps et l’énergie qu’il faudra. 

 

2.1.2.  LES OBLIGATIONS DU FONEÑANA DANS LA 
SOCIETE : 

 
Depuis la société traditionnelle betsileo et jusqu’à maintenant, il y a des règles que la 

société respecte. Scrupuleusement pour vivre en paix. C’est le fitondram-poneñana32 qui 

compte beaucoup dans ces obligations. Si les familles restreintes ou les familles élargies 

aiment endosser le foneñana, elles n’auront pas de problème de cœxistence. 

Si une famille ou une société betsileo de l’ Iarindrano décide de vivre en harmonie 

avec le foneñana, elle est obligée de respecter les règlements suivants au minimum. 

                                                 
32 Fitondram-poneñana: Voir définition, p38.  



 48 

 

2.1.2.1. La visite et les salutations : 

Les personnes d’un même terroir doivent se saluer, lorsqu’elles se rencontrent. 

L’échange verbal qui a lieu à cette occasion s’accompagne de souhaits, 

d’interrogations sur la santé, du récit des événements que l’on vient de vivre. A la personne 

qui habite le lieu de la rencontre, ou à proximité, incombe l’obligation de saluer l’arrivant, car 

chacun est jaugée dans sa relation avec la communauté qui l’entoure. « Un échange de visites 

s’ensuivra pour consolider ces relations. S’il pénètre ainsi«chez moi», il ne m’est plus 

étranger. Son flux vital, bien que différent du mien, me concerne aussitôt d’où mes formules 

de bénédiction, mes questions sur sa santé, le récit mutuel des événements qui nous sont 

survenus»33. De telles salutations, exigées par les co-sociétaires, ont pour effet d’actualiser le 

fihavanana. 

Lorsqu’une femme tient rancune à l’une de ses compagnes, elle ne répond pas aux salutations 

de l’autre, et ostensiblement détourne la tête; il arrive même fort rarement que pour toute 

réponse, elle crache par terre. Une telle attitude offensante est désapprouvée par la société. 

Pourtant, la femme n’est pas exclue de la communauté; le fihavanana en est abîmé, non point 

rompu. 

La visite des membres de la famille élargies renforce les relations entre visiteurs et visités. En 

effet si dans deux familles mitrao-poneñana l’une ne rend pas visite à l’autre, la relation entre 

ces deux familles se dégrade petit à petit et au point d’aboutir au stade de rava foneñana où le 

fihavanana est rompu totalement. 

 

2.1.2.2. L’aide et l’entraide : 

Pour assurer le foneñana, l’aide et l’entraide des familles mitrao-poneñana ou des 

familles différentes qui sont unies dans une famille ou une société, sont une sorte de méthode 

de fitondram-poneñana. 

On donne un coup de main au membre de sa famille pendant les travaux importants 

des champs, comme de la riziculture ou exceptionnels tels que la construction de maison 

d’habitation ou de tombeau. Ce phénomène interpelle la solidarité, de l’ampleur de laquelle 

dépend la durabilité du foneñana. Le foneñana est assurée dans le cas où cette dynamique est 

positive. La rupture est consomme dans le cas contraire. 

                                                 
33 In TORT P. et DESALMAND P. (1978). - Sciences humaines et philosophie en Afrique. Paris, 339p, p7.  



 49 

 

2.1.2.3. Le fañina, la participation aux bonheurs et aux 

malheurs d’autrui  :  

Avant d’entreprendre quoi que ce soit : travail paysan, cérémonie, etc., le Betsileo de 

l’ Iarindrano a d’abord l’habitude d’en discuter avec les membres de sa famille. C’est ce qu’il 

appelle «fañina» et celui-ci est fait en signe de politesse avant d’inviter toutes les familles 

appartenant au lignage. Ces invitations ont chacune leur nom: 

Pour la besogne quotidienne de champs, le Betsileo pratique le «haoña» pour inviter 

les amis ou les membres de la lignée. Mais pour l’organisation d’une cérémonie familiale  

avant d’envoyer l’invitation formelle (Iraka), les aînés maîtres de la cérémonie ont le 

kelifototsa comme l’annonce directe entre les familles restreintes. C'est-à-dire que la personne 

ou le représentant de la famille qui décide d’organiser une cérémonie débarque cluse la 

famille qui est les familles proches (havana akaiky) pour discuter avec cette dernière des 

péripéties de la cérémonie. Une cœxistence verticale ne s’accommode pas de pure et simple 

juxtaposition. C’est ainsi que les cohabitants sociétaires doivent participer aux réjouissances 

collectives et particulières de leur village. Les inaugurations de maison d’un membre du clan, 

l’intronisation d’un dirigeant, les circoncisions, la guérison d’une grave maladie donnent lieu 

à des visites collectives ou individuelles, avec des offrandes qui expriment la participation 

commune à ces fêtes; on retrouve les mêmes expressions de solidarité (visite, dons) à 

l’occasion des malheurs, maladies, incendies, etc. ; de celui qui, en de telles conjonctures, 

resterait habituellement au champ sans venir au village. Participer aux veillées mortuaires est 

également un geste essentiel, aussi les villageois en assument-ils la responsabilité et 

définissent- ils différents édits pour les modalités de cette participation: arrêt du travail au 

champ, présence au village, deuil vestimentaire, collecte de riz et d’argent, accueil des 

visiteurs. 

Toutefois ces édits peuvent être modifiés; ainsi dans la société de l’ Iarindrano 

devant l’augmentation notable des décès due à la croissance de la population, on a décidé que 

désormais on s’abstiendrait du travail des champs durant le seul jour de l’enterrement, et que 

si un ménage était installé sur son terrain de culture, il suffisait que l’un des époux soit présent 

au village ce jour là. L’existence des édits villageois manifeste que la veillée mortuaire n’est 

pas seulement une participation à la douleur d’une famille endeuillée, mais aussi une 

participation à la volonté commune du village. La participation aux joies et aux peines des 

membres de la communauté villageoise déroute souvent l’occidental. Elle est quelquefois 



 50 

formelle et limitée dans des cas déterminés par la coutume et les us. Ceux-ci observés, on 

peut, tout en restant intégré dans la communauté, demeurer indifférent aux souffrances des 

autres, voire même s’en réjouir dans l’intimité. En caricaturant sans partialité certaines 

situations, on pourrait dire qu’il est permis de laisser son voisin mourir de faim, pourvu qu’on 

le pleure, une fois mort, en participant aux rites funéraires. 

L’hypocrisie n’est pas nécessairement, étant donné que la participation aux joies et 

aux tristesses des co-sociétaires voisins est prévue pour des circonstances déterminées. 

Pareille restriction, du reste, ne peut nous étonner, puisque le fondement de la solidarité relie 

les descendants d’ancêtres communs. Ensuite, pour les Malgaches, le passage dans l’au- delà, 

assuré par les rites mortuaires, est plus important que la cessation d’une vie terrestre; aussi 

est- il inconcevable que les voisins n’y participent pas. Enfin, les attitudes de méchanceté, 

quelles qu’elles soient, sont généralement réprouvées; l’entourage en déplore les 

conséquences funestes: si le fihavanana n’est pas coupé, il en demeure altéré. 

En dernière analyse, de toutes les obligations ressenties comme nécessaires à la vie 

de communautaire, une seule, la participation à la volonté commune concernant le terrain, met 

en jeu l’existence de la communauté; ne pas la remplir revient à, s’exclure du groupe local. 

Sans référence à une commune volonté, les co- habitants du terroir ne sauraient plus vivre en 

fihavanana. Tous ces gestes sont faits en forme de signe de politesse parce que toutes les 

familles conviées sont toutes des nama-tompony; c'est-à-dire les maîtres de cérémonies.  

Pour vérifier l’importance du fañina, il y a un terme que le betsileo utilise 

habituellement comme: aleo tsa enin-kena toy izay tsa enim-pañina34. Etre tenu au courant 

des événements est plus important qu’avoir un morceau de viande. Il vaut mieux ne pas avoir 

sa part de viande que de ne pas avoir participé aux discussions préliminaires. En connaissance 

de cause vaut mieux que la viande. Donc, la non participation à ces obligations provoque la 

coupure progressive du foneñana entre les familles.  

                                                 
34 Aleo tsa enin-kena toyizay tsa enim-pañina: la connaissance préalable des causes du regroupement familial est 

importante autre que les viande. Donc si nous sommes en retard, 
alors, nous ne connaissons pas fañina.  



 51 

 

2.1.3. LA RELATION ENTRE LE FONEÑANA ET LES AUTRES 
TRADITIONS BETSILEO  : 

 
Il y a plusieurs us et coutumes que le Betsileo de l’ Iarindrano a adoptés depuis la 

nuit des temps jusqu’à ce jour qui font référence au foneñana aussi bien dans les relations 

avec les ancêtres qu’avec les vivants.  

2.1.3.1. Les relation avec les Ancêtres  
(saotse et fanambañana) : 

Le Betsileo croit que Dieu et les Ancêtres sont les maîtres de l’Univers. Aussi 

implore-t-on leur bénédiction et par la suite, il est normal qu’on leur adresse ses 

remerciements par les rites du saotse et du foneñana. 

Le Betsileo fait le fanambañana la veille d’une cérémonie familiale pendant la nuit 

du Fañefana, le fiefana, le lañonana et le famadihana au cours de laquelle on offre de l’alcool 

aux ancêtres pour leurs annonces le sacrifice rituel de zébu qui sera célébré le lendemain. On 

fait appel aux ancêtres pour qu’ils viennent assister. C'est-à-dire qu’avec le toaka gasy, le 

betsileo fait ou donne «le hasin’ny Razaña» avant que les personnes n’en boivent. 

2.1.3.2. Les relations entre les vivants : 
En parlant de la relation du foneñana avec les autres traditions, un informateur a dit 

que c’est le foneñana qui le guide, parce que, sans foneñana il n’y a point de vie normale. Le 

proverbe malgache «ny firaisankina no hery» règne dans la société. Dans la vie quotidienne 

paysanne, s’il n’y a pas de foneñana, les habitants ne finiront pas rapidement leurs travaux 

rizicoles. L’utilisation du rhum local fait partie du rituel betsileo et qui est capitale dans ces 

relations. En effet, le toaka est important pour faire honneur à ses invités. L’offre de ce toaka 

gasy est une preuve d’alliance entre le donneur et le receveur. Cela prouve que le foneñana  

provoque la solidarité, l’amitié et la relation entre les familles, entre les sociétés où entre les 

villageois. En général, le Betsileo de l’ Iarindrano ne vit pas sans foneñana. La longévité de ce 

dernier est assurée par le fitondram-poneñana. Le foneñana assumé la relation entre le 

mpihavana, la relation avec la société en sort renforcées. 



 52 

 

2.1.3.3. La création du foneñana : 
 

Le mariage35 entre deux personnes (couple) engendre le mariage entre deux familles 

lequel crée un foneñana. Dans ce cas, le jour du mariage est appelé fehim-poneñana. C’est 

une journée inoubliable pour le betsileo car pendant ce temps, deux familles différentes 

s’unissent dans un même foneñana. La novelle relation ainsi créée est appelée «mitrao-

poneñana». 

Pour terminer cette section, on peut dire que le foneñana est le ciment qui unit les 

traditions entre elles pour assurer la vie du betsileo d’ Iarindrano. Mais ce foneñana se 

manifeste différemment selon les circonstances. 

 

                                                 
35 Mariage: mariage traditionnelles betsileo: fehim-poneñana ; voir définition p38. 



 53 

2. 2.  MANIFESTATION DU FONEÑANA  : 

2.2. 1. LES EVENEMENTS HEUREUX : 

.2.2.1.1. Les réjouissances (lañonana) :  

En général, les cérémonies familiales betsileo sont organisées après la réalisation 

d’une nouvelle maison, d’un nouveau tombeau en pierres, à la guérison par suite d’une 

maladie, à la liberté par suite d’une décision du tribunal, de la circoncision des petits garçons 

ou de tout  autre événement heureux au sein de la famille. Chose promise, chose due le «vava 

natao » doit se solder par le lañonana pour honorer les Ancêtres. 

La préparation de la cérémonie nécessite une concertation préalable et la 

participation de toutes les familles (élargies ou restreintes), ce que le betsileo appelle «ila 

valo» c'est-à-dire que l’ensemble des quatre côtés du territoire et les quatre axes: nord, sud, 

est et ouest ou bien toutes les familles mitrao-poneñana. 

Le lañonana est l’une des cérémonies familiales betsileo appelée autrement kiridy. 

Les dépenses occasionnées par cette cérémonie sont munitieusement préparées : le riz, les 

bœufs, les boissons et les autres denrées nécessaire sont achetés d’avance. 

Pour les préparatifs, les proches parents, les membres de la famille par alliance 

(mitrao-poneñana) viennent prêter main forte au maître de céans : enduire les maisons (les 

maisons du village), changer les toits, tresser des nattes pour décorer toutes les chambres. 

L’association des jeunes hommes du village s’occupe de bois de chauffe, pour faire cuire la 

nourriture pendant la fête. Ces jeunes hommes (lehilahy mahery) se partagent les invitations 

(Iraka) pour annoncer aux  familles et aux sociétés voisines (fianakaviana) la tenue de 

l’événement. Les jeunes filles et les jeunes garçons avec les femmes, transportent de la terre et 

de la bosse de bœuf pour enduire toutes les maisons du village. Ils transportent aussi des 

herbes pour changer les toits usés. Les hommes brudigeonnent les maisons et changent les 

vieux toits. 

Pendant le kiridy, tous les «lafin-kavana» arrivent. Ils apportent des dons en argent 

ou en nature (fahenim-bary36et tatim-bary), en vannerie (tatifisaka, fitoeram-bory) et d’alcool. 

Tous ces dons sont apportés pour honorer la famille maîtresse de cérémonie (tompon-

draharaha). 

                                                 
36

Fahenim-bary: Concernant le fahenim-bary, il est de deux sortes, l’un revient à l’invité pour le petit déjeuner 

et l’autre paddy pour «fehin’ny moniña», c'est-à-dire que honneur du foneñana entre ces deux 

familles. 



 54 

En général, la durée du kiridy est de deux jours: le premier jour, c’est le «fidirana 

an-dapa» ou l’ouverture de la cérémonie. Pendant ce temps, les lafin-kavana apportent leurs 

dons et les offrent aux maîtres de céans. En ce premier jour, les Mahery effectuent différentes 

tâches : la plupart des hommes font le discours de bienvenu (Sokela) pour accueillir les 

invités; tan disque les femmes préparent la nourriture dans la maison de verdure 

(Trañomaitso). 

Après les discours de bienvenue entre les invités et les forts (mahery), les premières offrent 

leurs cadeaux au maître de cérémonie. Seulement après, l’invité est amené par un responsable 

(qui guide les étrangers) vers la maison de verdure pour les restaurer. 

Après le repas, un autre responsable du village  les guide vers les maisons dans 

lesquelles ils passent la nuit, chambres spéciales que le betsileo appelle zara-traño. Dans leur 

zara-traño, le maître de cérémonie leur donne des toakagasy, un ou deux litres par maison  en 

signe de bienvenue, de remerciements et de politesse. Bref, pour cimenter le foneñana. Il se 

passe une nuit blanche parce que la fête est animée par des artistes traditionnels avec des 

instruments de musique malagasy37 apportés par les invités. Quand minuit sonne, le doyen 

du village et les représentants des familles invitées arrivent au lapa pour faire le 

fanambañana, c'est-à-dire implorer les ancêtres de veiller au bon déroulement du lañonana. 

La base du Saotsa est la parole: «hiarian-kiry, hiariam-pahavalo». C’est-à-dire que la fête se 

déroule sans anicroche. 

La matinée du deuxième jour de la cérémonie, la représentante des femmes 

étrangères prépare leur nourriture. Après ce petit déjeuner, tous les invités et leurs artistes 

arrivent dans le palais (lapa). Ici, le lapa c’est la maison du maître de cérémonie. La chambre 

du rez-de-chaussée de la partie nord de la maison, en fait office. 

Après la visite du « palais », commence le toloñ’aomby38 pour animer l’ambiance. 

Tous les bœufs des familles par alliance (mitrao-poneñana) sont amenés dans le parc. C’est 

dans l’attente du sacrifice du bœuf, que les jeunes hommes se livrent au toloñ’aomby dans un 

parc bien préparé à cette effet. 

L’après midi, le maître de céans prend la décision d’immoler le bœuf: du sacrifice 

dont une partie de la viande sera choisie pour l’offrande aux ancêtres. Pendant ce temps, tous 

les doyens (Ray aman-dreny) présents entrent dans le parc avec tous les bœufs des familles 

proches et les bœufs du maître de cérémonie pour faire un «Saotsa fitsofan-drano ny harena» 

et exposer au public le ou les bœufs choisis pour le sacrifice. Aussitôt, les hommes mahery 

                                                 
37 Instrument de musique malagasy: Jejo, Aponga, Kabaosy, horija, … 
38Toloñ’aomby: c’est une tradition betsileo la plus ancienne, c’est une jeux aux zébus.  



 55 

saisissent le tady mahazaka39 pour terrasser le ou les bœufs prédestinés au lañonana. Un hova 

mpanominda égorge le ou les bœufs. 

Après le sacrifice, un représentant de la famille, frappe le bœuf. C’est le fizera vono 

aomby40. C’est l’occasion pour les Ray aman-dReny de changer de nom. Chaque Ray aman-

dReny choisit le nom qu’il préfère. Et pendant ce fizera vono aomby que le représentant de la 

parenté fait part de ce changement. Par exemple, Raitsimba devient Andriatsilaniopy. Ce nom 

a des raisons jalousement gardées secrètes par le betsileo. 

Après le fizera vono aomby, l’un des fils du maître de cérémonie, debout dans le 

parc ou au bord de celui-ci, entame le kabary. C’est le kabary an-dohavala41 pour faire la 

généalogie de sa famille élargie. Puis, les jeunes filles et les femmes se livrent au totovary 

sasatsa42, c’est-à-dire piler le riz à consommer pendant le saotse sans s’arrêter. 

Quand le riz et la viande sont prêts, il appartient aux femmes du village de s’occuper 

leur cuisson en vue de l’offrande aux ancêtres des hena Saotsa et des vary Saotsa Pendant ce 

temps, les doyens et le maître de cérémonie statuent et partagent le fiahiana43 ou petit 

morceau viande destiné à être distribue. Celle-ci reflète la consolidation du foneñana à titre de 

«nofon-kena mitam-pihavanana». Chaque famille invitée a droit à une part de ce fiahiana. La 

non attribution du fiahiana signifie l’exclusion de membre du fianakaviana. Cette viande est 

donc le signe de l’alliance qui cimente la famille et la société. 

En gagnant ce petit morceau de viande, le betsileo s’estime honoré par ce «Hena 

tamin’aomby leky kaka». Le lien de parenté et l’alliance entre le donneur et le receveur s’en 

trouvent consolidés. Quand les éléments du sacrifice sont enfin préparés (le riz et la viande 

sont cuit, l’alcool, l’eau et le tatifisaka prêts), on sert à manger aux Ancêtres d’abord, puis aux 

participants. Ce service s’appelle «mivela-draviña» pendant lequel le henasaotsa est posé sur 

des feuilles de banane. Ensuite, l’un des doyens du village dit Saotsa Pour clore la cérémonie 

le riz et la viande sur ces feuilles de banane sont servis au public. 

En général, dans l’ Iarindrano le lieu du Saotsa est la chambre à l’étage le plus haut 

et au nord de la maison du maître du céans. Emmener du henasaotsa hors de cette chambre 

est interdit. 

                                                 
39 Tady mahazaka: grandes  cordes pour fixer le/les bœufs immolé 
40 Fizera vono aombe: battre le bœuf mort dans sa partie abdominale. 
41 Kabary an-dohavala: c’est une sorte du discours traditionnelle betsileo fait au bord du valabe pendant la 

dernière journée  d’une cérémonie familiale.  
42 Totovary sasatsa: piler le riz jusqu’au dernier moment mais on enlève rien dans le mortier. 
43 Fiahiana: morceau de chair du bœuf, chair qui fixe la parenté. 



 56 

.2.2.1.2. Le famadihana (l’exhumation):  

Le famadihana ou le retournement des morts est l’une des cérémonies familiales 

typiquement betsileo. Il se déroule après la finition du trañovato ou nouveau caveau en 

pierres, faisant office de nouvelle demeure pour les morts. Cette cérémonie en général, se 

déroule comme le kiridy sans les totovary sasatsa et toloñ’aomby ou le sacrifice du bœuf dans 

le vala. L’abattage du boeuf se fait à côté du nouveau tombeau le jour même du famadihana. 

La viande de zébus est divisée en trois parties: une partie pour les étrangers, l’autre partie 

pour le fiahiana et le reste comme la tête des bœufs est spécialement offert aux maçons qui 

ont construit le tombeau. 

Pendant la première journée du famadihana, le lafin-kavana vient à l’ancien 

tombeau pour faire le fañohazana44 et en exhumer les restes mortels. Touts les zana-

drazaña45, c'est-à-dire que tous les descendants des morts, apportent ces Ancêtres devant ou à 

côté du nouveau tombeau. Une place spéciale est aménagée à cet effet. La majeure partie de la 

fête se déroule donc devant ce nouveau tombeau. 

En général, les dons du famadihana sont les mêmes que ceux du lañonana mais la 

différence réside dans l’offre du lamba gasy46 pour couvrir les Ancêtres. 

La durée du famadiahana est de trois jours: 

Le premier jour, c’est le fañohazana, le second c’est le fampidiran-drazaña ou bien la 

mise en place des Razaña dans le nouveau tombeau; et le dernier jour c’est le 

fandrindriñapasaña, ou fermeture du nouveau tombeau. Le Betsileo maître de la 

cérémonie tue, à cette occasion, un bœuf devant la porte du nouveau tombeau, pour 

remercier les ancêtres d’avoir veillé sur lui pendant cette cérémonie. 

Le Betsileo n’oublie pas le toakagasy, le Saotsa et le Sokela pour saluer, encourager 

les invités et enfin renforcer le foneñana. 

 

                                                 
44 Fañohazana: l’enlèvement du mort dans un ancien tombeau.  
45 Zana-drazaña: les génération/ descendants des morts. 
46 Lamba gasy: tissu, produit du textile traditionnel malgache. 



 57 

.2.2.1.3. Le famorana (la circoncision): 

Le famoràna ou circoncision est un autre événement donnant lieu à des 

réjouissances pour le Betsileo. En général, cette tradition se manifeste, sous deux formes:  

L’une est justement le fanapahana, c'est-à-dire que la famille restreinte vient à cette 

circoncision avec le Rain-jaza. Le Betsileo appelle cette première, le hala-jaza. Ce sont les 

familles moins riches qui font cela parce qu’il n’y a pas de bœuf à tuer : le coq fait figure de 

hasin-tañana, que les parents du petit garçon à circoncire offre au Rain-jaza.  

Les outils utilisés pendant cette circoncision sont simples. Par exemple: l’eau à laver la plaie 

du circoncis. Le déroulement en général de la circoncision est limité au niveau d’un seul 

village mais non pas au niveau de la famille large ou des sociétés voisines. 

L’autre se déroule comme le kiridy mais la différence est que les invités n’apportent 

que de l’argent ou du poulet pour le petit garçon à circoncire. Pendant ce temps, il y a lieu de 

ne pas dormir (fiaretan-tory) et de bien préparer la fête (toa-masaka). Les familles mitrao-

poneñana s’adonnent aux danses et aux libations ponctuées des brouhahas et des cacophonies 

avant le fameux du «lahilahy». Les parents de ces enfants préparent un ou deux bœufs pour la 

nourriture des invités. 

Avant la levée du jour, les jeunes hommes vont chercher le ranovita47 pour laver la 

plaie des petits garçons. Il y a aussi le fototsa, qui est un gros bois et c’est sur  celle-ci que le 

Rain-jaza pose un à un les petits garçons et pratique la circoncision. Toutes les familles 

célèbrent cette cérémonie à l’aide de musique, de danses et de bavardages aux cris de lahy! 

lahy! 

Pour conclure cette section, nous constatons que la manifestation du foneñana 

suivant les événements heureux sont tous en général les mêmes (le sacrifice, l’utilisation du 

toakagasy, le saotra, le lapa, etc.). Ces évènements se déroulent pour seller l’alliance, devant 

toutes les familles et les sociétés mitrao-poneñana. 

                                                 
47 Ranovita: Voir RAINIHIFINA J. (1975). - Lovantsaina II Fomba Betsileo. Antananarivo : Madagascar, 235p,  

p 165 – 166. 



 58 

.2.2.1.4. Le fehim-poneñana (le mariage) : 

Avant de célébrer le fehim-poneñana entre un homme et une femme, car ces deux personnes 

décident d’unir leur sort, la femme vient déjà habiter à la maison de la famille de l’homme. 

Mais elle revient chez ses parents quelques jours avant la cérémonie du fehim-poneñana pour 

les préparatifs. Tout le monde prépare les kisatraña48 pour la vadivao49. 

Lors du fehim-poneñana, deux ou trois personnes représentent la famille de l’homme. Elles 

débarquent au village de la fiancée pour accomplir la demande en mariage. Ces gens n’entrent 

pas directement dans le palais ou la place d’honneur pour le visiteur mais ils s’assoient à 

l’ iava50 de la maison. La position à l’iava une place très humble signifie la politesse pour les 

invités qui y patientent avant l’invitation à entrer de la part de la famille du garçon. 

Avant l’arrivée sur la place du demandeurs (mpangata-bady)51, ces derniers offrent aux 

parents de la femme une somme d’argent appelée « dika tokonana » ou encore «vola tsy 

vaky». 

Celle-ci est un signe de politesse et une marque d’honneur pour la famille de la femme 

pressentie. Quand les parents de la fiancée acceptent l’offrande, ils remercient les demandeurs 

et leur attribue une place d’honneur. Pendant cette première étape (le dikatokonana), il y a 

échange de petits discours entre le représentant de la famille demanderesse et celui de la 

famille de la fiancée. Après tout cela, l’un des représentants de la famille visiteuse prend la 

parole .Il pose la question si tous les membres des familles sont présents ou s’il y a encore 

d’autres doyens qu’il fallait attendre. Mais si tout le monde est prêt, le discours du fehim-

poneñana commence. 

Le porte parole du camp masculin remercie Dieu et les ancêtres et implore leur bénédiction. 

Il se morfond en excuses devant les ray aman-dreny vis-à-vis desquels il n’est que le porte 

parole. Il passe au peigne fin l’arbre généalogique et le lignage du côté masculin tout en 

demandant gentiment celle du côté de la fiancée. 

Il déclare encore l’objectif de leur visite en déclarant : «Mangataka ho totovary, ho tsakarano, 

ho zai-boro-damba ho tompon’ny arin-tany sy ny foneñana ».Touts cela veut dire 

littéralement qu’il demande la fille pour piler riz, pour chercher de l’eau, pour coudre les 

tissus usés, pour qu’elle devienne maîtresse de la patrie et des familles .Cela signifie donc 

                                                 
48 Kisatraña: des bagages pour la femme sortie pour se marier.  
49 Vadivao: la mariée au jour du fehim-poneñana.  
50 Iava: le coté sud –ouest de la chambre lapa du betsileo. 
51 Mpangata-bady: Celui qui représente la famille de l’homme et arrive aux village de femme pour faire le 

fehim-poneñana. 



 59 

qu’après le fehim poneñana, cette femme devienne la maîtresse dans la famille de son futur 

époux. 

Après cette demande, l’orateur parle du fandeo52ou vodiondry53 qu’il ramène pour honorer la 

famille de la femme : c’est le dot ! En général, la valeur du vodiondry équivaut à celle d’un 

bœuf ou un bœuf. Dans le deuxième cas, l’apport d’argent est obligatoire parce qu’il est 

considéré comme  «rambon’ny añombe» (queue du bœuf). Pour clore son allocution, le 

mpangata-bady remercie toute la famille en attendant les réponses de la famille de la fiancée. 

Après les remerciements d’usage du représentant de la famille de l’homme, l’un des 

représentants de la famille de la femme reprend la parole. Il remercie les demandeurs de leur 

venue pour montrer l’importance du fehim-poneñana qui signifie l’élargissement des relations 

entre deux familles .Il reprend encore le discours des demandeurs faut jusqu'à l’histoire de la 

famille. Il remercie les Ray aman-dreny des familles  de l’homme qui ont honoré la famille de 

la femme. 

Pendant le fehim-poneñana, les marchandages (adivarotra)54 sont obligatoires. Rainihifina 

Jessé (1958)55 écrit que l’objectif de cette discussion autour du vodiondry est double : d’une 

part, calmer l’ardeur de  la famille de l’homme si celle-ci entend sous estimer celle de la 

fiancée à cause de leurs richesses. D’autre part, garder l’honneur de la famille de la fiancer 

parce que le porte parole de la famille de l’homme peut n’avoir qu’une somme inférieure au 

fandeo entre ses mains. Pour le prendre à revers, la famille de la fiancée l’encourage à 

montrer un peut plus les enchères en disant : «Mandrosoa an’iloha ko mañaniha añambatsa, 

mañidodoa ko ahitsaño ny molale». C'est-à-dire qu’il faut rentrer en avant, remonté à l’étage 

supérieur, danser fort pour gagner cette femme. Une manière de faire augmenter les enchères. 

Sitôt le mulon accordé, le demandeur remercie encore toute la famille du côté féminin. 

Ensuite, tout le monde se met à table pour le repas. Jusqu’à ce stade, la vinanto56 

(belle-fille) est cachée à l’insu des demandeurs. Après le repas, la fête continue, ces derniers 

demandent à la famille où est leur fille? C’est-à-dire le marié jusque là introuvable. Alors, on 

leur montre plusieurs femmes masquées dans la chambre où la demande a eu lieu et les hôtes 

sont invités à identifier leur belle-fille parmi ces femmes masquées qui défilent les unes après 

les autres. Après l’identification de la fiancée, ses Ray aman-dreny lui donnent les kisatraña.  

                                                 
52 Fandeo: c’est le nom du cadeau don que le mpangata-bady donne aux familles de la femme pendant le fehim-

poneñana. 
53Vodiondry: In Rainihifina (1975). - Lovantsaina II.fomba betsileo. Fianarantsoa : Ambozontany, 235p, p33. 
54Adivarotra: c’est une discussion de vente pour chercher le vrai prix. 
55Rainihifina Jessé (1975). - Lovantsaina II-Fomba betsileo. Fianarantsoa : Ambozontany, 235p, p32,  
56Vinanto: la fille ou bien la femme engaina.  



 60 

Le kisatraña, incarne les fournitures de maisons dont une femme a besoin dans son nouveaux 

ménage et surtout pendant le dot du foneñana.  

Pour le betsileo la qualité de ces bagages importe que sa quantité. Il scrute la  moindre chose 

jusqu’au kisatrana le plus valeureux. 

Le kisatraña comporte des assiettes, des marmites, des aiguilles avec du fil, des nattes, des 

paniers, des pouffes, des vaha-tsotro57, pour les beaux –parents, et d’autres biens. 

Après le don du kisatraña, tous les membres de la familles de la femme l’aspergent d’eau 

(Tso-drano58) et la bénissent en terme : «mafanà tokan-trano, maroa fara sy dimby, ary 

vereza karan-doha».Cela veut dire littéralement qu’elle doit réchauffer son foyer, procréer et 

perdre son crâne, c’est-à-dire, ne plus faire partie des leurs. L’échange interdit à la mariée 

d’être inhumée dans son propre caveau. Désormais en cas de disparition, elle sera enterrée 

dans celui de son époux. Les demandeurs remercient encore la famille de la mariée avant de 

retourner chez eux avec cette dernière et quelques jeunes des siens doivent l’accompagner 

pour porter ses effets. 

En arrivant au village, la cérémonie continue .Tout le monde est content, parce que la famille 

s’ouvre aux autres, le foneñana s’étend à partir de ce fehim-poneñana 

Un représentant des demandeurs rapporte aux familles restées sur place tout ce qui s’est passé 

pendant la cérémonie de fehim-poneñana chez la famille de la mariée. Les doyens remercient 

leurs représentants pour avoir bien mené leur mission. Ainsi, la cérémonie du fehim-poneñana 

est continuée avec des ripailles des danses, des bavardages. L’alcool coule à flots. 

Avant, pendant et après le fehim-poneñana, les membres des familles de l’homme et de la 

femme n’ont pas oublié de remercier les ancêtres (sao-drazana) et Dieu et leur demander 

force bénédiction. 

 

                                                 
57Vahatsotro: une type de panier fabriquer par de tresse pour placer les assiette des aines du familles. 
58 Tso-drano:la bénédiction que donne les familles à son fils/ fille prêt à partir pour plusieurs mois ou années. 



 61 

2.2. 2.  LES EVENEMENTS MALHEUREUX  : 
 

2.2.2.1. Les funérailles : 
D’après le Pasteur Raininihifina J. (1958)59 L’enterrement est une tradition très 

importante pour le Betsileo. Cela se fait aussi pour montrer la solidarité de la société et des 

familles. Si un enfant décède un mois ou plus après sa naissance, sa dépouille doit être enterré 

selon les us et coutumes. Le Betsileo donne à cela le nom atao faty60 mais non pas asitrika.61 

Après le décès d’une personne du village, tous les villageois se réunissent pour 

organiser les funérailles: l’envoi des Iraka pour messagers aux parents et familles alliées, la 

préparation de la demande de l’autorisation d’inhumer auprès des dirigeants du Centre de 

Santé de Base le plus proche. 

Pendant ce temps, toutes les femmes préparent les chambres pour les Vahiny nama-

tompony62, c'est-à-dire les parents proches. Elles préparent aussi, la chambre ardente pour la 

veillée mortuaire et fabriquent le sondry63 qui doit recevoir le corps. 

Les villageois accourent à cause des pleurs de la famille du défunt et arrivent pour  

présenter leurs condoléances. 

Les gens venus des villages voisins arrivent aussi après l’annonce. L’arrivée du 

public prouve que la solidarité existe et les sociétés sont unies pour le meilleur et pour le pire. 

Les familles par alliance débarquent également: les femmes entrent dans la chambre 

réservée au défunt avec des cris et des pleurs et présentent leurs condoléances. Autrement dit, 

tous les membres de la famille élargie arrivent pour témoigner leur solidarité envers la famille 

éplorée du défunt. Cette chambre se situe en général, dans la partie nord du rez-de-chaussée.  

Les hommes entrent dans la chambre appelée trañon-dahy. En général, le trañon-dahy est la 

chambre nord au dessus de la chambre ardente où les mpiandravaña64 assiste à la veillée 

mortuaire. Les hommes ne pleurent pas contrairement aux femmes mais ils viennent pour 

soutenir la famille dépouillée (manamanjo). 

                                                 
59Raininihifina J. (1958). - Lovantsaina II. Fomba betsileo. Fianarantsoa, Librairie Ambozontany. 235p ; p182. 
60 Atao faty: Enterrement avec sacrifice.  
61 Asitrika: Enterrement sans sacrifice. 
62 Vahiny nama-tompony : les familles élargies ; proche ou loin du défunt. 
63 Sondry: natte en forme de cercueil ou de pirogue fait pour déposer le mort. 
64 Mpiandravana: Ces sont les familles qui assurent à la veillée mortuaire pendant les nuits avant de 

l’enterrement. 



 62 

A leur arrivée, les visiteurs sont reçus par un représentant de la famille du défunt pour leur 

rendre compte (Mitataka65) des péripéties de la maladie ayant entraîné la mort du défunt, des 

dépenses occasionnées par cette maladie et la préparation de l’enterrement. L’un de ces 

visiteurs lui répond et offre les donations d’usage en espèces (solon-dranombary tsa masake) 

ou un tissu (rambon-damban’ny maty) ou un zébu (harena).  

Le Betsileo apporte ces dons en vue de l’enterrement. Le porte parole explique à la 

famille éplorée que ces dons ne sont pas faits pour démontrer une richesse quelconque mais 

ce sont des signes d’alliance devant le malheur et le respect mutuel66. 

Un autre représentant de la famille du défunt remercie les visiteurs parce que ces 

gestes honorent la famille et le disparu. Avant l’enterrement, à toutes les familles présentes, 

on offre le fiahiana ou henan-dofo. 

A travers tout cela, on constate que le Betsileo de l’ Iarindrano vit encore la 

solidarité, l’alliance, l’amitié face à un événement malheureux. A contrario, les membres de la 

famille qui ne le font pas sont considérés comme tsa mahaleo foneñana, c'est-à-dire des gens 

qui n’assument pas leur devoir devant la société. 

 

 

                                                 
65 Mitataka: prise de parole devant tous pour raconter les événements autour du décès. La manifestation de la 

maladie par exemple. 
66 Respect mutuel : exprimer en ces termes «tsa sañatria hoe ny fahaben’ny añy na hoe tsa fisian’ny atoy fa 

kilosoloson’ny moniña, toerana ifañajana, voninahitsa ifañomezana ary fandeveñana ny 
maty». Cela veut dire que les dons ne sont pas faits pour démontrer une richesse quelconque 
mais ce sont des signes d’alliance. 



 63 

2.2. 3. DANS LA VIE QUOTIDIENNE  :  
 

Le foneñana ou bien même le fitondram-poneñana se présente sous forme de dons 

réciproques dans la vie sociale du betsileo de l’ Iarindrano. 

 D’après une enquête, la manifestation du foneñana dans la vie quotidienne est 

difficile à appréhender du fait de la surenchère entre les parties. Par exemple, la famille de 

Raikajy donne cinq mille Ariary pour la famille de Raibia lors d’une cérémonie familiale chez 

ce dernier. Lors d’une cérémonie familiale de Raikajy celle de Raibia apporte au minimum 

cinq mille cinq cent Ariary pour prouver l’exhaustivité du fehim-poneñana. Mais si Raibia 

apporte un somme inférieur à celle de Raikajy, il est considéré comme tsa mahaleo foneñana 

(négligente envers le foneñana). Il en est de même pour l’enterrement d’un mort, si une 

famille apporte un bœuf comme don à la famille du défunt, cette dernière lui renvoie 

l’ascenseur obligatoirement en cas de malheur semblable. 

Tout cela entraîne la solidarité, l’alliance et l’amitié de la société dans un style 

ostentatoire. La vie quotidienne du Betsileo de l’ Iarindrano est entièrement guidée par le 

foneñana car le fañina67 régule la société. Lors du fañina, les doyens de chaque famille 

prennent des décisions après briefing sur le programme de la journée et pour consolider la 

relation familiale dans la société. Ils ne prennent pas directement part au travail avec leurs 

familles mais ils prodiguent des conseils ou font des remontrances tout au long du travail. Le 

Betsileo considère les aînés comme des sages et des modèles dans la vie familiale. Les jeunes 

et les adultes constituent la force de travail. Le respect dû à ces Ray aman-dReny influe sur la 

durabilité du foneñana dans la société car leur décision y est prépondérante. 

Ainsi, avant d’aller aux champs, avant de construire une maison, ou un nouveau 

tombeau; les aînés du village se concertent et demandent aux familles et aux sociétés voisines 

(lafin-kavana et les familles mitrao-poneñana) de les aider dans ces travaux. Tout cela est fait 

pour renforcer le foneñana et pour montrer la solidarité betsileo en général. 

En guise de conclusion, nous avons constaté donc que le Betsileo a donné une place 

importante au foneñana dans la vie quotidienne de la société. Mais ces manifestations 

changent ou évoluent petit à petit suivant le temps et l’espace. 

 

                                                 
67 Fañina: c’est le conseil de la famille qui est fait et animé par le chef de la famille, chaque soir. 



 64 

2. 3.   CHANGEMENT DU FONEÑANA  :  
 

Dans ce chapitre, le diam-poneñana et le fitondram-poneñana sont les cibles de ce 

changement. 

2.3.1. LA PRATIQUE DU FONEÑANA DANS LE PASSE  :  

 

.2.3.1.1. Pendant la royauté : 
Les sujets du souverain se divisaient en trois classes nettement séparées: les nobles, 

les hommes libres et les esclaves. Il y avait plusieurs castes de nobles; ils jouissaient de 

beaucoup de considération et avaient droit à une forme de salutation spéciale. En Imerina, on 

les saluait aussi : Tsara va tompoko e? Tsara ihany e. (comment allez-vous monsieur? je vais 

bien). Dans le betsileo, on saluait le Hova avec le « Masina ». 

Les Betsileo sont des paysans qui avaient du respect pour leurs dirigeants. Ils avaient 

considéré les décisions du Hova comme justes même si cela le mécontentement. 

Pendant la royauté, les relations entre le peuple et le pouvoir royal se présentent sous 

forme d’hypocrisie. L’ouvrage de Rainihifina J. (1975)68 parle de cela. 

Tout cela veut dire que les relations entre les dirigeants et les dirigés sont en général 

superficielles car chacune des parties cherchent des intérêts. Le foneñana n’est pas fixé entre 

le pouvoir royal et le peuple. Il y a un autre fait qui vérifie la place du foneñana pendant la 

royauté à savoir l’organisation de la société. D’abord, les ancêtres ou les Razana sont 

considérés comme des dieux. Donc ceux-ci ont la place la plus importante et la plus haute car 

ils protègent les vivants. 

Ensuite, les aînés qui dirigent les familles. Ils sont les chefs de chaque famille. Puis, les jeunes 

hommes et les adultes qui sont la force de travail et la force de production de chaque 

communauté. La famille étai forte, puissante, fortement enracinée dans les mœurs; elle était la 

véritable unité sociale; beaucoup de choses se discutaient en conseil de famille; le père de 

famille avait une grande autorité, quand il le voulait. 

                                                 
68 Rainihifina J. (1975). -– Lovantsaina I. Tantara Betsileo, Fianarantsoa (Madagascar) Librairie Ambozontany, 

240 p, p147 : «Ary noho ny Betsileo fatra-panaja ny hovany sy ny mpitondrany  dia 
nekeny mora izay asaina ataony na dia fantany ho tsy dia sitraky ny fony aza izany. 
Tsy dia avy amin’ny fo nifankatia anefa ny fifanarahan-kevitra natao, tamin’izany fa 
zavatra eo ivelany fotsiny, fihatsarambelatsihy satria tsy ny hifanasoa no heverina fa 
tetik’ady hahazoana tombon-tsoa». C’est-à-dire qu’il y a de style d’hypocrisie entre le 
peuple et leur pouvoir royal. 



 65 

Enfin, les femmes et les enfants. La société considère ces dernières comme des fanaka 

malemy, c'est-à-dire, sont des meubles fragiles dans la société. La femme mariée devait 

respect et déférence à son mari: par respect elle marchait dernière lui; les hommes se 

montraient fiers vis-à-vis des femmes et s’estimaient supérieurs à elles. Les proverbes 

malgaches sous-estimant les femmes abondent:  

- akanga reraka: la femme courue jadis et délaissée au déclin de l’âge, est comme la pintade 

devenue vieille. On donnait le nom de pintade à la femme débauchée ; 

- hevi-behivavy pensées de femmes, pensées en l’air ; 

- manara-dahy femme qui suit son amant en pays lointain.  

Le Betsileo pose la question à une femme nahoana no dia akohovavy maneno? Pourquoi êtes 

vous comme une poule qui chante? On dit ainsi des femmes portant culotte dans le ménage et 

de toutes les femmes qui usurpaient les droit des hommes. Cette division en catégories de la 

population a provoqué la hiérarchisation du lien de parenté dans chaque organisation de 

famille. 

Les ancêtres dirigent le monde invisible et ils protègent les générations vivantes. Les 

aînés prennent toutes les décisions pour élaborer la vie quotidienne de la société. Le reste 

participe et applique les décisions des Ray aman-dReny. 

Tout cela provoque l’influence entre les membres de familles car non seulement les 

adultes apportent beaucoup au foneñana mais ils constituent les « pieds rapides » pendant le 

fitondram-poneñana. Mais les aînés ont la haute main sur la répartition des produits. 

 Donc, les conflits de générations et les batailles pour les terres allaient commencer 

entre les aînés et les jeunes. L’exemple de la guerre entre les deux fils du Raonimananina roi 

d’Alañanindro (Andrianafananaharea et AndriandrainarivoII). Ce dernier était l’aîné du 

premier. Ces deux personnages ont livré bataille pour une portion de territoire par suite de la 

division par Radama I du territoire d’Alañanindro en trois parties. 

La première partie a été attribuée à Andrianofanananahary, la seconde à Andriandraninarivo 

et le reste revenait à Radama I. 

A cette époque le laha-poneñana pouvait entraîner des rencontres entre les familles ou 

provoquer la division de la famille voire même la séparation de la société car chaque société 

devint samy masina amin’ny taniny. Autrement dit chacun se régnait dans son territoire, toute 

relation étant plus ou moins coupée. Mais, de l’aveu du roi de Tsienimparihy, la valeur du 

foneñana est très importante. En effet, même si le roi d’Antananarivo considérait 

Rarivoarindrano comme roi de l’Arindrano (Tsienimparihy), celui-ci ne s’imposait pas vis-à-



 66 

vis des autres hova. Il leur donnait entière liberté dans leur fief avec les andevohova de 

l’Arindrano pour renforcer les liens de parenté entre eux. 

Pendant la royauté, les luttes pour le pouvoir déstabilisaient le foneñana entre les hova 

et désorganisaient les familles princières. Par exemple: après la mort du prince Ramaheve, le 

Homatsazo fut scindé en deux parties pour permettre à chacun de ses deux fils, 

Andriamatahimana – Rafotomainty et Raonimasoandro, de régner. 

Le mode de succession au pouvoir royal avait donc provoqué la dégradation du 

foneñana entre les princes. En effet, si le nombre des enfants du hova décédé est supérieur à 

2, chacun d’entre eux veut le remplacer au pouvoir. Mais la tradition royale Betsileo donne les 

pouvoirs aux fils aîné du roi décédé. Donc, les autres frères et sœurs de celui-ci, jaloux, et 

cherchent par tous les moyens à accaparer le pouvoir. Alors, le foneñana entre les descendants 

du roi se dégrade. 

En général donc, le foneñana eut ses forces et ses faiblesses à cette époque. D’une 

part, il apporta la solidarité dans chaque société. C'est-à-dire que toute décision prise dans 

chaque famille par les Ray aman-dReny eut comme références les discours du roi. Tous les 

membres de chaque famille considérant les dirigeants comme des Dieux visibles, les 

décisions de ces derniers sont exécutées obligatoirement. Et pour assurer le foneñana, le 

betsileo donne les prémices ou voaloham-bokatra69 aux aînés. En général, ces prémices sont 

du riz. La tradition betsileo a retenu jusqu'à maintenant le terme: «Tsa mitsako alohan’ny 

vazana». Cela veut dire qu’on ne mange pas avant les Ray aman-dReny. Ainsi, quel que soit 

la production, ce sont les aînés qui sont les premiers responsables du partage. Mais d’autre 

part, la prolifération des familles dirigeantes provoqua la dégradation des valeurs du foneñana 

avec les effets de la succession au pouvoir entre les descendants des hova. 

                                                 
69 Voaloham-bokatra: produits agricoles, les meilleures qualités, cadeau spécial pour les aînés. 



 67 

.2.3.1.2. Pendant la colonisation : 
Nous assistons à un relâchement de la pratique du foneñana pendant le période 

coloniale. Le fañina, le haoña, les lañonana, le famadihana et surtout les sao-drazana70 

régnaient encore dans chaque société pour renforcer et conforter la durabilité du foneñana. 

Mais, les colonisateurs sont venus perturber les coutumes betsileo. Ils ont convoqué tous les 

hommes à faire des corvées. 

Les temps de visite entre les fianakaviana sont difficiles à gérer parce que tous les 

jeunes hommes majeurs travaillaient pour les colons. Donc, ce sont les femmes et les enfants 

qui restaient au village pour assurer les travaux quotidiens.  

En outre, le paiement du karatse71 a obligé les hommes du village à quitter leur lieu 

d’habitation pour chercher du travail ailleurs. Et ce pendant une longue période. Autant dire 

que ce sont toujours les femmes, les enfants et les vieillards qui restaient au village. Donc, les 

paysans n’avaient ni le temps ni les moyens de financer le fitondram-poneñana. Nonobstant 

cela, les Betsileo de l’Arindrano avaient continué la pratique du diam-poneñana pendant 

l’époque coloniale. On peut dire qu les habitants avaient pratiqué des lañonana et des 

famadihana pour signifier leur opposition au colonisateur.  

Nous prenons l’exemple du village d’Ikelisoa, Commune rurale Mahaditra en 1903. 

Le gouverneur de Fianarantsoa est arrivé à Mahaditra pour pacifier le haut lieu de Vohibato. 

Mais les habitants de ce village et les familles invitées avaient organisé une grande fête 

traditionnelle. La grande famille et les voisins étaient arrivés pour célébrer ce sao-drazana. 

Durant cette cérémonie, les soldats étaient venus pour rassembler tous les hommes majeurs et 

les ont emmené de force pour construire les tunnels du chemin de fer Fianarantsoa Côte Est 

(FCE). La plupart des invités de ce lañonana se sont enfuis dans la forêt vierge de l’est, c'est-

à-dire dans la partie Tanala Ces familles sont restées cachées dans la forêt jusqu’à la veille de 

l’indépendance. Et il y en a encore qui est resté dans cette partie jusqu’à aujourd’hui. 

Le foneñana betsileo traversa donc une période difficile pendant l’époque coloniale 

car les familles mitrao-poneñana n’avaient plus le temps de se réunir, même pendant les 

enterrements. Ces derniers se déroulaient à la va vite. Les annonces aux familles 

(fianakaviana) se faisaient en général après  l’enterrement. Tout ce témoignage provient d’un 

vieillard du village d’ Ikelisoa, Antako, fokontany Vohitraveotra dans la Commune Rurale 

Mahaditra, répondant au nom de RAIZAFY Bernard, 75 ans. Il persiste et signe que tous ces 

                                                 
70 Sao-drazaña: c’est une tradition betsileo, faite pour demander la bénédiction des ancêtres. 
71 Karatse: impôt percipient. Tous les hommes majeurs dans chaque famille qui paient ces impôts à l’Etat 

Français par an. 



 68 

renseignements lui viennent de son grand-père qui a vécu la situation. Tout cela provoque la 

dégradation du foneñana 

KI-ZERBO J (1965)72 évoque dans huit points d’extraits d’une communication sur 

la crise actuelle de la civilisation africaine, les conséquences multiples de la colonisation 

européenne en Afrique. Il relève ses aspects positifs et négatifs, et surtout ce qu’il nomme lui-

même le «grand caractère d’ambiguïté». 

Le premier résultat c’est l’ouverture au monde, et il y a là un résultat qui est 

nettement positif. « Vous savez que l’arriération technique de l’Afrique provient de son 

isolement plusieurs fois séculaire, millénaire même. L’Afrique, dans son corset de montagnes 

et de forêts, ressemble à un continent qui tourne le dos au reste du monde. On peut presque 

parler à son propos de «banlieue» de la planète. Or la colonisation a apporté à l’Afrique non 

pas l’usage de l’écriture, puisqu’il y avait déjà dans certains endroits la pratique de 

l’écriture, mais la généralisation de l’écriture et de la lecture, et plus récemment de la radio 

(en particulier les appareils à transistors qui constituent une véritable révolution). Donc, par 

l’introduction de la lecture, de l’écriture et de la radio, les conditions fondamentales du 

devenir de l’Afrique ont été remaniées et ce sont des conditions excellentes, positives qui sont 

à la base du réveil de l’Afrique » souligne –t-il avec vigueur. 

Ensuite il continu « Evidemment cette porte ouverte par l’Europe aux Africains est 

souvent une porte étroite, mais même par une fente, même par un trou de serrure on peut 

regarder un panorama immense. C’est ainsi qu’actuellement en Afrique, dans le moindre 

village, il y a une ouverture sur le monde. Il est vraiment très caractéristique d’entendre dans 

un village parfois très reculé, le soir, un poste de radio: «ici Moscou»; «ici New York»; «ici 

Paris», etc. L’Afrique est ainsi ouverte largement sur le monde. Evidemment on dira que cette 

ouverture de l’Afrique ne s’est pas faite sans beaucoup de douleurs et de sang, mais quel 

départ collectif historique ne commence par là? Il y a là une terrible loi de notre espèce, qui 

ne justifie d’ailleurs pas la colonisation ». 

En second lieu, la colonisation a apporté aussi des religions, en particulier la religion 

révélée du christianisme. Le christianisme est un ferment positif et incoercible qui a été 

apporté aux Africains et qui est aussi une source de révolution extraordinaire. En effet à partir 

du moment où l’on admet la consanguinité merveilleuse de tous les hommes dans le Christ, le 

Christ ayant été appelé par l’apôtre saint Paul «le premier né d’une multitude de frères», à 

partir du moment où l’on considère tous les hommes comme des frères, les fils d’une même 

                                                 
72KI-ZERBO J (1965). «Extraits de tradition et modernisme en Afrique Noire», édition du SEUIL; p 122-127.  



 69 

Dieu, il est évident que les conséquences de tous ordres sont incalculables. Mais il faut 

reconnaître aussi que cet apport de la religion n’a pas réalisé tous les effets qu’il était 

susceptible d’opérer ; on a même vu de déviations regrettables. Ne voit-on pas dans le sud de 

l’Afrique un racisme fondé sur une interprétation de la Bible? Par ailleurs, il y a aussi parfois 

dans les méthodes d’expansion de la religion des maladresses, des assimilations plus ou moins 

blessantes. Vous avez tous constaté que dans le temps, tout l’appareil des cultes religieux 

était, en somme importé, transplanté purement et simplement de l’Occident, je dirai même 

avec plus de précision, de Saint-Sulpice. Un des aspects les plus amusants de cette 

assimilation, c’est l’histoire des démons qui sont toujours noirs par définition. Vous n’ignorez 

pas l’histoire de Marcuse Garvey qui est un des initiateurs du mouvement panafricaniste : il 

avait fondé une Eglise, qui s’appelait African Orthodoxe Church, et dans cette Eglise, il 

enseignait que les anges sont noirs et Satan est blanc…  

Autre apport important, la technique. Elle a d’abord été apportée par le colonisateur comme 

instrument d’exploitation. Il n’y a qu’à penser par exemple aux voies ferrées qui ont été 

installées en Afrique et qui n’avaient pas comme but de présider à l’organisation rationnelle 

d’une économie autonome, mais étaient simplement destinées à drainer les biens, les richesses 

des pays colonisés. Cette technique a d’ailleurs été répandue et communiquée à très faible 

dose et pour cause! Il ne fallait pas déclencher trop tôt des concurrences néfastes pour le pays 

colonisateur. La structure même du pacte coloniale empêchait un enseignement trop vaste de 

la technique, étant donné que ce pacte colonial est basé sur la complémentarité entre les zones 

d’arriération technique que sont les colonies,et les zones de grand développement, 

d’industrialisation, qui sont représentées par les pays colonisateurs. A ce point de vue, on doit 

dire que même l’aide technique qui est apportée actuellement, avec plus ou moins de 

générosité, de sincérité ou d’arrière-pensées par les pays hautement industrialisés, pourrait 

entraîner peut être des effets négatifs pour la société africaine. Dans la mesure où il n’y aura 

pas une certaine homogénéité de formation entre tous les Africains qui vont faire des stages 

ou qui vont se former techniquement dans les différents pays du monde, il risque d’y avoir 

après leur retour dans les pays africains, des sources de contradiction assez grave. Je soutiens 

même que si les choses continuent ainsi, un jour arrivera peut-être où de jeunes étudiants 

africains, revenant les unes de Moscou, les autres de Washington, ne parleront pas du tout la 

même langue. Ils diront tous les deux «démocratie» et ne voudront pas dire la même chose, et 

ce sera un élément de friction, de contradiction assez grave. 

Un autre apport de colonisateur, c’est l’intégration culturelle. La colonisation a créé 

en Afrique des espaces culturels plus vastes, et ceci est certainement un apport positif. Mais il 



 70 

faut reconnaître aussi que le colonisateur a réalisé un placage, un compartimentage sur 

l’Afrique: il n’est que de regarder la bigarrure des cartes politiques qui ont été faites après le 

congrès de Berlin, pour s’en convaincre. Et on a l’habitude de dire que c’est le colonisateur 

français qui a exagéré dans ce domaine de l’assimilation ou de l’intégration culturelle: or on 

constate que même chez les Anglais il y a eu une emprise considérable sur les Africains. On a 

vu le cas de deux frères de même père et même mère voltaïques, dont l’un a été éduqué selon 

le style anglais et l’autre selon le style français: ils sont devenus culturellement étrangers l’un 

à l’autre, chacun ayant ses habitudes et comprenant difficilement les manières de faire de 

l’autre. 

Encore un apport de la colonisation: l’urbanisation . L’urbanisation est un test et un 

thermomètre de tout progrès d’une société. On peut dire qu’une ville est une sorte de 

microcosme par rapport à un Etat ou une collectivité quelconque. Mais la ville n’est pas 

seulement une image d’une société, elle est aussi un moteur de cette société. Partout où il y a 

eu un mouvement de l’évolution humaine, il y a eu en même temps une efflorescence de la 

vie urbaine. Il n’y a qu’à penser aux cités antiques de la Grèce et de Rome, ou aux villes 

médiévales du Niger moyen comme Tombouctou, Djenné, qui ont été le foyer d’une vie 

culturelle intense. Il n’y a qu’à penser aux villes de l’Amérique moderne ou aux communes 

du Moyen Age européen pour constater que les villes sont les laboratoires par excellence 

d’une nouvelle société. 

Dans la ville africaine, le Noir fait l’expérience du modernisme non pas d’une façon 

décousue et fragmentaire, mais d’une façon totale. Un vieillard qui fait parfois cinquante 

kilomètres de pistes en brousse pour arriver dans une ville africaine parcourt non seulement 

un espace géométrique, mais une distance historique. Il parcourt parfois plusieurs siècles 

d’évolution. Lorsqu’il arrive dans cette ville, il expérimente la vie moderne non pas d’une 

façon fragmentaire, mais totale, en ce sens que tous les actes de sa vie vont être modelés sur 

un rythme nouveau: depuis le moment où il est obligé de traverser les rues en passant entre les 

clous pour ne pas se faire écraser par les voitures, jusqu’au moment où il ira au cinéma ou 

boire dans un bar quelconque. Cette expérience totale est, par conséquent, le plus efficace et 

le plus virulent des ferments dans la société traditionnelle. On peut dire à cet égard 

qu’Abidjan a transformé beaucoup plus de mentalités africaines que cent mille instituteurs 

réunis. 

Un autre effet: une certaine libération de l’individu. Mais il y a eu là des excès. En 

effet, du côté occidental, la civilisation apportée par les Européens était une civilisation déjà 

elle-même en crise. Mais l’individualisme en Europe était en somme compensé et tempéré par 



 71 

l’expérience, la vieillesse même des sociétés européennes, et aussi par une sorte d’apaisement 

de leur tempérament. Du côté africain, au contraire, il y a un manque d’habitude à 

l’individualisme. L’Africain n’y est pas habitué et l’individualisme risque souvent de lui 

monter à la tête comme un vin sournois et mauvais. Un des aspects les plus répréhensibles et 

regrettables de cette libération de l’individu, c’est la prostitution qui fleurit, dans de 

nombreuses villes côtières. 

Un autre aspect de l’apport européen: l’argent . L’argent est un des instruments les 

plus virulents pour transformer la société négro-africaine; c’est un formidable dissolvant. 

L’argent existait dans la société noire, mais dans des limites très précises. L’économie était 

une économie fermée, basée surtout sur des échanges de biens et de service. D’ailleurs, dans 

cette économie, dans cette société, beaucoup de choses, et parfois les meilleures choses ne 

s’achetaient pas. C’était inconcevable d’acheter la terre par exemple, ou de vendre la terre 

dans la société africaine. De même, il était inconcevable de vendre un titre de noblesse, ce qui 

existait dans les sociétés européennes, la noblesse, en Afrique, était toujours une noblesse de 

sang, jamais une noblesse d’achat. 

Maintenant, au contraire, il semble qu’on ait adopté les principes opposés. De plus 

en plus tout s’achète, et l’argent est compris dans son sens capitaliste, dans son sens 

d’équivalent général qui peut se mettre en équation avec tous les autres biens, et dans le sens 

où l’argent est une marchandise qui peut comme l’a dit Aristote, formule du reste reprise par 

Karl Marx: «faire des enfants», fructifier, par un processus d’accumulation. L’argent conçu 

dans ce sens-là est un facteur de désagrégation terrible pour la société africaine. L’argent est, 

ainsi, à l’origine d’un processus de classification dans la société africaine: de nouvelles 

catégories sociales se constituent et des salaires sont payés par des individus, alors que cela 

n’existait pas dans la société traditionnelle. Des hiérarchies nouvelles sont constituées, et l’on 

voit, par exemple, des gens de castes plus ou moins méprisées dans le temps, qui, parce qu’ils 

sont à la tête d’une fortune considérable, parce qu’ils sont de gros commerçants, sont 

honorablement connus, reconnus et respectés par toute la société. 

L’individualisme est d’autre part confirmé par l’influence de l’argent. C’est par le 

gain de l’argent (gain qui est fait à titre individuel et qui est dépensé de plus en plus à titre 

individuel aussi) que les collectivités traditionnelles sont de plus en plus dissociées. 

Un autre apport où, si l’on peut dire, un autre effet: c’est la dépersonnalisation. La 

colonisation ne s’est pas contentée de spolier purement et simplement parce que la spoliation 

pure et simple aurait détruit son propre objet; la caution la plus subtile, la caution ultime de la 

colonisation, celle qui garantissait le plus l’état de fait de la colonisation, c’était la 



 72 

colonisation des esprits. C’est ainsi que s’est réalisée une sorte de pacte colonial des 

intelligences, où l’on a transformé les mentalités africaines, considérées comme de véritables 

tables rases, et on les a jetées dans le moule des pays occidentaux, des pays colonisateurs. 

Ceci a eu des effets extrêmement nocifs chez les Africains. Il s’est produit une sorte de ruée 

générale vers l’imitation plus ou moins béate, vers la singerie érigée en système, et ceci était 

frappant surtout chez les tirailleurs. C’est d’ailleurs normal, car ce sont les tirailleurs qui ont 

été jetés le plus brutalement dans la société européenne. On a vu des gens qui portaient des 

verres fumés en pleine messe de minuit ; on a vu des gens qui arboraient le casque colonial 

comme une promotion sociale. Or, le naturel ne peut pas être évacué facilement et on arrive, 

par conséquent, à des situations extrêmement graves où la comédie se termine en tragi-

comédie. C’est le sens du libre de Frantz Fanon: peau noire, masques blancs. 

On verra par exemple le même tirailleur, qui s’acharne à prononcer le français 

comme on le fait au bord de la Seine, à moins que ce ne soit sur les bords de la Canebière ou 

du golfe d’Ajaccio, selon l’adjudant de la caserne qui lui aura appris le français, on verra donc 

ce même tirailleur montrer un talisman qu’il portait lors des combats en France au moment de 

la Libération. De même, au cours des scrutins électoraux, ne voit-on pas des candidats, veston 

nés et cravatés, faire appel en même temps à la voix du peuple souverain et au service du 

sorcier du coin? Il y a là des effets de névrose, des effets pathologiques sur la mentalité 

africaine, qui ont contribué à la conserver dans une sorte d’infantilisme voué seulement à 

l’imitation; d’où l’impréparation des élites de toutes sortes et,en particulier, des élites 

politiques, dans nombre de pays africains ». Cet extrait en huit points corrobore la face de 

Janus du colonialisme. 



 73 

.2.3.1.3. Après l’époque coloniale : 
D’après l’histoire de Madagascar, la Première République malgache est une structure 

soi-disant administrative dont les rouages sont aux mains des colonisateurs. La liberté de la 

tradition malgache reste floue. Le foneñana reprenait vie progressivement  dans les sociétés. 

Les habitants du Sud Betsileo tentaient de réorganiser la vie de chaque famille. Mais les 

Vazaha n’acceptaient pas ce système d’organisation. Ils ont obligé la population à copier la 

structure de la société occidentale. De fait, ils ont regroupé les familles dans chaque village 

pour former un arrondissement dirigé par un vazaha. 

Ensuite, les arrondissements sont groupés en quartier, les quartiers en Firaisam-pokontany, et, 

c’est le gouverneur français qui désigne les chefs de chaque Firaisam-pokontany. 

D’après tout cela, le foneñana betsileo a changé parce qu’il y a des familles qui n’ont 

pas de lien de parenté, mais qui vivent dans un même arrondissement pour compléter la loi du 

quinze toits (dimiambifolo tafo) de chaque arrondissement. Ces diverses familles sont 

devenues mpiara-monina, donc, ils sont mitrao-poneñana. C'est-à-dire que ces familles vivent 

dans un village avec un seul statut et ils sont dirigés par un chef de quartier mais non plus par 

les aînés comme pendant l’époque du pouvoir royal. Le Betsileo constate donc, durant la 

première république que sa vie envers le foneñana a radicalement changée. Parce que, 

pendant la royauté, les destinées de la population se trouvaient entre les mains du Roi : les 

habitants sont restés comme la richesse du roi. Mais, pendant l’époque de la colonisation et la 

moitié de la première république, ce sont les vazaha qui désigner tous les dirigeants dans 

chaque société. La liberté de la tradition malgache évolue mais les décisions sont restées aux 

mains des étrangers. 

Après la transition née de la grève de 1972, l’ère de la révolution socialiste a vu le jour 

à Madagascar. Le président de la République Malgache, RATSIRAKA Didier, a crée le Livre 

Rouge qui instaure la structure socialiste dans l’Ile, laquelle a une simulation avec celle 

existant dans la société de l’ Iarindrano. En effet, les communautés villageoises betsileo de 

l’Arindrano avaient déjà l’habitude d’accomplir ensemble tous les travaux occasionnés par les 

événements importants. 

C’est le firaisana ou bien les mahery, une association dirigée par un chef ou 

lehiben’ny mahery désigné par tous les jeunes et adultes, hommes et femmes lors d’une 

réunion qui se charge de ces travaux. Le mandat de chaque lehiben’ny mahery est illimité. 

Mais l’objectif du firaisana est l’entraide lors des événements marquants de la société 

(heureux ou malheureux) et des activités quotidiennes. 



 74 

Ainsi, l’ancrage du betsileo de l’ Iarindrano dans l’organisation de l’Etat socialiste de 

Madagascar n’était pas difficile. Mais le problème se pose au niveau de la création des 

coopératives parce que la  plupart des paysans n’avaient pas un bon niveau d’instruction. 

Donc, la gestion de la production ou du travail dans une coopérative s’avérait très difficile 

pour ces derniers. 

Pendant cette période, le terme «à moi» était interdit dans chaque société, mais ce 

terme était remplacé par «à nous». Cela veut dire que tout appartenant à la communauté. La 

solidarité et le travail collectif régnèrent dans chaque village. Les productions agricoles 

augmentèrent. Mais les termes «à nous» ou «pour nous» influencèrent les habitants. Le 

Betsileo a regroupé sa grande famille, dit fianakaviana, par le biais des visites. Cette approche 

était instituée obligatoirement dans toutes les familles pour renforcer le lien de parenté. Nous 

devons rappeler que la société betsileo avait déjà vécu cette bonne tradition et elle ne fait que 

la renforcer pour l’enraciner un peut plus dans sa société. 

Tous les individus sont obligés de rendre visite à leur fianakaviana au moins une fois 

par an. Cette visite se fait à travers l’entraide pour les  travaux  quotidiens, ou pour le fañina 

ou pour décider d’autres activités. Pour renforcer davantage le foneñana, l’entraide (Valin-

tanana)73 est obligatoire dans plusieurs événements. Exemple: les travaux rizicoles, la 

construction des maisons, Cette forme d’entraide est utilisée habituellement dans chaque 

société pour assurer la solidarité et l’amitié entre les membres. 

Les traditions betsileo ont gagné en liberté pendant la Deuxième République. 

L’organisation familiale est équivalente à  l’organisation de la société organisée par le 

Gouvernement Malgache. Mais après la dislocation de l’Union des Républiques Socialistes 

Soviétiques (URSS) dans les années 80, les crises économiques, politiques et sociales gagna 

tous les pays socialistes et surtout ceux en voie de développement comme Madagascar. 

La société de l’ Iarindrano en ressentait les soubresauts. L’insécurité qui a gagné du 

terrain dans chaque village, de jour comme de nuit, était monnaie courante. Ces phénomènes 

sont  causés par l’appauvrissement de la population. Le foneñana était en crise aussi car la 

compétence des fianakaviana est contestée. Pour résoudre les crises économiques et sociales, 

l’Etat Malagasy a cherché des solutions. Il est entré forcément dans administrative l’économie 

capitaliste. C’est à dire que la population Malgache vit dans une nouvelle structure sociale. 

L’émission radiophonique de la Radio Mampita, FM 94, Fianarantsoa, du dimanche 

14 et 21 octobre 2007 à partir de 4 heures 45 minutes du matin, qui au titre «Le diam-

                                                 
73 Valin-tanana: service contre service entre les familles. 



 75 

poneñana et le développement», animé par Messieurs Justin a rassemblé des notables 

Betsileo. Il s’agissait en l’occurrence de Messieurs Ratalata Guillaume, Rakoto Marcel et 

Heriniaina, habitant dans la commune rurale d’Ambondrona, district d’Isandra, région de la 

Haute Matsiatra. Le thème de cette émission, s’intitula «l’argent ou la personne?». 

Ces 3 personnes parlèrent de la manifestation du foneñana dans le passé, à travers le 

«taty midi-dro-mienga», (donnant-donnant) qui renforçait le foneñana entre les membres des 

familles. Plus vous apportez dans le foneñana plus vous recevez en retour. C’est le respect 

mutuel qui compte beaucoup sur le fitondram-poneñana parce que, si des invités viennent 

dans une cérémonie familiale, même s’ils n’apportent pas de don, la famille qui les invite, les 

traitent sur le même pied d’égalité que ceux apportant des dons. L’important donc, c’est la 

solidarité, la parenté et l’amitié dans le bonheur, comme dans le malheur. La pratique du 

foneñana dans le passé était moins lourde car les membres de chaque famille étaient peu 

nombreux. Comme les champs de culture étaient encore fertiles, la sécurité était assurée, la 

solidarité régna dans toutes les sociétés, et les productions étaient suffisantes. 

Le niveau d’instruction du public était faible mais les conseils des Ray aman-dReny 

supplantaient ce manque dans la vie des enfants et des jeunes. Avant d’entreprendre quoi que 

ce soit le Betsileo de l’ Iarindrano dans le passé, ou bien pendant la royauté, attendait les 

décisions de roi ou de la reine. La population considérait le roi comme le Dieu visible et 

toutes ses décisions interprétées comme divines, avaient force de loi. 

Voici un témoignage de Mr Raizana, 75 ans: selon les traditions orales, le roi 

d’Ialatsara (Mahaditra) a pris la décision de repiquer du riz dans une plaine. Ce terrain de 

culture était difficile à inonder. Mais comme la décision du roi était irrévocable, ses sujets se 

sont mis à amener l’eau en construisant des canaux d’irrigation. 

Pendant le repiquage, l’eau se trouvait insuffisante, le roi obligea son peuple à sacrifier un 

bœuf par famille et le sang de ces zébus inonda les champs. 

Toutes les familles ont rempli cette obligation car tout refus fut sévèrement puni. Ainsi, la 

pratique du foneñana suscita des craintes pour les familles. En outre, pendant les diam-

poneñana du passé, la valeur des dons apportés était équivalente. Les dépenses et les charges 

étaient donc bien équilibrées. Alors, le fitondram-poneñana était moins lourd.  

D’après Monsieur Ratalata Guillaume, dans le passé, pendant une cérémonie 

familiale, seulement 5 personnes apportèrent des dons mais le reste n’apporta rien car ces 

derniers ont déjà aidé le maître de céans pendant la préparation de la fête. 



 76 

Pour conclure, cette section, nous avons constaté que dans le passé, la pratique du 

foneñana était simple mais il n’en reste pas moins qu’il soit un signe d’alliance et de l’amitié 

entre les sociétés et les familles. Mais ce foneñana évoluait petit à petit. 

 

2.3.2. LA PRATIQUE DU  FONEÑANA AUJOURD’HUI  : 
 

Avec la troisième République qui boucle définitivement l’ère socialiste, le gouvernement 

malgache a pris la décision  de changer la République Malgache. Madagascar est donc revenu 

dans le giron capitaliste. Les paysans Betsileo arpentent le chemin qui est dit chemin du 

développement rapide. Le contexte du foneñana betsileo est sous le signe de l’argent fort 

apprécié dans la société capitaliste. L’honneur du lien de parenté en est entaché. 

Aujourd’hui, le terme «ory tsa mba havan’ny manaña» est ancré dans la vie de la 

société. Texto les familles riches ne jettent même pas un regard sur les pauvres. C’est l’argent 

qui guide la vie socio-économique et culturelle de la génération actuelle.  

D’après Marcel Mauss74, «la famille d’aujourd’hui ne s’ouvre pas à la société ou à la 

famille voisine mais chacun reste isolé. L’utilisation des ouvriers ou bien même des salariés 

règne dans la société».Le foneñana s’amenuise au sein des familles betsileo et c’est l’argent 

qui prime. La pratique du haoña75 est abandonnée dans la plupart des familles betsileo au 

profit du salariat. 

 Marcel Mauss (2004)76, d’après l’Encyclopédie encarta, formule l’idée selon 

laquelle «le don ou le potlatch serait la forme fondamentale de l’échange qui se serait 

progressivement dégradé dans les sociétés modernes». En outre, l’annonce aux familles et aux 

sociétés voisines devient un moyen d’enrichissement. A preuve, il y a des gens qui invitent 

leur parenté et les sociétés quatre ou cinq fois par an. Ils les invitent par exemple pour un 

fañengam-bady77, la circoncision d’un petit garçon, un hosy apanga78, un lañonana 

proprement dit. La présence étant obligatoire pendant les événements heureux et malheureux, 

force est d’admettre que pendant ces évènements, les familles et les sociétés voisines 

apportent à chaque fois des dons. Il n’est donc pas étonnant que, la vie de la société 

d’aujourd’hui soit isolé et dominé par le chacun pour soi (samy maka ho azy). Ainsi la 

                                                 
74 Marcel Mauss (1923 – 1924). – L’essai sur le don: forme archaïque de l’échange. 
75 Haoña: annonce aux familles ou aux sociétés voisines pendant un travail à faire. 
76 Voir Microsoft Encarta. Ouvrage qui rassemble une somme considérable de données ethnographiques. 
77 Fañengam-bady: mariage traditionnel betsileo. 
78 Hosy apanga: C’est la réception d’une nouvelle maison.  



 77 

solidarité se perd petit à petit et le fitondram-poneñana, devient kizeha c'est-à-dire, 

concurrence entre les famille par alliance. 

Lors d’une cérémonie familiale, par exemple, tous les beaux-parents des enfants 

arrivent dans ce lañonana avec des dons. Mais si l’un de ces beaux parents remet son don en 

deuxième place après celle du premier, il augmentera par la suite la qualité et la quantité de 

ses dons. Et ainsi de suite.  

Le fitodram-poneñana ici donc a changé n’est plus la raison de regroupement ni 

d’alliance des familles et des sociétés mais la concurrence entre les familles par alliance.  

2.3.3. LES POINTS COMMUNS ENTRE LES FONEÑANA D’AUTR EFOIS ET 
D’AUJOURD’HUI  : 

 
D’après ces deux sections, nous avons constaté que la pratique du foneñana a 

radicalement changé aujourd’hui, mais la base de ce foneñana reste profondément ancrée au 

cœur du betsileo. Par exemple, lors d’un décès, la famille du défunt cherche un bœuf pour 

l’enterrer. L’idée du sacrifice du zébu ici, est de démontrer la solidarité et l’alliance entre les 

familles. Autre exemple: lors d’une cérémonie familiale, toutes les familles par alliance et les 

sociétés voisines apportent toujours des dons aux maîtres de céans. Ces derniers partagent les 

fiahiana  en retour en raison du «nofon-kena mitam-pihavanana» pour le renforcement du 

foneñana. Mais cette distribution se fait proportionnellement aux dons apportés. 

La persistance de l’association des jeunes (mahery) dans chaque village suscité la sympathie 

des sociologues et des anthropologues modernes. Elle reste légion dans le lañonana, le 

famadihana, le décès, le travail quotidien, etc. ... 



 78 

 

 

 

 

 

PARTIE 3: ANALYSE DES 
RESULTATS ET 
DISCUSSIONS : 

 



 79 

Selon Marcel Mauss79, «le social n’est donc plus une donnée, mais une catégorie 

qui mérite bel et bien d’être conceptualisée en tant que telle. Cette position permet lui 

d’appréhender de façon fine les rapports entre collectif et individuel, entre la contrainte et la 

liberté, et donc de traiter de questions tant anthropologiques que psychologiques. Nous 

venons dans cette dernière partie: les importances et les limites du foneñana et enfin, nous 

essayerons de scruter l’horizon du foneñana betsileo». 

3.1.   IMPORTANCES ET VALEURS DU FONEÑANA DANS LA 
SOCIETE ARINDRANO  : 

Il y a plusieurs domaines qui montrent l’importance et la valeur du foneñana: 

3.1.1. VALEURS SOCIALES :  
«L’union fait la force », c’est un proverbe malgache qui a su donner une valeur 

sociale au foneñana betsileo. On ne peut rien faire dans la société s’il n’y a pas de solidarité. 

Et tout ce qui se passe dans chaque famille est supportable moyennant la solidarité : le décès, 

les travaux quotidiens. Si les familles alliées s’épaulent, tous les problèmes sont facilement 

résolus. La pratique du foneñana renforce la solidarité et l’alliance entre les sociétés et les 

familles. Le fitondram-poneñana étant la base de la parenté, il constitue la base de la 

continuité ou la rupture de la parenté. Il régule les relations dans la famille, c'est-à-dire qu’il 

apporte le lien de parenté entre des familles distinctes d’après le fañengam-bady. C’est le 

mariage qui réunit ces familles en une seule alliance. En outre, lors du diam-poneñana, la 

grande famille à l’occasion de se rencontrer. 

Pendant le fitondram-poneñana encore, le Betsileo montre l’amitié entre la grande famille et 

les sociétés voisines. 

Marcel Mauss illustre l’idée de «fait social» par des études concrètes. Il s’attache à 

montrer comment un seul phénomène significatif a à voir avec les structures sociales sous 

jacentes dans leur totalité. Il met en évidence le rôle central d’une forme de don chez certaines 

populations. «Le don» s’insère au sein des sociétés archaïques dans un système social total 

qu’il contribue à structurer et à faire exister. L’apport du don pendant le fitondram-poneñana 

a donc consolidé la structure lignagère et celle de la société. Don est synonyme d’alliance et 

de solidarité. La pratique du foneñana assure également la sécurité parce que toutes familles 

et sociétés voisines s’en trouvent imbriquées. L’amitié et la convivialité y règnent. 

                                                 
79 Marcel Mauss: voir Microsoft Encarta. Collection 2004 Extrait sociologie et Anthropologie. 

 (Encyclopédie en ligne). CD-Rom. 



 80 

L’idéologie du foneñana en effet, telle qu’elle est rappelée dans le discours quotidien ou 

rituel, propose le modèle idéal des relations sociales telles qu’elles doivent être vécues entre 

les membres d’une même famille : des relations d’harmonie et de solidarité dans le cadre du 

système lignager. Le foneñana  fabrique ou bien éduque la connaissance de la population dans 

la société betsileo. Le foneñana apporte le savoir vivre et le savoir faire sur chaque membre 

de la famille. Les Ray aman-dreny donnent des conseils à leurs descendants pendant une 

réunion (havoriana). La visite est l’une des traditions la plus importante pour le Betsileo, car 

cette visite renforce les liens entre les familles élargies. Grâce au foneñana, l’individu se 

reconnaît qu’il est betsileo. Il reconnaît qu’il a une ethnie, qui a sa propre coutume et ses 

propres traditions, son savoir vivre et son savoir faire. En outre, il se sent être le noyau qui 

unit les anciens et les descendants pour la transmission des connaissances et des arts. La 

participation de l’individu au foneñana, lui permettra aussi de connaître ce qu’il faut faire, et 

ce qu’il faut éviter dans la société. Autrement dit, la culture betsileo lui sera confiée pour être 

appliquée, pratiquée et transmise à la génération suivante. C’est pourquoi un père Betsileo 

quelle que soit son origine ou sa place administrative, où il habite, s’efforce toujours 

d’enseigner à ses enfants la culture originaire et d’emmener ses enfants à son terroir ancestral 

pour la pratique de sa culture. Nous percevons que malgré l’éloignement et la hausse des prix 

actuels, à vrai dire, à cause de l’accroissement du coût des prix, un betsileo de l’ Iarindrano 

trouve toujours les moyens pour assister à l’enterrement d’un membre de sa famille proche. Y 

manquer, c’est quelque sorte, négliger les liens de parenté et y participer, c’est un grand 

prestige et même un espoir pour tout la famille et la société. 

Comme facteur sociologique le foneñana constitue le fondement et la base de cette 

société betsileo. Ce facteur est considéré en lui-même comme un chose primordiale. En effet, 

même si l’individu vit loin des sa famille, il faut participer intégralement à l’apporte du 

foneñana. Par conséquent, il participe à toute activité sociale, là où il est intégré. Ce qui 

prouve que le foneñana constitue une nécessité plus ou moins absolue pour l’individu et qu’il 

ne peut jamais l’enfreindre ou outrepasser car il s’agit d’une condition vitale pour lui. Mais 

s’il dépense moins, économiquement, dans cette société, il ne peut pas y a adhérer et 

participer. La vit économique de la société betsileo dépend donc du foneñana car la société 

betsileo vie dans une structure familiale tsy misaramianakavy, c'est-à-dire l’une n’habite loin 

de l’autre. Alors tout activité est pratiquée en équipe. 

L’idée de foneñana doit permettre en particulier de dominer, de dépasser les 

inégalités de statuts sociaux ou économiques. 



 81 

3.1.2. VALEURS ECONOMIQUES : 
 

D’après cette première section, le foneñana assure la solidarité. Et cette dernière 

contribue à l’augmentation de la production. A cause du foneñana, tous les travaux sont 

communautaires, donc moins éreintant avec économie de temps.  

On prend comme exemple Rakoto possède une rizière de quatre hectares, si sa 

famille à elle seule laboure cette rizière, la durée de travail est de trois mois. Mais grâce à la 

solidarité des membres de la famille réunis, la durée de ce travail est écourtée de deux jours. 

Donc Rakoto dispose de temps à consacrer à autre chose. L’économie et les revenus du 

ménage en ressentent l’effet. 

La construction d’une digue de protection ou bien d’un barrage traditionnel est un travail 

qui requiert la mobilisation sociale. A cause de la solidarité des familles réunies, l’érection 

de telles infrastructures devient supportable tout le monde vient avec leurs matériels et 

équipements. L’opérationnalisation de ces infrastructures contribue à l’augmentation de la 

production et au développement socio-économique du terroir. 

Il y a un proverbe malgache qui vérifie l’importance économique du foneñana: 

«Izay be ro basy»: texto plus nombreux, plus on est fort. Donc, à cause de la solidarité des 

sociétés réunies, toute chose à entreprendre est facile à réaliser. 

Pendant un deuil, toutes les familles se précipitent au portillon de la famille éplorée 

pour apporter des dons  pour la soulager spirituellement et économiquement. Et ce, jusqu’au 

jour de l’enterrement. 



 82 

3.1.3.  VALEURS CULTURELLES  : 

 
D’après la tradition betsileo, il y a un proverbe qui parle directement de l’importance 

culturelle du foneñana betsileo «ny manañ’aomby manan-kena, ny manan-tany manaña 

fotaka, ny manan-damba manaña lahin-jiro, fa ny manañ’olo ro manan-kavana». C’est-à-dire 

que ni les terres, ni les bœufs, ni les tissus n’ont aucune importance si on n’a pas de parents. 

Le nombre des familles alliées est un signe de puissance au sein de la société. Dans la vie 

socio-économique et culturelle de la société de l’Arindrano, le foneñana est capital. Il recèle 

le savoir-vivre qui est la base de la sagesse, l’amitié source d’alliance. Cette  dernière 

provoque la solidarité dans tous les domaines. 

Dans le foneñana, le betsileo discute du relation parentale (Fihavanana80). En 

général, c’est le foneñana qui incite le fihavanana car toutes les familles alliées sont 

automatiquement unies dans une corde familiale (rohim-pihavanana). 

L’Encyclopédie Encarta, parle du cimetière malgache comme d’une île de «terre 

sacrée» dans la mesure où les ancêtres malgaches y ont été enterrés. Les malgaches honorent 

leurs morts avec tous les respects et les tombes sont préparées selon des rites très précis. 

L’emplacement du tombeau et le temps qu’il a fallu pour le construire obéissent à des règles 

particulières. Tout cela signifie que les Malgaches croient au prestige de leur tradition pour 

assurer et pour renforcer le foneñana et le fihavanana. 

Des proverbes malgaches authentifient l’importance de ce foneñana: «veloña iray traño, maty 

iray fasaña»: vivant on habite la même maison, mort, on est enterré dans le même tombeau et 

le «trano atsimo sy avaratra, izay tsy mahaleña ialofana»: d’une même famille, si différents 

que soient les toits on peut toujours y trouver refuge, donc, tout cela veut dire que tous les 

Betsileo unis par un lien de la parenté ou dans une société sont considérés comme «Un» 

quelque soit l’évènement. Les familles issues d’une même généalogie ou dans une même 

arbre généalogique sont plus ou moins éloignées s’efforcent de s’attacher, de se lier, pour 

former et se montrer comme une même famille restreinte, bien qu’elles soient plus ou moins 

élargies. Autrement dit, ces familles n’excluent jamais le fait qu’elles sont issues d’une même 

corde ombilicale, et que les unes n’ont jamais existé sans les autres. Cela détermine des 

relations de cause, relations d’origine, relations d’effet et relations de conséquence entre les 

familles vivant dans une même filiation. Cette conception généalogique sera toujours 

respectée, sinon, l’individu social aura honte. Il est quand même honteux si on vous 

                                                 
80 Fihavanana : C’est la relation entre des familles larges. 



 83 

demandez de relater votre arbre généalogique (tantaran-dRazaña) qui explique votre origine, 

alors que vous ne le savez pas. Cela implique que les Betsileo aiment transmettre leur arbre 

généalogique à ses descendants. Le tantara est donc l’histoire des ancêtres et l’héritage propre 

d’une lignée ; et le récit de cette histoire, qui resitue les interlocuteurs dans la lignée de leurs 

ancêtres, donnant à ce mot le sens de la généalogie. La connaissance du nom des ancêtres 

s’accompagne de la relation des principaux faits de leur vie et offre déjà une part de leur 

expérience. Les tantara forment donc un corpus de traditions fidèlement transmises à chaque 

génération pour être retenues et observées ; celles-ci constituent pour le groupe une somme de 

savoir faire, un code de lois, des habitudes sociales, un rituel ; elles expriment des valeurs 

essentielles qui cimentent l’unité du groupe et lui offrent en toute circonstance une référence 

induscutée. C’est pourquoi les betsileo instruisent leurs fils, de connaître et d’être capables de 

se situer dans la généalogique de sa famille ou son origine. Le fait qu’on est issu d’une même 

souche intègre l’homme social betsileo. Dire qu’on est généalogiquement issu d’une même 

personne, et qu’on se relâche, cela implique la vision qu’on se marque epidendrum de son 

origine. Pour conclure, l’idée de foneñana à pour principe, la généalogie. Cela traduit le fait 

que l’on est d’une manière élargie, de même clan, de la même origine. Ainsi, on s’aperçoit 

que chez les Betsileo, il y a plusieurs clans et que les individus sociaux appartenant à un 

même clan, s’entretiennent, se relient entre eux, se soutiennent et se proclament comme une 

seule et même famille exemples de clans : Tokamasy, Tarae, Trañovondro, Tokamiandry, 

Raombazafy, Zazamena, Vohimae,… là on revient au fait du foneñana. Cela implique déjà le 

problème du flux vital du Aina et par extension, l’origine de son existence. C’est pourquoi on 

peut dire combien, le foneñana a un sens et une signification : la preuve sociale de l’existence 

de l’individu en tant qu’être social. Ne pas considérer cette origine, cette source, c’est se 

démarquer et séparer socialement de sa racine. Ce qui oblige l’individu social de ne pas le 

négliger. 

 



 84 

.3.1.3.1 Dimension religieuse du foneñana : 

JAOVELO – DZAO (1991)81 écrit que les Anciens Malgaches croyaient à d’un 

existence de dieu; ils étaient monothéistes, malgré leur tendance à mêler beaucoup de 

superstitions à leur croyance en un Etre suprême. 

Quelques-uns de leurs proverbes sur Dieu relèvent des sentiments sublimes. Dieu voit 

tout, il connaît tout; il gouverne le monde, en toute indépendance et de façon omnipotente il 

fera justice aux faibles et aux opprimés, à tous ceux qui souffrent injustement». La croyance 

en Dieu se mêlait, chez les Malgaches, à beaucoup de superstitions; ils vénéraient des idoles 

qu’ils appelaient « sampy» et croyaient à la vertu des talismans nommés «ody», contre les 

maux de toute genre. Ils y voyaient une vertu divine; ils croyaient au pouvoir des esprits et 

offraient fréquemment des sacrifices aux mânes des anciens habitants du pays, les Vazimba, 

parce qu’ils redoutaient leur pouvoir de nuire et  se fiaient à l’efficacité de leur protection. Ils 

étaient fatalistes et n’hésitaient pas à se montrer cruels envers les enfants qui naissaient sous 

un mauvais destin. 

Le betsileo de l’ Iarindrano d’autrefois croyait dur comme fer que les aînés ou bien les parents 

représentent Dieu puis les ancêtres. A son avis, les ancêtres dirigent le monde invisible et les 

Ray aman-dReny gouvernent le monde visible. Le Ntaolo betsileo, honorait le Créateur et les 

Ancêtres. Il pratiquait le sao-drazaña et officie les sacrifices (sorona ou tsitsika) pour 

demander la bénédiction ou pour remercier ces Ancêtres. 

Avant l’arrivée des missionnaires étrangers qui évangélisèrent l’île, les Betsileo 

avaient déjà reconnu la valeur des aînés, des sociétés et du mariage. Les Malgaches étaient 

amateurs de traditions; ils respectaient et gardaient l’héritage des ancêtres; ce respect était 

superstitieux. «Teny nataon’ny Razaña ka tsy mahazo miova» Paroles prononcées par les 

ancêtres: elle ne peuvent pas changer. Ce proverbe disait le respect des Malgaches pour leurs 

ancêtres et les traditions des anciens. A cause de leurs croyances, les Betsileo ont considéré le 

Ray aman-dReny comme les représentants de Dieu dans la famille et devant la société. 

L’opérationnalisation des décisions du Ray aman-dReny est obligatoire pour tous les membres 

de la famille. L’application à la lettre de cette décision entraîne la bénédiction du Créateur et 

des Ancêtres. Cette bénédiction accompagne le récipiendaire dans tout ce qu’il entreprendre.  

Par exemple, grâce à la bénédiction des divinités et des Ancêtres, la production 

agricole augmente, les femmes stériles ont des enfants, les malades recouvrent la guérison. 

                                                 
81 JAOVELO – DZAO (1991). - La sagesse malgache: La culture Malgache face à la dialectique de la tradition 

et de la modernité. Antananarivo : ISTPM, 83 p, p 9 



 85 

Bref la bénédiction du Dieu fait que les activités ou les événements se passent comme sur des 

roulettes.  

Nous constatons donc que dans la société de l’ Iarindrano le foneñana ne se limite pas 

non seulement à la société des vivants, mais elle vit en harmonie avec le monde invisible. 

C'est-à-dire que les ancêtres veillent sur les vivants. Les Betsileo croient donc que le foneñana 

consolide la relation entre la société des vivants  et celle des morts. Mais les vivants 

renforcent le foneñana entre eux pour perpétuer les liens de parenté parmi les générations 

futures. 

Le Betsileo croit mordicus en l’honneur du mariage entre l’homme et la femme: c’est 

le fehim-poneñana. Pendant ce fehim-poneñana, la famille de l’homme s’incruste dans la 

famille de la femme et vice versa. C'est ainsi que chacune de ces deux grandes familles est 

devenue «midi-poneñana». Il n’y a pas de foneñana sans mariage. C’est le mariage qui 

cimente la relation entre des familles distinctes. 

Cette relation est, dans un premier temps, une relation interpersonnelle au niveau de 

deux personnes qui décident de s’unir par le mariage. Mais après, elle devient plurielle, parce 

que, tous les fianakaviana deviennent mitrao-poneñana ou bien ils vivent dans un foneñana 

après le fehim-poneñana. Pour ainsi dire, la famille de l’homme se marie avec celle de la 

femme. Donc le mariage joue  un rôle très important dans le foneñana betsileo. 

Dans le journal LUMIERE 82, du Dimanche 5 Novembre 1967, on parle des valeurs 

traditionnelles africaines: «nous nous sommes toujours réjouis du développement des études 

sur l’Afrique et nous voyons avec satisfaction que la connaissance de son  histoire et de ses 

traditions se répand de plus en plus; si elles sont menées avec loyauté et selon des méthodes 

objectives, ces études ne peuvent que conduire à une compréhension plus exacte et à une 

appréciation plus juste du passé de l’Afrique et de sa situation actuelle. Un fondement 

constant, et général de la tradition africaine est la vision spirituelle de la vie.  

Un élément commun et très important de cette conception spirituelle est l’idée de Dieu 

comme cause première et dernière de toutes les choses. Ce concept, qui est senti plus 

qu’analysé, vécu plus que pensé, s’exprime d’une manière extrêmement diverse suivant les 

cultures». 

En réalité, la présence de Dieu pénètre la vie traditionnelle africaine comme la 

présence d’un être supérieure, personnel et mystérieux. Une autre caractéristique commune à 

la tradition africaine est le respect de la dignité humaine. Le respect pour l’homme se note 

                                                 
82 Journal LUMIERE: journal hebdomadaire d’information de Fianarantsoa (Madagascar) qui ne parait plus. 

Les derniers numéros datant de 1972. 



 86 

dans les formes, quand celles-ci n’offrent rien de systématique dans l’éducation familiale 

traditionnelle, dans les initiations sociales et dans la participation à la vie sociale et politique 

selon l’ordre traditionnel propre à chaque peuple. 

L’une des caractéristiques propres de la tradition africaine est le sens de la famille. 

Quant à la vie communautaire qui, dans la tradition, n’était qu’une sorte d’extension 

de la famille, notons que la participation à la vie communautaire, soit dans le milieu de la 

parenté soit dans celui de la vie publique, est considérée comme un devoir précis, et un droit 

de tous; mais on n’arrive à l’exercice de ce droit qu’après y avoir été préparé par un jeune 

candidat et de lui faire connaître les traditions et l’ordre coutumier de leur société. 

Aujourd’hui, l’Afrique a été gagnée par le progrès qui la fait accéder aux nouvelles 

formes de connaissances et de vie qu’apportent la science et la technique. Il n’y a rien en tout 

cela qui soit en contradiction avec les valeurs essentielles de la tradition morale et religieuse 

héritée du passé que nous avons brièvement décrites ci-dessus, car ces valeurs appartiennent 

en quelque sorte à la loi naturelle gravée dans le cœur de tout homme et qui sert de base à la 

vie communautaire bien ordonnée des hommes  de tous les temps. Pour cette raison, c’est un 

devoir de respecter  l’héritage de cette tradition, car il s’agit du patrimoine culturel du passé. 

C’est également un devoir d’en renouveler la signification et l’expression. 

Tout cela parle de la valeur de la croyance communautaire dans la société africaine. Et 

on n’oublie pas la société de l’ Arindrano. Le respect de la décision des Ray aman-dReny vaut 

la bénédiction des ancêtres car ces derniers sont les maîtres du monde. 

 

.3.1.3.1 Dimension politique du foneñana : 

Autrefois, tout le monde est égal devant la société. Mais aujourd’hui, la manifestation 

des traditions, l’organisation de la société et la structure du lien de la parenté changent. 

Auparavant, le fitondram-poneñana était un devoir de chaque famille pour renforcer le lien de 

parenté. Il y avait échange, amitié, alliance dans chaque famille pendant le fitondram-

poneñana. 

Par contre, actuellement, le foneñana est assujetti à la loi du plus fort. Comme les 

familles riches apportent beaucoup dans le foneñana au niveau de leur famille élargie, il est 

indiscutable et indubitable que ces familles pèsent lourd dans la prise de décision à l’instar 

des gros actionnaires dans une société anonyme. 

Les générations actuelles utilisent les noms de leurs ancêtres pour demander le 

pouvoir. Prenons l’exemple de la génération des Hova. Ils considèrent leurs familles comme 



 87 

les maîtres ou les  dirigeants pendant la royauté. Donc, ils sous-estiment les autres familles en 

y faisant référence. Le clientélisme se transmet de génération en génération pour obtenir les 

postes de dirigeant dans chaque société et même dans notre pays. 

Pendant la royauté, le Betsileo considérait le foneñana comme la seule tradition 

ancienne et la plus efficace dans sa société. Il assurait la symbiose des familles même si elles 

n’habitaient pas le même terroir. Dans le foneñana, le betsileo trouve la dimension de lien de 

parenté car pendant le diam-poneñana et le fitondram-poneñana, toutes les parentés et les 

autres familles par alliance arrivent. Chaque famille apporte des dons pour marquer la 

durabilité du lien de parenté entre le donneur et le receveur. Les proches parents apportent des 

dons beaucoup plus importants que les membres de la famille élargie ou les sociétés voisines. 

A vrai dire, c’est le volume des dons apporté pendant le rassemblement familial 

(havoriana)83 qui symbolise la valeur et la puissance du lien de parenté entre deux familles. 

Par exemple, pendant une cérémonie familiale, les beaux-parents de la fille ou du fils du 

maître de céans apportent des dons plus importants que les autres membres de la famille ayant 

un lien de parenté ou bien un lien de parenté par le sang. 

Ces deux familles supportent les même charges et obligations devant la famille organisatrice, 

Mais, le lien de parenté entre famille par alliance est plus important que celle de la famille par 

vakirà. Ces deux premières familles ont un lien de parenté plus important que le lien de 

parenté par le sang entre les sociétés. Parce que, ces derniers n’ont aucun lien de parenté mais 

ils vivent dans une seule société, donc ils sont devenus mitrao-moniña84. 

De ce qui précède, on a constaté que la vie du betsileo est limitée par les différents 

types de lien de parenté dont le lien naturel. C’est le lien de la parenté matrilinéaire et 

patrilinéaire, c'est-à-dire, la famille restreinte du père et de la mère. 

Ensuite, il y a le lien de parenté par alliance ou  par amitié. Ce type de lien de parenté 

n’à aucun lien familial  il est le fruit d’une relation entre deux personnes ou instaurée sur la 

base d’un contrat social. Le betsileo de l’Iarindrano respecte scrupuleusement les valeurs, les 

obligations découlant des liens communautaires pour faire prévaloir le prestige devant les 

autres familles et/ou clans.  

Le foneñana est important dans la vie de la société de l’ Iarindrano car il reflète la 

force ou la faiblesse d’une famille par rapport aux autres. Ainsi, la société a  classé la place et 

l’importance de chaque famille par rapport à leurs relations avec les familles par alliance. 

                                                 
83 Havoriana: regroupement des familles. 
84Mitrao-moniña : allié dans une communauté.  



 88 

Si ces familles influentes organisent dans une quelconque manifestation, les familles 

voisines leur prêtent main forte et font acte d’allégeance en vertu du foneñana. Pour accéder 

au pouvoir, les politiciens instrumentent volontiers le foneñana pour atteindre leur  objectif : 

plus ils ont avec eux plusieurs familles, plus ils ont la chance d’emporter les élections. 

Prenons l’exemple d’un candidat aux élections législatives qui a rendu visite à sa 

grande famille dispersée dans plusieurs communes du district où elle a déposé sa candidature. 

Il persuade les membres de la grande famille de participer massivement aux élections et de 

l’élire. A leur tour, ces derniers convainquent les autres, pour faire élire la candidate. Il 

bénéficie donc d’un atout considérable par rapport aux autres prétendants pendant la 

propagande. Cet exemple démontre que le foneñana devient un moyen de se hisser au 

pouvoir. Toutefois, le foneñana peut constituer un facteur de blocage au développement de la 

société parce qu’il limite la structure administrative de chaque société. Le lien de parenté 

l’emporte sur la compétence, l’expérience, le niveau d’instruction. 

Prenons encore l’exemple d’une personne qui est devenu ministre. Tous les membres 

de la famille se regroupent autour de lui pour occuper des postes importants (secrétaire 

général, chefs de cabinet, etc.) alors qu’ils ne disposent pas des compétences requises. Il n’est 

donc pas étonnant d’assister à un échec du développement de la société à cause du népotisme. 

Pour conclure ce chapitre, nous pouvons dire que le foneñana betsileo tient une 

place très importante dans la vie socio-économique, culturelle et politique de la société de l’ 

Iarindrano car il est la base ou bien la clé de cette société. 

Le foneñana que le Betsileo de l’Iarindrano vit à travers le fihavanana comporte 

également des talons d’Achille.  



 89 

 

3.2.  LIMITES DU FONEÑANA  :   
 

La prédominance des réseaux sociaux tant dans les zones rurales que dans les zones 

urbaines où sont disséminées les familles laisse des empreintes sur l’économie qui n’est  ni 

capitaliste ni socialiste : l’économie de l’affection. L’expression ne renvoie pas aux émotions 

affective elle même. Elle signale plutôt les réseaux de soutien, de communication et 

d’interaction entre des groupes définis structurellement par le sang, la parenté, la communauté 

ou quelque autre affinité comme la religion. 

L’économie de l’affection relie de façon systématique une série d’unités 

économiques et sociales discrètes qui, sous d’autres rapports de besoins et la dynamique des 

micro et non des macrostructures, prend de l’importance dans toute société où l’accès au 

contrôle de la terre par le petit producteur n’a pas encore disparu. Dans la plupart des régions 

du monde, l’économie de l’affection a été réduite à l’état d’objet historique. 

Dans la plupart des pays africains, les processus de production et de reproduction à 

l’échelle de la communauté familiale sont toujours très enracinés dans l’économie de 

l’affection. Malgré l’autonomie de l’unité de production, les membres de chaque maisonnée 

coopérant entre eux, probablement pour sauvegarder la reproduction physique et sociale dans 

des situations où la marge de survie est très faible. Les formes et activités économiques de 

l’époque précoloniale n’ont pas disparu. 

En fait, leur fonction de protection a été consolidée dans de nombreuses régions à 

mesure que les pouvoirs coloniaux imposaient de nouvelles exigences à la société rurale. Mais 

dans la mesure où ces formes de coopération ne sont pas parties intégrante et permanente du 

système de production, elles ont tendance à être plus informelles et conjoncturelles que 

régulières et formalisées. Ces groupes de coopération constituent des organisations 

«invisibles» qui n’apparaissent au grand jour qu’après de patientes recherches.  Comme le 

montre Jane Ruyer (1981)85. 

D’après l’enquête, le foneñana a des faiblesses devant la société car il est le 

blocage économique et social, il peut renforcer ou détruire le fihavanana.  

Pour distinguer le naturel du culturel, Lévi-Strauss refait l’hypothèse, courante au 

XVIII ème siècle, de l’enfant isolé dès la naissance de toute influence, donc de tout rapport 

                                                 
85Jane Ruyer (1981). - «Household and community in African Studies». Africans Studies Review, p24.  



 90 

culturel, mais il conclut que cette opération, même si elle était possible, n’apporterait pas de 

résultats probants. Il compare alors les groupes d’animaux aux groupes humains. 

L’étude des sociétés de grands singes montre une différence fondamentale avec les 

sociétés humaines. L’absence de règles pour organiser les rapports entre les membres du 

groupe, ce qui permet à Lévi-Strauss d’écrire:«cette absence de règle semble apporter le 

critère le plus sûr qui permette de distinguer un processus naturel d’un processus culturel». 

Lévi-Strauss C (1949)86. «Tout semble se passer comme si les grands singes, déjà capables de 

se dissocier d’un comportement spécifique, ne pouvaient parvenir à rétablir une norme sur un 

plan nouveau. La conduite instinctive perd la netteté et la précision qu’on trouve chez la 

plupart des mammifères; mais la différence est purement négative, et le domaine abandonné 

par la nature reste territoire inoccupé. Cette absence de règles semble apporter le critère le 

plus sûr qui permette de distinguer un processus naturel d’un processus culturel. 

Rien de plus suggestif, à cet égard, que l’opposition entre l’attitude de l’enfant, 

même très jeune, pour qui tous les problèmes sont réglés par de nettes distinctions, plus nettes 

et plus impératives parfois, que chez l’adulte, et les relations entre les membres d’un groupe 

simien toutes entières abandonnées au hasard et à la rencontre, où la conduite du même 

individu aujourd’hui ne garantit en rien sa conduite du lendemain. C’est en effet, qu’il y a un 

cercle vicieux à chercher dans la nature l’origine des règles institutionnelles qui supposent 

bien plus, qui sont déjà la culture, et dont l’instauration au sein d’un groupe peut 

difficilement se concevoir sans l’intervention du langage. La constance et la régularité 

existent, à vrai dire, aussi bien dans la nature que dans la culture. Mais, au sein de la 

première, elle apparaissent précisément dans le domaine où, dans l’autre celui de la tradition 

externe. On ne saurait demander à une illusoire continuité entre les deux ordres de rendre 

compte des points par lesquels ils s’opposent. 

Aucune analyse réelle ne permet donc de saisir le point de passage entre les faits de 

nature et les faits de culture, et le mécanisme de leur articulation. Mais la discussion 

précédente ne nous a pas seulement apporté ce résultat négatif, elle nous a fourni, avec la 

présence ou l’absence de règles dans les comportements sous traits aux déterminations 

instructives, le critère le plus valable des attitudes sociales. Partout où la règle se manifeste 

nous savons avec certitude être à l’étage de la culture.  

Symétriquement il est aisé de reconnaître dans l’universel le critère de la nature. 

Car ce qui est constant chez tous les hommes échappe nécessairement au domaine des 

                                                 
86Lévi-Strauss C (1949). – «Les structures élémentaires de la parenté». In Mouton, p9. 



 91 

coutumes, des techniques et des institutions par lesquelles les groupes se différencient et 

s’opposent. A défaut d’analyse réelle, le double critère de la norme et de l’universalité 

apporte le principe d’une analyse idéale, qui peut permettre au moins dans certains cas et 

dans certaines limites d’isoler les éléments naturels des éléments culturels qui interviennent 

dans les synthèses de l’ordre le plus complexe. Posons donc que tout ce qui est universel, chez 

l’homme, relève de l’ordre de la nature et se caractérise par la spontanéité, que tout ce qui 

est astreint à une norme appartient à la culture et présente les attributs du relatif et du 

particulier ». 

 

3.2. 1. FONEÑANA BLOCAGE ECONOMIQUE ET 
SOCIAL : 

 

.3.2.1.1. Sur  le  plan  économique :  
La pratique du foneñana est devenue une sorte d’activités génératrices de revenus 

pour quelques familles qui organisent souvent des cérémonies. Les lafin-kavana leur 

apportent des dons. En retour ces derniers s’appauvrissent faute de renvoi de l’ascenseur. Ce 

phénomène entraîne le blocage économique. 

Si la solidarité entre les sociétés est importante pour le développement, il se trouve 

toutefois que les deux tiers (2/3) de la vie de la société sont absorbés par le fitondram-

poneñana et le diam-poneñana (cérémonies, enterrements, haoña et autres traditions). 

Les temps de travail sont réduits. Pour une cérémonie ou un enterrement ou des travaux à 

faire, le travail quotidien de chaque famille est arrêté obligatoirement. Ce qui est source 

d’insuffisance de production chez le ménage. 

Le foneñana provoque la concurrence (kizeha) entre les familles par alliance. Ce 

kizeha en effet, ruine économiquement les familles qui apportent des dons lors des 

regroupements familiaux (havoriana). Elle le font pour « rehausser l’honneur et le prestige » 

devant les autres, quitte à s’endetter lourdement. L’endettement frappe les familles surtout 

lors des décès où il leur faut enterrer le défunt moyennant un zébu. 

Le sacrifice du zébu est une tradition qui renforce le foneñana pendant l’enterrement. A 

défaut de disposer de zébu, la famille du défunt doit obligatoirement en trouver un pour 

montrer la force du foneñana. Ainsi elle est la proie facile auprès des riches. C’est un cycle 

infernal. 

 



 92 

.3.2.1.2. Sur  le  plan  social :  
En général, le conflit d’héritage croît dans les familles betsileo  à cause de ce 

foneñana. Surtout pour la question des rizières ! Généralement, la cause du conflit réside dans 

le fait que les familles élargies cherchent leur part. Si les familles qui gardent  cet héritage ne 

veulent pas partager, le conflit s’aggrave jusqu’à amener les deux parties devant le tribunal. 

La plupart des litiges  fonciers sont en général des conflits de patrimoine, alors que sont les 

familles par alliance qui sont unies dans un patrimoine. 

En outre, les jeunes perçoivent en termes de dysharmonie et de conflits les aspects 

essentiels du système villageois: la différenciation sociale marque les relations entre groupes 

de résidence, l’organisation sociale impose à chacun des statuts hiérarchisés et des modèles de 

comportement de dépendance, l’organisation politique accentue les relations de dominant à 

dominé ; les problèmes fonciers renforcent les antagonismes familiaux ; l’organisation 

économique fondée sur la parenté masque des rapports d’exploitation sous couvert d’une 

idéologie de l’harmonie. 

3.2. 2. LE FONEÑANA : UNE PRATIQUE 
ECONOMIQUE OSTENTATOIRE :  

L’échange de dons entre les familles unies par l’alliance ne stimule pas l’évolution 

de la vie économique dans la société de l’Iarindrano. En  effet il se forme un cercle vicieux 

entre ces familles. Le Betsileo donne le terme atero ka alao87 (c’est-à-dire donner pour 

recevoir) pour montrer l’ostentation de ces échanges.  

Selon un enquêté, les dons occasionnés par les charges résidentielles (fitondra-

poneñana) masquent une forme d’hypocrisie parce que l’atero ka alao signifie que si une 

famille apporte un bœuf durant un enterrement chez une autre famille, cette dernière doit lui 

rendre la pareille dans les mêmes circonstances. Cet échange est resté limité par le foneñana, 

et chacun y trouve son compte. Il y a aussi un autre terme betsileo qui vérifie l’aller-retour 

économique:ny taty midi-dro-mienga88, c'est-à-dire qu’une famille donne des dons pour 

qu’elle les récupère sitôt après. Il arrive souvent que les familles qui s’acquittent en dernier 

des charges résidentielles fassent de la surenchère sur les dons reçus. Aussi la ruine 

économique plane-t-elle sur beaucoup de ménages. 

                                                 
87 Atero ka alao: terme betsileo pour montrer si une famille donne de don à une autre famille mais cette don 

revient après. 
88 Ny taty midi-dro-mienga: c’est le panier entré qui sort par la suite. Une autre sens: on rend ce qui on a reçu.  



 93 

Les dons occasionnés par les charges résidentielles sont rendus, avec un surplus à 

ceux qui se en ont donné dans le passé. Donc, la vie du foneñana n’apporte pas d’évolution 

économique dans la plupart des familles betsileo. 

En outre, le foneñana est une «exploitation» traditionnelle entre les familles unies 

par alliance, parce qu’il y a des familles qui invitent leur parents plusieurs fois par an ; les 

objectifs de ces invitations étant de gagner des dons  mais non pas de refermer les liens de 

parenté. 

3.2. 3. LE FONEÑANA ; FORCE OU DESTRUCTION 
DU FIHAVANANA  : 

La vie du foneñana betsileo est passée par plusieurs étapes. D’abord, après la création 

de la tribu qui serait organisée pour chaque famille d’un village selon leur lieu de départ, la 

place de leur village, les noms de leurs ancêtres communs, le dirigeant pendant la période 

d’immigration est nommé parmi les plus âgés des membres de la tribu. Les betsileo vivront 

dans le foneñana bien sécurisés, le respect du contrat social étant bien renforcé. 

Les terres cultivables étaient fertiles, la population vivait en paix car la guerre entre les 

tribus était interdite dans la société des arrivants et celle des maîtres des sols. Selon 

Rainihifina (1958), cette époque était appelée la période heureuse car tous les habitants 

vivaient en paix dans chaque société. 

Ensuite,  à cause de l’accroissement du nombre des immigrants, la guerre commença. 

C’est le jour du «miadimihavana» disait Rainihifina. Pendant cette période, la division des 

peuples était provoquée par les guerres car le vainqueur devenait hova et anakandriana, alors 

que les vaincus étaient réduits à l’esclavage (Andevo) tandis que les autres demeuraient 

hommes libres ou «olompotsy». Tout le monde se battait pour occuper le sommet de la 

hiérarchie sociale. Le foneñana traversa une passé difficile car les peuples étaient en guerre. 

Le foneñana entre les Hova et les esclaves disparut même si auparavant les deux 

faisaient partie du même lignage. C'est-à-dire que les familles des esclaves n’eurent plus le 

droit de discuter avec celles des hova. Les esclaves devenaient la propriété des hova et elles 

constituaient leur force de production. Mais à l’arrivée des missionnaires à Madagascar, le 

Bible dit: «Tout le monde est égal devant du Dieu, créateur de l’univers.». 

Grâce à cela, le foneñana rêvait et reprenait sa place originelle. Les familles de la 

même parenté sont revenues dans un même foneñana et les aînés continuent à diriger chaque 

famille dans laquelle la sérénité est revenue. En tant que base de la vie socio-économique et 

culturelle de la société betsileo, le foneñana est la force du fihavanana. 



 94 

La pratique du diam-poneñana est importante dans la mesure où c’est l’occasion de rencontre 

entre toutes les familles unies par alliance et entre les sociétés qui ont des familles unies dans 

une même parenté. L’amitié, l’alliance et la solidarité sont au beau fixe au sein de ces 

familles. En outre, l’échange et les dons consolident  les liens de parenté, lors du fitondram-

poneñana. Si nous apportons des dons, pendant une diam-poneñana, nous sommes appréciés, 

devant les sociétés et les parentés, comme familles proches du maître du céans. Actuellement, 

si une famille n’apporte pas de don pendant un havoriana de son fianakaviana, les autres la 

considèrent comme une famille ingrate. Alors c’est un motif de rejet. Tout cela veut dire que 

toutes les familles qui n’ont pas les moyens de rendre ce qu’elles ont reçu trouvent leurs liens 

communautaires d’autrui face aux autres membres (rava foneñana89). Autrement dit les 

riches rejettent les pauvres. D’ailleurs,  un proverbe betsileo rend compte de ce phénomène 

dans «ny ory tsy havan’ny manaña», c'est-à-dire que les riches ne cherchent pas d’alliance 

avec les pauvres même si ces deux classes vivent dans une même parenté. Donc, dans ce cas, 

le foneñana devient un fossoyeur du fihavanana, parce que pour supporter les charges 

communautaires à l’occasion d’un lañonana par exemple, les familles riches n’invitent plus 

les pauvres. 

 

                                                 
89 Rava foneñana: Voir définition, p39.  



 95 

 

3.3.  PERSPECTIVES D’AVENIR  : 
 

Les publics cibles donnent leurs idées pendant la descente sur terrain concernant le 

foneñana. Ils avancent des problèmes, ils donnent des propositions pour améliorer la vie du 

Betsileo dans le foneñana. 

 

3.3. 1. ANALYSES COMPARATIVES  : 

3.3.1.1. La société Antemoro : 

Les Antemoro font partie des tribus de Madagascar. Ils vivent dans la région 

Vatovavy Fitovinany. Ils fixent beaucoup de lien de parenté. Les Antemoro maintiennent 

encore leurs traditions originaires de La Mecque  

On prend comme exemple: les femmes Antemoro n’ont pas le droit d’épousé les hommes 

hors de leurs tribus et les filles doivent rester chastes avant le mariage 

  Dans la société Antemoro, l’Antehony qui prend la place de souverain ou le 

dirigeant ; l’Antalaotra qui est le révolutionnaires ou le réformateur et l’Ampanambaka. Le 

problème se pose dans la société Antemoro parce que  ce trois différentes catégories sociales 

ne peuvent pas se marier entre elle son même type de catégorie familiale. Nous avons constaté 

d’après cela que l’Antemoro fixe beaucoup l’honneur de sa caste. 

 Mais Rombaka J. PH. (1970)90 dit que ce sont seulement les femmes qui n’ont 

aucun droit d’épouser hors de son caste. Mais les hommes ont la liberté de choisir les femmes 

qu’ils aiment. Pour la pratique du mariage, la différence entre la tradition Antemoro et 

Betsileo se base sur la forme des fiançailles.  

Dans la société betsileo, les  fiançailles sont vécues pour tester si une femme et un homme qui 

décident de se marier peuvent vraiment avoir des enfants. Si la fiançailles peut supporter 

vraiment ses beaux – parents et les autres membres des familles.  

Deux jeunes Betsileo qui décideront de se marier  vivent déjà ensemble pendant un temps 

indéterminé, avant le fehim-poneñana. Mais au contraire, selon les Antemoro, toute relation 

sexuelle entre deux jeunes avant les jours de mialo91 est interdite. 

                                                 
90 ROMBAKA J. PH. (1970). - Fomban-drazana Antemoro. Fianarantsoa: Edition Ambozontany, 121 p, p 7-22.  
91 Mialo : Une semaine après le fehim-poneñana, c’est un terme Antemoro qui marque le jours de la première 

visite de deux jeunes mariés avec les représentants de la famille de l’homme et sa sœur aux familles 



 96 

En général, le foneñana Antemoro change et peut se dégrader à cause des droits de 

la femme et de l’homme parce que la femme n’a aucun droit à diriger une famille. L’homme 

n’a pas le droit d’aider son épouse dans la ménage, avant et après le mariage. Seulement la 

femme prépare tous les éléments dont elle a besoin dans sa nouvelle famille. Mais, l’homme 

est seul dirigeant et il ne peut pas donner de somme d’argent à son épouse parce que, cela est 

interdit pour  la tradition Antemoro. C’est la mère de l’homme qui économise le salaire ou 

bien l’argent de son fils, mais l’épouse de ce dernier n’a aucun droit sur cet argent. Donc, tout 

cela provoque la dégradation du foneñana entre la famille de l’homme et celle de la femme 

car cette dernière n’est pas contente  en voyant la misère et la souffrance de leur fille après le 

mariage.  

Selon Rombaka encore, la visite entre la famille de l’homme et celle de la femme, après le 

fehim-poneñana relève de l’hypocrisie, car il n’y a pas de réelle volonté pour la famille de la 

femme. La population du Bas-Faraony regroupe des Antemoro qui portent le nom 

d’Antemahanara, nom d’un ancêtre lointain qui conduisit un groupe important d’Antemoro. 

L’usage de ce nom souligne l’origine commune aux interlocuteurs qui, du village 

d’Ankarimbary-Mahabolo jusqu’à l’embouchure, partagent les mêmes us et coutumes. 

Le premier groupe sociologique important qui dépasse la famille ménage est le lignage, c’est 

le firazañana et la cacophonie, c'est-à-dire littéralement que les ascendants d’ego et les 

descendants d’ego. Derrière l’un de ces termes, l’interlocuteur villageois pourra comprendre 

que l’on veuille parler de ceux qui lui sont parents en ligne paternelle et avec lesquels il 

entretient des relations privilégiées. Dans le lignage nous trouvons les descendants en ligne 

masculine d’un ancêtre commun; pour ego, il comprend le plus souvent comme membres 

vivants, son grand-père, ses grands-oncles, son père, les frères de son père, ses propres 

enfants et leurs cousins, garçons et filles. 

Toutefois, des inimitiés personnelles ont joué et ont contribué à scinder des lignages; c’est 

ainsi que se sont formées plusieurs tranobe92 portant le même nom. Des villages ont pu se 

constituer grâce à l’existence antérieure d’un pacte de sang ou bien une parenté contractée par 

un rite qui mélange les sang entre membres de tranobe différentes ou d’alliances 

matrimoniales fait naître des intérêts communs. 

Le terme tranobe, fatrange et troky, désignant un groupe autonome dans le village; les 

lignages qui le composent se considèrent comme des parents mais cette parenté peut aussi 

                                                                                                                                                         
de la femme et c’est après ce temps que l’Antemoro a droit de faire des relations sexuelles avec la 
mariée.  

92 Tranobe: grande maison, maison de clan. 



 97 

bien être réelle. L’entraide entre les membres de la tranobe s’exerce à l’occasion de la 

réparation des maisons et de l’assistance en cas de décès. 

Plusieurs manifestations d’ordre religieux rassemblent les membres de la tranobe: les rites 

d’offrande au créateur et aux ancêtres qui se font au fatrange ou au tombeau du clan, la 

circoncision des jeunes garçons, les funérailles d’un membres de la tranobe. 

Les communications entre individus et groupes sociaux dans la communauté villageoise 

s’établissent de la manière suivante : l’une, dans une structure horizontale est placée du côté 

des lignages dans la tranobe car les tranobe s’associent dans un même village ou se 

regroupent dans un clan ; chaque rive formant un ensemble autonome. L’autre, dans une 

structure verticale, consacrée par la stratification en classes d’âge, reconnaît à chaque unité un 

aîné : le père dans la famille ménage, l’aîné dans le lignage, le roi et l’assemblée des hommes 

dans la tranobe. Un point de référence commande toute la structure en ses deux composantes, 

horizontale et verticale ; il est situé dans le temps des origines et comprend l’acte créateur du 

Zanahary, la prise de possession de la terre par les ancêtres, la constitution des clans et 

l’établissement de la tradition. 

Toute communication s’établit dans cette structure. C’est pendant une réunion que 

l’Antemoro propose de faire la cérémonie de bain et de bénédiction à l’embouchure mais c’est 

le recours à l’ombiasy93 qui permet de clore temporairement la discussion. 

Pour les Antemoro, les nombreuses conversations, les réunions et les débats sont à la fois une 

forme de loisir, et un exercice de la vie sociale. Mais la réalité plus profonde que ces 

événements manifestent et dont ils ne sont en somme que le corollaire obligé, c’est la volonté 

de raffermir et même de sentir l’unité du groupe, considérée comme une valeur essentielle. 

Dans la société Antemoro, il existe dans un même village une communauté de voisinage dont 

rend compte l’expression iray tanàna, «un seul village». Mais ce regroupement dans l’habitat, 

bien que facteur d’unité réelle, ne supplante pas les liens plus profonds qui sont ceux du sang. 

Actuellement, certaines tranobe ne rassemblent que quelques segments lignagers. C'est-à-dire 

que les familles vivant un même lien de parenté se regroupent dans une même tranobe. Plutôt 

que d’élire un roi pour elles seules, elles ont conclu un accord avec d’autres tranobe du même 

village. Ces tranobe se sont placées sous un seul commandement. Le roi est choisi chaque 

année à tour de rôle dans l’un des groupes ainsi réunis. L’identité de la mort de l’un de ses 

membres puisque tout ressortissant d’une tranobe, homme ou femme, revient toujours dans 

son groupe au moment de la mort et est veillé dans sa tranobe. De même, les jeunes garçons 

                                                 
93 Ombiasy: guérisseur, est aussi celui qui pratique la géomancie. 



 98 

seront circoncis dans leur tranobe. Et si les membres de la tranobe ont à accompli un rite 

d’offrande au Créateur et aux Ancêtres, ils pourront le faire à leur fatrange. Quand les 

membres d’une tranobe augmentent en nombre, les liens de parenté deviennent plus lâches et 

le consensus commun difficile. Les membres de la tranobe peuvent alors réagir dans le sens 

d’un renforcement de leur unité. 

A l’origine les Antemoro étaient organisées en douze clans. Les liens de parenté qui unissent 

les membres d’une ou plusieurs tranobe de Vohimasina s’étende à d’autre tranobe parente de 

la base vallée et en certains cas, à des tranobe qui se sont constituées dans les vallées voisine 

de la Namorona et de la Mananano, car les douze clans supposés avoir les mêmes origines se 

sont multipliés et ont essai né dans plusieurs tranobe qui ne rassemblent parfois que quelques 

lignages s’inscrivent dans un ensemble plus large qui est la communauté de clan. Les 

membres d’un clan portent le même nom et s’affirment tous descendants d’un ancêtre 

commun. La mort est le moment privilégiés qui manifeste cette unité de clan. La population 

Antemoro se réparti en différents groupes dont la constitution et la cohabitation sur le même 

territoire trouvent leur justification dans des liens de parenté ou de voisinage ayant commencé 

par des rencontres sur lesquelles les traditions orales ne livrent que des données 

fragmentaires. 

Sur la répartition des tâches et des responsabilités entres l’homme et la femme Antemoro, la 

séparation des sexes est manifestée en maintes circonstances: travaux agricoles et 

domestiques, manifestations sociales diverses, modalités de l’éducation. A chaque sexe sont 

assignées des tâches précises et les relations entre hommes et femmes obéissent à des 

comportements codifiés par la société. Au cours des activités agricoles, artisanales et 

ménagères, l’homme travaille plus souvent dans les champs que la femme. Les travaux 

considérés comme les plus durs sont accomplis par les hommes. La femme s’adonne surtout 

aux travaux ménagers et ne quitte le village que pour des travaux agricoles précis comme le 

repiquage des plants de riz et la récolte. Elle s’occupe tout spécialement de la cuisine. La 

femme partage avec l’homme l’éducation des enfants. 

Pour conclure, cette paragraphe, on constate donc que la vie du foneñana betsileo et 

le foneñana Antemoro comporte des différences parce que pour le Betsileo, le fehim-

poneñana devient une fixation des relations entre deux familles mais au contraire pour 

l’Antemoro le mariage donne un risque pour la dégradation du fihavanana entre les familles 

de l’homme et celles de la femme. Mais sur la forme du clan, il y a une sorte d’égalité car le 

clan comprend plusieurs familles qui peuvent être assez éloignées les unes des autres. Il 

possède un nom, celui de l’ancêtre fondateur, et qui se transmet en lignée patrilinéaire. Des 



 99 

interdits de clan comme le sandrana Antemoro et le fady betsileo qui ont été transmis par un 

de l’ancêtre fondateur du clan et ne peut jamais être levé, des particularités rituelles et un 

manque aux oreilles des bœufs sont des éléments distinctifs du clan. 

 

3.3.1.2. Les sociétés africaines : 

Dans les sociétés noires94, le groupement social essentiel est le village, mais il s’agit cette fois 

du village tribu, communauté humaine dont nous avons vu que le village case, élément du 

paysage, n’est que l’aspect concret. On peut le définir: une collectivité pour l’exploitation en 

commun d’un terroir placé sous la protection effective des ancêtres et des dieux. 

Il s’ensuit que le groupe social comprend non seulement les vivants, mais aussi les morts, 

avec tous les liens et échanges de services que cela comporte. 

Des  sociétés africaines, c’est la grande originalité, qui ne laisse pas de surprendre de prime 

abord l’Européen non averti. Dans la société, les morts sont les chefs véritables qui veillent 

sur la conduite des vivants, maintiennent les règles morales, gardent les coutumes intactes, la 

fidélité aux traditions et punissent ou demandent réparation si la loi a été violée ou le rite 

inobservé. 

Prenons l’exemple de la société camerounaise: si les hommes de l’ouest mangent du porc, de 

la tortue ou de la panthère, le rite est enfreint, si une femme consomme du bélier, du lion, du 

chimpanzé, du poisson ou du boa, elle se rend coupable de « rupture d’interdit », et voila, 

dans les deux cas, qui déclenche la colère des ancêtres. Et ceux-ci ne vont pas manquer de 

déchaîner sur la communauté toutes sortes de calamités : maladies épidémiques, retard de la 

pluie, épizootie qui décime le troupeau, stérilité des femmes …Alors il faut réparer par des 

offrandes, humiliations, jeûnes, sacrifices, sans parler des peines prononcées par le chef de 

village, qui pourront aller jusqu’à la mort provoqué de bien des manières, ou l’expulsion de la 

communauté, sanction pire que la mort. 

Ainsi, les ancêtres maintiennent la vie collective du groupe, une vie bien ordonnée et bien 

réglée. Pas de note discordante, tout le monde se soumet parce qu’il est sage d’obéir, le 

conformisme est total. 

La société reste forte parce qu’il y a cohésion et que l’individu n’est pas isolé. 

La hiérarchie des morts aux vivants est soigneusement graduée. En haut de l’échelle se 

placent les grands. Ancêtres qui ont fondé le peuple ou la tribu, puis immédiatement au-

                                                 
94 MILLEY J. (1960).- Connaissance de l’Afrique: la vie sous les tropiques. Paris : Société Continentale 

d’Editions Modernes Illustrées (SCEMI) ,350p. 



 100 

dessous l’Ancêtre de la famille et tous ses descendants. A partir de là, l’on revient sur terre, en 

compagnie des vivants, et l’on trouve d’abord le Patriarche95 qui, un pied dans la tombe déjà 

forme le trait d’union entre les vivants et les morts: personnage considérable qui tient en son 

pouvoir la « force vitale » des hommes, accomplit les rites, fait plier les forces de la nature, 

tomber la pluie, prospérer les cultures, assure les bonnes récoltes, et fait enfanter les femmes, 

tout cela dans l’ordre et la bonne entente. 

Viennent ensuite les anciens, presque aussi vieux que le patriarche et très vénérés. La 

hiérarchie continuée par les hommes mûrs, puis les hommes plus jeunes, mariés, non mariés, 

les jeunes gens déjà organisés en classes d’âge après l’initiation, les enfants enfin.  

Le village ou communauté villageoise se compose de quelques grandes familles. Chaque 

famille étendue comprend à son tour un nombre variable de ménages où les lieux se 

définissent, ici par filiation patrilinéaire, c'est-à-dire où les pouvoirs et les droits s’acquièrent 

de père en fils, là par filiation utérine.  

La grande famille reste prépondérante presque partout, mais parfois, l’individualisme pousse 

le ménage à prendre le pas sur elle, dans l’attribution, par exemple, de certains biens, d’un 

bout de terre, ou du bétail. 

Dans la forte organisation des communautés, le ménage est une cellule de base qui apparaît 

comme d’importance secondaire, un peu reléguée ; au contraire, quand la cohésion du groupe 

se relâche, le fait se produit souvent, la famille au sens restreint du mot reste ce qui apparaît 

de plus solide dans la société. 

Pour nous96, les actions culturelles que nous organisons regroupent diverses formes 

d’expression, manifestent notre culture, nous redonnent le sens de nos racines, nous 

permettent de mieux nous comprendre entre nous ; L’organisation d’une fête, d’un festival ce 

sont autant d’occasion de nous exprimer, de proclamer notre identité, de mieux nous défendre, 

nous organiser. La dimension culturelle est une composante de la vie quotidienne du travail et 

du loisir, de la santé et de l’éducation, de l’alimentation et de la vie sociale, à la ville comme à 

la campagne. C’est elle qui véhicule la mémoire collective, les luttes d’aujourd’hui et les 

                                                 
95 Le patriarche, n’est en quelque sorte que le représentant du premier ancêtre et de tous ceux qui s’intercalent 

entre celui-ci et lui-même, il est le porte parole des aïeux décédés, l’intermédiaire entre leur 
descendants vivants, Le détenteur de leurs privilèges et des formules sacrées grâce auxquelles 
ils se sont assuré la jouissance et l’usage su sol familial. 

 
96 Claudie Vacherot et Garbo (1982).- «Le défi de la solidarité. Partenaires pour que la terre soit à tous », 

Paris : Revue. Faim et Développement : la dimension culturelle, 91p, 
(p69-70) 

 



 101 

rêves de demain, qui, subtilement, permet d’exprimer aussi la contestation et la résistance à 

l’oppression 

 

3.3.1.3. Les sociétés asiatiques : 

En Asie orientale deux civilisations, chinoise et indienne, ont principalement influencé les 

arts. L’influence de la Chine s’est étendue au Japon, à la Corée et au nord du Viêt-nam ; celle 

de l’Inde à l’Asie du sud-est, y compris le sud du Viêt-Nam. 

En Inde, le régime foncier est assez inégalitaire et dominé, malgré plusieurs réformes agraires, 

par de grands propriétaires. Ces progrès dépendent également de la caste dominante de 

chaque région : certaines castes sont en effet réputées pour regrouper d’excellents 

agriculteurs. 

La répartition de la population et des activités économiques est déterminée par une série de 

liaison réciproques et de rapport avec les milieux physiques. Dans un pays où l’agriculture 

fournit encore près de deux tiers des emplois, il n’est pas étonnant que la productivité des 

systèmes agricoles soit un facteur essentiel pour expliquer les densités rurales; pour une large 

part, il en va de même de la localisation des villes: elles ont été, et restent, des centres de 

services pour la population rurale. 

La pratique de l’irrigation a permis de corriger les effets du milieu physique et d’étendre 

sensiblement le domaine de la riziculture. De plus, la prospérité des agriculteurs n’est pas plus 

élevée dans les anciennes régions de forte productivité que dans les zones de densité 

moyenne. Les rapports entre castes et classes sociales demeurent relativement évidents dans la 

société villageoise. Le village indien comprend souvent une ou deux Jati, qui appartiennent à 

des Varna intermédiaires et sont classées en position moyenne. Leurs membres, qui possèdent 

la plus grande partie du sol, forment la majorité des propriétaires cultivateurs. 

La société villageoise ne pourrait fonctionner sans des relations humaines. La société 

villageoise indienne pratique comme celle de la société betsileo l’aide (haoña) aux familles 

pendant la période de culture du riz. C’est pendant les travaux quotidiens que les indiens 

vérifient l’existence du lien de parenté entre les parentèles. Du point de vue général et surtout 

lors de la vie quotidienne, la vie du paysan indien est similaire à celle du paysan betsileo. 

La revue «Faim et Développement» n°41 du décembre 1975 révéla que les Indiens ont un très 

grand sens communautaire. Il y a une unité et une fraternité qui apparaît, non seulement à 

travers les mots par lesquels on se salue, mais aussi à travers toute la vie quotidienne. C’est 

ainsi, par exemple, que les jeunes orphelins ont un très grand sens du dytique humain. 



 102 

La qualité de vie des communautés indiennes fait qu’il y a très peu de cas de folie, quelques 

uns, sans aucun doute, à cause d’une mauvaise alimentation,  mais pour ainsi dire aucun 

provenant des tensions psychiques auxquelles l’homme, est soumis dans la société 

occidentale. L’homme, quel qu’il soit, a droit à être respecté, aussi que tous les hommes. Et la 

culture de cette communauté? Si on la respecte, on n’y peut rien changer, ni modifier aucun 

facteur de sa culture, si secondaire soit-il, sans l’accord total de la communauté entière. 

Et puis, on pense qu’il y a une autre considération, bien plus importante, qui fait que nous 

devons respecter les cultures. C’est que chacune, dans son aspect religieux, contient une part 

de révélation divine, adaptée aux hommes qui la vivent. 

En ce qui concerne le travail pour transformer la terre, les indiens ne rencontre pas de 

différences majeures. Ils ne sont mécanisés, mais utilisent les bœufs de trait. 

Le plus important, c’est pourquoi ils ont crée leurs propres écoles, leurs propres coopératives, 

leur propre artisanat. Tout cela, c’est un travail extrêmement lent avec les statuts 

communautaires dans chaque village. 

Dans la société villageoise indienne, les villageois utilisent le système de Jaymaning. 

Ce système est utilisé rendant les travaux quotidiens des paysans sous forme de service contre 

service entre eux. Et cela fonctionne comme le valin-tanana dans la société paysanne 

Betsileo. Le Viêt-nam aussi présente à peu près la même diversité ethnique et les mêmes 

caractéristiques démographiques que le pays betsileo. Des minorités montagnardes 

maintiennent un genre de vie encore relativement primitif, tandis que la population 

vietnamienne, majoritaire, est massivement concentrée dans les plaines comme la population 

de l’Arindrano. Les cultures vivrières sont en forte expansion, surtout celle du riz, ce succès 

est pour l’essentiel dû à la décollectivatisation des terres, avec attribution aux familles 

paysannes de «concessions» foncières, qui a à peu près valeur de propriété définitive. 

3.3. 2. PROPOSITIONS RECUEILLIES : 
Selon Monsieur Raikoto, 85 ans, Cultivateur dans le village d’Antanamarina, 

Fokontany Fihaiha sud, Commune Rurale Kirano, District d’Ambalavao: «l’histoire du 

foneñana n’est pas un phénomène spécifique à Madagascar, il remonte jusqu’à l’ancien 

testament de la bible». «Ny foneñana, toy ny ladim-boatavo, mandraky any, mandraky atoy, fa 

raika ihany ro vahane». C’est à dire le foneñana relève d’une source unique mais il s’est 

ramifié. 

Monsieur Raikoto a pris la bible pour expliquer la vie du foneñana dans le monde et 

surtout à Madagascar. Il a dit qu’après le déluge, la famille de Noé reforma ou bien reproduit 



 103 

toutes les générations dans le monde entier. Cette famille a contracté des alliances 

matrimoniales avec d’autres pour accroître le nombre de populations.  

Tout cela a fait, en premier temps, que l’homme du monde vit dans un seule foneñana. 

Après plusieurs siècles, ces générations se ramifient, se séparent et se dispersent dans 

différents continents en quête de richesses. Certaines d’entre elles sont arrivées à Madagascar. 

Une partie de cette population est entrée par la côte Ouest, l’autre, par la Côte Est. Cette 

dernière a peuplé l’ Iarindrano. Ces peuples évoluent dans le temps et dans l’espace. Les lieux 

d’habitation, l’habillement sont les mêmes que ceux de l’Egyptien. 

Autrefois, le betsileo de l’ Iarindrano utilisa le foneñana comme organisation de 

chaque société, comme présentation du lien de parenté entre les familles des différents 

villages et comme système de relation sociale. Depuis, le betsileo fixe jusqu’à maintenant la 

base du foneñana mais la manifestation se déroule différemment.  

Bien avant les cérémonies familiales, toutes les fianakaviana se concertent pour les 

préparatifs (Réhabilitation des maisons, réhabilitation de valabe, …). 

Le jour de la cérémonie, tous les lafin-kavana arrivent pour honorer la famille hôte. Ils 

apportent des dons comme signes du foneñana unique, entre l’invité et l’inviteur. Par contre, 

si une personne est décédée, tous les lafin-kavana et les sociétés voisines arrivent pour aider 

la famille du défunt. L’apport du don est obligatoire pour les visiteurs parce que personne ne 

s’est préparé face à un décès. Le Betsileo donna d’autres noms à ce genre d’événements 

malheureux: «fahasahiranana, haratsiana, manjo». Donc, tout le monde doit aider la famille 

mana-manjo pour l’encourager. Autrefois, le Betsileo de l’Arindrano montrait l’importance 

du foneñana lors de l’enterrement d’un mort. C’est à dire il n’enterra  pas le mort dans le 

tombeau mais il le mange pour montrer l’amitié et l’alliance entre le vivant et le mort. Le 

Betsileo considéra, pendant ce temps, que l’enterrement fut considéré comme un rejet du 

défunt, donc, le défunt n’est pas rejeté par sa famille même celui-ci est mort mais il est enterré 

à l’intérieur des gens (mandeviña am-pon’olo97), c'est-à-dire tous les membres de la famille 

consomment la chair du décédé. Les personnes qui ne mangent pas à cette chair du mort sont 

considérées comme des sorciers. Mais, après des siècles, il y a une épidémie grave qui a 

frappé le pays. La plupart de la population est décimée par la peste. Alors, le Betsileo a 

commencé à enterrer ses morts dans la grotte car les personnes décédées ne sont plus 

comestibles. C’est pourquoi on les a remplacées par des bœufs. Le sacrifice du bœuf pendant 

l’enterrement est reste jusqu’ à nos jours dans la société de l’Iarindrano une marque pour 

                                                 
97 Mandeviña am-pon’olo: c’est une pratique de la manducation. 



 104 

montrer l’importance du foneñana entre les vivants  et les Ancêtres. La chair du défunt est 

ainsi poursuit au fond de ses parents vie celle d’un bœuf. 

En outre, à cause de l’accroissement du nombre de la population, le foneñana ne se 

limite pas seulement dans la société de l’Iarindrano, mais il se développe dans diverses 

régions après la période de la colonisation. Quelques exemples, dans la région d’Ihorombe, de 

la région du Betsiboka, il y a aussi les jeunes qui pratiquent l’exode rural vers Antananarivo et 

Fianarantsoa. Chacun de ces  immigrants apporte les traditions betsileo dans leur région 

d’origine, et cela provoque le changement de notre tradition car il y a symbiose entre la 

tradition betsileo et celle des autres régions.  

Alors, au retour dans la société de l’ Iarindrano, les visiteurs et les émigrés apportent 

d’autres traditions vers leurs régions d’origine. La forme et le fond du foneñana changent. 

Prenons la tradition Bara par exemple, pendant une cérémonie familiale, tous les 

fianakaviana arrivent dans ce tsipirano98 mais ils n’apportent que de l’argent et du toaka. 

Dans le sacrifice du bœuf, on n’a pas besoin de corde et des Saotsa mais on abat le zébu avec 

des haches. Mais pendant la cérémonie familiale betsileo, l’apport de Vary velona99 est fait 

pour prouver la vie du foneñana entre les visiteurs et la famille tompon-dapa. Donc, en 

arrivant dans l’Iarindrano, les familles manam-poneñana dans la région d’Ihorombe apporte 

la tradition bara. Alors, la forme du foneñana change. 

Selon Raikoto encore, l’importance de la tradition «tsy misaramianakavy», renforce 

encore le foneñana dans notre société. C'est-à-dire, toutes les familles ont un même lien de 

parenté. Elles ont le droit d’être enterrées dans un seul tombeau. Autrement dit, le Betsileo vit 

ensemble de son vivant jusqu'à la mort. Il utilise le terme «Ny trano raika fa ny varavarana 

no roa» pour montrer que les betsileo viennent d’une seule source mais seules les sociétés 

d’où ils proviennent diffèrent. Même si dans la société de l’Iarindrano, il y a quelque 

différence  sur le foneñana dans les parties du nord et est d’une part et dans les parties sud et 

ouest d’autre part. D’abord, dans les partie nord et est de l’ Iarindrano appartenant au district 

de Vohibato et la partie est du district d’Ambalavao actuel. Ces parties sont considérées 

comme la capitale du pays de l’Iarindrano pendant la royauté. Catat a vérifié tout cela pendant 

son voyage à Madagascar vers 1889 – 1890 dans l’ouvrage de Dubois intitulé Monographie 

des betsileo en attestant qu’Ifandana était un ancien village betsileo. 

                                                 
98 Tsipirano: C’est la réplique bara du lañonana ou kiridy dans la société betsileo. 
99 Vary velona: du paddy apporté dans des grands sous biques. 



 105 

Ifandana100 est un village situé à l’Ouest de la montagne célèbre de même nom dans la 

commune d’Anjoma District d’Ambalavao, C’est un village traditionnel. Il est limité par le 

village d’Iampody au sud ouest, Ankadilalana à l’Ouest, Fatrambe au Nord, Bevoalavo au 

Nord Est et Beangira à l’est.  

Dans ces premières parties, le foneñana est amalgamé avec le fihavanana des merina 

car les vingt pour cent (20 %) de la population sont des Imeriniens et filongoa du Tanala 

parce que ces parties sont limitrophes du pays Tanala 

En outre, dans les parties sud et ouest de l’Iarindrano, c'est-à-dire, le reste de district 

d’Ambalavao, la population confond le foneñana avec les autres traditions bara d’Ihorombe. 

En général donc, nous avons constaté d’après la raison sus évoquée par  cet enquêté 

que le foneñana évolue dans le temps et dans l’espace. La situation géographique de chaque 

société, ses habitants et l’époque influent sur l’évolution et le changement de cette tradition 

cible dans la société d’Iarindrano. 

Selon Monsieur Ratalata, 65 ans, habitant d’Ambalakely, dans la Commune rurale 

d’Ankarimalaza Mifanasoa, District de Vohibato, le foneñana betsileo tient une place 

importante comme le famadihana dans la société de l’Amoron’i Mania. Les familles qui ne 

remplissent pas leurs obligations devant leurs parents sont considérées comme tsa mahaleo 

foneñana. Autrement dit ils n’ont pas de valeur devant la société. «Le foneñana est la base du 

fihavanana». Il rassemble la vie sociale, économique et politique dans chaque société. Le 

foneñana est considéré encore comme preuve du lien entre les familles et les sociétés. 

Le foneñana est un signe du renforcement des liens de parenté. Mais la conjoncture 

actuelle en amoindrit l’importance car les paysans se trouvent en difficulté économique. 

L’argent compte beaucoup dans la société et provoque le changement du fond et de la forme 

du foneñana. Malgré tout, les habitants de l’Arindrano renforcent encore le foneñana parce 

que celui-ci est une valeur ancestrale, c'est-à-dire, c’est un patrimoine traditionnel. 

L’objectif du foneñana est de renforcer l’amitié et de la solidarité entre les sociétés et 

entre les familles. Par exemple, le fitondram-poneñana, est l’occasion de se rencontrer entre 

les familles unies par les alliances. Et ici, le but du foneñana est clair. Cependant, il a des 

effets négatifs car le foneñana provoque une distorsion économique et temporelle entre 

plusieurs familles.  

Nous constatons déjà dans la première partie de notre recherche que la vie socio-

économique des betsileo de l’Iarindrano est basée sur l’agriculture et l’élevage. En général, la 

                                                 
100Ifandana: In RAINIHIFINA J. (1958). – Lovantsaina I, Tantara Betsileo. Fianarantsoa : Imprimerie 

Catholique, 240 p, p 126-127.   



 106 

riziculture et l’élevage bovin sont légions. Le temps consacré au travail est réduit chaque 

année à cause des us et coutumes.  

Prenons comme exemple le fady ou tabou: la plupart des paysans betsileo sont interdit 

de travailler 101 le lundi. Si nous calculons par année la perte de temps, le Betsileo de 

l’Arindrano perd 48 jours pendant une année, seulement pour ce fady. En plus, le diam-

poneñana et le fitondram-poneñana obligent toutes les sociétés participantes à  cesser leur 

travail quotidien de deux à cinq jours pour chaque diam-poneñana. 

D’après l’information de l’Institut National de Statistique (INSTAT) de l’année 2004, 

le betsileo travail le seulement trois (3) mois dans l’année. C'est-à-dire, les neuf (9) mois 

restants sont perdus en diam-poneñana et les autres traditions. La diminution de la durée du 

travail engendre la faiblesse du niveau de vie de la population. 

Le foneñana provoque la peur chez les membres de chaque société parce qu’il y a des 

liens hiérarchiques qui modélisent la vie de cette société: les aînés, les adultes et les enfants. 

Les aînés sont les maîtres et les dirigeants de chaque famille. Tous les membres de la famille 

doivent leur faire honneur. Le savoir-vivre commence par la visite quotidienne. Mais celle ci 

occasionne une perte de temps car l’heure de visite dure en général, le matin de 07 à 09 heures 

et le soir de 17 à 19 heures. Pour la visite des aînés donc, les Betsileo de l’ Iarindrano perdent 

quatre heures environ par jour. Si on fait le calcul mathématique, les betsileo perdent 61 jours 

par an en visite, signe de politesse. Mais celui qui ne pratique pas ces visites des aînés au 

moins deux fois par semaine est considéré comme un impoli. 

Le foneñana est à l’origine de l’insuffisance de production mais il oblige, encore 

chaque famille à apporter des dons pendant le diam-poneñana pour renforcer le lien de la 

parenté entre les familles par alliance. En plus, le fitondram-poneñana provoque des 

concurrences entre les familles par alliance car pendant le diam-poneñana, tous les lafin-

kavana apportent des dons et les familles qui arrivent tard apportent beaucoup plus que celles 

qui arrivent avant. Donc, ces démonstrations de richesses suscitent la jalousie entre les 

familles mitrao-poneñana, potentiellement génératrice d’insécurité et de conflit. 

Selon Monsieur Ratalata, l’homme et la femme ont des différences devant le 

foneñana. C’est l’homme qui est le premier responsable de chaque famille. En terme 

malgache: «ny lahy no lohan’ny ankohonana». En général donc, ce sont les hommes qui 

conduisent la vie du foneñana dans la société betsileo. Ils sont aussi les porté paroles des 

familles pendant une réunion ou un fañina. La participation des femmes et des jeunes est rare 

                                                 
101 Travaillé: travaillé ici, c’est labouré la terre avec des charrues.  



 107 

pendant une réunion des familles parce que l’homme a toujours raison dans la société. Toutes 

les discussions des hommes sont obligatoires. Par exemple, une famille décide de faire une 

cérémonie familiale. Pour bien préparer cette cérémonie, le chef de famille tompon-draharaha 

en fait l’annonce aux villageois pour le fañina. 

Pendant ce fañina, tous les hommes majeurs du village participent à la réunion, mais 

ce sont les aînés et les hommes qui ont le droit de prendre la parole et les décisions. 

Pendant le fitondram-poneñana et le diam-poneñana, la participation des hommes est 

obligatoire. Si une famille ou une société arrive dans une autre famille pour faire le diam-

poneñana, et si par inadvertance, dans cette famille visiteuse il n’y a aucun homme, la venue 

n’a aucune importance. C’est l’homme qui pèse dans le foneñana. Il connaît la grandeur du 

lien de parenté entre les familles élargies parce que, devant des invitations, si la famille qui 

invite n’a aucun lien de parenté à sa famille, l’homme ne participe pas à cette cérémonie. Peut 

être sa femme ou ses enfants le représentent dans cette invitation. Mais au contraire, si la 

famille qui invite a un lien de parenté avec sa famille, l’homme participe obligatoirement à 

cette cérémonie. C’est-à-dire, la participation de l’homme au diam-poneñana justifie la 

dimension du lien de parenté entre deux familles ou entre cette famille et la société voisine. 

En outre, dans la société betsileo, ou bien dans la famille, la femme est une vraie conseillère. 

Elle gère la famille. En général, l’homme ne connaît pas l’épargne de sa famille mais c’est la 

femme qui est en charge des questions financières. L’homme ne peut pas s’adonner à ses 

activités sans les conseils de sa femme. Le problème se pose autrefois, sur la valeur de la 

femme devant la société: la participation des femmes dans la prise de décision est presque 

nulle. Elle avalise les décisions de l’homme. 

Pour vérifier tout cela, le Betsileo utilise le terme: «ny akohovavy tsa mba mañeno». 

Signifiant le Betsileo prend l’exemple de la vie d’une famille comme la vie des volailles car 

seuls les coqs chantent mais pas les poules et les poussins. Donc, il considère l’idée de la 

femme même en famille, comme d’aucune importance. Si une femme dirige une famille, la 

société la considère comme une poule qui chante. Mais si la poule chante, c’est un accident 

pour la société; et pour s’en prémunir, cette société est obligée de l’éliminer. 

Devant le foneñana, donc les femmes sont des kofehy manaram-panjaitsa, c'est-à-dire, 

c’est un fil qui suit l’aiguille. Elles n’ont aucun droit de prendre de décision tout en étant les 

conseillères des hommes.  

Pour les femmes, le foneñana est important car elles peuvent avancer leurs arguments 

par le biais des époux. En général, c’est la femme qui a trouvé plusieurs raisons pour résoudre 

les problèmes dans la société. Aujourd’hui, la société de l’Iarindrano adopte l’approche genre 



 108 

comme système de développement. La participation des femmes aux activités familiales et 

administratives évolue. 

Selon le Professeur RAJAONSON François102 ; pour étudier la situation sociologique 

à Madagascar, il faut commencer l’étude par des repères historiques, ethnologiques et avant 

de passer au niveau de la mondialisation. Dans sa thèse de troisième cycle, intitulé «le 

lañonana et le famadihana dans le pays betsileo», il a fait l’étude du monde rural car les 

Malgaches sont en majorité des paysans. Pour étudier le cas du foneñana dans la société de l’ 

Iarindrano, il a considéré en premier lieu, l’historique de cette société cible avec son ouverture 

sur le monde extérieur et l’organisation de cette société. Il parle dans l’historique, de la 

création de cette société, des différentes étapes des événements qui s’y sont déroulés. En 

second lieu il a analysé l’évolution de la société et sa tradition. 

L’étude se base ici sur la vision de plusieurs contextes ethnologiques parce qu’on ne 

peut pas voir le développement d’une région si on ne connaît pas ses us et coutumes. Dans le 

milieu rural, le développement est basé sur l’étude pragmatique. C'est-à-dire, l’étude du 

moyen ou système de production, la gestion, l’économie de ces produits et la répartition des 

rôles et tâches par an. Et en dernier lieu, la vision faite à partir de la mondialisation parce que 

notre pays betsileo est l’une des sociétés du monde qui ne peut pas vivre en autarcie. Les 

habitants de l’ Iarindrano utilisent les relations et les échanges avec les autres pour assurer son 

développement. Ces relations provoquent le changement de mentalité, l’évolution de niveau 

d’instruction et surtout l’évolution des traditions. C’est pourquoi le foneñana betsileo se 

tourne actuellement vers la vision capitaliste car le monde entier vit dans cette structure. 

Le libre échange, la libre concurrence et le libre moyen de production règnent dans le 

monde. Donc, tout cela facilite le moyen d’exploitation entre les betsileo. Alors, le lien de 

parenté devient moins clair pour les générations actuelles 

 

                                                 
102 Professeur RAJAONSON François: Docteur d’Etat en Lettres et en Sciences humaines, l’un des créateurs de 

la filière sociologie à Antananarivo, Madagascar. 



 109 

3.3. 3. AVENIR DU FONEÑANA  :  
Autrefois, les mpiara-monina103 avaient des liens de parenté. Ces familles avaient des 

statuts communs pour L’organisation de sa société. Ils sont appelés fehim-poneñana ou 

contrats villageois. L’idée évolue, et pour continuer la vie du foneñana, le betsileo utilisa le 

moyen de renforcement des liens de parenté entre les familles et entre les sociétés à partir 

d’une autre fehim-poneñana entre homme et femme. En terme juridique, c’est le mariage 

entre homme et femme. Ce mariage ne reste pas entre ces deux personnes mais il élargit les 

grandes familles de l’homme et de la femme. C'est-à-dire qu’à partir du fehim-poneñana, 

deux familles larges sont réunies par un lien de parenté. 

En outre, le foneñana ne peut être mis au ban de la société. Pour pérenniser la société, 

le betsileo utilisa un autre système de démonstration d’amitié et d’alliance. C’est le vakirà qui 

se manifeste soit entre deux hommes, soit entre deux femmes, soit entre homme et femme. 

C’est un système de relation sous forme de cérémonie familiale avec sacrifice  de zébu. Les 

deux personnes qui décident de faire le vakirà célèbrent cette fête, l’un boit le sang de l’autre 

pour montrer que ces deux personnes sont mues par un seul flux vital à partir de ce moment.   

Mais ce lien de parenté ne se limite pas seulement à ces deux personnes dites mpivakirà. Il 

s’élargit aux grandes familles de chacun. 

Pendant cette cérémonie, les deux personnes dit mpivakirà prêtent serment devant les 

fianakaviana. Le foneñana est né à partir de la relation entre les familles. Il y a encore, le 

foneñana créé à partir de la société car les familles vivent en solidarité. 

Les Ntaolo Malagasy montrèrent l’importance du foneñana: ils ne se font pas de mal 

dans leur vie même pour les moindres détails de la vie quotidienne. Par exemple «tain’aomby 

mivadika aza tsa misy mandray koa», signifiant que personne n’ose toucher à de la bouse de 

vache retournée. C’est une illustration de politesse, d’amitié mais aussi du respect à autrui.  

Pour bien assurer la place du foneñana dans notre société actuelle, les betsileo doivent 

analyser et évaluer les raisons fondamentales et l’esprit du Ntaolo sur ce point. Ainsi la jeune 

génération peut aisément, s’il y a lieu, apporter les solutions adaptées au besoin du moment. 

Selon le Ntaolo betsileo, le foneñana a des objectifs bien clairs: renforcer les liens de 

parenté entre les familles élargies ou restreintes par le système d’alliance, d’amitié et de 

solidarité. Et ce, dans tous les évènements qui se déroulent dans la société. 

                                                 
103 Mpiara-monina: ce sont les co-habitants d’un même terroir. Ils ne vivent pas seulement les uns à côté des 

autres, par paquets de familles juxtaposées. Chaque agglomération humaine donne naissance 
à une communauté. 



 110 

Si l’esprit des anciens Betsileo devant ce foneñana est scrupuleusement appliqué  dans 

chaque société, la vie sociale, économique, politique et culturelle de chaque société actuelle 

s’en trouve améliorée. Le problème se situe actuellement en la manifestation du foneñana : il 

devient un  moyen d’exploitation entre les familles. En effet, quelques familles pratiquent le 

foneñana pour chercher les bénéfices comme les haoña, le lanoñana et les autres traditions. 

Par ailleurs, l’argent compte beaucoup dans la vie de la société actuelle. Il en est 

devenu le maître mot sinon le pivot. Tous les moyens sont bons pour s’enrichir. La valeur du 

fihavanana est occultée par l’argent. Le proverbe Malgache«Aleo very tsikalakalam-bola toy 

izay very tsikalakalam-pihavanana» tombe en désuétude car c’est l’argent qui prend le dessus 

sur les liens de parenté. 

Ensuite à cause de la synergie des différentes traditions, le foneñana betsileo s’enrichit et 

constitue un repère pour la génération actuelle à la croisée des chemins. Les dix huit tribus 

Malgaches se propagent dans toute l’Ile et favorisent la rencontre des foneñana. Donc ce 

mélange de tribus va mélanger les traditions de chaque région. 

Nous parlons ici du betsileo de l’ Iarindrano. Pratiquement, il est impossible de trouver des 

purs betsileo dans cette société car il y a d’autres tribus qui y cohabitent. 

Selon le système d’information rurale et de sécurité Alimentaire (SIRSA), la 

population dans la société  de l’ Iarindrano est mélangée avec d’autres tribus comme les 

Tanala, les Antandroy, les merina et autres. 

Dans les 15 communes étudiées dans le district de Vohibato et dans le district 

d’Ambalavao, il y a un mélange interethnique flagrant dans chaque commune.  

 Ce mélange des populations provoque le mélange des us et coutumes. Tout cela provoque 

encore le changement des traditions  car chaque tribu apporte et utilise sa tradition d’origine, 

et, celle-ci se combine avec la tradition betsileo. Le foneñana évolue mais l’objectif de base 

reste. La tribu Antandroy domine largement, dans la commune d’Ambinaniroa ce qui laisse 

supposer une présence marquée des us et coutumes des gens des Région d’ Anosy et du sud 

ouest. A cause de l’évolution des technologies de la communication la manifestation du 

foneñana change et se modernise rapidement. La création de la Radio Mampita à Fianarantsoa 

FM 94 Mhz et la Radio Akon’ny Tsienimparihy à Ambalavao FM 97 Mhz constitue en 

moyen de communication moderne entre les familles parce qu’il y  a une émission 

quotidienne consacrée aux dédicaces (Kaika). Ces deux stations favorisent le « dialogue des 

cultures »  

Par exemple: l’émission kaika de la Radio Mampita permet de communiquer avec quelqu’un 

en temps record ; (message, dédicace, annonce etc.). 



 111 

Pendant cette émission les paysans ont l’occasion de savoir ce qui se passe dans 

chaque famille et de choisir des chansons. Et c’est pareil avec la radio Akon’i Tsienimparihy 

qui a créé l’émission annonce et hafatra an- kira pour que les paysans se communiquent. 

Donc, l’annonce à la famille par le biais des émissaires forts (lehilahy mahery) ou bien les 

messages (Iraka) change qualitativement à cause de la modernisation. Faute de disponibilité 

temporelle la visite entre famille n’est plus obligatoire car la radio remplace ce rôle et propage 

la communication. En outre, l’évolution des technologies de la communication comme le 

téléphone constitue une nouvelle donne  dans la tradition betsileo. Le moyen de 

communication est plus rapide et plus efficace mais le problème se pose sur la vie de la 

génération actuelle. Le revers de la médaille est que nombre de familles larges éprouvent de la 

difficulté à renforcer les liens de parenté. Du coup, les membres de chaque famille ne se 

reconnaissent pratiquement plus. L’efficacité des liens de parenté s’en trouve dégradée 

progressivement. 

Dans l’émission « diam-poneñana et développement » de la Radio Mampita 

Fianarantsoa du dimanche 04 Novembre 2007, Ralahy Daniel et Razafindrakoto Georges 

invités pendant cette émission disaient que « Lovan- drazaña ny fitondram-poneñana ka tsa 

ho foana». Autrement, selon ces derniers, le foneñana est un héritage venant des ancêtres, 

donc, il ne sera pas supprimé. Le système d’échange atero ka alao continue dans notre société 

parce que cet échange a de la valeur. Il noue et consolide le lien de parenté selon Rabialahy 

Daniel, 

Pour bien vivre le foneñana dans la société de l’ Iarindrano, la pratique du 

fitondram-poneñana doit être revue et positive. On doit adapter les Us à l’évolution de 

l’organisation de la société mondiale. Laisser le mauvais côté et conserver la bonne tradition. 

Il y a quelques paysans qui utilisent la nouvelle vision sur la pratique de fitondram- 

poneñana, comme la diminution de la durée du lañonana ou des famadihana. 

Selon ces familles, il n’y a pas de fidirana an-dapa pendant un lañonana mais 

seulement une journée pour faire le sao- drazaña et le sacrifice du bœuf. Ainsi le fond reste 

tandis que la forme change et on gagne du temps. En outre, les dépenses diminuent encore 

parce qu’au lieu de deux au trois jours de réunion, il n’y a qu’une journée pour s’acquitter du 

«vava natao». C’est un vœu que nous formulons et qui tombe dans des oreilles attentives. Par 

exemple la commune de Mahasoabe avance lentement et sûrement dans cette direction.  

 



 112 

.3.3.3.1. La dégradation de la structure sociale : 

Une des manifestations de la dégradation de la structure sociale est l’affaiblissement 

de la cohésion sociale, et l’exclusion. Avec ses conséquences néfastes, le facteur économique 

par exemple leur est entièrement lié : il en est de même avec les autres facteurs que l’on tente 

parfois de dissocier les autres domaines de l’organisation de la société (politique, relations 

sociales), qui leur sont encore plus ou moins étroitement liés. La volonté de satelliser autour 

de l’économie tout ce qui ne concourt pas à son unique développement conduit à miner tous 

les foyers potentiels de résistance. Les sociétés contemporaines, menées par ce nouvel 

impératif, sont gangrenées par un individualisme forcené qui conduit, paradoxalement, à la 

fois à imiter l’autre et à le rejeter. D’où une rupture de la solidarité. 

Sur le plan socio-économique, l’exclusion est le refus par la société d’accéder à une 

demande d’un ou de plusieurs de ses membres. L’exclusion aboutit à priver des individus, 

individuellement ou collectivement, des satisfactions matérielles, intellectuelles ou morales 

qu’ils peuvent du moins espérer s’ils ne sont pas en droit, réglementairement, de les attendre. 

L’exclusion correspond à une mise à l’écart, à un rejet sélectif. Il est refusé aux personnes 

exclues des ressources de toute nature que la société peut leur procurer, sans qu’elles soient 

toutefois dispensées de se soumettre à ses obligations et à ses contraintes. 



 113 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CONCLUSION 



 114 

 
Apprécier et donner un jugement qui se veut être positif, concernant le foneñana, 

constitue une entreprise difficile. En effet, mettre en exergue la valeur et l’importance du 

foneñana, relève de la méthode de vision et de conception relatives à ce dernier. C’est ainsi 

que le foneñana recèle une grande valeur,  une importance considérable, et en même temps du 

fanatisme. Interpréter ce principe comme une politique sociale entravant tout progrès et toute 

civilisation, revient à en amputer le sens anthropologique. L’anthropologie déclare cependant 

que tout a une valeur et importance dans une société humaine. 

C’est cela qui nous permet d’émettre certaines conceptions concernant le foneñana. Mais pour 

nous, entant que natif de l’Iarindrano 104, cette entreprise consiste à émettre une critique à la 

fois destructive et constructive. A notre humble avis, avant tout, il faudrait être un betsileo de 

l’Iarindrano, pour comprendre, donner un sens et donner  une signification relative du 

foneñana. Autrement dit, aux yeux des autres qui n’ont vécu ou qui n’ont pu réaliser le 

foneñana betsileo, cette pratique est jugée peu performante. Et c’est cela qui nous a poussé à 

exploiter ce sujet. D’une manière, vu sous un autre angle que celui de l’âme betsileo de 

l’Iarindrano, le foneñana pourrait condamner ce principe et accuser les betsileo comme 

soumis à un esclavage indirect. Il se peut que les étrangers aient fait une recherche concernant 

le foneñana. Il y avait même des chercheurs malgaches n’habitant pas dans cette région qui 

ont essayé d’analyser le foneñana. Mais, nous sommes en mesure d’affirmer qu’une enquête 

sociologique et anthropologique ne permet pas de cerner le sens et la signification du 

foneñana chez le betsileo de l’ Iarindrano. Il y a des secrets non partagés aux étrangers pour 

des raisons historiques auxquels ont accès strictement le fils authentique du betsileo de l’ 

Iarindrano. A la rigueur les étrangers auront à s’installer et s’intégrer dans la société 

Iarindrano pour bien comprendre le foneñana. Même les intellectuels zanatany105 devront s’y 

incruster pour bien le comprendre. Nous persistons et signons que le foneñana constitue un 

moteur de la vie sociale betsileo. Le fond reste tandis que la forme peut changer avec des 

connotations liées à certaines apesanteurs contemporaines. C’est une dynamique de la vie 

sociale betsileo de l’ Iarindrano tant du point de vue généalogique, psychologique, 

sociologique, anthropologique, économique, politique et surtout morale. Bref la philosophie 

de la société Iarindrano.  

                                                 
104Natif de l’Iarindrano : descendant originaire de la société Iarindrano. 
105 Zanatany : descendant de la terre. 



 115 

 
 
 

GLOSSAIRE 
 

Notes sur la prononciation: 

 

L’orthographe est celle du malgache officiel sauf pour certains mots qui ont été transcris 

en respectant au mieux la prononciation locale. 

Les lettres « o » et « e » se prononcent respectivement « ou » et « é ».  

Le « n » vélaire se transcrit ñ. 

Lexiques des termes: 

 

D 
Disim-bary: travaux rizicoles; par exemple: labourage, repiquage, piétiner et autres. 

 

F 
Fahenim-bary: sou bique de riz de dix à vingt kilo. 

Fañefana: le sacrifice du bœuf, souvenir de la mort d’une ou des personnes. 

Famadihana: Retournement des morts, rite d’exhumation des morts familiaux. 

Fefiloha: barrage traditionnel malgache construit seulement avec de simples matériaux, 

par exemple: pierre, terre, sans ciment ni fer comme le barrage moderne. 

fianakaviana: famille en double sens: d’une part, c’est la famille composée du père, de la 

mère, et des enfants; d’autre part, c’est la famille élargie composée de 

toutes les parentèles, famille étendu, issu d’un ancêtre éponyme ou de deux 

ancêtres;groupe de descendance bilatéral.  

Fiefana: cérémonie marquant la fin d’un deuil  

Fihavanana: famille étendue, au sens d’être parents ou alliés; mode de relation 

communautaire idéal; idéal unitaire. 

Fitoeram-bory: tabouret tressé et rembourré. 

 

H 
Hala-jaza: circoncision simple, sans festivité abattage de zébu. 

Haoña: demande d’aide à la société voisine ou à la famille. 

Hasin-tanana: dons que les familles font au Spécialiste qui pratique la circoncision en 

guise de salaire. 



 116 

Havana akaiky: les parents proches. 

Hazary: secret de famille, comme l’histoire de parenté, et autres. 

 

I 
Iraka: les jeunes ou adultes qui représentent la famille pour annoncer aux parentèles les 

nouvelles (mahery). 

 

K 
Kilonga apela: fillette (jeune fille). 

Kizaza: poupée  

 

L 
Lafin-kavana: les parentèles. 

Lahilahy: cérémonie de la circoncision. 

Lañonana: cérémonie familiale 

Lehilahy mahery: l’association des jeunes gens du village. 

 

M 
Mahery: association villageoise des jeunes et des adultes.  

Mpihavana: ceux qui sont unis par des liens de parenté. 

Mpivady: les deux époux 

 

O 
Orimbato: bâtiment 

 

R 
Rain-jaza: 1-père de l’enfant circoncis. 

2- spécialiste qui pratique la circoncision des petits garçons. 

Razana: les ancêtres.  

 

S 
Saotsa: sacrifice destiné à Dieu et aux ancêtres, remerciement, offrande au créateur et aux 

ancêtres. 



 117 

Sokela: discours prononcés lors d’une cérémonie familiale betsileo. 

 

T 
Tanifotsy sy tain’omby: le mélange à base de terre blanche et de bouse de zébu utilisés 

pour enduire la maison. 

Tatifisaka: sorte de plateau en matière végétale tressée.  

Tatim-bary: petite sou bique de riz. 

Toaka gasy: rhum local fabriqué avec des matériels simples. 

Toa-masaka: rhum traditionnel.  

Toloñ’aomby: jeux sportif traditionnels betsileo consistant à s’agripper à la bosse d’un 

zébu. 

Tompon-draharaha: le maître de cérémonie. 

Trañomaitso: abri aménagé comme réfectoire pendant une cérémonie familiale Betsileo. 

Trañon-dahy: maison des hommes, maisons où les hommes se réunissent quand on veille 

un mort. 

Trañovato: tombeau modernisé en pierre. 

 

V 
Valabe: enclos pour les bœufs. 

Valin-tanana: service réciproque. 

Vary akotry: paddy, riz non décortiqué. 

Vary fotsy: riz blanc 

Vatolahy: pierre levée. 

Vonoaomby: sacrifice d’un ou plusieurs zébus.  

 

Z 
Zañahary: le créateur du monde. Dieu en sens chrétiens. 

Zara-traño: chambre spéciale pour chaque famille invitée. 

 



 118 

BIBLIOGRAPHIE 

 

ABINAL et MALZAC. (1930). – Dictionnaire Malgache – Français, Tananarive; 876p 

ALTHABE, G. (1969). – Oppression et libération dans l’imaginaire, les communautés   

villageoises de la côte orientale de Madagascar, Paris : F. Mas pers, 359 p. 

ARCHER, R. (1976). – Madagascar depuis 1972, la marche d’une révolution, Paris : 

l’Harmattan, 212 p. 

AYACHE, S. (1976). – l’historien 1809 – 1855. Fianarantsoa, Ambozontany ; 509 p. 

BALANDIER, G. (1971). – Sens et puissance. Les dynamiques sociales, Paris, Presses 

Universitaires de France, 336 p. 

CALLET, F. (1908). - Tantara ny Andriana eto Madagasikara. Document historique d’après les 

manuscrits Malgaches; Tome1. Antananarivo : Imprimerie nationale, 481p. 

CHANDON – MOET, B. (1972). – Vohimasina, Village malgache (Tradition et changement dans 

une société malgache paysanne), Paris : Nouvelle Edition Latines, 223 p. 

COLIN,  P. (1959). – Aspects de l’âme malgache, Paris, Edition de l’orante; 144 p. 

DESCHAMPS H. (1972). – Histoire de Madagascar. 4ème Edition, Paris : Berger Levraut,  358 p. 

DESJEUX, D. (1979). – La question agraire à Madagascar Administration et paysannerie  de 

1895 à nos jours, Paris : l’Harmattan, 196 p. 

DUBOIS, HM. (1908). – Chez le Betsileo. Impressions et croquis. Tournai,  

                    (1911). – Essai de dictionnaire betsileo. Tananarive : Imprimerie national, 400 p. 

                          (1938). – Monographie des Betsileo, Paris : Institut d’ethnologie, 1503p. 

ECHALIER. (1909). - «Le Betsileo et ses habitants». Revue de Madagascar – Paris, pp33. 

FINAZ (R.P). (1872 – 1876). - Les pays betsileo. Lyon : Missions Catholiques, 195p. 

GIAMBRONE et RAMAROSON, L. (1973). – Teto anivon’ny riaka, Fianarantsoa : Librairie 

Ambozontany, 100p.  

HONDSHOETE, L. (1897). – « Itinéraires de Fianarantsoa à Midongy et Janjona ». Note de 

Reconnaissances et Exploration. Tananarive, pp24. 

 

JAOVELO-DZAO, R. (1991).- La sagesse Malgache : la culture malgache face à la dialectique 

de la tradition et de la modernité. Antananarivo : ISTPM, 38p. 

MILLEY, J. (1960). – Connaissance de l’Afrique : la vie sous les tropique. Paris : Société 

Continentale d’Edition Modernes Illustrées (SCEMI), 350p. 

NDEMA, J. (1973). - Fomba Antakay (Bezanozano). Fianarantsoa : Ambozontany; 189p. 



 119 

OTTINO, P. (1973). – « La hiérarchie sociale et l’alliance dans le royaume Zafiraminia / de 

Matacassi des 16è et 17è siècles ». In ASEMI. Volume IV; Paris : CNRS, p5389. 

PATRICK, T. et DESALMAND, P. (1978). – Sciences humaines et philosophie en Afrique : La 

différence culturelle. Paris : Hatier, 399p. 

PAVAGEAU, J. (1981). – Jeunes paysans sans terre, Madagascar. Paris : l’Harmattan 

(Alternatives paysannes) ,205p. 

PIERRE-LOÏC, P. (2003). – Un culte d’exhumation des morts à Madagascar : le Famadihana. 

Paris : l’Harmattan, 356p (Anthropologie psychanalytique). 

PROFITA. (1967). – Pour une révision du concept de Fady malagasy en ethnologie. In BAM ns 

XLV/2, p59-64. 

RAHERISOANJATO, D. (1980). – Origine et évolution du Royaume de l’Arindrano jusqu’au 

19ème siècle. Contribution à l’histoire régionale de Madagascar. Auteur : Mémoire de 

maîtrise. Université de Madagascar. 

RAINIHIFINA, J. (1958). – Lovantsaina I: Tantara Betsileo. Fianarantsoa : Librairie 

Ambozontany, 240p. 

                                    (1975). – Lovantsaina II: Fomba Betsileo. Fianarantsoa: Librairie 

Ambozontany, 235p. 

RAINITOVO. (1932). – Tantaran’ny Malagasy manontolo, 3 Vol. Tananarive, 438 p. 

RAMAKA, S. – (1928). – «Ny niavian’ny Andriana nanjaka taty Betsileo ao atsimon’i Mania». 

Ny mpanolo-tsaina. Mars sy Juillet 1928, pp6. 

RAMIANDRASOA, F. (1971). – Atlas historique du peuplement de Madagascar. Tananarive; 30 

p. 

RANDRIAMAMONJY, F. (2001). - Tantaran’i Madagasikara isam-paritra. Antananarivo : 

Imprimerie catholique, 400p.  

RANDZAVOLA, H. (1923). . – «Articles sur le Betsileo». Vaovao, pp4. 

RASAMOELINA, H. (2003). – Société Betsileo et premiers chercheurs. Mémoire de l’Académie 

Nationale des Arts des lettres et des Sciences 47, p199-209. 

ROBERT DUBOIS (1978). – Olombelona, essai sur l’existence personnelle et collective à 

Madagascar. Paris: l’Harmattan, 150 p. 

ROMBAKA, J. Ph. (1970). - Fomban-dRazana Antemoro, Fianarantsoa: Ambozontany; 121p. 

STAVENHAGEN, R. (1969). - Les classes sociales dans les sociétés agraires. Paris: Anthropos, 

404 p. 

TONGASOLO, P. (1997). - Fomban-dRazana Tsimihety. Fianarantsoa: Ambozontany, 383p. 

VECHERET, c et GERBOS (1982). – Le défi de la solidarité. Paris : l’Harmattan, 91p. 



 120 

 

VEYRIERES, P et MERITENS, G. (1967). - Le livre de la sagesse Malgache. (Proverbes 

Dictons Sentences, Expression figurées et curieuses). Paris : Edition Maritimes et d’Outre 

mer, 663p. 



 121 

 

ANNEXE   

LISTE DES QUESTIONNAIRES:  

Questionnaire sur les échantillons : 

Est-ce que vous pouvez dire: 

- votre nom? 

- votre âge? 

- Votre lieu d’origine? 

- Dans votre avis qu’est- ce qu’on appelle foneñana? 

- Quelles sont les différentes manifestations du foneñana? 

- Dans quelle domaine le Betsileo fixe ou utilise encore le foneñana dans sa vie de tous 

le temps? 

- Quels sont les avantages de la pratique du foneñana? 

- Quels sont les inconvénients de la pratique de foneñana? 

- Quels sont les arguments pour faire évoluer la vie du foneñana dans votre 

communauté? 

Questionnaire évoquer dans la Région Haute Matsiatra : 

Est-ce que vous pouvez donner: 

- où se trouve l’ Iarindrano en vu de la région Haute.Matsiatra? 

- l’effectif total de la population pendant le dernier recensement? 

- l’historique de l’ Iarindrano depuis le jour de la royauté?  

- Les nombres de districts administratifs qui organisent l’ Iarindrano actuel? 

- Les nombres des communes et des fokontany qui organisent l’Iarindrano actuel? 

- Les superficies de l’ Iarindrano? 

- Le climat de l’ Iarindrano? 

- L’hydrographie de l’ Iarindrano? 

 
LISTES DES CARTES: 
 
Carte 1 : les royaumes betsileo. 
Carte 2 : les royaumes de l’ Iarindrano. 
 
LISTE DE TABLEAU :  
Tableau 1 : sélection de la population de l’Iarindrano. 



 122 

 


