Université d‘Antananarivo .o 0

UNIVERSITE D’ ANTANANARIVO

FACULTE DES LETTRES ET SCIENCES HUMAINES
DEPARTEMENT D’ETUDES CULTURELLES

U.F.R. ANTHROPOLOGIE SOCIALE ET CULTURELLE

CONCEPTIONS ET PRATIQUES LIEES
ALAFORETET A LAFORET SACREE

CHEZ LES MAHAFALY

MEMOIRE POUR L’OBTENTION DU DIPLOME DE MAITRISE
PRESENTE PAR : Augustin RAKOTOARISON

Membres de jury :

Président : RAFOLO ANDRIANAIVOARIVONY, Professeur
Juge : Lucien RAZANADRAKOTO, Professeur Titulaire
Rapporteur : Lolona N. RAZAFINDRALAMBO, Maitre de Conférences

Date de soutenance : 26 novembre 2014



CONCEPTIONS ET PRATIQUES LIEES A LA FORET ET A LA FORET

SACREE CHEZ LES MAHAFALY

MEMOIRE POUR L’OBTENTION DU DIPLOME DE MAITRISE
PRESENTE PAR : Augustin RAKOTOARISON
Sous la direction de Lolona N. RAZAFINDRALAMBO, Maitre de Conférences

Date de soutenance : 26 novembre 2014



REMERCIEMENTS

Ce travail de recherche n’aurait jamais vu le jour sans la contribution des nombreuses

personnes et institutions. Nos  sinceéres remerciements s’adressent a toutes les

personnes qui, de prés ou de loin, nous ont aidé a concrétiser cette étude, en

particulier :

A Lolona Nathalie RAZAFINDRALAMBO, Maitre de Conférences, qui a accepté

d’assurer 1’encadrement de ce mémoire et a qui nous vouons notre profonde gratitude.

Nous tenons a témoigner toute notre reconnaissance a :

Le Président de Jury : RAFOLO ANDRIANAIVOARIVONY, Professeur
Le Juge : Lucien RAZANADRAKOTO, Professeur Titulaire

qui, malgré les circonstances, ont bien voulu accepter de faire partie des membres du

jury.

Nous tenons témoigner notre profonde gratitude au projet CORUS (Coopération pour la
Recherche Universitaire et Scientifique) et a [DInstitut de Recherche pour le

Développement (IRD) pour leur soutiens financiers a la réalisation de cette recherche.

Nous adressons nos vifs remerciements a Madame Chantal RADIMILAHY, directeur de
I’institut des Civilisations/Musée d’Arts et d’ Archéologie (IC/MAA), pour ses nombreux

conseils inestimables et son appui dans la réalisation de ce travail.

Enfin, nous remercions toutes les personnes qui ont collaboré avec nous dans

I’accomplissement de ce mémoire.



SOMMAIRE

SOMMAIRE ....................................................................................................... 1

INTRODUCTION GENERALLE .........cccoiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii e 3

PARTIE I : ’IMPLANTATION TERRITORIALE DES GROUPES

CHAPITRE I : L’ORGANISATION SOCIALE ET TERRITORIALE.................... 15
1-Les Mahafaly s’organisent en raza et en lignage tariha...........ccccovceeveeniniencnnene. 15
2- Description du territoire : espace non habité et espace habité..............ccoceenenene. 19
3-Les activités rituelles sur 1€ territoire. .......ooueiuieiiiiiiinieiieee e 23
CHAPITRE II : LES MODALITES D’ACCES AU TERRITOIRE........................... 25
1-L’appartenance au lignage fondateur.............occeeviieiieniieiieiiecee e 25
2- L’alliance matrimoniale de migrants avec les lignages fondateurs....................... 26
3- La fraternité du sang antehena et la parenté a plaisanterie ziva..............cceeenenn. 28
CHAPITRE III : LES DELIMITATIONS DU TERRITOIRE ...........cccoooviininnnne. 30
I-Les aCtiVItEs Q@IICOLES ....uieuiiieiiieiiiieciieecieeeeiee ettt et e e e be e e sreeesbeeesaaeeens 30
2-Les actiVités PASTOTAES ......cccuieriieiiieiiieiieeie et ettt 33

PARTIE II : REPRESENTATIONS ET CONCEPTIONS MAHAFALY
DE LA FORET

CHAPITRE IV : DESCRIPTION DE LA FORET ........ccccooooiiiiieeeeeeeeee 40
1-Définition de 12 fOI€L.......couiiiiieiieeiiee e e 40
2-Conception deS ArDIES .........eecuiiiiieiiieeiieiieeie et eie ettt et eae et e s aeetaesnaeebeenenas 42



CHAPITRE V : LES RELATIONS DES MAHAFALY AVEC LA FORET............ 44

1-Relation entre le village et 1a forét..........ccovviiiiiiiiiiiiiniie e, 44
2-La chasse et 1a CUCIIIEHE ........covuiiiiiiiiiie e 45
3-La forét estun réservoir de plantes médicinales et médico-magiques................ 46
CHAPITRE VI : CONCEPTION MAHAFALY DE LA FORET SACREE.............. 48
1-définition de 1a fOrét SACTEE......cc.uiiiiiiiiiiiiie e 48
2- A chaque forét sacrée sa SPECIfiCIte........oovvuirriiriieiiiniieieeie e 50
CHAPITRE VII : LA FORET EST UN PATRIMOINE............cccoeoiiiiiiieeieeieenen. 57

PARTIE III : LES PROCESSUS DE DEGRADATION DU COUVERT
FORESTIER

CHAPITRE VIII : L’ETAT ACTUEL DE LAFORET. .........cccoooiiiiiieeee 62
CHAPITRE IX : CAUSES DE LA DESTRUCTION .......ccocciiiiiiiieieeeeeee e 65
1-CaAUSES ENAOZEINICS ... .veeeeevieeiiieeiieeeiteeeteeesteeeeteeesaeeensaeeesaseeesseeesseeessseeessseessnseenns 65
2-CAUSES CXOZECIIES ..veenerreeurreerureeenureeasureessureessseessreessteesseessseessseessseessseessseessses 69

CHAPITRE X : ADAPTATION DE LA CULTURE A LA DEFORESTATION ....77

I-Déplacement des esprits de 1a fOr€t .........ccvveevieeiiiiieiieeeeeee e 77
2-Diminution et simplification des rituelS.........ccccvveeeeiieriiieeciieeeeeee e 78
3-17€X0d@ TUTAL.....ciiiiiiiiciiiciiiciccce e 80
CONLUSION GENERALE ......ccootiiniicssnenssnncsssncsssnissssecsssscssssessssssssesssssens 82
BIBLIOGRAPHIE .......ccoouiiiniiinnicsnicssnncsssnesssnecsanecssnesssssssssessssesssssssssssssane 86
ANNEXE .tiiiiniiiiinniicsnnieninniinssssicssstsssssssessssssessssssssssssssssssssssssssssssssasens 93



INTRODUCTION GENERALE

Les arbres et la forét ont depuis toujours suscité¢ I’imaginaire. Les croyances et les

diverses pratiques liées a ceux-ci sont témoignés dans de nombreuses cultures.

Depuis le sommet de la Terre de Rio de Janeiro en 1992, la préservation de la

biodiversité est considérée comme un des enjeux essentiels du développement durable.

L’adoption de la Convention sur la Diversité Biologique (CDB) au cours de ce sommet
engage les pays signataires, y compris Madagascar, a protéger et restaurer la biodiversité.
Cette convention a trois buts principaux : premi€rement, elle engage la conservation de la
biodiversité ; deuxiemement, elle exhorte I'utilisation des éléments de cette biodiversité ;
et troisiémement, elle encourage le partage juste et équitable des avantages découlant de

I’exploitation des ressources naturelles.

L’objectif de cette convention est de développer des stratégies nationales pour la

conservation et I’utilisation durable de la diversité biologique.

Madagascar abrite une biodiversit¢ trés riche avec des faunes et flores
endémiques. Pourtant, cette biodiversit¢  est menacée d’extinction a cause du
développement de I’agriculture sur brilis et la déforestation. Cette dégradation refléte
I’échec de la politique environnementale dictée par le pouvoir étatique. Malgré les
mesures entreprises par I’Etat malgache pour préserver la biodiversité, la forét et tout ce
qu’elle abrite, continuent a se dégrader. La mise en application des différentes
réglementations relatives a la conservation de la forét est vouée a 1’échec, ces reglements

ne tiennent pas compte des perceptions et des conceptions locales de la forét.

La région Sud-Ouest de Madagascar connait aujourd’hui une déforestation intense.
Cette région a une forét seche avec un haut taux degré d’endémisme de plus de 90%.

Cette forét est fragile a cause de la condition climatique et édaphique.

Une partie de cette région est occupée par les Mahafaly. Le mot « Mahafaly » est
le nom du groupe ethnique de la région Sud-Ouest de Madagascar, comprise entre le

fleuve Menarandra et le fleuve Onilahy (Schomerus-Gernbock, 1971, p.81).

D’apres Rajemisa-Raolison le mot Mahafaly est « le nom de la peuplade [sic] qui
occupe le pays calcaire et sablonneux compris entre la Menarandra et 1’Onilahy, dans la

partie Sud-Ouest de I’ile » (Rajemisa-Raolison, 1966, p.210).



Cette ¢étude s’inscrit dans le cadre du projet CORUS (Coopération pour la
Recherche Universitaire et Scientifique). Il s’agit d’un projet monté par une équipe
multidisciplinaire et multi-institutionnelle des universités et des instituts de recherche a
Madagascar, en Afrique et en Europe. Ce projet s’intitule« Approche socio-historique de
sites sacrés naturels et enjeux contemporains autour de la préservation de ce patrimoine »

(Kenya, Madagascar, Ouganda).

Dans le cadre de notre mémoire de maitrise en anthropologie et dans le contexte de
la recrudescence de la déforestation a Madagascar, nous avons fait cette recherche sur le
théme de la forét et forét sacrée chez les Mahafaly. Il s’agit d’une étude sur les
conceptions et les pratiques relatives a la forét chez les Mahafaly qui joue un rdle central
dans leur vie sociale, culturelle, cultuelle et économique.

Nous avons choisi la région Beza Mahafaly, d’une part, a cause de sa diversité

biologique, et d’autre part de I’intensification de la dégradation du couvert forestier.

L’histoire du royaume mahafaly a été décrite et analysée par Esoavelomandroso
M., dans son article, « Les souverains du Menarandra dans la deuxiéme moitié du XIX"™
siecle » paru dans la revue Omaly sy Anio, n°33-36, 1991-1993. Cet auteur y évoque les
systemes politiques des souvenirs qui ont régné dans le royaume mahafaly durant cette
époque. Ces souverains sont issus de la dynastie maroserana et cette dernicre a divisé le
pays mahafaly en trois royaumes en fonction de trois grands fleuves, a savoir:

Menarandra, Ilinta et Onilahy.

Battistini R., dans son ouvrage Géographie humaine de la plaine cétiere mahafaly,
Ed. Cujas, Paris, 1964, décrit le cadre naturel de la plaine cotiere mahafaly, la répartition
géographique de la population et les activités socio-¢conomiques des Mahafaly de cette
région. Il analyse les systémes et les techniques agricoles des Mahafaly. D’apres cet
auteur, le terroir agricole mahafaly est marqué par la cloture. L’¢élevage bovin est une
activité prépondérante pour les Mahafaly. Le troupeau est a la fois un signe extérieur de la
richesse et permet de communiquer avec les forces surnaturelles et contracter des

alliances.

L’ouvrage collectif sous la direction de Juhé-Beaulaton D., Foréts sacrées et
sanctuaires boisés, des créations culturelles et biologiques (Burkina —Faso, Togo, Bénin),

Karthala, Paris, 2010, évoque la forét sacrée et les pratiques rituelles que les populations

4



riveraines y effectuent. Cet ouvrage insiste sur le fait que la forét sacrée ou le bois sacré
est une construction sociale. Par ailleurs, cet ouvrage parle du processus de la

patrimonialisation des sites sacrés et des foréts sacrées en Afrique.

Problématique de la recherche
Les Mahafaly portent un regard particulier a la forét et a certaines especes d’arbres.
Différentes conceptions et représentations sont rattachées a la forét et nous ramenent a

expliquer la perception mahafaly de la forét qu’ils séparent en forét et en forét sacrée.

Comment les Mahafaly congoivent et identifient la forét? Autrement dit, quel les sont
¢léments de définition de la forét et de la forét sacrée ?
L’objectif principal de notre recherche est de comprendre les conceptions et les
représentations liées a la forét sacrée a travers les pratiques qui lui sont liées.

La catégorisation de la forét est basée sur les systemes de classification de

Mahafaly.

La classification se fait dans le cadre de pratique technique et symbolique par une
mise en ordre, ’attribution de termes d’appellation et la catégorisation de I’ensemble des
¢léments de I’environnement en établissant entre eux des corrélations de type analogique,
symbolique et métaphorique.

Nous essayerons de comprendre comment rendre compte ces diverses
classifications et perceptions dans le contexte mahafaly et a travers leurs pratiques rituelles

et leurs croyances liées a la forét.

En outre, nous utilisons des théories et des concepts relatifs a la notion de
«sacré ». Parmi les chercheurs qui ont déja exploré les manifestations du sacré et ont
approfondi le concept du sacré est Mircea E., (1957). Cet auteur évoque que «les
¢léments du sacré renvoient a ce qui est inaccessible, indisponible et mis hors du monde
normal ». Il explique qu’en manifestant le sacré, un objet quelconque devient autre chose,
sans cesser d’étre lui-méme car il continue de participer a son milieu cosmique

environnant.



Méthodologie
Les travaux de terrain se sont déroulés pendant deux mois dans la région de Beza
Mahafaly, et principalement dans dix villages : Ambinda, Analafaly, Bevato, Beavoha,
Beza Mahafaly, Mahazoarivo, Marolaly, Miary, Tarabory, Sarodrano.
Ambinda est le village le plus proche du campement de la Réserve Spéciale de Beza
Mahafaly.
Nous avons logé dans 1’Ecole Primaire Publique du village de Mahazoarivo et campé a
I’intérieur de la Réserve Spéciale de Beza Mahafaly.
Des entretiens ouverts et des entretiens semi-ouverts ont été réalisés. Nos principaux
informateurs sont des villageois, des spécialistes religieux ou ombiasy, des chefs de
villages, et des chefs de lignages.
La prise de contact et la manicre de se présenter étaient importantes dans 1’approche des
villageois.
Face a la réticence des villageois concernant les pratiques rituelles liées a la forét sacrée,
nous avons essay¢ a plusieurs reprises de prendre contact avec eux, et nous avons passé
quelques jours dans leurs villages. A la fin, ils ont accepté et nous ont invités a assister aux
rituels. Ils nous ont décrit le rituel pendant 1’entretien.
Notre principaux informateurs sont Lahivelo qui habite a Mahazoarivo et Releva qui
demeure a Tarabory.

Nous avons travaillé dans dix foréts sacrées autour de la Réserve spéciale de Beza
Mahafaly.

Nous avons rencontré les ombiasy qui habitent dans les dix villages
susmentionnés.
Pourtant, la durée des travaux de terrain ne nous a pas permis de suivre plusieurs
ombiasy a la fois.
Durant tous les entretiens, nous avons été accompagné par un guide qui habite
Mahazoarivo.
Le choix de ce guide est basé, d’une part sur sa parentalité et sur son alliance d’autre part
de sa détermination a nous aider. Notre guide appartient, de son c6té maternel au lignage
Sevohitse du village de Marolaly et au lignage Tanalavondrove du village de Tarabory,
et de son coOté paternel, au lignage Karimbola du village d’Analafaly et au lignage
Takazomby du village de Mahazoarivo. Il est marié a une femme du lignage

Temaromainte du village de Mahazoarivo.



Par ailleurs, des observations lors de rituels au tamarinier sacré (dans les villages de

Tarabory et de Marolaly) constituent une autre partie de la démarche méthodologique.

Présentation de la région d’étude

La région d’¢étude se trouve autour de la Réserve spéciale de Beza Mahafaly,
laquelle est incluse dans la Région Sud-Ouest de Madagascar et qui se trouve a 35km au
Nord- Est du district de Betioky Sud, dans la Commune Rurale de Beavoha. Elle se
situe entre 23°38'60" et 23°41'20" de Latitude Sud et 44°32°20°° et 44°34°20”" de
Longitude Est.

La Réserve dispose d’une superficie d’environ 600 hectares répartis sur deux (02)
parcelles non contigués distantes de dix kilomeétres (Ratsirarson J., 2003). Cette
réserve est gérée par Madagascar National Park (MNP).

La premicre parcelle ayant une superficie de 80 hectares est une forét galerie
longeant la berge de la riviére Sakamena, située prés du campement et cloturée par des
rangées de fil de fer barbelé.

La deuxiéme parcelle d’une superficie d’environ 520 hectares est une forét
xérophytique dont les parties limites Sud et Nord ont été matérialisées par des plantations
de haies vives de 1’espece Opuntia sp. et de l'espéce Alluaudia procera, et balisées sur les
périphéries par des bornes en pierres peintes en jaune. Le couloir forestier reliant les deux
parcelles est constitué¢ par une forét de transition plus ou moins dégradée a cause
de son utilisation intensive comme terrain de paturage et de collecte des produits

forestiers des environs

Le département des Eaux et Foréts de I’Ecole Supérieure des Sciences
Agronomiques (ESSA/ Foréts) détient un centre de formation et de recherche li¢ a des
¢tudes sur la protection de la biodiversité et la gestion des ressources.

La région de Beza Mahafaly est dominée par un relief relativement plat avec
des successions de plateaux peu nivelés. L'altitude varie entre 130 m a 170 m.
(Ratsirarson J., 2003). En général, deux types de sols sont rencontrés dans la région: les
sols alluvionnaires (ou sol peu évolué¢ d’apport, appelé couramment baiboho) se
rencontrent au bord de la riviére Sakamena', les sols ferrugineux tropicaux sur des

matériaux d’origine gréseuse constitués par un sol rocailleux a sable roux.

' Voir p.13 Carte de localisation



La frange coticre de la région du Sud-ouest de Madagascar, y inclus le
district de Betioky Sud et la Réserve Spéciale de Beza Mahafaly, est balayée en
permanence par un vent dominant 7siokatimo suivant la direction Sud —Ouest / Nord-
Est.

La région d’étude est marquée par la sécheresse prolongée a cause de ’irrégularité
et la rareté des précipitations. La rareté des pluies peut étre expliquée tout d’abord par la
situation géographique de la région Sud-ouest malgache. Cette région reste relativement a
I’écart des pluies de mousson et des précipitations causées par le passage des fronts froids
méridionaux. Ensuite, I’action des alizés y est trées amoindrie. L’effet de la latitude empire
encore la situation, car cette région se trouve en dehors de la zone intertropicale. Enfin, les
courants froids qui remontent le long des rivages du Sud-ouest provoquent la condensation
en mer des masses d’air humide et contribuent a une aggravation de la sécheresse sur la
cote et le plateau mahafaly.

Concernant la composition floristique de la zone d’étude, plus de 122
especes appartenant a 49 familles y ont ét¢ recensées . La plupart de ces espéces ont
une forme d’adaptation particuliére pendant la saison seéche. Elles sont soit a
feuilles caduques (Commiphora spp.), soit a feuilles en cladode (Opuntia sp.), ou
épineuses (Alluaudia procera, Acacia spp.), ou microphylles (Gardenia sp.). Elles
peuvent étre aussi a tubercules (Discorea spp.). La crassulescence est €galement une
forme d’adaptation de certaines especes (Kalanchoe sp. et Xerocysios sp.) au climat aride
du Sud de Madagascar (Ratsirarson J., 2003).

Pour la faune, la forét de Beza Mahafaly abrite beaucoup d’especes de mammiferes
a savoir : quatre (04) especes de 1émuriens, deux (02) espéces de rongeurs, trois (03)
especes de carnivores, quatre (04) especes de chiroptéres et une (01) espeéce d’ongulés.
Pour I’embranchement des reptiles, le nombre d’espéces trouvées et identifiées
jusqu’a 2001 atteint trente-six (36) especes réparties comme suit : quinze (15) espéces
de serpents, dix-huit (18) espéces de 1ézards, deux (02) especes de tortues et une (01)
espece de crocodile. Cent deux (102) espéces d’oiseaux ont été recensées a Beza Mahafaly
et ses environs. Les amphibiens sont représentés par trois (03) especes (Ratsirarson J.,

2003).

Sur le plan sanitaire, la région d’étude dispose de deux (02) centres de Santé de

Base de niveau II (CSBII), a Besely et a Beavoha.



La région d’étude dispose de sept (07) Ecoles Primaires Publiques (E.P.P.) qui se
répartissent dans le sept Fokontany autour de la Réserve spéciale de Beza Mahafaly :
Ambinda, Analafaly, Bevato, Beavoha, Mahazoarivo, Manasoa et Tarabory.

La région d’étude dispose également de six (06) édifices cultuels : le village de
Beavoha a une église catholique (E.C.A.R.) et un temple luthérien (Fiangonana Loterana
Malagasy). Le village de Bevato a une église catholique (E.C.A.R.). Le village de
Mahazoarivo a un temple luthérien (Fiangonana Loterana Malagasy). Le village de
Manasoa a une église catholique (E.C.A.R.) et un temple protestant F.J.K.M.

(Fiangonanan’i Jesoa Kristy eto Madagasikara)

Les groupes Mahafaly et Tandroy sont rencontrés aux alentours de la réserve
spéciale de Beza Mahafaly. Toutefois, les groupes Mahafaly sont les plus nombreux. En
1993, les agents de la Commune Rurale de Beavoha ont recensé 8.090 habitants. En
2009, les habitants dans ’ensemble de cette commune se chiffrent a 20.218 dont
5.561 se trouvent dans les cing villages les plus proches de la Réserve (Commune

rurale de Beavoha, 2009).

Les sources orales rapportent que la région était inhabitée avant 1’arrivée des
premiers occupants en provenance du sud, d’Ambovombe, de Beloha Androy,
d’Ampanihy et d’Ejeda, de la zone limitée entre les fleuves Mandrare et Linta. Ils seraient
arrivés dans la région par vagues successives. La période approximative de leur arrivée
tournerait autour de la fin du XIX™ et le début du XX“™ siécle, a I’époque des derniers

souverains Maroseranana car cette région €tait sous leur autorité.

L’¢levage et I’agriculture constituent les principales activités de la population.
L’artisanat et I’exploitation du sel gemme restent encore comme activités secondaires.

Les Mahafaly sont avant tout des agro- pasteurs transhumants, et 1’¢levage
implique une organisation territoriale pertinente et effective.

L’agriculture occupe une place importante dans la production mahafaly car elle
complete 1’¢élevage, dans la mesure ou elle permet d’éviter de vendre le troupeau pour se
nourrir et pour se vétir. Elle devance I’¢levage dans le cadre de subsistance dans la mesure
ou pas de production agricole, pas de troupeau. De plus, elle permet d’accroitre le
troupeau ; dans le meilleur des cas, le surplus ne permet pas seulement d’augmenter le

troupeau : c’est également une source d’argent pour la population qui lui permet d’acheter

9



notamment des biens de consommation comme les tissus pour les vétements.

Les Mahafaly ne sont pas des nomades au sens propre du terme, mémes si les
¢leveurs se détachent de leurs villages familiaux pour mener paitre leurs troupeaux.
Toutefois, le village reste le centre ou résident les vieillards et les femmes et ou ces
¢leveurs et leurs troupeaux se regroupent pendant la saison de pluie. Le modele
d’organisation économique et sociale des Mahafaly correspond au «pastoralisme »,
d’aprés la définition de Febvre L”. Les perceptions économiques et culturelles des
Mahafaly se focalisent sur la possession d’un grand nombre de bétail, considéré comme

catalyseur de la relation des vivants avec les divinités et surtout les ancétres.

Objectifs

L’objectif général de notre contribution est de comprendre I’interaction entre
I’Homme et la nature plus précisément la forét.

Cette étude vise a déterminer les systemes de représentation associés a la forét, a
décrire et analyser les pratiques rituelles a I’intérieur de la forét sacrée et les autres

usages dans la forét.

Problemes rencontrés

Une grande difficult¢ de nos recherches se rapporte aux problémes
linguistiques. En effet, nos connaissances des dialectes mahafaly ¢taient
insuffisantes. Nous avons donc dii travailler avec un guide-interpréte.
Nos travaux de terrain se situaient dans une période de crise socio-économique, et des
crises liées aux problémes environnementaux. Ces contextes n’ont pas facilité¢ le
recueil d’informations.
Beaucoup de personnes avec qui nous avons eu des entretiens voulaient plus
parler de leurs problémes que d’autres choses. Aussi, certaines ont refusé de nous
accorder des entretiens. C’est le cas des ombiasy et des personnes qui habitent les

villages de Miary et de Sarodrano.

2 Par « pastoralisme » Febvre L., définit ce terme comme « un modéle d’organisation économique et
sociale. Il est un genre de vie, c’est-a-dire nait des habitudes instaurées a partir de choix culturels. Habitudes
organisées et systématiques creusant de plus en plus profondément leur orniére, s’imposant par la force
acquise aux générations successives, imprimant leur marque sur les esprits, tournant dans un sens déterminé

toutes les forces du progres » (source numérique, www.pastrolarisme.fr)

10



Beaucoup de gens ont manifest¢ leur indisponibilité pour nous accorder des
entretiens pour des raisons de travail, mais surtout, plusieurs recherches ont été déja
effectuées dans cette région pendant des années et les gens déclarent que ces recherches
n’ont rien changé en ce qui concerne leurs conditions de vie. Du coup, ils ne sont pas
motivés pour des entretiens.

Quand il s’agit d’un sujet relatif a la croyance et aux pratiques rituelles liées a la forét
sacrée, certaines personnes sont réticentes. Le motif principal repose sur leur méfiance a

toutes les personnes étrangeres au village.

Notre travail s’articulera autour de trois grandes parties. La premieére partie
est consacrée a I’implantation des groupes sur le territoire. Elle décrit le territoire et les
activités que les groupes y effectuent. La seconde partie traitera les représentations et les
conceptions mahafaly relatives a la forét. Elle concernera la description et la typologie de
la forét. Et enfin, la troisiéme partie est consacrée aux processus de la dégradation du
couvert forestier et de la forét sacrée. Elle analyse les mécanismes engendrant la

diminution et la destruction la couverture forestiere dans la région.

11



1480000

980000

480000

-20000

CARTE DE LOCALISATION DE LA ZONE D'ETUDE

20000 520000 1020000
45°0'0"E 50°0'0"E
o
(=]
(=]
(=]
@
=
En w
3 :
o 0
(=]
BETSIBOKA 8
3
[+
) VAKINANKARATRA
: n
S N 5
R g
AMORON'I MANIA -
oo i 0 50 100 00
HAUTE MATSIATRA e s Kilometre &
. (=]
(=]
; Systéme de projection: Laborde Madagascar §
H
IHOROMBE A
ATSIMO-ANDREFANA Legende
Zone etude
AT ANA
Commune Beavoha
; || pistrict Betioky
o ANDROY Source: auteur =
8 - . £
i s
N wn
o™~
o
45°0'0"E 50°0'0"E 2
o
20000 520000 1020000 e

12



13

275 000

260 000

LOCALISATION DU SITE D'ETUDE

220 000

g

%).23°33'0"S

>
RSN
s l}'
;"\\\\ >

o .=

23°42'0"S

Bese

Abilimitahy
|

&/Z

_Ar.‘{g p—
? 7. A‘- e
(1 ’:?;“b."ﬁy
' ; 7
N SN
%§
M

23°42'0"S

AN NN\

44°42'0"E

205 000

220 000

0 25 5 10
Kilométre

Systéme de projection: Laborde Madagascar

Légende

*  Village

275 000

+  Nécropole royale

A Forét sacrée
“™\_~ Hydrographie
& " Piste charette

/™ Route

l:l Commune Beavoha
:i:i:i:i: Aire Protegée geree par MNP
m Extension Aire Protegée MNP

Sites Potentiels Aire Protegée

Occupation du sol
Forét naturelle en 2005

Zone Agro-sylvo-pastorale

260 000

Source: Auteur



PARTIE I : ’IMPLANTATION TERRITORIALE DES
GROUPES

14



PARTIE I : ’IMPLANTATION TERRITORIALE DES GROUPES

CHAPITRE I : L’ORGANISATION SOCIALE ET TERRITORIALE

1-Les Mahafaly s’organisent en raza et en lignage tariha

Le raza est I’ensemble de deux ou plusieurs lignages fariha. Les membres d’un raza
ne peuvent retracer les liens qui les unissent a leurs ancétres fondateurs et entre eux. Tous
les membres d’un raza se référent a un ancétre mythique. Ils sont parents entre eux. Dans
ce sens, ils disposent des droits et des caractéristiques de la parenté les uns envers les
autres, par exemple, obligation d’hospitalité réciproque et ou étre un alli¢ potentiel. Le
raza n’existe que dans la conscience collective de ses membres.
L’appartenance a un raza est le fondement de la solidarité entre les lignages fariha. Les
membres du raza posseédent, en commun, un nom, un blason clanique (vilo), des régles et
tabous alimentaires propres et des mythes communs.

Un tariha est constitué par plusieurs lignées, les lignées ainées et cadettes. Les
lignées ainées sont les individus issus du fils ainé du fondateur du lignage, tandis que les
lignées cadettes sont issues des fils cadets.

Chaque lignée est constituée par plusieurs familles nucléaires. Une famille nucléaire
comprend le pére, la meére, les enfants vivant sous un méme toit. Notons que le respect et
I’obéissance envers les parents et les ainés garantissent la cohésion familiale.

Le tariha est un groupe de descendance patrilinéaire en référence a un ancétre. Cet
ancétre donne son nom au tariha. Cette catégorie est fondée sur la généalogie, la relation
entre les personnes qui descendent d’un ancétre commun peut étre démontrée. Le fariha
est un regroupement lignager. Il est I'unité la plus importante dans 1’organisation socio-
politique des Mahafaly car il détermine le statut social d’un individu, la succession a une
charge, la transmission de biens matériels et I’héritage, 1’acces aux ressources territoriales
ainsi que la résidence aprés le mariage du jeune couple. Les membres d’un tariha

occupent un territoire bien défini dont ils exploitent les ressources.

Le tariha est, également, une unité¢ d’entraide car tous les membres d’un tariha
cooperent pour les travaux agricoles.
Le tariha est, aussi, une unité juridico-religieuse ou le pouvoir politique et

religieux est détenu par le chef du lignage. Celui-ci est a la fois le prétre officiant de son

15



lignage et le détenteur du poteau sacré lignager hazomanga. 1l est ainsi désigné,
respectivement, par le terme mpitan-kazomanga et par le terme mpisoro, qui vient du soro
désignant toutes les cérémonies rituelles effectuées par les Mahafaly sur le territoire.

Tous les membres d’un tariha doivent assister a toutes les cérémonies lignagéres devant le
poteau sacré hazomanga. 1ls doivent contribuer aux échanges de dons et de contre-dons
enga qui s’effectuent a I’occasion d’un enterrement. Tous sont soumis a I’autorité morale
du mpisoro.

En tant que chef du lignage, le mpisoro gere les biens lignagers tels que le troupeau
et la terre. Le bien collectif, en I’occurrence le troupeau, appartient au lignage car il porte
le blason clanique et il est géré par le mpisoro ou mpita-kazomanga. Soulignons que tous
les zébus appartenant a chaque individu membre du fariha rejoignent le troupeau lignager.
Ainsi, en tant qu’administrateur des biens lignagers, le mpisoro a une certaine autorité
dans toutes les instances sociales politiques et économiques dans I’ensemble des lignées

Le chef du lignage est I’ainé de la génération ainée de la lignée ainée. Etant le
gestionnaire des biens collectifs du lignage, il est aussi le dépositaire des objets de culte
qui constituent une propriété collective : le couteau vy lava, le bol sakazo servant a
recueillir le sang de beeuf sacrifié, la canne en fer tehim-by, le tambour sacré hazolahy et la
conque marine antsiva conservés dans sa maison considérée comme sacrée et située pres

du hazomanga. Ainsi, on ne peut invoquer Dieu et ancétres que par son intermédiaire.

Le couteau vy lava sert a trancher la gorge des beeufs qu’on doit sacrifier pendant
les cérémonies devant le hazomanga. La canne en fer tehim-by sert a creuser le trou ou on
doit planter le nouveau poteau sacré hazomanga ho ranity. Littéralement, ce terme veut

dire « poteau sacré que le lignage érige ».

Dans les systémes de représentations mahafaly, le sacrifice est a la fois une pricre,
une offrande et un rite pour apaiser le courroux et pour demander la bienveillance de Dieu
Ndranahary et des ancétres défunts pour que les membres du lignage puissent vivre dans
une paix sociale. Toutes les cérémonies rituelles sont congues comme une « re-création »
et un recommencement du monde. Ainsi, les lignages entreront dans un nouveau monde
apres 1’accomplissement d’un rite et font taire leurs querelles intestines et leurs différends
en continuant a vivre comme au commencement du monde, avec I’application au pied de
la lettre des interdits et des normes sociaux (Durkheim E., 1912, p.12).

Le chef du lignage voit actuellement, son autorité et ses responsabilités du chef de

16



lignage s’affaiblir a cause des mauvaises récoltes répétitives dues a la sécheresse et

I’exode rural de la plupart des membres du lignage®.

Dans I’ensemble de la région d’étude, chaque village est peuplé par un lignage
fondateur et deux ou plusieurs autres lignages de migrants mahafaly et tandroy. Les
traditions rapportent que tous les villages* ont été fondés par des migrants. Ces derniers se
référent toujours a leur clan. Par exemple, un individu du clan Temaromainte qui migre

vers la région d’étude se dit toujours qu’il est un membre a part entiere de son clan.

Le village de Mahazoarivo a ¢té fondé par le lignage Takazomby, a la fin du
XIX™ siécle. D’aprés la tradition, ce lignage vient de I'ouest, du pays masikoro. Ce
village a été¢ occupé par la suite par plusieurs lignages tels que les Temaromainte, les
Talamae, les Tamoke, les Tretreso, les Talamby et les Tanalavondrove.

Le village d’Analafaly a été fondé par le lignage Karimbola, a la fin du XIX®™
siecle. D’apres la tradition, les Karimbola viennent du sud de la région de Beloha Androy.
Le village a été occupé par la suite par quatre différents lignages a savoir : les Tamoky,
les Temiota, les Talamae et les Temahasahira.

éme

Le village de Bevato a été fondé par le lignage Tsaraila, a la fin du XIX™™ siecle.
D’apres la tradition, les Tsaraila viennent du sud de la région d’Ampanihy. Plusieurs
lignages vont s’installer a Bevato tels que les Tanosy, les Sivehy, les Sakoambe, les
Tevahifoty, les Telamitohy, les Tandrahery, les Andramira et les Temahavelo.

Le village d’Ampanihy a été fondé¢ par le lignage Tanalavondrove, a la fin du
XIX“™ siécle. D’aprés la tradition, Ampanihy était le village de la deuxiéme épouse du roi
Refotake’. A cause du tarissement des sources d’eau & ’ouest de ce village, la grande
majorité¢ des villageois ont abandonné le village d’Ampanihy pour fonder le village de
Tarabory, situé a I’est d’Ampanihy. Actuellement, il ne reste que trois maisons au village
d’ Ampanihy.

Le village de Tarabory a été¢ fondé par le lignage Tanalavondrove, au début des
années soixante-dix, lorsqu’ils ont quitté Ampanihy. D’aprés la tradition, le lignage
Tanalavondrove vient du sud, de la région d’Ambovombe Androy. Quelques temps apres

leur installation, plusieurs autres lignages venant du sud vont occuper ces villages tels que

3 Voir partie I
*Voir p.13 Carte de localisation

> Refotake était le roi des Mahafaly du royaume d’Onilahy de 1899 a 1912 (Bastard E.J., 1899,494)

17



les Tefinomenanahary, les Telafike, les Tolobao, les Tefandrianomby, les Manambaro, les
Sevohitse, les Tevahifoty, les Tsimatahodala et les Temanagona.

Le village de Taolabiby a ¢été¢ fondé au début des années soixante par le lignage
Teranomasy, qui vient du sud de la région d’Ejeda.

Le village de Marolaly a été fondé par le lignage Sevohitse, vient du sud, de la
région d’Ambovombe Androy au début des années quarante.

Le village d’Ambinda a été fondé par le lignage Tefandry, au début des années
soixante-dix. D’apres la tradition, le lignage Tefandry est issu de la segmentation du clan
Tebefira du groupe Maroseranana de I’Ambava Mahafale (Esoavelomandroso M., 1991-

1992, p.295). Peu apres, le lignage Talamae s’installa 8 Ambinda.

Dans les systémes de représentation mahafaly, tout I’espace non habité, en
dehors du village, est considéré comme appartenant aux esprits tutélaires. C’est la
raison pour laquelle le lignage fondateur doit demander a ces esprits le droit
d’implanter, d’exploiter et de s’approprier 1’espace qui ne leur appartenait pas jusque-
la. Cette cérémonie constitue une cession des droits de propriété au lignage qui vient
de s’y installer.

Par cette cérémonie, le lignage fondateur a I’attribution de tompon-tana par rapport
aux lignages qui vont s’installer apres la fondation du village. Etymologiquement, le
terme tompo veut dire « maitre » et tana signifie « village ». Donc, le lignage
fondateur est le « maitre du village »

Le premier établissement humain sur le territoire étant considéré comme un
empiétement dans le domaine des forces de la nature. II faut donc un acte de
conciliation entre 1'homme et les forces tutélaires pour que ces lieux soient propices aux
humains. L’entente entre les humains et les forces tutélaires est marquée par le tony.

Le tony est un arbre planté par le devin au moment de la demande d’installation
faite aux esprits maitres des lieux. Il est planté au nord-est du village. C’est un élément du
territoire. Par exemple chez les mahafaly, au nord-est du village de Miary, un fihamy
(Ficus grevei B.) a été planté au temps du roi Mahafaly Refotake pour marquer son

territoire.

L’ensemble des différents lignages (fondateurs et migrants), occupants d’un
territoire bien délimité reconnu comme tel par ses membres et par les autres entités, forme

la communauté villageoise (Randriamarolaza L.P., 1986, p.18). Cette communauté est

18



dirigée par un chef du fokontany®. Le fokontany est la plus petite division administrative a
Madagascar, et est composé¢ par deux ou plusieurs hameaux.

La communauté villageoise est désignée par le terme fokonolo. Ce terme signifie
«ensemble de famille étendue ». Le fokonolo est a la fois institution parentale et
institution territoriale. 11 est constitué par plusieurs lignages qui partagent le méme
territoire et liés par des liens de parenté (proches ou éloignés, fictifs ou réels).

L’identité du fokonolo est centrée sur les tombeaux qui se trouvent dans une partie
de la forét réservée a I’inhumation et sur les terres transmises et héritées des ancétres,
eux-mémes rassemblés dans le lieu d’enterrement. Le fokonolo n’est pas un groupe ou une
communauté de personnes ou d’individus, mais un assemblage d’au moins deux lignages.
Cet assemblage fonctionne, d’abord, par des liens de parenté institutionnalisés grace a un
pacte ou a un rite spécial, puis il se développe grace aux liens de voisinage et a la

solidarité de la communauté de résidence.

2- Description du territoire : espace non habité et espace habité

Le territoire est défini comme 1’espace a I’intérieur duquel la population tire ses
ressources et peut y effectuer ses activités tant économiques que culturelles. Le territoire
devient un espace a I’intérieur duquel les membres du groupes éprouvent un sentiment de
sécurité (Bonté P., et Izard M., 2007 p.705). Chez les Mahafaly, le territoire correspond a
un espace approprié, aménagé, organis¢ et controlé. Pour évoquer le territoire, les
villageois le désignent par I’expression «fany ivelomanay » qui signifie « terre sur
laquelle nous vivons ». Ainsi, chaque village a son territoire.

Dans la zone d’étude, le territoire est li¢é a I’histoire de la fondation des villages
Mahazoarivo, Analafaly, Bevato, Beza Mahafaly, Beavoha, Taolabiby, Miary, Tarabory,
Marolaly. Lors de leur fondation, les ancétres fondateurs ont délimité le territoire suivant
les points cardinaux et 1’ont ainsi organisé selon les activités a y effectuer. A partir de

cette époque, le territoire a ét¢ humanisé et hominisé.

Le territoire est composé de cing ¢léments essentiels :
e Le village proprement dit, avec les maisons, les parcs a beeufs et les lieux rituels
comme ’enceinte du hazomanga ;

e Les terroirs agricoles composés de champs cultivés : plaines alluviales baiboho et

SLe chef du Fokontany est nommé par le Maire sur la proposition de la communauté villageoise.

19



champs de culture sur brilis tetikala ;

e Les terroirs de parcours des troupeaux situés au-dela des plaines alluviales et les
champs de culture sur brilis ;

e La forét, qui constitue une ceinture autour des terroirs agricoles et les terroirs de
parcours des troupeaux ;

e Le lieu d’inhumation qui se trouve dans la forét, loin de I’espace villageois.

Dans I’ensemble de la région Beza Mahafaly, trois types de villages se
singularisent tant par leur taille que par les lignages qui les composent, ainsi que par leur
disposition dans I’espace.

D’abord, il y a les gros villages anciens, fondés a la fin XIX®™ siécle, & 1’époque
des derniers souverains Maroseranana tels qu’Analafaly, Mahazoarivo, Bevato, Beza
Mahafaly, Tarabory, Beavoha, Manasoa. Ces villages sont occupés par un lignage
fondateur, et deux ou plusieurs lignages mahafaly et tandroy. Le nombre de la population
de ces villages est de I’ordre de deux a trois cents habitants.

Ensuite, il y a des petits villages anciens, fondés aussi a la fin du XIX™™ siécle a
I’époque des derniers souverains Maroseranana, tels que Sarodrano, Miary, Ampanihy,
Ambinda, Taolabiby, Marolaly. Ces villages sont occupés par un lignage fondateur et
deux ou plusieurs autres lignages mahafaly et tandroy. Leur population est de I’ordre de
cent a deux cents habitants et disposent aussi de vastes terroirs. Miary était le village
d’une femme du roi Refotake.

Enfin, il y a des petits villages récents, fondés a la fin des années 70, anciens
camps pour le paturage a savoir : Thazoara, Boribe et Namangoa. Ces petits villages sont

occupés par un seul lignage.

Les villages sont divisés en quartiers. Dans chacun d’eux, la disposition des
maisons obéit a un certain nombre de régles. Les maisons sont alignées selon 1’axe sud-
nord, selon la reégle de primogéniture et d’est a I’ouest, selon la régle de la sacralité.

Ainsi, les habitations se disposent comme suit :
e au sud, la maison du chef du lignage désignée par le terme spécifique anjomba. Ce
terme vient du mot zomba qui signifie « maison sacrée » dans le sud et I’ouest
malgache.

e aunord, les maisons des fréres du mpisoro disposées selon 1’ordre d’ainesse du sud

20



au nord. Plus au nord, les maisons des fils mariés du mpisoro et de ses fréres.
e A l’ouest, se trouvent les maisons des jeunes femmes divorcées et jeunes filles

pubeéres (ampela tovo).

Chaque village est subdivis¢ en plusieurs quartiers selon le nombre de lignages qui
I’occupe. Chaque quartier est appelé fatrange’. Par exemple, le village de Mahazoarivo
est composé par sept (07) quartiers, car il y a sept lignages qui I’occupent. Chaque quartier

regroupe les maisons de membres d’un lignage ou d’un segment de lignage.

Au sein du village, le quartier du fondateur du village tompon-tana est marqué par
un grand tamarinier kily (Tamarindus indica), un arbre sacré qui est le plus valorisé par les
groupes du Sud et du Sud-ouest de Madagascar.

Le tamarinier est un pdle d’attraction du village et pouvant méme €tre un facteur
de fixation de I’habitat. Le tamarinier au sein du village constitue un endroit de repos et
d’accueil des visiteurs éventuels, parce que les Mahafaly ne recoivent pas les visiteurs
dans leurs maisons pour différentes raisons®.

Toutes les réunions relevant de Dl’intérét villageois doivent avoir lieu a I’ombre du
tamarinier. Cet arbre sacré est désigné par le terme tsiandrafarafa. 11 est I’arbre le plus
protégé, du fait qu’il représente les ancétres fondateurs du lignage.

L’ombrage du tamarinier peut acquérir une dimension symbolique par la présence occulte
mais permanente des ancétres défunts dans la quotidienneté de leurs descendants. Dans
une atmosphere torride, ’ombre de tamarinier est per¢ue comme une bénédiction et

comme une bienveillance des ancétres.

Le poteau sacré hazomanga est un élément du territoire et surtout du village. Le
poteau sacré hazomanga est constitué de deux poteaux pointus du bois de katrafay
(Cedrelopsis grevei B.) avec une hauteur de 1,50 métres environ. Le hazomanga se trouve

\ \ < .79 - r . -
a I’est a proximité” de la maison sacrée du mpitan-kazomanga c’est pour cela qu’il est

7 Le terme fatrange est utilisé par les Antemoro de la région de Matatana pour désigner une unité politique et
économique d’une lignée (BEAUJARD Ph., 1991-1992, p.261)

8 D’apreés les informateurs, les visiteurs doivent étre vus par I’ensemble du village pour que les raisons de
leurs visites doivent étre connues par tous les villageois. Dans cette logique, 1’espace privé est la maison
tandis que 1’espace public est I’ombrage du tamarinier.

°A 4 ou 5 métres a I’est de la maison du mpisoro

21



absolument interdit de passer a I’est de sa maison.
La verticalité du hazomanga assure la transmission et la réception de I’énergie divine, du

ciel a la terre et inversement.

L’emplacement du village a une dimension a la fois politique, économique, sociale
et stratégique. Chaque village est protégé par des haies vives de cactus raketa.

La naissance d’un village est marquée par la construction de quelques maisons
pour abriter les bouviers, par I’installation du parc a beeuf pour que le troupeau ne
s’¢gaille pas et surtout par I’implantation d’un tony.

Tout espace habité ou non est construit et aménagé selon la conception du monde
et les croyances partagées par les lignages qui I’habitent. Le village est régi par les
principes organisateurs selon I’axe est/ouest et sud/mord: I’axe est- ouest, le plus
important, exprime la distance par rapport au monde des ancétres et le monde du divin ;
I’axe sud- nord se référe a la primogéniture. Le sud est réservé aux anciens, tandis que le
nord est pour les jeunes comme il a été dit précédemment.

L’espace habité est considéré comme une image miniaturisée du monde. Cet

espace est divisé en deux pdles opposés, sacré et non sacré. Ces deux espaces ne se
neutralisent pas catégoriquement, ils se complétent. Dans ce sens, il existe une distinction
spatiale entre le sacré et le profane chez les Mahafaly (CAILLOIS R., 1950, p 12).
L’espace sacré se trouve plus précisément dans la partie du village ou le poteau sacré
hazomanga est implanté.
L’espace villageois est en quelque sorte une espeéce « d’aide-mémoire » qui rappelle a tout
instant, a tous les membres du village 1’ancienneté de ’installation de son lignage sur le
territoire. Cet espace, témoin du vécu des Mahafaly, se présente comme 1’expression tres
précise de treés subtiles hiérarchisations et différenciations qui caractérisent leur société.
Chacun sait, dans toutes les circonstances de la vie quotidienne et surtout de la vie
cérémonielle, quelle place dans cet espace lui convient d’occuper.

L’espace n’est pas du tout homogene, il présente des ruptures. Ainsi un espace fort
s’oppose a celui de dilué et de faible (Caillois R., 1950, p 12). L’espace fort correspond a
I’espace du sacré¢, de la pureté. Il est a I’est, 1a ou se trouve le poteau sacré hazomanga et
la maison sacrée du chef du lignage, tandis que 1’espace faible correspond a 1’ouest, lieu
d’impureté et du profane.

Il ne s’agit pas d’espace géométrique, mais d’espace existentiel et sacré. Dans cette

logique, le poteau sacré hazomanga présente le centre du sacré ou converge I’énergie

22



divine. Le poteau sacré hazomanga en tant que centre du sacré, est un lieu de culte. Ce
centre est un lieu de communication avec la divinité et les ancétres défunts, dans la mesure
ou tout objet élevé (poteau, arbre) est donc un passage possible du profane au sacré, de la
terre au ciel, du visible a I’invisible.

L’est symbolise tout ce qui est sacré digne de respect (fihasia). Les personnes ou
les choses situées a ’est, sont plus proches de la frontiére séparant les vivants du monde
des ancétres et des divinités. Ce sont les personnes les plus respectables qui ont droit a une
telle place. A I’inverse, I’Ouest est défini comme impur (tiva). Le terme tiva est utilisé,
dans d’autres circonstances, pour proférer des injures a I’adresse d’une personne. Dans
son sens le plus fort, le terme désigne quelque chose d’impur, de souillé. 11 se réfere a la
notion de non-sacré et de profane.

Dans la perspective de la répartition géographique du village ou il y a un espace
sacré, pur et un espace impur, peu de personnes peuvent aller dans I’espace sacré. Par

contre, tous les villageois peuvent faire ce qu’ils veulent dans 1’espace profane.

3-Les activités rituelles sur le territoire

Les Mahafaly effectuent des activités rituelles au village devant le poteau sacré.
Ces rituels sont pour objectif d’invoquer Dieu Ndranahary et les ancétres sous la
direction du chef du lignage. Seul le chef du lignage peut communiquer avec Dieu
Ndranahary et les ancétres. Les cérémonies rituelles devant le poteau sacré hazomanga
doivent étre accompagnées de sacrifice de beeufs.

Toutes les cérémonies relevant de l'intérét de tous les membres du lignage doivent
se dérouler devant le poteau sacré hazomanga : érection d'un nouveau poteau sacré (ori-
kazomanga) intégration d'un nouveau-né dans le lignage de son pere (soron'anake) et la
circoncision (savatse).

Pendant les cérémonies devant le hazomanga, le chef du lignage mpisoro est aidé
par ses deux freres : le puiné et le cadet qui appartiennent tous les deux aux lignées ainées.
Le puiné assume le role d’égorgeur de la béte qu’on doit sacrifier, il est désigné par le
terme mpandeta. Le mpandeta est le successeur du mpisoro. Ce terme veut dire « celui
qui tranche la gorge de beeuf sacrifié ». Le cadet a pour role d’asperger avec le sang de la
béte sacrifiée le poteau sacré et tous les membres du lignage qui ont assisté a la cérémonie.
Il est désigné par le terme mpamitsy. Dans le dialecte mahafaly, mamitsy signifie
« asperger de sang ou d’eau bénie ».

Durant les cérémonies rituelles devant le poteau sacré hazomanga, le concours des

23



instruments de musique est indispensable au cours de la cérémonie, en 1’occurrence le
tambour sacré hazolahy et la conque marine antsiva. Ces deux instruments de musique
font partie des objets sacrés de la maison sacrée anjomba.

Par contre, toutes les cérémonies consistant a invoquer les esprits de la forét
doivent se dérouler dans la forét sacrée ala faly sous la direction d'un devin-guérisseur
ombiasy. Seul le devin-guérisseur peut converser avec les esprits de la forét et les esprits
telluriques. Tous les esprits qui se trouvent soit dans la forét soit hors du village sont
désignés par le terme angatse.

Au cours du rituel de traitement des maladies dans la forét, le concours d’un
instrument de musique est indispensable au déroulement du traitement, en I’occurrence la
cithare sur caisse marovany. Le marovany est accompagné par un ou deux hochets
karatsake, confectionnés a partir de boites de conserve contenant de petits cailloux.
Secoués en cadence, le hochet karatsake renforce le rythme du marovany.

Le devin-guérisseur ombiasy joue un rdle important dans la communication avec
les esprits de la forét. Il est la seule personne sachant manipuler la géomancie sikily pour
prédire 1’avenir. Il est ainsi le spécialiste auquel les villageois font appel pour faire face a
des situations précises. Il est consulté¢ lors de la construction de nouvelle maison, lors
d’une maladie, lors de la circoncision, lors du mariage et lors de I’enterrement. Le devin-
guérisseur contréle la sphére magico-médicale car il est appelé a intervenir aupres des
esprits de la forét.

Le devin-guérisseur ombiasy est le seul homme du village capable d’entrer en
communication avec les forces invisibles. En tant que domaine des esprits, la forét est
son apanage. Il a pour tdche de maitriser et concilier les esprits de la forét pour que
les activités des villageois réussissent. Par le réle qu’il détient dans la société, le
devin-guérisseur est I’objet de peur et de respect.

Dans la région d’étude, chaque village a son ombiasy qui est généralement issu du
lignage fondateur.

Dans une société ou la parenté détermine le statut de I’individu, qu’est ce qui

définit [’acces aux ressources du territoire ?

24



CHAPITRE II : LES MODALITES D’ACCES AU TERRITOIRE

1-L’appartenance au lignage fondateur
Sur le territoire, seuls les membres du lignage fondateur peuvent avoir acces a la terre et
aux ressources.

L’appartenance au tariha dépend de la bénédiction des ancétres de la ligne
patrilinéaire. L’individu regoit cette bénédiction au moment de sa naissance car le
nouveau-né doit étre présenté devant le poteau sacré de son pére durant la cérémonie de
soron’anake. Au moment de la circoncision savatse an-kazomanga, les garcons recoivent,
¢galement, la bénédiction des ancétres devant le hazomanga de leur pére.

De méme, pour les jeunes filles, la bénédiction des ancétres leur est accordée
devant le poteau sacrificiel de leur pére le jour de leur mariage. La mise a mort du beeuf
tandra, présent offert par le fiancé, est de rigueur en vue de demander la bénédiction des
ancétres de la jeune fille.

Au cas ou un enfant n’a pas de pére ou si la famille du pére n’a pas encore donné le
fandeo, compensation matrimoniale et prix des droits sur la future descendance, scellant
I’union entre les deux familles et les deux lignages, cet enfant ne pourra pas recevoir la
bénédiction des ancétres de son pére et il ne peut pas s’approcher du hazomanga de son
pére sous peine d’'une amende d’un beeuf.

Pourtant, il peut s’approcher du poteau sacrificiel de son oncle utérin car il
appartient automatiquement au groupe lignager de celui-ci par la naissance.
L’appartenance au groupe de descendance dépend donc du soron’anake. Ainsi, un
individu peut appartenir a part entiére au groupe qui I' adopte devant son poteau sacré par
le biais de cette cérémonie.

Par ailleurs, il peut arriver qu’un individu n’appartienne pas a son groupe de
descendance et, par conséquent, ne recoive pas la bénédiction de ses ancétres. Ce cas se
produit lorsqu’un individu est rejeté par son groupe ou par son pére devant le poteau
sacré : voasasa tamin’ny hazomanga traduit littéralement par « son appartenance au
lignage a été lavée devant le poteau sacré ». Cela signifie que cet individu est non
seulement rejeté par son groupe lignager et privé de toutes bénédictions des ancétres mais
son appartenance lignagere a aussi été levée ou lui a été Otée devant le hazomanga en
présence des ancétres.

Si un garcon est circoncis devant le hazomanga de sa mére, il appartiendra au

groupe de sa mere. Cela signifie qu’il a regu la bénédiction ancestrale de la lignée

25



maternelle. Si un enfant n’est pas reconnu par son pére biologique, il est 1ié a sa mere par
la parenté biologique et par la parenté de bénédiction. C’est cette bénédiction qui devient
dominante dans le cas d’enfant né¢ d’une mére célibataire. Cet enfant sera circoncis par la
famille de sa mere et deviendra membre a part entiere du groupe de sa mere grace a la
bénédiction qu’il recevra durant cette cérémonie (Bloch M., 1985, p.51).

La circoncision est tout d’abord une cérémonie rituelle qui expulse la parenté
biologique et introduit la bénédiction ancestrale car I’enfant appartient désormais au
groupe qui lui a donné cette bénédiction. Méme dans le cas ou ces ancétres sont de lignée

maternelle, le biologique est tout a fait expulsé par la circoncision (Bloch M., 1985, p.51)

2- L’alliance matrimoniale de migrants avec les lignages fondateurs

Le mariage permet de renforcer la cohésion sociale et 1’assistance mutuelle entre
les différents lignages.

Dans la société mahafaly, le mariage (fanambalia) renforce I’entente et les liens
familiaux et lignagers entre plusieurs lignages tariha. Les jeunes hommes Mahafaly
doivent, avant tout, se marier a I’intérieur de leur famille, avec leurs cousines parall¢les
patrilinéaires ou leurs cousines croisées patrilinéaires ou matrilinéaires. Ce type de
mariage intra- familial se désigne par I’expression fanambalia am-pilongoa.

Apres ce premier mariage, ils peuvent, alors, se marier en dehors de leurs lignages.

La cérémonie du mariage proprement dite consiste en la demande de semence
tabiry. Dans le dialecte mahafaly, ce terme désigne la semence. Les enfants sont désignés
par le terme tiry qui veut dire jeune pousse. Cette cérémonie est toujours accompagnée par
des transactions concluant les relations entre les deux lignages. Ces transactions prennent
la forme d’une compensation matrimoniale.

Etant donné que le groupe de la jeune fille perd une ouvriére et une femme qui
pourrait lui donner des enfants, la compensation matrimoniale tandra veut notamment
réparer cette perte. Elle se traduit par le don de biens, notamment de vaches, a la famille
de la jeune fille au moment du mariage et apres la naissance d u premier enfant.

Au moment du mariage, cette offrande a pour objet de demander la bénédiction des
ancétres de la jeune fille devant le poteau sacrificiel de son pére.

Le don en beeuf fandeo aprés la naissance d’un enfant consiste a acheter les
droits sur les enfants qui viendront a naitre. Les bétes a sacrifier pendant toutes les
cérémonies doivent étre males et la couleur de leurs robes dépend de 1’avis du devin

ombiasy. La compensation matrimoniale constitue un engagement d’ordre social et

26



politique entre les deux lignages alliés.

Le mariage permet de raffermir les relations sociales et permet aussi d’obtenir des
alliés. Chacun aura, alors, des devoirs d’assistance mutuelle et des obligations de ne pas se
nuire mutuellement. Le mariage engendre des liens juridiques, sociaux, économiques et
rituels. Les enjeux du mariage sont importants du fait qu’il permet a un individu d’accéder
a un ensemble de droits sociaux et des devoirs, parmi lesquels ’entraide entre les deux
familles alliés ou les deux lignages alliés.

Le mariage permet a chaque famille d’obtenir des avantages puisque la famille de
son ou ses épouses, lui donnera une certaine prestation de nature économique lors des
cérémonies funéraires. Dans cette perspective, il est donc intéressant pour un homme de
pratiquer la polygamie. Lors de la visite des parents et alliés a la veille de I’enterrement,
ces derniers apportent des dons considérables en especes et en nature en vue d’affirmer
leurs statuts et exhiber leurs richesses de fagon ostentatoire.

Ainsi, la demande en mariage doit étre connue par tous les parents longo de la

jeune fille sans exception, pour qu’ils scellent I’alliance entre les deux lignages. Lorsque
I’accord de la jeune fille est obtenu, les consultations des parents peuvent commencer. Le
mariage fait I’objet d’une transaction et d’une cérémonie rituelle du fait qu’il est chargé
d’une valeur sociale, symbolique et politique.
Pour pouvoir exploiter les ressources de leur territoire d’accueil, les migrants contractent
des alliances matrimoniales avec le lignage fondateur. Ces alliances permettent aux
migrants de s’insérer dans le territoire villageois et renvoient a une stratégie fonciere. Une
fois marié a une fille autochtone, un migrant peut exploiter les ressources du territoire de
sa belle-famille.

Par cette stratégie matrimoniale manipulée par les migrants, le principe de
patrilocalité'® ou virilocalité'' qui obligeait une femme & suivre son mari, est mis en échec
puisque c'est I'nomme qui suit sa femme en venant résider chez son beau-pére. Cette
manceuvre permet aux filles autochtones et leur descendance de rester au village de leur
pere.

La manceuvre est ainsi avantageuse, d’une part, pour les autochtones car elle
maintient la non-dispersion de leurs descendances, d’autre part, pour les migrants du fait

que ces derniers visent a s’installer définitivement sur le territoire d’accueil.

1 La patrilocalité est un type de résidence aprés le mariage selon lequel le couple habite au village du pére
de I’époux.

""'La virilocalité est un type de mariage selon lequel le couple habite au village de 1’époux.

27



Pour achever cette installation, les descendants des migrants enterrent leurs parents
sur le territoire d’accueil et y procedent aussi a la circoncision de leur postérité.
L’enterrement et la circoncision sont des €éléments socio-cérémoniels qui authentifient
I’appartenance d’un individu a un territoire. Par exemple Mara, un Tandroy né a
Ambonaivo dans le district d’Ambovombe vers 1940, s’est marié avec Etongasoa, une
femme Takazomby de Mahazoarivo a la fin des années 70. A I’issue de ce mariage, Mara
s’est intégré au village de sa femme a Mahazoarivo et il exploite une parcelle de la forét et
un lopin de terre sur les plaines alluviales que son beau-pere lui a accordés. Chaque année,
Mara donne les prémices lohavony de ses récoltes au chef du lignage de son épouse,
c’est-a-dire son beau-pére. Il sera enterré sur son territoire d’accueil a Mahazoarivo, et les

enfants qu’il a eues avec son épouse mahafaly ont été circoncis a Mahazoarivo.

3- La fraternité du sang antehena et la parenté a plaisanterie ziva

A coté de la stratégie matrimoniale avec une visée fonciére opérée par les
migrants, ces derniers contractent ¢galement avec les descendants des fondateurs de liens
sociaux de parenté fictive telle que la fraternité du sang, désignée par le terme vernaculaire
antehena, et la parenté a plaisanterie ziva (Esoavelomandroso M., 1991, p.39).

L’antehena désigne le serment, son résultat, et ceux qui ont prété ce serment.
Celui-ci est I’équivalent du fati-dra dans les pays sakalava, betsileo, merina et dans
d’autres régions de Madagascar. Ce pacte est conclu a 1’issue d’une cérémonie dirigée par
un mpititiky qui connait les rites et qui prononce les formules associées de ces rites. Ce
dernier sert également de témoin du pacte que les deux contractants viennent de conclure.

Durant la cérémonie, chaque partie contractante avale quelques gouttes du sang de
son alter ego et jure devant la terre sacrée fany mase et leurs ancétres respectifs de ne pas
trahir son frére du sang. Désormais les deux personnes sont des fréres et ils se considerent
comme des parents.

Dans le contexte migratoire, c’est le migrant qui demande de nouer la fraternité du
sang avec un membre du lignage fondateur. Une fois la cérémonie terminée, le migrant
qui vient de lier une relation avec un membre du lignage fondateur peut accéder aux
ressources du territoire. Le migrant peut, par conséquent, pratiquer des cultures sur brilis
sur son territoire d’accueil.

Le ziva est la parenté a plaisanterie liant deux ou plusieurs lignages. Il instaure
entre ces lignages, solidarité, assistance mutuelle et paix perpétuelle. Un individu peut

défricher une portion de terre dans le territoire de son ziva. Cette alliance entre ziva ne

28



peut pas €tre dénoncée et celui qui ne respecte pas les obligations s’expose au mépris de
ses semblables et encourt les sanctions des ancétres. (Esoavelomandroso M., 1991, p.39).
Le respect du ziva est une tradition ancestrale (/ilin-draza) qui garantit I’entente et
I’équilibre entre deux lignages concernés. Notons que chaque individu se réfere toujours a
son lignage et ses attributs. Les migrants se référent toujours a leurs lignages paternels
d’origine pour faciliter la marge de manceuvre dans ’intégration sur leur territoire

d’accuelil.

C’est un «jeu social » pour évoquer aimablement 1’agressivité et une alliance de
non-agressivité. Cette relation oblige les deux parties contractantes a s’acquitter d’une
série de prestations réciproques, en I’occurrence échange de services, de cadeaux et d’aide

en cas de difficultés (Radcliffe B., 1968, p.179).

29



CHAPITRE 111 : LES DELIMITATIONS DU TERRITOIRE

Le territoire ne comporte pas de limites physiques, mais ces sont les activités
effectuées par les habitants d’un territoire qui déterminent ses limites qui ne sont pas

définitives.

1-Les activités agricoles
Les Mahafaly savent bien organiser leurs espaces en fonction des activités qu’ils
pratiquent. Les terres de culture sont constituées par deux types de culture :
- la culture de décrue sur les plaines alluviales le long du Sakamena et ses affluents
ou le mais et le manioc, souvent accompagnés de cucurbitacées, sont cultivés,
- La culture sur brilis fetikala dans les lisicres forestiéres ou I’on cultive aussi du
mais et du manioc. Ce type de culture est, largement, en gagnant sur la forét.

Les champs de culture sur brilis se trouvent loin des villages.

Le défrichement forestier et le brilis constituent la premicre étape de la mise en
ceuvre du tetikala. Le tetikala consiste a couper tous les arbres de la parcelle pendant
la saison seéche. L’abattage a la hache est effectué d’avril a septembre. Les arbres sont
coupés a un metre de hauteur a partir du sol, ce qui rend le travail moins pénible. Les
buissons les moins résistants sont, tout simplement, arrachés.

Toute exploitation de terre forestiere pour faire la culture sur brilis tetikala,
nécessitent des rites et des comportements précis. Ces reégles d’usage contribuent au

controle de I’environnement forestier que chaque exploitant doit respecter.

L’acces a la terre est défini par le droit de hache. Pour les abattis sur brilis, ce
droit accorde au défricheur et a ses descendants un droit d'usage a long terme.
En principe, ce droit disparait dés que cesse l'usage, c’est-a-dire quand le défricheur laisse
sa parcelle en friche. Comme la forét est en voie de réduction rapide, chacun entend bien
s'approprier une terre défrichée. Quand la terre retourne a la friche, la terre revient a celui
qui la défriche de nouveau.

Quant aux plaines alluviales baiboho', celui qui le défriche pour la premiére fois

peut I’occuper en permanence et les transmettre a ses enfants.

12, . . Iy N . ’
Terre agricole plus fertile que la terre forestiére a cause du renouvellement annuel des alluvions apportées
par les crues de la riviére Sakamena

30



Les villageois ne peuvent exploiter une parcelle dans la forét qu’aprés avoir
invoqué les esprits qui I’occupent et procédé a des offrandes pour s’attirer la bienveillance
de ces derniers. Chaque exploitant, lors de 1’invocation préalable a tout défrichement,
précise que son intention n’est pas de détruire les ressources forestieres mais qu’il a besoin
de telle ou telle parcelle pour subsister.

Lors de D’abattage, trois espéces d’arbres sont respectées et ne peuvent étre
coupées : le tamarinier kily, le baobab za et le ficus fihamy. Ils servent pour servir d’autel
et a leur pied le défricheur dépose son offrande. Ce rituel constitue une demande
d’autorisation aux esprits de la forét en tant que « maitres de la forét », de défricher une

parcelle qui appartenait jusqu’a ce moment aux esprits.

Les euphorbes famata (Euphorbia Tirucalli Drake, Euphorbiacées) sont évitées a
cause de leur latex. Pour les abattre, le défricheur entasse des branches séchées autour du
pied de ces espéces et y met en feu.

A mesure que la culture tetikala s’étend, les limites du territoire se déplacent.

La partie du terroir la plus proche du village est le lieu d’'une mise en valeur
agricole permanente. Dans ces champs on retrouve toujours des clotures typiques vala.
Ces derniers sont I’objet des soins principaux de ’agriculteur qui y cultive surtout le
manioc, la patate douce, différentes especes de haricots et de courge (vazavo). La cloture
est constituée par des haies vives épaisses et continues de cactus raketa et des aloes
vahombey. Elle forme une ceinture autour du village.

Par extension, le mot vala indique non seulement la cloture, mais 1’ensemble du
champ cloturé, de la parcelle entourée par une cloture.

La cloture est un marqueur de territoire et son étendue évoque en quelque sorte le rang
social de son propriétaire dans 1’ensemble du lignage et dans 1’ensemble du village. Les
descendants du lignage fondateur ont la terre cultivable la plus étendue. La part la plus
grande de cette terre revient a I’ainé de la lignée ainée.

La cloture vala a pour role de protéger les plantations contre 1’incursion de troupeau dans
le champ.

La cloture joue aussi un rdle de protection contre le vent, du fait que la région est
exposée directement aux vents violents (Battistini R. 1964, p.74). Malgré les conditions
climatiques défavorables, les agriculteurs parviennent a s’adapter au milieu naturel par la
mise en culture des especes peu exigeantes en eau : les cucurbitacées, par exemple le

vazavo, et les espéces a tubercules capables de résister a des sécheresses prolongées

31



comme le manioc (balahazo) dont les racines constituent une sorte de réserve alimentaire
permanente enterrée.

Le manioc (balahazo) constitue la base de I’alimentation des Mahafaly de la région
de Beza Mahafaly. Dans tous les terroirs mahafaly, la culture du manioc occupe les plus
grandes surfaces, du fait qu’elle peut résister aux aléas climatiques. Les agriculteurs
peuvent consommer les tubercules six mois apres la mise en terre.

La patate douce bageda est une plante rampante a tubercules farineux. Les
agriculteurs la cultivent le long de la plaine alluviale du Sakamena. La plantation se fait au
début de la saison des pluies dans les champs cloturés.

Le mais est cultivé dans les champs cloturés vala ainsi que dans les champs sur
brilis tetikala.

Le vazavo est la cucurbitacée la plus cultivée dans la région ; on le trouve partout
dans les deux types de champs énoncés précédemment. Cette cucurbitacée joue un role
alimentaire important en particulier pendant la période de soudure. La récolte commence
en fin février et continue durant la saison séche.

Avec I’arrivée massive des migrants venant du sud, la culture d’oignon gagne du
terrain sur les plaines alluviales le long du Sakamena. La production est destinée au
march¢ communal de Beavoha ou au marché de Betioky. Cette culture entraine
I’émergence des migrants agriculteurs sans troupeau qui, grace au revenu tiré de la vente
d’oignon, peuvent concurrencer économiquement les €éleveurs, qui constituent la majorité
des Mahafaly.

Les activités agricoles sont liées au domaine magico-religieux. En cas de retard de
la pluie, par exemple, chaque famille procéde a un sacrifice qui consiste a purifier la terre,
appelé tsotse, afin de demander la bienveillance des forces surnaturelles pour qu’elles
accordent la pluie et la bonne récolte. La sécheresse est per¢ue comme un chatiment des
esprits ou des divinités, consécutif a des fautes commises (hakeo) par les vivants.

C’est également le cas, comme mentionné plus haut, quand il faut demander 1’autorisation

des esprits de la forét pour défricher une nouvelle parcelle.

Le principal objectif pour pratiquer 1’agriculture est la subsistance. L’existence de
surplus dépend de la condition météorologique car la région souffre de sécheresse
prolongée. Chaque ménage peut obtenir un surplus en économisant une partie de sa récolte
pendant une année favorable, a condition, bien sir, que la pluie soit au rendez-vous et que

les conditions climatiques soient favorables.

32



Dans ce sens, chaque groupe de parenté peut accumuler des surplus afin d’augmenter tout
d’abord son troupeau et intensifier par la suite les échanges entre les lignages. La capacité
de produire en quantit¢ et en diversit¢ est la caractéristique indiscutable de

I’autosuffisance de la société Mahafaly.

2-Les activités pastorales

L’¢levage joue un role essentiel dans le processus de la territorialisation des
Mahafaly par le biais de la transhumance, car elle favorise 1’extension du territoire. C’est
ainsi que les habitants d'un méme terroir villageois partagent la méme topographie de
chaque lieu qui marque leur territoire. Le déplacement des ¢éleveurs pour la recherche des
nouveaux paturages dans la forét devient une forme d’appropriation d’un territoire qui
n’appartenait pas jusqu’alors au lignage.

Le zébu malgache (Bos taurus indicus L., Bovidae)"®, constitue l'essentiel du
cheptel bovin de l'lle. Le nom malgache, aomby ou aombe, omby, est dérivé du swahili
ngombe. Pour les Mahafaly, chaque zébu se distingue par quatre types de caracteres: l'age,
le sexe, la couleur de la robe, la forme des cornes. Ces critéres de distinction, qui peuvent
sembler au premier abord purement descriptifs, nous renseignent en fait sur le rapport que
I'homme entretient avec cet animal. Chaque animal est marqué aux oreilles par son
proprié¢taire. Ces marques, représentant "le blason clanique" (vilon-draza), sont des
entailles faites selon un dessin préétabli. Les blasons ont chacun un nom, différent du nom
de raza qui en rappelle I'histoire ou fait allusion a 1'état originel, ou souhaité, du troupeau.
Par exemple, le clan Temaromainte a le blason clanique tsimaimbo, qui signifie « qui n’est
pas pourri ».

Le blason clanique (vilon-draza) est un moyen pour I'homme et le raza d'affirmer
son identité a travers le seul support matériel qui lui reste a 1'issue des scissions qui ont
fragmenté¢ les raza en lignages. L'appartenance de I'¢leveur a son raza est mise en avant,
bien davantage que 'appartenance des zébus a 1'éleveur.

Cependant, un lignage ou un propriétaire peut combiner a la marque clanique une
entaille personnelle, ou méme inventer une nouvelle marque pour les z&ébus obtenus par
son travail. Enfin, certains animaux ne sont pas marqués, en particulier les animaux
achetés et les zébus d'attelage konda, qui ne sont pas considérés dignes de porter le vilon-

draza. Le troupeau est reconstitué soit par achat ou échange, soit par accroissement

BBos taurus indicus (Bos indicus) est originaire du bassin de I’Indus, d’aprés RAKOTOZAFY L.M.A.,
2011, p.5.

33



naturel. Au fur et 2 mesure que le troupeau est reconstitué par achat, les veaux portent le

blason du raza (vilon-draza).

Le zébu est généralement nommé d'aprés sa robe volon'aombe, volo signifie
couleur en malgache mais aussi "robe", "vétement" (akanjo), dont les nuances tres
nombreuses sont décrites avec une grande précision. Ici le terme volon 'aombe désigne la
couleur du pelage.

Les Mahafaly distinguent plusieurs types de robe a partir de l'emplacement, la
taille et la répartition des taches présentes. Ces types de robe se déclinent en quatre
couleurs de base (noir, rouge fauve, blanc, beige gris). Pour reconnaitre chacun de leur
aombe, les Mahafaly leur donnent des noms en relation avec leurs robes. Les animaux
males sont distingués des femelles par le préfixe re- placé devant le nom de la robe. Par
exemple, un zébu a robe noire est appelé remainte. Ce préfixe présente une similitude
frappante avec le préfixe ra- placé devant le nom des hommes respectés du lignage,

anciens et ancétres défunts.

Les zébus males sont particulierement appréciés, voire admirés par les Mahafaly,
en raison de leur importance dans les sacrifices cérémoniels. Comme dans 1’Ouest
malgache, la robe du zébu chez les ¢éleveurs mahafaly est entourée de mythe : les éleveurs
disent parfois que c'est Dieu qui choisit la couleur que doit avoir leur male reproducteur
(Fauroux E., 1989, p. 6).

Lors des cérémonies, la robe de 1'animal a sacrifier a une signification importante
dans I’idéologie mahafaly ; elle doit plaire aux ancétres. Certaines couleurs sont requises
pour certains rites. En général, les robes les plus rares telles que le noir et le rouge fauve
sont les plus appréciées pour les sacrifices. C’est le devin-guérisseur qui détermine le
choix de la couleur de I’animal que le lignage devra sacrifier.

Certaines robes sont taboues pour certains lignages comme la robe jaune mavo
pour le lignage Tefandry'.

Souvent, un troupeau a une couleur dominante qui reflete la préférence du
propriétaire mais aussi celle de ses ancétres, et méme de Dieu, en particulier la couleur des
males reproducteurs.

La forme des cornes est aussi un moyen de distinguer les bétes entre elles et revét

14 Lignage qui occupe le village d’Ambinda (voir carte p.13)

34



une grande importance esthétique. La direction des pointes et 1'écartement des cornes sont
les deux principaux criteéres retenus pour la classification. Pour les sacrifices, les beeufs
agés de plus de huit ans dont les cornes sont recourbées vers l'arriére, sont les plus
appréciés pour orner le tombeau valavato.

Les Mahafaly distinguent chaque animal par son age. Par exemple, un animal
d’un an est désigné par I’appellation maota qui signifie « sevré » tandis qu’un zébu de
quatre ans est désigné efatse ay. Ce terme efatse signifie quatre et ay veut dire « age ».

Le troupeau sert d’étalon pour mesurer la richesse d’un lignage tariha. Le troupeau
est désigné par I’expression vara par les Mahafaly. Etymologiquement, 1’expression vara
signifie la richesse. Dans cette logique, le couple « pécus- pécunia » (bétail — argent)
(Gaffiot F., 1934, p. 325) est inséparable dans le temps et dans I’espace. Pour les
Mahafaly, le bétail est la richesse mobiliere par excellence. Il s’agit de capital qui se
conserve autant que possible et se reproduit mais qu’on ne tue pas. Autrement dit, le
bétail est un « compte bloqué »au sens large du terme. Quand un éleveur Mahafaly veut
¢changer une de ses bétes, c’est souvent de fagon non marchande, et pour sceller une
alliance matrimoniale et s’attribuer des droits sur une descendance.

Habituellement, le bétail s’accumule en vastes troupeaux dont la viande est
consommeée dans certaines occasions cérémonielles et ne fournissent tout au plus qu’une
maigre production laitiére pour la fabrication de lait caillé, appelé abobo. Néanmoins, les
quatre richesses que les ¢leveurs peuvent tirer de leurs troupeaux sont : la viande, le lait, le
cuir pour la confection de fronde pilatse, qui est une arme redoutable aux mains des
connaisseurs et pour la confection des sandales, et les bucranes zsifa pour orner le tombeau
valavato.

L’utilisation d’une part considérable du troupeau dans la nourriture (famaha) lors
des rites funéraires s’inscrit dans le contexte de partage et d’une redistribution des biens.

La viande de bétes sacrifiées pendant les funérailles est consommeée par 1’ensemble
des participants quelle que soit leur position sociale, méme si le découpage et la répartition
des morceaux s’effectuent selon de normes renvoyant a la hiérarchie sociale.

La viande de zébus qui n’est pas consommeée par les membres de la famille éprouvée est
celle des zébus dont les bucranes sont placés sur le tombeau. Ces mémes zébus ont été
abattus au moment de la mort et de la destruction de la maison du défunt. L’objectif de
cette destruction est de faire disparaitre a jamais ce qui représente le défunt dans 1’espace
des vivants. Le vestige de la maison du défunt est désigné par le terme aritse, signifiant

« durer plus longtemps ».

35



Le zébu est un animal de sacrifice matérialisant les liens des vivants avec les
divinités et le sacré dans la mesure ou tous les rituels qui se déroulent devant le poteau
sacrificiel hazomanga doivent étre accompagnés de sacrifice bovin soro aombe. On
asperge le poteau sacré avec le sang du zébu sacrifié.

Le troupeau est un bien de prestige. Sa possession reléve, également de la
compétition entre les lignages afin d’obtenir non seulement du prestige, mais aussi du
pouvoir et des droits sur les descendances dans la mesure ou le troupeau sert
d’intermédiaire aussi bien entre les vivants et les forces divines qu’entre les lignages
alliés.

Cette perception est inscrite dans le systéme de pensée mahafaly, dans le cadre du
« complexe du bétail ». « L’animal bien loin d’étre un bien utilitaire, serait d’abord pour
I’homme un étre étroitement associ€¢ aux rituels qui accompagnent sa propre naissance,
son mariage, sa mort et auquel il ne saurait étre attaché qu’émotionnellement, voire
mystiquement » (Godelier M. 1968, p. 96).

Dans I’idéologie locale, les Mahafaly attribuent ainsi une valeur économique,
culturelle et sociale au troupeau.

Pour les Mahafaly, le bétail doit s’accumuler sans perte de valeur, ¢’est-a-dire, le
troupeau doit étre augmenté en nombre ; il est un bien mobilier qui se déplace en
favorisant la délimitation du territoire.

Ce bien précieux attire les convoitises : le défendre et s’en emparer deviennent les
préoccupations essentielles des €éleveurs d’ou 1’importance de la lance et des armes a feu
qui étaient introduites au XIX “™ siécle dans la société Mahafaly par le contact avec les
Européens, grice aux postes de traite installés sur le littoral”® mahafaly
(Esoavelomandroso M., 1989, p. 147).

Dans la pratique des éleveurs mahafaly, les rites magiques ont une réelle importance. Ils
ont pour but de renforcer la symbiose entre les forces surnaturelles et le troupeau, de
prévenir ou d’¢liminer les forces négatives qui pourraient intervenir dans certaines
circonstances. C’est ainsi que ’éleveur a recours a la consultation d’un devin-guérisseur
ombiasy, seul capable d’organiser la protection du troupeau. Celle-ci est concrétisée par
I’implantation d’un talisman fonin’aombe au milieu du parc a bétail.

La fonction du talisman tonin’aombe est d’assurer une protection générale du troupeau

15 Les principaux postes de traite étaient Salare, Itampolo, Lanirano ot demeuraient des représentants de
maisons de commerce ou des traitants indépendants.

36



contre tous les dangers pouvant le menacer et en particulier contre les deux les plus
graves : le risque de vol et celui de la dispersion dans la forét. C’est le mpitan-kazomanga
qui garde ce talisman, il le transmettra a ses successeurs avec tous les autres ¢léments du
patrimoine du groupe.

Actuellement, I’élevage bovin connait une certaine régression a cause, d’une part,
de I’hécatombe lors des cérémonies, d’autre part, de la situation écologique tres difficile.
Cette situation met en cause le systéme de production mahafaly. A cause de la situation
¢cologique, les Mahafaly de la région Beza Mahafaly n’ont plus les moyens de

reconstituer les troupeaux sacrifiés lors des cérémonies funéraires.

La transhumance est un déplacement cyclique et simultané de troupeau et d’une

partie de la population jeune. L’aggravation de la sécheresse et la raréfaction des paturages
imposent aux éleveurs de se déplacer plus loin encore. Ce déplacement marqué par la
segmentation s’accompagne d’une segmentation des troupeaux. Ainsi, ’autorité¢ et la
responsabilité du chef des lignages s’affaiblissent.
La transhumance est un événement important de la vie des jeunes Mahafaly. C’est
I’occasion pour eux de rencontrer d’autres lignages et de contracter des nouvelles alliances
avec eux. Ils peuvent profiter de cette occasion pour courtiser des jeunes filles des autres
raza dans les villages qu’ils traversent car ils peuvent traverser les villages qu’ils
rencontrent avec I’autorisation des chefs de ces villages.

Chaque année, au début de la saison des pluies, un grand nombre de troupeaux
quitte le paturage habituel pour brouter des herbes des nouveaux paturages dans la forét.
Le calendrier de déplacement varie d’une année a I’autre, car il dépend de la tombée de la
premicere pluie.

Le départ ne s’effectue pas a n’importe quel moment. Il faut consulter avant tout un devin-
guérisseur ombiasy pour savoir le jour favorable et éventuellement, effectuer un sacrifice
pour demander la bénédiction des ancétres.

D’une maniére générale, il se situe entre le mois d’octobre et décembre. La date de
retour n’est pas fixée, elle dépend surtout de I’abondance de la nature et de la quantité de
nourritures et des points d’eau. L’organisation du déplacement se fait au niveau lignager
dont chacun envoie des contingents en troupeaux et en hommes. Ce sont toujours les
hommes valides qui partent a la conquéte de nouveau paturage, tandis que les hommes

agés et les femmes restent au village pour s’y occuper de la culture de champs.

37



En conclusion, le territoire est constitu¢ de plusieurs ¢léments. Chaque élément est
indispensable au fonctionnement de la société.

L’organisation sociale des Mahafaly est basée sur le lignage. Chaque lignage a
son poteau sacré, détenu par le mpisoro ou mpita-kazomanga. Ce dernier a une
autorité morale, sociale, politique et économique sur I’ensemble du lignage.

A Dintérieur du territoire, le village constitue le centre de toutes les organisations
sociales, culturelles, économiques, politiques et rituelles des Mahafaly.
L’acces aux ressources du territoire dépend de 1’appartenance au lignage fondateur de

chaque village.

Chaque village est occupé par un lignage fondateur et plusieurs lignages
migrants pour en donner une communauté villageoise partageant un méme territoire.
Tout I’espace du territoire est divisé en deux axes opposés : 1’espace sacré et 1’espace
non sacre.

Au sein du village, les rituels devant le poteau sacré, dirigés par 1’officiant du

lignage mpisoro ont pour objectif de demander la bénédiction des ancétres défunts.

L’implantation sur le territoire permet aux groupes d’organiser et de définir les
activités qui devraient s’effectuer sur le territoire, et qui permettent de marquer ses
limites.

Le terroir agricole est dessiné par les activités agricoles. Le systéme de culture
cloturé forme une ceinture autour du village.
L’¢élevage bovin permet aux éleveurs Mahafaly de controler et délimiter le territoire.
La transhumance et la fondation de nouveau campement a travers le territoire favorise

les échanges entre plusieurs lignages.

38



PARTIE II : REPRESENTATIONS ET CONCEPTIONS
MAHAFALY DE LA FORET

39



PARTIE II : REPRESENTATIONS ET CONCEPTIONS MAHAFALY
DE LA FORET

CHAPITRE IV : DESCRIPTION DE LA FORET

1-Définition de la forét

I1 existe diverses définitions de la forét selon le domaine qui 1’étudie et selon les
différents points de vue.

D’une manicre générale, la forét ala est définie comme une surface plus ou moins
étendue couverte d’arbres. Les botanistes définissent la forét comme « une formation
végétale, caractérisée par I’importance de la strate arborée, mais qui comporte aussi des
arbustes, des plantes basses, des grimpantes et des épiphytes ». (Friedberg C., 1986, p.22)

Les écologistes entendent par forét « un écosysteéme complexe et riche, offrant de
nombreux habitats & de nombreuses especes et populations animales, végétales, fongiques
et microbiennes liées entrent elles, pour la plupart des relations d’interdépendances ».
(Friedberg C., 1986, p.22).

Les différentes sociétés et cultures définissent également les éléments qui
constituent ce qu’est une forét.

La définition mahafaly de la forét est basée sur trois points essentiels : les éléments
qui la constituent, son lien avec le monde des esprits et son origine divine.

Pour les Mahafaly, la forét ala est définie comme « une étendue de terrain couverte
d’arbres de différentes especes et de tailles différentes ». La forét est donc 1’ensemble
d’arbres caractérisé par une variété d’especes et de tailles. En d’autres termes, différentes
especes d’arbres poussent dans un méme espace et atteignent une certaine taille et
constituent de grands ensembles appelés « forét» (ala). Cette définition évoque
I’immensité et la diversité des éléments constitutifs de la forét.

D’aprés I’inventaire'® de I’équipe de recherche de la Réserve Spéciale de Beza
Mahafaly, la forét de la région d’étude est riche de plus de cent vingt (120) espéces,
appartenant a quarante-neuf (49) familles. La moitié de ces familles n’est représentée que
par une seule espece.

Les familles les plus représentées sont les Euphorbiacées avec douze especes (12)

(betondra, eringitse, famata, fipio, hazombalala, kelihanitre, kililo, kinana,

1% Voir Annexe

40



ndriambolafoty, sanira,savoa, tanatananala), les Mimosacées avec neuf (09) especes,
représentées par les Albizzia (mendoravy et alimboro) et Acacia (tratriotse et rombotse),
des Combrétacées avec huit (08) especes surtout les genres Terminalia (faly, taliala et
fatra) et Combretun (tamenaka) et des Apocynacées avec sept (07) especes (feka,
hazontaha, kidroy, malaitambio). La famille des Tiliacées (kotipoke, tsilaitse, vololo, sely)
est constituée de quatre (04) especes et des Burceracées avec deux (02) espéces (sengatse
et daro). Les M¢éliacées sont représentées par le katrafay (Cedrelopsis grevei B.). Les
deux familles endémiques dans la région sont les Didiéréacées (fantsiholitse) et les

Rhopalocarpacées (tsiongake).

Dans les systémes de représentations mahafaly, la forét est le symbole de la vie
car elle a une fonction nourriciére. La forét est un réservoir naturel de vivre et de

matériaux indispensables a la vie quotidienne et rituelle des villageois.

Pour les Mahafaly, comme pour la plupart des autres populations de
Madagascar, la forét est considérée comme un lieu a craindre. Les Mahafaly ne vont
en forét que pour chercher des espéces d’arbres qui leur sont utiles dans la vie

quotidienne.

La forét est considérée comme la résidence privilégiée des entités
surnaturelles. Elle constitue la demeure des esprits de la forét. Ces esprits n’aiment
pas étre dérangés et préferent habiter certaines especes d’arbres de la forét.

En outre, la forét est considérée comme 1’endroit ou les esprits des défunts errent.

Ainsi, certains lieux de la forét restent peu fréquentés par les villageois.

Un autre point essentiel dans la définition mahafaly précise que la forét a une
origine divine.

Les arbres de la forét ne sont pas plantés par les humains. Ces arbres ont été
congus par le dieu Ndranahary. Et ils grandissent sans aucune intervention humaine.
Dans le dialecte mahafaly, le terme voatran-dranahary, littéralement « création de
Ndranahary », est le terme utilisé pour se référer a 1’origine divine de la forét. Dire
que la forét est d’origine divine présume que celle-ci n’appartient a personne mais

appartient a tous.

41



La forét se répartit en deux catégories selon les représentations et les activités
que les villageois y effectuent. Ainsi la forét ala se distingue de la forét sacrée ala
faly.

Les villageois ont acces a la forét non sacrée pour toutes les ressources qu’elle
regorge, en l’occurrence : le bois (bois de chauffe et le bois de construction de la

maison) et les divers fruits sauvages.

2-Conception des arbres

Pour les Mahafaly, les arbres sont individualisés selon leurs apparences, leur
texture, leur dureté et les valeurs qui leur sont attachées.

Les Mahafaly classent les arbres en trois catégories. Tout d’abord, il y a les
arbres sacrés qu’ 1ils désignent par I’expression eta mase. Puis, il y a les arbres tabous
eta faly. Enfin, il y a les arbres non sacrés. Le mot efa signifie hazo dans le dialecte
merina.

Les arbres sacrés dans le village ou dans la forét sont réservés aux des usages rituels
relatifs aux ancétres et aux esprits de la forét.

Pour les Mahafaly, trois especes d’arbres sont per¢cues comme sacrées et considérées
comme la demeure des forces surnaturelles, a savoir : le ficus fihamy (Ficus grevei,
B.), le tamarinier kily (Tamarindus indica) et le baobab za (Adansonia za). Ces trois
especes servent également d’autel et les rituels relatifs aux esprits de la forét se
déroulent a leurs pieds.

Tous les ficus, les tamariniers et les baobabs sur le territoire mahafaly sont
considérés comme sacrés. Les ficus et les baobabs sont particulierement craints par la
population et beaucoup d’interdits les entourent. Par exemple, il est interdit pour les
enfants de passer devant le baobab sacré sinon ils risqueraient de tomber malades. Ces
baobabs sont appelés « za masy », littéralement « za interdit » ou « za sacré ». Quant
aux tamariniers qui se trouvent dans les villages, les villageois peuvent s’abriter sous
leur ombrage a condition de les respecter.

La conception des arbres sacrés nous ramene a la notion du sacré. Et un arbre
sacré peut étre défini comme un arbre auquel se rattachent des pratiques cultuelles,
des rituels et des croyances particuliéres qu’une communauté ou groupe partage. Il

s’agit d’un lieu de manifestation des forces surnaturelles.

42



Une espece sacrée est une espece entourée de croyances qui impliquent une
considération particuliere. Cette considération se manifeste notamment dans

I’utilisation de ladite espece.

Les Mahafaly attribuent aussi une valeur et une considération particuliére au bois
de katrafay (Cedrelopsis grevei, B.) et au bois de mendoravy (Albizia tulearensis
greveana), réputés incorruptibles, trés durs et lourds. Parmi les diverses especes d’arbres,
les Mahafaly choisissent le katrafay pour construire le pilier fondateur de leurs maisons
et pour ériger leurs poteaux sacrés hazomanga. Le nom vernaculaire du katrafay signifie
qu’il renferme des substances ameres et fortifiantes. La pharmacopée locale est également
consciente de vertus fortifiantes du katrafay. Les villageois ’utilisent dans le traitement
des différents maux, par exemple pour soigner la diarrhée.

Les Mahafaly utilisent le mendoravy pour confectionner leurs cercueils et leurs poteaux
funéraires aloalo.

Les arbres tabous sont interdits d’usage tant rituel que quotidien. Il est interdit de
prononcer leur nom, de les toucher, et a plus forte raison de les utiliser pour la
construction ou pour cuire les aliments, comme le cas du fatra (Terminalia fatrae). Tous
les fatra se trouvant dans le territoire sont frappés par cet interdit.

Les arbres non sacrés sont classés selon les especes auxquelles ils appartiennent et sont
utilisés dans la vie quotidienne.

Les usages d’une espéce ou des matériaux végétaux dépendent des critéres et des
préférences basées sur la texture, le contenu du bois, la couleur de la matiére et le poids
du bois.

Lévi-Strauss dans la Pensée sauvage (1962) souligne que la classification des
autochtones est une science du concret. Il explique que I’homme s’emploie a déchiffrer
I’Univers non pas avec des données abstraites, mais avec I’enseignement de I’expérience
sensible : odeurs, textures, couleurs.

Cette science du concret prend en compte les images accumulées par 1’observation
du monde naturel : animaux, plantes avec leurs habitats, leurs caractéres distinctifs, leurs
emplois dans la culture déterminée. Elle combine ces éléments pour construire un sens.

Cette classification unit donc le symbole et le concret.

43



CHAPITRE V : LES RELATIONS DES MAHAFALY AVEC LA FORET

1-Relation entre le village et 1a forét

La forét et la forét sacrée sont liées étroitement a I’histoire de la fondation du
village.

Par rapport au village, la forét se présente comme une étendue sans fin, difficile a
maitriser et a estimer. Elle est vécue et appréhendée comme obscure, mystérieuse et
¢trange.

La forét ne s’oppose pas radicalement au village. Il s’agit de deux lieux a la fois
distincts, antinomiques et complémentaires. Elle est le lieu des activités extra-ordinaires
telles que 1’enterrement et le traitement des maladies dues aux courroux des esprits de
la forét.

Elle est le négatif de la civilisation et de 1’ordre social du fait qu’elle abrite les
¢léments le plus craints par les villageois, en I’occurrence les esprits de la forét et les
dépouilles mortelles.

La forét est plutdt congue comme I’inverse du village et percue comme
antithétique de la société humaine. Il s’agit d’un lieu ou la vie est tout a fait différente
de celle du village.

En tant qu’espace domestiqué, le village est manifesté par le feu entretenu par
les femmes avec les bois morts rapportés par les hommes de la forét. Grace a ce feu,
les vivants peuvent cuire leur nourriture, entretiennent leurs armes en fer comme la
sagaie lefo, et leurs outils tels que la hache famaky et le couteau meso. Le feu peut
surtout les protéger contre les esprits de la forét. D’apres les villageois, les esprits de
la forét fuient le feu. Dans cette méme perspective, le territoire occupé par les vivants
est défini comme une opposition pertinente entre profane et sacré, nature et culture.

Le village est le domaine ou se cotoient le sacré et le profane (le fihasia et le
tiva). C’est un espace anthropisé, aménagé et ordonné, tandis que la forét est celui de
la nature, un espace sauvage et désordonné. C’est ainsi que toutes les cérémonies
religieuses en vue d’implorer I’intervention et la bénédiction des ancétres doivent se
dérouler au village devant le poteau sacré hazomanga, tandis que les cérémonies
rituelles en vue d’invoquer les esprits de la forét doivent se dérouler dans la forét
sacrée, considérée comme un domaine de la nature non socialisée et refuge de ces

esprits.

44



Le village est le domaine des vivants et des ancétres. Le poteau sacré
hazomanga étant le symbole qui rappelle la présence quotidienne des ancétres.

La forét peut aussi étre considérée comme un signe matérialisant dans I’espace
I’identité culturelle, les pratiques rituelles, la structure et I’organisation sociale.

En effet, le village est, pour les vivants, le lieu des interactions sociales de la
consommation tant alimentaire que sexuelle.
L’espace villageois est un espace purifi€¢ et consacré par les cérémonies sacrificielles
(Sylla Y. et Mangalaza E.R., 1992, p.208).

Dans cette logique, certaines les d’arbres telles que le tamarinier, le ficus et le
baobab  sont les théatres de dialogue entre les deux mondes qui se font face. Ces
especes assurent d’une manieére permanente la descente des forces divines et

I’ascension des puissances en provenance du monde inférieur.

2-La chasse et la cueillette

La viande consommée par les Mahafaly de la région provient du gibier venant de
la chasse en forét, tels que le tenrec tandrake (Tenrec ecaudatus), le hérisson soky, la
pintade akanga et le potamochere lambo (Potamocherus lavratus).
La collecte des tubercules sauvages tels que le sosa (Dioscorea sosa, Dioscororeacée), le
oviala (Dioscorea sp. Dioscororeacée) le fangitse’” (Dolichos fangitse, Papilionacée) est
plus importante, surtout en période de soudure et en cas de mauvaise récolte.
La collecte du miel'® apporte un complément important de nourriture pour les villageois.
Le miel entre dans la composition de certaines amulettes confectionnées par le devin-
guérisseur ombiasy. 11 tient également un role dans les rituels agraires comme celui au
cours duquel est demandée 1’autorisation aux esprits tutélaires, propriétaires du lieu, de
défricher une parcelle. Le miel est en effet la nourriture de ces esprits. Mais il tient

¢galement un rdle important dans les rituels relatifs aux ancétres.

17 Ces tubercules sont consommables dés la fin de saison de pluie et bien développées a la fin de saison
seche. Elles doivent étre bouillies ou braisées avant d’étre mangées.

' La collecte du miel est faite le plus souvent au hasard au cours du déplacement en forét, et ce sont les
bouviers qui découvrent les essaims. Pour le récolter, le bouvier enléve la ruche qui protége I’essaim des

abeilles et enflamme un bosquet d’herbe séche pour enfumer les abeilles.

45



3-La forét est un réservoir de plantes médicinales et médico-magiques

La forét joue un réle primordial dans les pratiques thérapeutiques locales car elle
est une réserve de plantes médicinales et magico-magiques. Dans la région d’étude, les
maladies sont généralement soignées par les plantes médicinales et magiques et une
plante médicinale peut traiter une ou plusieurs maladies.

Tous les éléments de 1’arbre aux vertus médicinales peuvent étre utilisés : les
feuilles, 1’écorce et la racine. Par exemple, pour traiter la diarrhée, les villageois utilisent
les feuilles d’adabo (Ficus Cocculifolia Bak, Moracées) en décoction. Pour traiter la
toux, ils font infuser les feuilles de teloravy (Rhynahosia sp., Fabacées). Pour traiter la
bralure, ils utilisent les feuilles de raketa (Opuntia Dilleni How, Cactacées) en
cataplasme. Pour traiter la gale, le malade lave ses plaies avec le bouillon des feuilles de
sengatse (Commiphora Simplicifolia, Burseracées). Pour extraire une dent altérée, les
villageois y inseérent du latex de famata (Euphorbia Tirucalli Drake, Euphorbiacées)
pour la dissoudre.

Les villageois utilisent les feuilles de katrafay (Cedrelopsis grevei B.) en infusion
pour traiter la douleur abdominale, la grippe, la fiévre, 1’asthme et pour atténuer la
fatigue. IIs utilisent les feuilles du tamarinier kily (Tamarindus indica) en décoction
pour traiter I’asthme, la dysenterie, la constipation et la gastro-entérite. Ils traitent les
plaies avec les feuilles de kily en cataplasme.

En ce qui concerne les plantes médico-magiques, seul le devin-guérisseur
ombiasy sait confectionner les charmes protecteurs aoly, pour éloigner certains esprits.
Chaque amulette se spécifie par sa composition et par sa destination, et chaque
individu la porte soit au-dessus de la téte, soit sous la langue, soit aux chevilles soit
sur la paume des mains, soit sur d’autres parties de son corps.

Par ailleurs, cette pratique vise a établir ou a rétablir la paix entre la communauté
villageoise et les esprits de la forét.

D’apres la croyance partagée par les Mahafaly, les conséquences néfastes du non-
respect des interdits de la forét sacrée peuvent s'abattre sur la communauté entiére et cela
se manifesterait par une mauvaise récolte, une épidémie ou une sécheresse. Ces
conséquences peuvent également, s’abattre uniquement sur le coupable sous la forme
d’une maladie.

Dans la sociét¢ mahafaly, tout événement extraordinaire est, de manicre générale,

interprétée comme la manifestation des esprits de la forét. Pour apaiser I’indignation de

46



ces derniers, le coupable doit accomplir dans la forét qu’il a profanée, des rites

réparateurs en y sacrifiant un bouc sous la direction du devin-guérisseur ombiasy.

47



CHAPITRE VI : CONCEPTION MAHAFALY DE LA FORET SACREE

1-définition de la forét sacrée

Dans la définition la plus courante, le sacré forme un couple avec le profane.
Dans cette logique, le sacré est la station de la divinité alors que le profane est un
néant actif c¢’est-a-dire qu’il peut faire disparaitre le sacré dans la mesure ou le sacré
est une énergie volatile, fluide, trés dangereuse et efficace (Caillois R., 1950, p.34).
Dans une acceptation large, le sacré est tabou, interdit, tandis que le profane est libre.
Tous les objets sacrés sont frappés d’interdits, épargnés pour un usage particulier et
liés a la divinité. Le terme fady ou faly est 1’équivalent de tabou polynésien. Le terme
faly désigne I’interdit rituel quel que soit sa forme dans les dialectes des groupes du
sud-ouest malgache.

Dans une premicre acceptation, les interdits impliquent le respect dans la
mesure ou les arbres sacrés sont considérés comme les demeures des forces
surnaturelles que les villageois vénérent et respectent.

Dans la deuxiéme acceptation, le terme « faly » qui signifie « interdit » ou
« tabou » implique I’idée de crainte. Cette conception suit la logique de la définition
de Durkheim E., (1912) disant que « les choses sacrées sont celles que les interdits
protegent et isolent et les choses profanes étant celles auxquelles ces interdits
s’appliquent et qui doivent rester a I’écart des premieres ».

Pour cet auteur, le sacré est a la convergence de deux mouvements : il est le lieu
d’interdit et le siége d’une puissance pouvant se manifester dans certaines
circonstances.

Une fois transgressés, les interdits requicrent des rituels spécifiques pour
réparer les fautes et pour ramener 1’ordre afin que les malheurs ne surviennent pas.

Le sacré est donc mis en dehors de tous usages ordinaires et il est protégé par des

interdits et des pratiques rituelles.

Les Mahafaly congoivent le cosmos comme une unité qui englobe a la fois le
monde visible et le monde invisible, le monde des humains et le monde des divinités.
Autrement dit, le cosmos est défini comme une complémentarité et une opposition
pertinente entre le visible/ 1’invisible, le profane / le sacré, le palpable /I’impalpable,

le connu / I’inconnu, la terre /le ciel, le déterminé /I’indéterminé, le réel/ 1’abstrait. En

48



somme, ’univers est constitué par la terre- mere et le ciel siege de dieu Ndranahary.

L’opposition ciel/terre se prolonge dans 1’opposition entre village/ forét.

La partie sacrée de la forét est moins étendue que celle appellée « profane » ou
ala tout court pour les villageois. Dans une large acceptation, la forét sacrée est mis en
dehors de tous usages ordinaires. Sur le plan axiologique, le périmétre sacré est séparé et
oppos¢ a la forét profane.

La forét sacrée joue un rdle social, culturel et thérapeutique dans la vie des Mahafaly.

A T’intérieur d’une forét sacrée mahafaly, il y a un ou plusieurs arbres sacrés tels que le
ficus fihamy (Ficus grevei, B.), le tamarinier (Tamarindus indica) et le baobab

(Adansonia za).

La forét sacrée fait I’objet d’interdit et de vénération. Ainsi, elle est protégée par
certaines régles d’acces. Ne pas respecter ces réglementations, voire agir a leur encontre

est considéré comme une faute et une profanation d’un espace sacré.

La forét sacrée est le domaine des esprits que les Mahafaly désignent par le terme
angatse. lls sont considérés comme les propriétaires de la forét et jouissent du droit du
premier occupant qui leur confere le statut de fompon’ ala (« maitres de la forét »). Ils
sont antagonistes aux vivants et capables de nuire a leurs activités en provoquant des

maladies et des cataclysmes naturels.

Sur le territoire, le poteau sacré hazomanga et la forét sacrée ala faly sont des
lieux sacrés et reconnus comme tels en tant que ponts entre le ciel et la terre, le
monde visible et le monde invisible.

Pour les Mahafaly, la forét sacrée est le lieu de sacrifices. Elle est
généralement considérée comme intouchable, sa manipulation doit obéir a certains
rituels bien définis. Ne pas respecter ces regles, voire agir a leur encontre, est
généralement considéré comme un crime réel ou symbolique que les Mahafaly
désignent par le terme hakeo. Toujours dans cette logique, profaner se traduit mitiva,
et signifie introduire des éléments profanes dans la forét sacrée.

La forét sacrée est entourée des évitements rituels ou bien des interdictions

rituelles. Une interdiction rituelle est une régle de comportement associée a la

49



croyance selon laquelle une infraction aboutirait a un changement indésirable dans le
statut rituel de la personne qui transgresse cette regle et le malheur qui risque de la

frapper est la maladie (Radcliffe-Brown A.R., 1939, p.140).

La dimension religieuse de la forét sacrée est exprimée par I’importance des
rituels qui s’y déroulent. Les rites de possession qui ont lieu en son sein renforcent sa
sacralité et son respect dans la mesure ou elle est le réceptacle du transcendant et joue
le role de médiateur entre les vivants visibles et les vivants invisibles.

En tant que lieu privilégié¢ des forces surnaturelles, les villageois n’osent
s’aventurer dans la forét sacrée qu’exceptionnellement, pour y enterrer des défunts,
pour y traiter les maladies dues aux courroux des esprits de la forét ou pour y
chercher les zébus égarés. Ils ne doivent ni couper les arbres, ni prendre du bois mort,
encore moins allumer du feu. Bref, ils doivent se garder d’y provoquer des

changements et ils ne doivent en aucun cas porter atteinte a I’intégrité de la forét.

La forét sacrée ala faly est considérée comme un espace ou s’effectue la
communication avec les forces de la forét. D’une maniére générale, toutes les
cérémonies liées aux forces de la forét se déroulent dans la forét (comme cité plus haut le
traitement des maladies).

Chaque forét sacrée est placée sous la responsabilit¢ d’un devin-guérisseur
ombiasy. Ce dernier est chargé¢ de faire respecter les principes moraux et les divers
interdits faly qui régissent 1'acces aux foréts sacrées, de manicre a éviter toute profanation
(tiva). Dans chacun des dix foréts sacrées étudiées, il y a un devin-guérisseur ombiasy.

Dans I’idéologie mahafaly, I’homme ne peut pas s’approprier la forét sacrée car
selon la croyance, ce milieu naturel appartient aux esprits tutélaires et reste un espace

auquel il faut faire attention.

2- A chaque forét sacrée sa spécificité

La forét sacrée est li¢e étroitement a 1’histoire du peuplement, a 1’occupation
de I’espace et a 1’organisation territoriale. Les Mahafaly entretiennent un rapport trés
étroit avec la forét. La forét (ala), la forét sacrée ala faly et le village sont
complémentaires.

Dans la région d’étude, la spécificité¢ de la forét sacrée est liée a la fondation du

territoire. Au moment de leur installation sur le territoire, les lignages fondateurs ont

50



subdivisé la forét sur le territoire en différentes catégories : la forét sacrée pour le
traitement des maladies, la forét sacrée pour déposer le cordon ombilical de nouveau-nés,

la forét sacrée pour inhumer les défunts et la forét sacrée abritant les esprits de la forét.

Dans la zone d’étude, chaque village a sa propre forét sacrée pour déposer le
cordon ombilical des nouveau-nés. Par exemple a Mahazoarivo, la forét galerie sur la
rive droite du Sakamena qui couvre la majeure partie de la plaine alluviale est une forét
sacrée ou se trouve l’arbre fihamy au pied duquel les anciens déposent le cordon
ombilical des enfants venant de naitre. Les villageois le désignent par le terme fihamy
fanatera-poitse, littéralement « fihamy ou est apporté le cordon ombilical ».

Le dépdt du cordon ombilical au pied d’un arbre sacré (ficus fihamy, tamarinier kily ou
baobab za) dans la forét symbolise la relation du nouveau-né avec la terre nourriciere,
¢galement considérée comme sacrée. C’est le grand-pére paternel du nouveau-né qui

dépose ce cordon ombilical au pied de ’arbre sacré.

Chaque village a sa forét sacrée pour traiter les maladies dues aux courroux des

esprits de la forét. Par exemple, a Analafaly, elle est située au nord du village et abrite un
fihamy ou a lieu le traitement de ces maladies. A Ambinda, une autre forét a I’est du
village abrite également un fihamy.
La forét sacrée du village de Marolaly se trouve au nord de ce village. A Tarabory, la forét
se situe a I’est du village abritant un grand tamarinier kily (Tamarindus indica) est un lieu
de rituel. La présence d’un amas de coquillages au pied de ’arbre et 1’abondance des
vétements laissés dans cette forét témoigne la derniere cérémonie rituelle. C’est au pied de
ce tamarinier kily que le devin-guérisseur fait son incantation pour chasser les mauvais
esprits qui tourmentent les malades.

La forét sacrée de Resovoky se trouve dans un vallon et abrite un fihamy (Ficus
grevei, B.) ainsi qu’une source. Cette forét sacrée est un lieu de traitement de maladies et
un lieu de rituels pour « réajuster le sort » d’une personne jugée avoir un mauvais destin.
C’est en raison de I’importance des cérémonies rituelles qui s’y déroulent et la
présence de plantes a vertus médico-religicuses que les villageois de Bevato
respectent la forét sacrée de Resovoky.

En tant que sanctuaire, tous les éléments qui s’y trouvent sont considérés comme

sacrés par les villageois, tels que les plantes aquatiques, la boue, les racines de ficus
fihamy.

51



Pour faire part de leur réprobation vis-a-vis des mauvais comportements en forét
sacrée, les esprits de la forét se manifestent par de maladies. Il devient alors nécessaire pour
les ombiasy, intermédiaires entre les esprits de la forét du territoire et les humains, d'accomplir
un certain nombre de rites, dans un premier temps, afin d'apaiser ces esprits, mais surtout de
rétablir 'harmonie entre les humains et les esprits, et entre le monde humanisé et la forét
sacrée.

Le chatiment des esprits de la forét sur un individu se manifeste par le mouvement
incessant de la téte, les yeux égarés et le corps est agité par un tremblement nerveux.

Seul le devin-guérisseur ombiasy peut le diagnostiquer et le soigner par des procédés
magico-religieux. Tout ¢état maladif qui se manifeste par des symptomes considérés
comme anormaux est imputé aux esprits de la forét.

Le malade peut étre aussi atteint de mutisme, il peut opposer a la nourriture un
refus total ou sélectif. Parfois, il reste assis, immobile. De temps en temps, le malade ne
ressent que de vagues malaises, une perte d’appétit, avec souvent des douleurs dans la
région de I’estomac. A la longue, cet état I’améne a un amaigrissement accompagné d’un
¢tat dépressif.

Le traitement a pour but de persuader le ou les esprits de la forét de quitter le corps du
malade. Nous avons eu ’occasion d’assister a un de ces rituels au cours duquel quatre
personnes se baignaient dans la source de la forét sacrée de Resovoky (deux femmes et
deux hommes agés). Le devin-guérisseur ombiasy procédait a un rituel de traitement de
maladies. Durant 1’incantation, il a ordonné aux esprits de la forét qui tourmentaient I’un

des hommes de sortir hors de lui, de quitter son corps.

Le traitement complet s’étend en général sur une quinzaine de jours et le dernier
jour du traitement se déroulera dans la forét sacrée. Pendant le traitement, le malade et le
devin-guérisseur ombiasy entrent tous les deux en transe, d’une maniére a peu pres
identique. Les soins habituels consistent & mouiller de temps a autre les cheveux, parfois
les épaules et la poitrine du malade, surtout pendant les épisodes violents de la transe.

La cérémonie commence par des pricres incantées par le devin-guérisseur
ombiasy, maitre de tous les commerces avec les forces surnaturelles de la forét (angatse).
Pour ce faire, il ordonne aux esprits qui tourmentent le malade de le quitter et de le
laisser libre. La priére est suivie de sacrifice pour réactualiser la sacralit¢ du lieu et

I’importance de la cérémonie.

52



La victime est sacrifiée au pied d’un arbre sacré de la forét sacrée: soit au pied
d’un ficus, soit au pied d’un tamarinier, soit au pied d’un baobab.

La date et le lieu de la cérémonie ont ¢été choisis préalablement par le devin-
guérisseur ombiasy en fonction du calendrier lunaire. Il peut se produire lorsque la lune est
croissante, entre le premier quartier et la pleine lune, ou bien le lendemain de la pleine
lune. Dans cette perspective, la cérémonie commence au milieu de la matinée quand le
soleil est en train de monter (miakatse andro), pour que les prieres montent directement
vers la divinité Ndranahary.

Par ce rituel, les esprits angatse quittent le corps du malade et se réfugient par
conséquent sous un tamarinier ou un ficus ou un baobab.

A part la forét sacrée liée au traitement de maladies, il y aussi la forét sacrée liée a

la mythologie partagée par tous les membres de la société.

Les foréts sacrées du Taolabiby et d’Anjeba sont entourées de mythes relatifs a un
monstre. D’apres la tradition,

«a une époque tres reculée, un matin, un monstre ayant une stature imposante alla

chercher de quoi manger. Sur sa route, il entendit son petit gémir loin de lui a ’est.

I1 courut pour tenter de sauver son petit. A cause de sa stature grandiose, la téte du

monstre fut bloquée entre deux rochers dans une vallée étroite prés de la colline

d’Anjeba, son corps était resté a Taolabiby ». (mythe mahafaly recueilli aupres du

chef de lignage de Taolabiby)

Anjeba veut dire ici bloqué ; taolabiby désigne les ossements du monstre'’.

Les Mahaftaly enterrent leurs proches dans la forét sacrée. Dans la région d’étude,
chaque village a sa forét sacrée d’inhumation. Le lieu d’inhumation lui-méme se trouve
loin du village. Il représente en pays mahafaly I’enracinement du lignage fondateur a son
territoire. C’est la présence du tombeau dans cette partie de la forét qui détermine sa
sacralité, mais pas uniquement 1’existence des especes d’arbres sacrées.

La nécropole a une dimension historique et identitaire pour le lignage fondateur du
territoire car le tombeau est I’un des emblémes territoriaux. L’ancienneté de la nécropole

est la preuve de I’ancienneté de 1’occupation du territoire.

% 1ci biby signifie « monstre »

53



La sépulture est la réponse des vivants au mystére de la mort et concrétise la
croyance de la vie de I’au-dela. Elle résulte des conceptions des Mahafaly de la mort
qu’ils désignent par le terme vilasy’’. C’est pour cela que le lieu d’inhumation est

désigné par le terme ankavilasy.

La forét sacrée de Manintsy dans la parcelle II de la Réserve spéciale Beza
Mahafaly est liée aux esprits des rois défunts car elle abrite les restes des souverains qui
ont régné¢ dans le royaume Maroseranana de 1’Onilahy (Esoavelomandroso M., 1991,
p-198)

La forét sacrée a I’est du village de Marolaly est un lieu d’inhumation pour deux villages
différents : le village de Marolaly et celui de Manasoa.

Les rites funéraires servent a dissimuler la tristesse consécutive a la disparition
brusque d’un parent. Le déroulement de ces rites funéraires se caractérise par la joie, la
danse et la consommation ostentatoire.

Lorsque la mort d’un individu survient, la famille annonce cette mauvaise nouvelle
a sa parentalité®’, en disant qu’un tel est « vilasy .... », ¢’est-a-dire mort, décédé.

La famille éprouvée accomplit les cérémonies funéraires qui commencent par la
toilette funébre et I’habillement du trépassé avec ses plus beaux habits. La famille
dépose la dépouille mortelle dans la maison ou le défunt a rendu son dernier souffle.
Deux ou trois jours apres cet événement, la famille procéde a la mise en biére de la
dépouille, désignée par le terme agodo. Aprés quoi, la famille annonce au village par des
coups de fusil que le trépassé est agodo.

Apres avoir effectué 1’agodo, la famille entame les veillées funebres, caractérisées
par D’entretien du feu prés de la porte de la maison ou on dépose la dépouille et le
divertissement nocturne pour dissimuler I’amertume de la disparition du proche parent. Au
terme des cérémonies, le défunt est promu au rang symbolique de divin zanahary et les
Mahafaly qualifient les veillées mortuaires de jeux et de distractions fikisa anjanahary.
Etymologiquement, le terme fihisa vient de « ihisa » qui veut dire « jouer » ; anjanahary

vient du mot « zanahary » qui veut dire Dieu, pourtant ici ce terme se rapporte au défunt.

Dans le dialecte merina également, vilasy signifie mort (maty).

*! Parentalité signifie les quatre parents du coté paternel et les quatre parents du coté maternel.

54



Les rites funéraires sont simultanément des rites d’intégration pour que le trépassé
accede au monde des ancétres, et rites d’exclusion et de séparation pour que le trépassé
quitte le monde des vivants pour le monde des ancétres.

Le tombeau mahafaly est un édifice carré ou plutdt rectangulaire d’environ dix
a quinze metres de coté, d’un metre a un meétre cinquante de hauteur, construit avec
des pierres empilées et grossic¢rement taillées. Deux pierres levées vatolahy sont
dressées au milieu des deux faces opposées tandis que des pierres monolithiques de
moindre dimension consolident les angles de I’édifice. Des poteaux sculptés avec
différentes figurines, que les Mahafaly désignent par aloalo, et des bucranes
surmontent le tombeau.

La nécropole dans la forét sacrée rassemble entre 10 a 25 tombeaux alignés en
plusieurs rangées paralleles suivant I’axe sud/nord. Le plan du cimetiére enregistre
I’ancienneté tant au sein du lignage que par rapport a I’installation.

Dans la forét sacrée, la nécropole comprend un ensemble de tombeaux avec
des massifs des pierres et des aloalo, et de tombes simples, cette fois sans aloalo,
recouvertes d’un simple tas de pierres. Ces tombes simples sans aloalo sont celles
des descendants des anciens esclaves car ils n’ont pas droit aux aloalo.

La nécropole est structurée suivant les mémes principes organisateurs que le
village, et le tombeau obéit a la méme organisation que la maison. Deux poles sont
valorisés. A I’instar des vivants, la téte du défunt est tournée vers 1’est, ses pieds vers
I’ouest. Les ainés sont enterrés au sud et les cadets au nord.

La nécropole se dispose selon I’axe sud / nord et la personne la plus importante de la
lignée comme le mpisoro est toujours enterrée dans la partie sud.

Dans les systémes de représentation mahafaly, la mort est associée au froid
manintsy. Dans cette logique, 1’enterrement dans la forét sacrée est supposé permettre
au défunt de trouver des ombrages associés a la fraicheur.

L’acces a I’ancestralité dépend de la place tenue par les défunts dans le lignage
tariha. Cet acces est concrétisé par la donation de nom posthume au défunt fahinany qui
peut étre invoqué en cas de besoin. Par exemple, Esambisoa, mort en 2010 a Mahazoarivo,
a comme nom posthume Ndramamelonarivo.

Les enfants en bas age et les nouveaux-nés n’ont pas acceés au tombeau. Les
Mahafaly les enterrent dans un endroit humide car ils considérent les nouveaux-nés

comme des €léments liquides rano.

55



Les aloalo et les bucranes tsifa des zébus sacrifiés pendant les cérémonies
funéraires évoquent la taille du troupeau de la famille de défunt. Leur nombre, la
taille du tombeau, le cubage de pierre utilisée sont autant de signes de I’importance du
défunt, signes dont la mesure étalon reste le troupeau.

Le tombeau est chargé d’une forte valeur signifiante, et est un lieu d’expression du
pouvoir et de statut du défunt.

Le tombeau Mahafaly implanté dans la forét sacrée atteste 1’existence d’une
communauté humaine organisée sur un territoire bien défini. Etant donné que les
ancétres ne peuvent pas habiter le village occupé par les vivants, ils doivent étre dans
la forét sacrée, loin du village. C’est durant leurs repos dans la forét sacrée que les
défunts changeront de statut pour devenir ancétre capable d’assurer le role d’intermédiaire

entre les vivants et le Dieu créateur Ndranahary.

C’est dans la forét sacrée que les vivants manifestent leur sympathie et leur
attachement aux défunts en méme temps qu’ils cherchent a s’en débarrasser et a leur
faire perdre toute velléité de retour dans la communauté des vivants, car le défunt
constitue une source de danger pour les vivants.

La sacralité¢ de la forét est liée a ses fonctions multiples au sein de la société.
Elle constitue un cadre de références symboliques ou les signes visibles de la relation
des vivants avec les esprits et les ancétres sont bien marqués par les cérémonies

rituelles qui s’y déroulent.

Les liens avec la forét sacrée, complexes et multiples, d'ordre a la fois
symbolique, cognitif et économique, permettent entre autre, aux villageois de gérer
totalement leur territoire grace aux pratiques rituelles et religieuses qu’ils y

effectuent.

Si la forét sacrée est présentée comme un lieu « antisocial », elle n’est pas
moins un monde différent avec ses propres regles. Voila pourquoi, traverser la forét
sacrée est une aventure délicate et dangereuse qui exige de la prudence et de la

vigilance.

La forét sacrée doit étre protégée contre toute forme de dégradation et elle est

isolée, réservée pour les usages rituels des villageois.

56



CHAPITRE VII : LA FORET EST UN PATRIMOINE POUR LES VILLAGEOIS

Chez les Mahafaly les notions de patrimoine et de territoire sont fortement liées.
Ces liens renvoient aux relations entre les vivants et leurs espaces de vie. En tant
qu’élément du territoire, la forét est pergue comme un patrimoine.

La référence au patrimoine est associée a I’ancienneté d’occupation du territoire et
a I’héritage ancestral.

Par son contenu historique, socio-économique et spirituel, la forét peut étre
considérée comme le patrimoine du lignage fondateur du territoire. Sa gestion revient
exclusivement au chef de lignage qui autorise ou non son exploitation. Pourtant c’est le
devin-guérisseur qui préside toutes les cérémonies qui s’y déroulent. Les membres du
lignage, et éventuellement les lignages alliés installés dans le village, sont responsables de
I’espace forestier dés lors qu'ils 1'exploitent.

En tant que héritage, personne ne peut se I’approprier d’une maniere individuelle.
Personne ne peut effectuer n’importe quel rite, dans la forét sacrée, sans la participation de
tous les membres du lignage sous la direction du devin-guérisseur ombiasy.

Sur le territoire, le patrimoine est composé€ par les terres ancestrales tanindraza
créées par les ancétres fondateurs ; la forét sacrée ou ces derniers se reposent, fait partie
du tanindraza. Ces terres, au méme titre que les tombeaux, ne faisant pas l'objet de
propriété individuelle, mais commune a tous les membres du lignage, ne sont
généralement pas titrées et ne peuvent, en principe, étre vendues. Elles sont destinées a
étre 1éguées a la génération a venir et sont donc I'objet d'une indivision (Ottino P., 1998, p.
644).

En tant que création sociale regue en héritage, la forét sacrée fait partie du patrimoine
laissé par les ancétres a leurs descendants. La forét sacrée est considérée aussi comme un

patrimoine pour tous les villageois.

La patrimonialisation est le processus socioculturel par lequel un espace se
transforme en objet du patrimoine digne de conservation et de restauration.

La patrimonialisation de la forét sacrée est une construction sociale et culturelle
effectuée par les ancétres fondateurs dans la mesure ou la forét sacrée est chargée d'une

forte valeur a caractére utilitaire mais également symbolique.

57



Avyant hérité de la forét de leurs ancétres, les descendants du lignage fondateur se
donnent comme objectif de la transmettre aux générations futures.
La caractéristique magico-religieuse de la forét suppose que toutes les composantes de la

nature y compris I’homme lui-méme sont pergues comme 1’ceuvre de dieu Ndranahary.

La référence a la cosmologie engendre un sentiment de respect envers la forét,
création de dieu. Dans ce sens, les vivants sont reliés a la forét par des liens symboliques
qui font que chaque individu, par sa conduite, peut contribuer au maintien de ’ordre et de
la bonne marche de I’univers, tout comme il peut aussi compromettre cet équilibre.

La forét est per¢cue comme une entité vitale au bon fonctionnement de la vie
sociale des Mahafaly, et autour de laquelle se forme toute une série de regles qui
controlent 1’acceés aux ressources et autour de laquelle se manifestent le respect et la

peur. Ce respect vise a maintenir le cours de ’univers et I’ordre social.

L’enjeu est vital dans la mesure ou la forét engage 1’avenir des villageois :
« chaque génération tient ses droits de la génération précédente sans que celle-ci perd son
droit de regard sur I’usage qui est le fait du patrimoine commun » (Juhé-Beaulaton D.,
2005 p.15). Chaque génération joue a I’égard de celle qui 1’a précédée le rdle
d’administrateur des biens collectifs et est de ce fait tenue de lui rendre compte de ses
actes d’administration. La perspective de cette reddition de compte est une garantie

efficace contre les actes de disposition (Juhé-Beaulaton D., 2005, p.17).

En somme, la société mahafaly est faite d’un ensemble indissociable constitué par le
village, la communauté et la forét. La forét sacrée qui fait 1’objet d’une considération
dictée par le rituel est un espace cérémonial couvert d’arbres,

Elle est a la fois théatre et objet d’un culte sacrificiel. A cause de la fonction
sociale, spirituelle, culturelle et cultuelle qu’elle remplit, les Mahafaly la respectent et

I’épargnent face a la dynamique de la déforestation.

58



En guise de conclusion, la forét est un élément du territoire. Dans la conception
mahafaly, la forét est d’origine divine. Elle est constituée par différentes espéces des
plantes de différentes tailles. Les Mahafaly classent et congoivent la forét en deux
catégories : forét et forét sacrée.

La forét est indispensable a la vie sociale, économique et culturelle des Mahafaly.
Elle regorge des ressources essentielles a la survie des villageois. C’est dans la forét qu’ils
vont se tourner pour chercher du bois pour la construction de leurs maisons, pour
confectionner les cercueils et pour faire paitre leurs troupeaux. Ils vont y cueillir des
plantes médicinales et magico-magiques.

La forét est congue comme 1’abri des forces surnaturelles, antagonistes et non-
controlées par les vivants. Certains espaces de la forét sont considérés comme sacrés. Les
villageois ne peuvent s’y aventurer que pour traiter les maladies, causées par les esprits de
la forét ou pour déposer le cordon ombilical de nouveau-né ou pour enterrer leurs proches.

Les Mahafaly classent trois catégories d’especes d’arbres de la forét : d’abord, les
arbres sacrés a usages rituels, considérés comme la demeure des génies de la forét tels que
le ficus, le tamarinier et le baobab. Ces trois espéces sont entourées de croyances
impliquant a leur égard une considération particuliere. A part ces trois especes d’arbres a
usage rituel, les Mahafaly utilisent le bois de katrafay pour ériger le poteau sacré, et le
bois de mendoravy pour fabriquer les cercueils. Ensuite, il y a les arbres tabous qui sont
interdits pour n’importe quel usage, et enfin les arbres non sacrés.

La forét sacrée est congue a la fois comme le complément et 1’opposé du village.
La forét sacrée ne s’oppose pas radicalement au village. Il s’agit de deux lieux a la fois
distincts et antinomiques. La forét sacrée est le symbole de la nature sauvage et les forces
incontrolées par les vivants.

La forét sacrée se rapporte a I’histoire de la fondation du territoire et a la création
du village. Chaque forét sacrée a sa spécialisation. La forét sacrée, lieu d’enterrement,
marque la présence de la société humaine et I’ancrage sur le territoire. La forét sacrée,
lieu de traitement des maladies, évoque la volonté des vivants de communiquer avec les
forces surnaturelles.

La forét sacrée, lieu de dépot de cordons ombilicaux des nouveaux-nés, marque
I’intégration territoriale. La forét sacrée, refuge des esprits de la forét exprime les

relations des vivants avec les forces surnaturelles.

59



En tant qu’un élément du territoire, la forét sacrée est considérée comme un patrimoine

indivisible pour les villageois.

60



PARTIE III : LES PROCESSUS DE DEGRADATION DU
COUVERT FORESTIER

61



PARTIE III : LES PROCESSUS DE DEGRADATION DU COUVERT
FORESTIER

CHAPITRE VIII : ’ETAT ACTUEL DE LA FORET

D’apres I’image satellite Landsat de 1990 a 2005, le recul forestier dans
I’ensemble de la région Beza Mahafaly est de ’ordre de 130. 852 hectares (Image satellite
de la NASA, 2010).

Malgré la recrudescence de la déforestation dans la région d’étude, les villageois
préservent encore quelques lambeaux forestiers qui abritent leurs cimetiéres et leurs
sanctuaires.

En 1990, la surface forestiére détruite est de 45. 382 hectares. Cette date est
marquée par l’intensification de la culture de mais dans le Sud-Ouest, dans les pays
mahafaly et masikoro (Blanc- Pamard C., 2000, pp. 46- 59). Aujourd’hui, dans
I’ensemble de la région, la forét diminue progressivement.

La forét sacrée de Mahazoarivo sur la rive de Sakamena est menacée car elle est
une réserve de terre arable. La forét a ’ouest du village se réduit, d’une part a cause des
troupeaux, du fait que le bétail dévore les rejets, les plantules et les basses branches
fragilisant la reconstruction de la forét. D’autre part, la coupe abusive des certaines
especes telles le katrafay (Cedrelopsis grevei B.) et le kapaipoty (Gyrocarpus americanus,
Hernandiacées) pour répondre a la demande en énergie de la ville de Tuléar et de Betioky
aggrave encore la situation.

La forét a I’est du village de Behala est quasiment préservée, ainsi que la forét
sacrée. Cette forét n’est pas 1’objet du paturage, du fait que les éleveurs préférent faire
paitre leurs troupeaux sur la plaine alluviale de Sakamena®. Mais la forét 4 I’ouest de ce
village se réduit a cause du prélévement abusif pour la préparation de sel gemme®™
(Ratsirarson J., 2008, p. 617)

La forét a I’est d’Analafaly se réduit a cause de la pratique de la culture sur brilis
et du paturage pendant toute 1’année. La forét sacrée au nord du village est menacée par la

coupe abusive de certaines espéces d’arbres telles que le katrafay et le taly.

2 Méme pendant la saison de pluie car une vaste étendue de cette plaine reste inexploitée.
3 Cette préparation nécessite beaucoup d’énergie pour sa cuisson

62



La forét sacrée au nord de Beza Mahafaly est menacée par la coupe excessive de
certaines especes comme le katrafay. La forét sacrée autour de 1’eau de Resovoky est
menacée car tous les villageois®™ osent y pénétrer pour prélever des bois morts et couper
certaines essences, du fait que cette forét est la plus proche de leurs villages. Les esprits
sont considérés s’étre déplacés a I’intérieur de la forét a I’est du village.

La forét autour de Tarabory se réduit de plus en plus a cause des paturages et de la
pratique de la culture itinérante. Les villageois laissent paitre leurs troupeaux dans la forét
et y pratiquent le fetikala du fait que le territoire villageois est dépourvu de plaines
alluviales cultivables.

La forét autour du tombeau royal d’ Ankavilasy se réduit de plus en plus a cause de
la pratique du tetikala, du paturage permanent et de I’exploitation abusive de certaines
especes telles que le katrafay, le kapaipoty (Gyrocarpus americanus, Hernandiacées) et le
fantsiholitse (Alluaudia procera, Didiéracée). Pourtant, le périmétre qui entoure la
nécropole reste intact.

La forét autour de Taolabiby se réduit a cause du paturage et de la pratique de la
culture itinérante. Les éleveurs laissent leurs troupeaux paitre dans la forét pendant toute
I’année, du fait que la forét est leur seul lieu sir, pour qu’ils puissent se développer et pour
qu’ils puissent étre a I’abri de la chaleur. Les villageois pratiquent 1’agriculture itinérante
dans la forét car le territoire villageois est dépourvu de plaines alluviales cultivables.

La forét et la forét sacrée a I’est de Marolaly est quasiment intacte. Les villageois
ont peur de s’y aventurer car cette étendue de forét abrite de nombreux tombeaux et est
réputée étre le refuge des esprits de la forét. Mais, la forét a ’ouest du village s’est réduite
a cause du paturage et la pratique de la culture sur-briilis.

Quand la forét se réduit, il ne reste qu’un lambeau du couvert forestier moins
¢tendu au milieu des champs de culture. A I'intérieur de ce lambeau se trouvent un ou
plusieurs arbres sacrés et vénérés par les Mahafaly tels que le tamarinier kily (Tamarindus
indica), le ficus fihamy (Ficus grevei B.) et le baobab za (Adansonia za).

La déforestation et la désacralisation des foréts sacrées sont remarquables dans
les villages a population fortement hétérogéne tels que Sarodrano, Mahazoarivo, Bevato,
Manasoa et Tarabory, et du fait que ces villages ont des terroirs agricoles potentiels a

cause de la présence des plaines alluviales bordées par le Sakamena ainsi que des foréts

* Ceux de Beza Mahafaly et de Bevato

63



indispensables a 1’¢levage.
La destruction et le rétrécissement de la forét dans la région d’étude sont dus a deux
causes : endogenes et exogénes. L’accroissement  démographique et 1’arrivée des

migrants dans la région d’étude bouleversent I’acces aux ressources territoriales.

64



CHAPITRE IX : CAUSES DE LA DESTRUCTION ET LE RETRECISSEMENT
DE LA FORET

1-causes endogénes

1.1- L’accroissement démographique

L’accroissement démographique de la société mahafaly, surtout dans la région
d’étude, modifie I’acces a la terre, la catégorisation de la forét, et bouleverse les relations
des Mahafaly avec le milieu.

La forte fécondité naturelle due a 1’assistance médicale de la mére et de 1’enfant et
I’augmentation progressive des femmes en €tat de procréer est la principale cause de cette
explosion démographique (Esoavelomandroso M., 1991, p.11). L accroissement naturel de
la population locale peut s’expliquer par la nette diminution de la mortalité¢ infantile, due
au controle de la naissance par la vaccination systématique™. Par ailleurs, la présence des
dispensaires de Beavoha et de Besely permet aux futures meéres et aux nouveaux-nés
d’accéder aux soins médicaux.

Cette forte fécondité¢ des jeunes femmes et des jeunes filles Mahafaly s’explique
d’abord par I’ambiance sécurisante des grandes familles qui accueillent toutes les
naissances méme illégitimes, puis par la pratique du mariage a 1’essai des le plus jeune
age, ensuite par I’importance de I’enfant en général et enfin le désir pour chaque homme
d’avoir une progéniture male pour lui succéder et prendre la reléve du soin du troupeau

(Esoavelomandroso M., 1991, p.11).

L’augmentation des bouches a nourrir due a l’accroissement démographique
conduit a la recherche de nouvelles terres cultivables dans la forét. La pratique de la
culture sur brilis engendre le rétrécissement et la destruction de la forét.

L’accroissement démographique déclenche la segmentation du lignage et I’exode

rural.

% La vaccination systématique est procédée par I’Etat malgache avec 1’aide des organismes internationaux

tels que I’'UNICEF, USAID.

65



1.2- La crise lignagére
La société Mahafaly affronte actuellement un probléme majeur qui met en cause
les bases méme de son fonctionnement. Plusieurs raisons paraissent causer la crise de

I’organisation sociale et lignagere de la société Mahafaly.

Le départ de certains segments du lignage a causé 1’abandon du centre religieux.
Ces segments vont construire un nouveau territoire et un nouveau centre religieux
ailleurs.
Actuellement, 1’autorit¢ et la responsabilit¢ du chef de lignage sont en cours

d’affaiblissement a cause de la segmentation du groupe lignager.

Dans la logique traditionnelle, le chef du lignage mpita-kazomanga ou mpisoro détient les
pouvoirs politico-spirituels et socio-économiques, pourtant son image s’affaiblit a cause
de la perte de I’importance de ses fonctions.

D’autre part, de nos jours, il semble que le chef du lignage mpisoro ne soit pas a la hauteur
de sa tache. La fonction est notamment attribuée a des personnages de moins en moins
agés, de moins en moins expérimentés et non initié.

Le sort des lignages dépend de la qualité des initiatives et des capacités du chef du
lignage a reconstituer le troupeau lignager et a contracter des alliances au nom du lignage
permettant de compenser les insuffisances du troupeau.

Les difficultés qui s’attachent actuellement a la fonction de mpisoro conduisent parfois les
personnes qui auraient dii normalement hériter de la fonction a se récuser. Les postulants
a la fonction si contraignante du mpisoro sont de plus en plus rares, d’autre part, I’éventuel

prétendant a beaucoup de mal a recevoir I’appui des tous les membres des lignages.

Dans la tradition mahafaly, le poteau sacré disparait avec la disparition de son
détenteur. L’érection du nouveau poteau sacré nécessite beaucoup de troupeaux pour le
sacrifice. Or, la raréfaction de troupeaux et la pauvreté rend difficile 1’érection du

nouveau poteau sacre.

Les beeufs n’arrivent plus a prospérer a cause, d’une part, du rétrécissement des

paturages, et, d’autre part, du tarissement des points d’eaux. Les beeufs deviennent par la

66



suite maigres (boroka) et ils sont vulnérables a I’épizootie telle que le charbon®
(besoroke). Ainsi, par exemple, le troupeau lignager de Teranomasy a Miary et de
Temaromainte a Mahazoarivo a été décimé par 1’épizootie du charbon en 2009.

La mauvaise récolte due a la sécheresse oblige les Mahafaly a vendre leurs
troupeaux pour se procurer du manioc au marché hebdomadaire de Betioky-Sud. Cela met
en état critique l’élevage bovin car ils n’ont pas les moyens de reconstituer leurs
troupeaux. Ce qui remet en cause le pouvoir du chef de lignage.

Dans ce cas, en absence d’un mpisoro, le lignage ne peut pas effectuer de rituels devant le

poteau sacré hazomanga, centre religieux lignager par excellence.

Les problémes de succession se multiplient, souvent résolus de fagon provisoire,
ce qui contribue a aggraver les abandons du systéme de hazomanga.
Par exemple, les Tanalavondrove de Tarabory n’arrivent pas a constituer le nombres de
beeufs nécessaires pour 1’érection d’un nouveau poteau sacré. De plus, le prétendant a la
fonction du chef de lignage est encore jeune. De ce fait, il n’est pas encore a la hauteur

pour réorganiser les structures et la cohésion de son lignage.

Face au déclin du pouvoir du chef du lignage mpisoro, les pouvoirs des devins-
guérisseurs ombiasy et des possédés se voient augmenter. Détenteurs du pouvoir dans la
sphere magico-religieuse, ils sont les derniers remparts du systéme idéologique et
religieux mahafaly.

Cette situation est due a un climat de désordre social et aux catastrophes naturelles.
Certains individus voulant avoir une sécurit¢é morale et psychologique consultent des
devins ou des possédés. Ces deux entités exhortent les groupes lignagers a respecter la
forét sacrée, dans la perspective ou elle renferme encore des plantes médico-magiques et

est considérée comme le refuge des génies de la forét.

26 Le charbon besoroke est une maladie bactérienne infectieuse et contagicuse des herbivores transmissible a

I'homme caractérisée par des cedémes et a évolution rapidement mortelle chez I'animal et chez I'homme.

67



1.3-Le probléme écologique
La forét de la région Sud-ouest de Madagascar est une forét climacique et fragile.
Autrement dit, la forét dans la région d’étude est en équilibre précaire avec le milieu

naturel et physique, cet équilibre pouvant étre rompu par la moindre intervention humaine.

Le seuil de 1’équilibre est passé avec la rupture de 1’équilibre interne entre les
hommes, les champs et les paturages. « Rupture correspond a une transformation
structurelle du territoire dont le composant paturage disparait ». (Salomon J.N., 1981,330)

Le rétrécissement du couvert forestier nous montre les rapports des Mahafaly a la forét.

La reconstitution de la forét dans la région est perturbée par 1’¢levage extensif.
Dans ce type d’¢élevage, le bétail parcourt les savanes et les couverts forestiers ou il dévore
les rejets, les plantules et les basses branches (Salomon J.N., 1981, p.332)

La déforestation et le défrichement mettent aussi le sol forestier en danger. Dans
une condition écologique fortement marquée par I’absence des précipitations, ce dernier
est soumis a une trés importante évaporation et se desséche rapidement.

Les conditions favorables a la reconstitution du couvert forestier sont relativement
insuffisantes. D’une part, cette région est marquée par la pauvreté des précipitations utiles
a la végétation. De plus, les précipitations sous forme d’averses brutales ne sont pas
pratiquement suffisantes au développement des plantes. D’autre part, les caractéristiques
du sol dans la région d’étude sont inaptes a la rétention prolongée des eaux de pluie. La
sécheresse ¢édaphique, c’est-a-dire celle liée a des sols secs qui ne retiennent pas
I’humidité aggrave encore les conditions de la reconstitution du couvert forestier dans une
région fortement ensoleillée.

Les pluies torrentielles apportent les éléments fertilisants du sol et appauvrissent de vastes
terres agricoles.

La déforestation et la disparition de la forét sacrée ont fait disparaitre des especes
floristiques et faunistiques endémiques. A cause de la déforestation, les plantes
médicinales sont devenues de plus en plus rares. De plus, la destruction de la forét a des
effets secondaires catastrophiques sur la cueillette et la chasse, la récolte de miel en
particulier devient de plus en plus rare, et sur I’élevage car la déforestation met en péril les
points d’eaux. Le tarissement des points d’eaux impose aux troupeaux d’interrompre leur

s¢jour dans les paturages forestiers.

68



La déforestation, le défrichement, la sécheresse et la mauvaise récolte forment un
cercle vicieux. Dans cette logique, la déforestation et le défrichement pour étendre les
surfaces cultivées conduisent a la dégradation écologique et a la sécheresse. La sécheresse

due au réchauffement climatique va causer la mauvaise récolte.

La relation entre la population et les ressources demeure en équilibre fragile. Face
aux conditions écologiques dégradées, les autochtones quittent leurs villages pour

s’installer en dehors de leurs terres ancestrales.

2-causes exogenes
2.1- Les infrastructures sanitaires

L’implantation des infrastructures sanitaires est accompagnée d’une rationalisation
de la maladie qui bouleverse les conceptions traditionnelles de maladies.

Certains villageois préfeérent se rendre au centre de santé de base a Besely ou a
Beavoha pour se soigner et pour y prendre des médicaments (aoly vazaha). D’autres
villageois cependant choisissent encore de se soigner chez le devin-guérisseur ombiasy,
dans la forét sacrée, surtout les anciens qui interdisent a leurs enfants de prendre des
médicaments. Dans ce cas, la concurrence entre le médecin et le devin-guérisseur
ombiasy, dans le soin et le traitement des patients est engagée.

Malgré la présence de ces infrastructures sanitaires dans la région, il subsiste des
maladies que seul ’ombiasy peut soigner, en 1’occurrence celles dues aux manifestations
des courroux des esprits et des divinités.

Les villageois se trouvent face a deux valeurs et conceptions médicales opposées,
I’une est basée sur la tradition et I’empirisme et I’autre moderne et rationnelle, en ayant
chacune une tendance a se neutraliser [’une et ’autre et inversement.

Par conséquent, les plantes médicinales perdent leurs valeurs en tant que telles et
tombent dans 1’oubli dans les pratiques locales. De ce fait, leurs significations sont
effacées de la mémoire collective. Le savoir local sur I’environnement et la nature est
réservé aux anciens et a la génération ainée.

La modernisation du systéme sanitaire change les pratiques thérapeutiques dans la
forét sacrée. La rationalisation de la maladie marque une rupture avec 1’ancienne
conception de la maladie, selon laquelle les maladies sont attribuées aux manifestations

des courroux des esprits de la forét angatse.

69



C’est avec I’implantation de ces infrastructures sanitaires que la forét sacrée de
Resovoky perd sa valeur symbolique aux yeux des jeunes générations, seuls les anciens du
village y continuent encore les pratiques thérapeutiques. Les jeunes osent s’y aventurer et
y couper les arbres pour prendre du bois de chauffe. Au lieu d’utiliser les plantes
médicinales et des charmes magico-médicales en provenance de la forét sacrée, les jeunes

Lo . Lo rq: 2
générations préférent prendre les médicaments vendus sur le marché®’.

Face a ces conceptions médicales opposées, la rupture dans le cadre pratique
s’opere au niveau familial et au niveau des générations. Cette rupture se manifeste par la
volonté¢ des jeunes de se faire soigner dans le dispensaire, tandis que les anciens
continuent encore de se faire traiter dans la forét sacrée, sous la direction du devin-
guérisseur ombiasy.

Dans cette logique, la désacralisation de la forét sacrée se traduit par la coupure

avec les pratiques rituelles dans la forét.

Par ailleurs, comme mentionné plus haut, I’implantation des centres sanitaires a
contribu¢ a I’accroissement de la population, du fait que le contrdle de la mére et de
I’enfant fait baisser la mortalité infantile et augmente le taux de fécondité des jeunes

femmes.

2.2- La scolarisation

Les pratiques sur la forét sacrée sont délaissées par les jeunes générations
scolarisées. L’implantation des écoles et la scolarisation des jeunes générations ont
entrainé la diminution de la vigueur des croyances ancestrales. Ainsi, la perception de la
forét sacrée n’est plus transmise entre les personnes agées et les jeunes. Donc, cette
conception n’est plus partagée. Les jeunes n’ont pas la méme vision de la forét sacrée

que les anciens.

Méme s’ils ont seulement un niveau scolaire primaire et secondaire, ils arrivent a

rejeter les pratiques rituelles liées a la forét sacrée.

" Dans la région, les médicaments sont vendus sur la place du marché, sans aucune ordonnance.

70



Le taux de scolarisation de la ZAP*® de Beavoha est de 40% pendant I’année scolaire
2008-2009. Ce taux est de 55% pendant 1’année scolaire 2009-2010. Dans I’ensemble de
la région d’étude qui est composée par 11 fokontany, cinq écoles primaires publiques ont
¢té construites avec le financement du FID (Fonds d’Intervention pour le
Développement). Elles se trouvent dans les villages d’Ambinda, d’Analafaly, de
Mahazoarivo, de Bevato et de Beavoha. Chaque école primaire publique est dirigée par un
directeur aidé par un ou deux suppléants.

Le taux de réussite au CEPE® est de 65% pendant I’année scolaire 2009-2010. La
région d’étude n’a aucun collége. Les éléves qui veulent poursuivre leurs études doivent
aller a Betioky-Sud. Sur 128 ¢éléves ayant le CEPE, 72 seulement vont rejoindre le CEG™
public de Betioky-Sud.

Certes, tous les jeunes scolarisés ne vont pas jusqu’au collége, néanmoins, la
scolarisation implique un changement et une rupture avec la tradition ancestrale. Cette
rupture s’opere tant au niveau des générations qu’au niveau des représentations et des

conceptions du monde et voire méme au niveau des représentations du savoir.

Autrefois, dans la société mahafaly, le savoir était cohérent, définitif, concret et

total. Actuellement, di a la scolarisation, le savoir parait général et abstrait.

Jadis, I’éducation des jeunes gens privilégiait la mémoire en tant qu’expression et
conservation du savoir traditionnel. La parole, elle, était le seul véhicule d’expression et
de transmission de ce savoir. Ce dernier était assuré¢ par les mythes ou le prestige des
ainés était toujours imprégné d’un caractére sacré, mystérieux et transcendant. Dans ce

cas, cette éducation visait a transmettre les valeurs morales et a maintenir 1’ordre social.

Dans le cadre de la société mahafaly, les valeurs morales canalisent la vie sociale
et le respect des traditions se focalisant sur 1’organisation sociale et le maintien de la paix
sociale. Cette organisation sociale demeure inséparable des croyances religieuses
partagées par toute la communauté, d’ou I’importance des mythes cosmologiques,

transmis oralement chez les Mahafaly.

B ZAP : Zone Administrative et Pédagogique
¥ Certificat de fin d’Etudes Primaires Elémentaires

% College d’Enseignement Général

71



Cependant, les jeunes générations scolarisées critiquent ouvertement les croyances

ancestrales et les pratiques thérapeutiques et rituelles dans la forét sacrée.

2.3- L’arrivée des migrants

Rappelons que I’intégration de migrants dans le territoire se fait par les regles
sociales d’alliance et de parenté fictive. Les migrants contractent des alliances
matrimoniales fanambalia ou de relations de fraternité par le sang antehena ou de parenté
fictive ziva avec les premiers occupants.

Ces stratégies ont pour but de faciliter leurs acceés aux ressources, ainsi que les
droits a les exploiter. Ils sont mariés avec les filles des villages dans lesquels ils viennent
de s’installer. Une fois mariés avec les filles autochtones, les migrants peuvent exploiter
désormais des lopins de terres que les autochtones leur accordent, du fait qu’ils sont
désormais des alliés, donc, ayant les mémes droits que les autres membres de la
communauté.

Par exemple a Mahazoarivo, Tolivelo, un homme Tandroy du lignage de Temaromainte,
s’est mari¢ avec Emanasoa une fille Takazomby en 1992. Grace a cette alliance Tolivelo
peut défricher une parcelle dans la forét a ’ouest de Mahazoarivo. Par la suite, Tolivelo a
fait venir a son village d’accueil ses deux fréres et ses trois cousins pour s’y installer.
Chaque année, Tolivelo doit apporter les prémices lohavony de ses récoltes au chef du
lignage. Ce geste peut se traduire comme un contrdle des autochtones sur les migrants.

Le fait d’apporter les prémices de récoltes est une coutume ancestrale (/ilin-tany) des

Mahafaly.

Par le biais de cette alliance matrimoniale, les autochtones arrivent a controler
I’enrichissement des migrants, dans la mesure ou une fois allié et intégré, un migrant doit
se conformer aux coutumes ancestrales (/ilin-tany) de sa zone d’accueil en participant au
circuit de don et contre-don dans le cadre de I’enga. Les présents offerts par les alliés au
moment de la cérémonie funéraire.

De leur c6té, la stratégie de ces migrants est double : supplanter numériquement les
populations autochtones et les dépasser économiquement par 1’exploitation abusive de
ressources forestieres. Pour ce faire, ils incitent leurs parents qui restent encore dans leurs

villages d’origine a migrer vers leur zone d’implantation.

72



Une fois installés, les migrants se tournent vers 1’agriculture sur brilis pour le
mais. Ils cherchent a obtenir du profit économique dans toutes leurs activités. Ils se
comportent de fagon efficace et énergique. A leurs yeux, la forét abrite des terres arables
et des especes d’arbres exploitables et a exploiter.

Devant cette situation, la forét sacrée se modifie et se déplace, et voire méme condamnée a

disparaitre, sous la pression démographique et les activités des migrants.

Une autre culture pratiquée par ces migrants est 1’arachide, qui est la plus adaptée
a la pédologie de la région. Elle peut se faire sur la portion nouvellement défrichée. Les

produits sont écoulés vers le marché communal de Beavoha et de Betioky.

Les agriculteurs constatent que 1’arachide épuise et dégrade le sol, ce qui les incite
a déplacer les parcelles. Ainsi, la forét subit, d’année en année, des attaques incontrolées
qui risquent de provoquer la disparition du couvert forestier.

La proportion numérique des migrants est faible par rapport a celle des
autochtones. D’aprés une estimation faite au cours du terrain en 2010, les migrants ne
représentent que 15% de la population totale de la région d’étude, mais ils sont trés
actifs sur le plan économique, du fait qu’ils sont venus pour profiter de la potentialité
de leur zone d’accueil. Les migrants ont le plus souvent quitté¢ leur terre ancestrale

(tanendraza) car ils ne parvenaient que rarement a s'y enrichir.

Cependant 1’évolution du ratio migrants / autochtones est en faveur des
premiers. En terre de migration, la cohésion sociale des migrants se renforce alors

que celle des autochtones devient de plus en plus lache.

L’hétérogénéité de la population locale se reflete dans la divergence quant a la
perception de la forét. Cette divergence de conceptions de la forét est la source de conflit
occulte ou ouvert entre les autochtones qui accusent les migrants d’étre la cause de
cataclysmes (loza) qui s’abattent sur la société telle que la sécheresse. Désormais, les
villages abritent plusieurs lignages qui entrent en compétition pour la mainmise des
ressources et 1’accés a la terre. Dans cette logique, la forét est 1’objet de convoitise entre
les deux groupes (autochtones et migrants). Pour les premiers, la forét est I’objet de

respect et d’évitement en tant que siege du sacré et symbolise les relations du monde

73



visible et du monde invisible, tandis que les migrants veulent s’enrichir des terres et du

bois de la forét.

Les pratiques culturelles dans les foréts sacrées sont inclues dans I’idéologie
partagée par tous les membres de la société, dans la mesure ou toutes les pratiques
rituelles prennent leurs sources dans le culte des ancétres. Malgré le fait que les
autochtones défrichent la terre forestiere, ils respectent encore les arbres, en 1’occurrence
le kily et le fihamy, aux pieds desquels le défricheur demande le droit de I’essartage aux
esprits qui peuplent la forét. Quant aux migrants, ils ne tiennent pas compte de toute cette
procédure méme s’ils contractent une alliance matrimoniale avec les premiers occupants,
ils essartent la forét qu’ils jugent facile a défricher, c’est-a-dire une forét qui n’abrite pas
d’euphorbes, du fait que leur latex est dangereux pour les yeux.

Les conceptions Tandroy de la forét ne sont pas éloignées de celles des Mahafaly,
mais quand ils sont en terre de migration, ils ne respectent pas la forét car ils ne leur
appartiennent pas. Malgré tout, ils pratiquent des rituels de traitement des maladies dans

les foréts sanctuaires.

L'arrivée massive de migrants a fait que la forét a graduellement subi des pressions
anthropiques plus fortes et a méme été détruite dans certains secteurs. Avec la continuité du
flux d’immigration, les terroirs agricoles se sont considérablement modifiés et ne
s’harmonisent pas avec les anciens usages agricoles des Mahafaly. Or, le milieu naturel se
préte mal a une utilisation agricole intensive et continue. De ce fait, les rendements
baissent et les sols s’épuisent. Le développement de I’agriculture de ftetikala impose la
nécessité d’utiliser plusieurs années consécutives les mémes parcelles défrichées. Ce type
d’agriculture doit s’accompagner de multiples déplacements pour fonctionner dans de

bonnes conditions.

2-4- Rapport autochtones/migrants

Depuis toujours, la société mahafaly est une société¢ d’¢éleveurs de sorte que son
territoire a été modelé par 1’élevage. La majeure partie des terres était réservée au bétail.
Le finage est dessiné par les terrains de parcours réservés au troupeau.

L’arrivée massive des migrants cultivateurs ouvre une concurrence de plus en plus
vive entre les éleveurs, premiers occupants, et les cultivateurs, nouveaux arrivants. Les

¢leveurs entretiennent des relations particulieres avec la forét, du fait qu’elle est

74



indispensable a leurs activités pastorales. L’espace qui leur a été réservé diminue en

raison de la conquéte des nouvelles terres forestieres par les migrants.

Habitués a 1’¢levage extensif, les autochtones ont du mal a reconvertir leurs
activités vers l'agro-élevage. Il est alors difficile pour eux de résister au dynamisme
¢conomique des migrants et & [’avancée de ces derniers en milieu forestier. Ceci se
traduit par la production de charbon de bois, exploitation des ligneux, cultures séches

sur bralis.

Le passage de 1’économie traditionnelle mahafaly a I’économie monétaire et
I’intégration aux circuits commerciaux modifient les rapports de la communauté
villageoise avec le milieu. Ils veulent produire davantage pour qu’ils aient plus de surplus
commercialisable.

Dorénavant, la compétition fonciere entre éleveurs et agriculteurs est engagée. Elle
s’exprime par la contestation de plus en plus forte du droit coutumier sur 1’acces a la
terre.

Rappelons que chez les Mahafaly, les rapports de parenté réglent I’héritage et la propriété.
Ils définissent le statut de chaque individu et organisent les rapports d’autorité.

La culture du mais permet aux migrants de disposer de moyens financiers pour
faire venir des membres de leurs familles pour occuper, a leur tour des espaces
cultivables.

Ainsi, I’appropriation de terre se fait par le défrichement du couvert forestier.
Cependant, c’est toujours le lignage fondateur du territoire qui a la terre cultivable la plus
¢tendue par rapports aux nouveaux venus. De plus, ¢’est toujours 1’ainé qui a la plus large
part, du fait que I’héritage et la transmission de charge et de titre se fait par la reégle de la
primogéniture. En somme, les rapports de parenté semblent la source de droit d’usage du
sol, des obligations de travailler pour autrui, dans le cadre d’une coopération reposant sur
les liens de parenté, de voisinage et de classe d’age.

La sécheresse modifie I’appropriation de terre et conduit les agriculteurs a
s’investir vers la terre forestiere. Dans ce contexte, certains agriculteurs sont a la recherche
des nouvelles terres de culture, tandis que d’autres tentent de s’enrichir par les revenus du
bois de la forét. En effet, la forét devient un enjeu des stratégies de survie et
d’enrichissement et les conditions socio-culturelles, économiques et démographiques de la

région en sont les facteurs de transformations.

75



Ainsi, la forét est passée de milieu sacré a milieu menacé, d’un milieu a usage
rituel @ un milieu économique, d’une exploitation mesurée et controlée a des usages
abusifs, de la protection au libre acces. Face a la demande incessante en énergie ( bois de
chauffe, charbon de bois) et en matériaux de construction de la ville de Tuléar et de
Betioky-Sud, la forét subit un prélévement incontrdlé qui met en péril le couvert forestier.
Ces bois sont transportés & Betioky-Sud chaque semaine’’ en charrette 4 beeuf selon la
commande.

La forét, protégée autrefois par des régles coutumieres et rituelles, est désormais
exploitée. Cependant, la forét qui abrite des tombeaux est encore préservée par peur de
troubler le lieu de repos des ancétres.

Face a4 la mauvaise récolte répétitive due a la sécheresse prolongée® et les
invasions des criquets, les villageois exploitent les bois de la forét pour avoir une source
de revenus en argent liquide. Le katrafay venant de la forét de la région Beza Mahafaly
fournit le bois pour la construction et la cloture de la ville de Betioky-Sud. Le bois du
fantsiholitsy et de kapaipoty fournissent les planches utilisées pour la fabrication de
meubles, de la charrette a beeuf et des portes a Betioky-Sud.

Le mode d’utilisation du sol forestier a ét¢ modifi¢ par I’arrivée des migrants.
L’agriculture itin€rante tetikala dans la forét nécessite la mise en jachere pour que le sol et
le couvert forestier se reconstituent. La jachére est interrompue et le cycle de la remise en
culture est raccourci, alors que les parcelles sont replantées avant le recouvrement du
couvert forestier. Cette jachére interrompue marque donc un dysfonctionnement de
I’agriculture sur brilis. Par conséquent, la couverture forestiere diminue au profit de terres
agricoles.

Ainsi, la forét devient un enjeu des stratégies de la survie et d’enrichissement des

Mabhafaly, du fait que certains individus tentent de s’enrichir des ressources foresticres.

Effectivement, c’est toute 1’organisation sociale qui est désormais en pleine
mutation, dans la mesure ou les cérémonies qui reposent sur le sacrifice de boeufs

surabondants ne peuvent plus avoir lieu.

3! Les charretiers profitent de I’afflux des villageois vers le marché hebdomadaire de Betioky-Sud (le mardi)
pour voyager a cause de I’insécurité.

32 r . . r . 7
La sécheresse peut durer huit mois dans une année depuis les années 90.

76



CHAPITRE X : ADAPTATION DE LA CULTURE A LA DEFORESTATION

1-Déplacement des esprits de la forét

A cause de la déforestation intensive et incontrolée dans la région Beza Mahafaly, on
rapporte que certains esprits de la forét disparaissent et d'autres se réfugient a proximité des
villages comme le cas d’Analafaly ou les esprits de la forét se sont réfugiés dans la maison
d’une femme possédée. Ce qui n'est pas sans causer des problémes aux humains qui ne sont
guere habitués a cotoyer les esprits en permanence. Cela se traduit par un accroissement des
phénomeénes de possession de type fromba, souvent révélateurs d'une crise sociale profonde
dans un groupe. (Jaovelo Dzao R., 1996, p.47)

Le déplacement des esprits implique le déplacement de la forét sacrée. Les
villageois n’attaquent pas au premier abord la forét sacrée. Ils exploitent tout d’abord la
forét qu’ils peuvent exploiter. Si 1’exploitant sait que I’espace forestier qu’il exploite
abrite une forét sacrée, il arréte sa coupe a la limite qu’il juge convenable pour ne pas
troubler le refuge des esprits, de peur de rompre I’alliance avec les génies de la forét,
considérés comme « maitres des lieux ».

Ce déplacement des esprits de la forét va former quelques lambeaux forestiers
dans les espaces a défricher. Cette opération doit étre accompagnée de rituel, dirigé par le
devin-guérisseur ombiasy. Par exemple, quand un défricheur, qu’il soit autochtone ou
migrant veut exploiter un lopin de terre dans une forét, il doit faire appel au devin-
guérisseur ombiasy pour déplacer les esprits qui s’y réfugient.

Le rituel consiste a demander aux esprits 1’autorisation d’exploiter telle ou telle
parcelle. Seul le devin-guérisseur sait ou orienter les esprits a déplacer, soit au nord, soit a
I’est, mais jamais vers le sud ou ’ouest.

Cette opération vise a ne pas rompre 1’équilibre entre les villageois et les esprits
qui peuplent la forét sacrée sans laquelle les villageois ne peuvent effectuer leurs pratiques
rituelles telles que le traitement des maladies ou 1’enterrement. Par exemple a Analafaly,

les esprits de la forét sacrée située au nord du village ont été déplacés a I’est de ce village.

Face a la dynamique migratoire, les lignages fondateurs tompon-tana veulent
maintenir leur emprise sur le territoire, en limitant I’accés des migrants aux ressources
naturelles y compris la forét. Pour contrecarrer les actions des migrants sur la forét, les

autochtones multiplient les stratégies de préservation.

77



Pour ce faire, ils imposent & chaque migrant de ne pas exploiter ou défricher une
couverture forestiere abritant une des especes sacrées et vénérées telles que le tamarinier,
le ficus et le baobab. Pour éviter des conflits ouverts avec les autochtones, les migrants

respectent toutes les interdictions imposées.

L’image des migrants n’est pas toujours positive pour les autochtones qui les
accusent de ne pas respecter certaines regles traditionnelles liées au territoire (/ilin-tany).
Cette image négative a ¢t¢ engendrée par les migrants eux-mémes. Le principal
malentendu entre ces deux groupes (autochtones/migrants) semble lié a leurs conceptions

respectives de la forét.

En voyant une partie de leur forét s'envoler littéralement en fumée, sans profit pour
eux, les lignages fondateurs manifestent ouvertement et incontestablement leurs
mauvaises humeurs et leurs rancceurs a 1I’encontre des migrants, acteurs directs de méfaits
a I’égard de la forét.

Les migrants sont souvent accusés des malheurs s’abattant sur le territoire et sur la
communauté villageoise. Les autochtones disent que la sécheresse, la maladie sont causées

par le non-respect des esprits de la forét.

2-Diminution et simplification des rituels

La pénurie de beeufs et la mauvaise récolte répétitive conduisent les Mahafaly a
modifier les régles cérémonielles et remettent en cause les relations des villageois avec la
forét.

Les lignages diminuent la fréquence des cérémonies pour lesquelles il n’est pas
possible de trop limiter la quantité de bétes sacrifiées comme la circoncision. Ils
multiplient également les cérémonies expiatoires dans le but d’effacer les fautes envers les
ancétres et de demander la bienveillance de ces derniers, malgré 1’exécution tres
imparfaite des régles cérémonielles.

Ces diverses solutions relatives aux régles cérémonielles s’accompagnent d’une
grande discrétion dans ’accomplissement de cérémonies qui autrefois, au contraire,
devaient étre effectuées avec un maximum d’ostentation. Cette tendance a la discrétion

caractérise surtout les lignages pauvres.

78



Face aux problémes de la pénurie de beeufs et de la mauvaise récolte, les lignages
adoptent une solution qui consiste a adapter les régles traditionnelles a leur maniére, c’est-
a-dire qu’ils sacrifient moins de bceufs, méme lors des grandes cérémonies comme la
circoncision.

A cause de I'insuffisance de troupeau, les lignages se contentent également de
sacrifier n’importe quelle robe de beeufs lors de la circoncision ou des funérailles sans
tenir compte des exigences ancestrales. Pendant les cérémonies funéraires, les lignages
diminuent le nombre des beeufs qui auraient di étre sacrifiés et ils déclinent, par la suite, a
satisfaire les autres exigences notamment la couleur de la robe ou la forme des cornes des
beeufs a sacrifier.

Par exemple, lors de cérémonies funéraires a Beza Mahafaly en février 2010, la famille
éprouvée n’est pas arrivée pas a trouver le beeuf désigné par le devin-guérisseur, alors elle
a di en acheter au marché communal de Beavoha, alors que d’une maniére générale, les

bétes sacrifiées lors des funérailles doivent porter le blason vilo du lignage du défunt.

Certains lignages n’arrivent pas a fournir les beeufs nécessaires pour le sacrifice
pendant la cérémonie du mariage. Ils se contentent de faire seulement la demande de la
jeune fille sans procéder au sacrifice devant le hazomanga du lignage du pére de la jeune
fille. Par exemple, en janvier 2010, a Beza Mahafaly, Elahivelo qui vient d’épouser Soalia

venant de Mahazoarivo n’a pas présenté le fandeo et le tandra a la famille de son épouse.

La plupart des lignages n’ont pas assez de beeufs pour satisfaire a leurs obligations
cérémonielles, pourtant ils ne peuvent pas éviter leurs devoirs cérémoniels. Les lignages
ont ainsi tendance a supprimer certaines cérémonies ou, quand cela demeure possible sans
trop mécontenter les ancétres, ils remplacent le beeuf par un substitut moins cotteux tel
que les chévres et le coq.

Par exemple, lors du rituel consistant a demander la pluie appelé tsotse, pour que le la
terre soit cultivable et que le paturage pousse, les villageois se contentent de sacrifier un

coq au lieu d’un bouc.

79



3-L’exode rural

L’exode rural et la transhumance sont les solutions adoptées par les Mahafaly face
a I’accroissement de la population locale et a I’épuisement des ressources naturelles.

L’assechement progressif du plateau Mahafaly renforce cet exode rural, car il
parait aux yeux des jeunes Mahafaly comme la meilleure solution pour résoudre les
problémes de survie.

Cet exode est la réplique de ces jeunes face au verrouillage de tous les systémes
sociaux et juridico-politiques, du fait que la transmission des charges et de 1’héritage se
fait par ordre d’ainesse. En ville, ces jeunes migrants s’efforcent de récupérer leur manque
a gagner, dans la perspective ou le travail urbain peut leur procurer de meilleurs revenus.

Grace aux systémes de parenté fictive, parenté a plaisanterie ziva et la fraternité de
sang antehena, ces migrants Mahafaly s’intégrent également dans les autres groupes
lignagers autochtones. Cela favorise considérablement les courants migratoires des
Mahafaly.

Pour témoigner la force de leur présence, les Mahafaly construisent des tombeaux
a la proximité de la ville de Toliara et le long de la RN7 entre Toliara et Andranovory.
Cela leur permet de territorialiser 1’espace qu’ils occupent. La migration mahafaly,
déclenchée par la seécheresse fait éclater leurs structures sociales. L’éclatement du lignage

va de pair avec I’éclatement du troupeau lignager (Koto B., 1991, p.161).

Or, il est difficile pour un troupeau de taille réduite de prospérer parce qu’il devient
vulnérable aux multiples prélévements que les éleveurs ont coutume d’effectuer chaque
fois que surgit un besoin inattendu d’argent, ou chaque fois qu’il est important de
participer a une cérémonie lignagére pour effectuer I’enga. Ces prélévements sont
insensibles dans un grand troupeau qui compte plusieurs centaines des tétes, mais ils
déséquilibrent la composition d’un petit troupeau de trentaines de tétes. Actuellement, le
troupeau lignager ne dépasse pas la trentaine de tétes, cela est pratiquement insuffisant

pour les besoins cérémoniels.

80



Bref, dans I’ensemble de la région du Sud —ouest, la couverture forestiére
diminue & cause, d’une part, de la pression démographique et d’autre part de la
divergence des conceptions de la forét.

L’accroissement démographique stimule la recherche de terres arables de la

forét et modifie le mode de 1’acces a la terre.
La différence de conceptions de la forét met en danger I’intégrité de la couverture
forestiere. Les lignages fondateurs veulent maintenir leur emprise sur la forét face a
I’arrivée des migrants dans le territoire. Pour contrdler le territoire et surtout la forét
les lignages fondateurs interdisent aux migrants de s’y aventurer, sous prétexte pour
ne pas troubler les esprits de la forét.

Cependant, en raison du recul de la forét et pour ne pas rompre les relations
des villageois avec les esprits qui y résident, ceux-ci sont transférés vers une autre
forét, sous la direction du devin-guérisseur ombiasy. Le transfert des esprits implique
le déplacement de la forét sacrée.

La condition écologique, les systémes d’¢élevage extensif et les feux de brousse
ne permettent pas de reconstitution du couvert forestier.

La forét est au cceur de 1’enjeu de la survie des villageois. En tant que réserve
de terre arable, la forét est convoitée par les migrants.

L’arrivée des migrants entraine la perte du contréle du territoire par les lignages
fondateurs. L’autochtonie ne fonctionne pas face a I’éclatement de la cohésion
lignagere et la perte de I’importance du chef du lignage.

Face au rétrécissement de terre agricole et du paturage, les éleveurs Mahafaly quittent

leurs villages pour amener leurs troupeaux en dehors du territoire.

81



CONLUSION GENERALE

L’approche anthropologique de la sociét¢ mahafaly vivant autour de la Réserve
Spéciale de Beza Mahafaly porte sur les pratiques locales dans les foréts en tant que
sanctuaire boisé et patrimoine. Cette étude permet de déterminer les rapports entre les
Mahafaly, la forét, et la forét sacrée. Elle apporte des éléments de réponse nouveaux sur ce
que signifie forét sacrée ala faly en approfondissant les connaissances sur les pratiques
dans les foréts.

La forét est un élément du territoire. L’analyse de 1’organisation territoriale nous
permet de donner des informations sur les groupes qui occupent ce territoire, sur ceux qui

y détiennent le pouvoir et le mode d’intégration des migrants.

Sur le territoire, le pouvoir politique appartient a 1’ainé de la génération ainée du
lignage fondateur, le mpisoro ou mpita-kazomanga. 11 préside toutes les cérémonies
relevant de 1’intérét de I’ensemble de son lignage.

Le territoire est constitué par le village, les terres de culture, le paturage, la forét, sacrée, et

non sacreée et le lieu d’inhumation.

Le village est organisé en deux espaces : sacré et profane. L espace sacré avec le
poteau sacré hazomanga est le centre de la vie sociale, culturelle et religieuse du lignage.
Dans 1I’espace non sacré, les villageois peuvent faire leurs activités quotidiennes et
profanes.

Dans la région d’étude, les villages se distinguent tant par leurs tailles que par les
lignages qui les occupent, ainsi que par leur emplacement dans 1’espace. Tous ces villages

sont entourés de la forét.

Les groupes qui occupent le territoire sont divisés en plusieurs lignages. Chaque
village est occupé par un lignage fondateur et plusieurs lignages mahafaly et tandroy
migrants. Sur le territoire, les lignages fondateurs se distinguent de ceux des migrants sur
le plan socio-politique. Les lignages fondateurs ont 1’attribution de « maitre du village »
(tompon-tana), car c’est a eux que les esprits tutélaires ont attribué le droit de s’installer et

d’exploiter ce territoire.

82



L’appartenance au lignage dépend de la bénédiction des ancétres masculins. Cette
appartenance est concrétisée par les cérémonies de I’intégration du nouveau-né devant le
poteau sacré de son pere ou de son oncle utérin. Cette appartenance a la lignée agnatique

détermine la résidence, I’acces aux ressources et 1’exploitation de terre arable.

Le défrichement d’un lopin de terre accorde aux défricheurs et a leurs descendants
le droit d’usage a long terme. Sur le territoire, la terre cultivable est une propriété
commune du lignage fondateur.

Les activités agricoles et I’élevage bovin concrétisent la gestion et le contrdle
territorial du lignage fondateur. Ces activités montrent la dynamique de 1’évolution du

territoire et marquent I’appropriation et le contrdle de ce territoire.

Pour pouvoir exploiter la terre sur le territoire d’accueil, les migrants doivent
passer par les régles d’alliance telles que le mariage avec les filles des autochtones, la

fraternité du sang antehena et la parenté a plaisanterie ziva.

Dans D’alliance matrimoniale, la stratégie est d’une part du coté du lignage
fondateur, dans le but de garder les filles de rester au village de leurs péres, d’autre part du
coté des migrants, dans I’objectif de pouvoir exploiter la terre du lignage de leurs beaux-

peres.

La forét et la forét sacrée peuvent étre considérées comme le signe matérialisant
dans I’espace I’identité¢ culturelle des Mahafaly. La forét joue un réle important dans
I’appropriation du territoire en tant que marqueur de I’espace occupé et habité par les
vivants, aux pratiques agricoles et économiques et a la structure et 1’organisation sociale
sont attachées une forte valeur symbolique.

La forét constitue une défense naturelle contre les assaillants et donc au cceur des
stratégies de survie des Mahafaly.

La connaissance et les utilisations de la végétation forestiere s’accompagnent d’un
ensemble de croyance et des pratiques sur la forét. La forét sacrée est, dans ce sens, le
domaine privilégi¢ des esprits en tant que symbole de la nature inépuisable et sauvage,

non maitrisée par les vivants.

83



Tout I’espace non habité appartient aux esprits tutélaires, capables de nuire aux
activités humaines. Certains périmetres de la forét sont interdits car ils sont occupés par

les esprits de la forét.

L’interpénétration des deux notions sacré/ profane diamétralement opposées va
rééquilibrer les rapports des vivants entre eux-mémes et entre eux et la nature. D une
part, le village, espace des vivants par excellence, a besoin de la forét en tant que source
des matériaux indispensables au fonctionnement de la vie sociale et lieu prédéfini de
I’enterrement et lieu de repos éternel du corps du trépassé. D’autre part, la forét sacrée a
besoin des vivants pour qu’elle soit percue et considérée en tant que refuge des esprits de

la forét et sanctuaire boisé.

Ces croyances et ces pratiques semblent jouer des rdles psychiques, sociaux et
religieux sur I’exploitation des ressources naturelles en I’occurrence la forét, a cause de la
crainte que les forces invisibles inspirent aux hommes, dans la perspective ou le respect
de la forét sacrée est aussi le respect de 1’ordre cosmique établi par le dieu Ndranahary

entre lui, les esprits et les hommes vivants visibles et vivants invisibles.

Le maintien de la tradition est aussi une maniere de préserver la cohésion sociale
des groupes, dans la mesure ou les pratiques rituelles dans la forét sacrée sont une
occasion de retrouvailles pour les parents et leurs alliés. C’est cette unité retrouvée dans le
sanctuaire bois¢ de la forét sacrée qui réaffirme une fois de plus le sentiment
d’appartenance a un tout et concrétise les valeurs religieuses partagées par les membres

de la société.

Les enjeux sociaux et économiques de la préservation des sites sacrés débouchent
sur des conflits occultes ou ouverts entre les gardiens de la tradition et les valeurs
ancestrales, représentés par les autochtones, et les migrants voulant profiter et tirer partie
de richesses considérables de la terre forestiere. Ces conflits montrent que les procédures
de protection fonctionnent encore, malgré les dysfonctionnements de 1’organisation
sociale et économique de la société mahafaly. En d’autres termes, 1’absence de conflits

condamne la forét a disparaitre.

84



Dans la région d’étude, la dégradation de la forét s’accélere, en raison de la
détérioration des conditions climatiques et 1’afflux des migrants. L immigration dans cette
zone est un phénomene ancien et structurel. Elle s’est amplifiée dans la période récente.

FElle va causer ’extension des défrichements au détriment du couvert forestier.

La pérennité de la forét sacrée dépend de la permanence des liens de solidarité
clanique dont la déstructuration des unités familiales de base et de 1’organisation lignagere
représente un risque potentiel pour les foréts sacrées. Néanmoins, la gestion rituelle de la
forét sacrée est quasi-efficace dans la mesure ou la société garde encore un minimum de
ses valeurs ancestrales et n’a pas encore perdu ses reperes culturels et religieux. Autrement
dit, la cohésion sociale et I’unité idéologique partagée par les groupes constituent la base

de la gestion rituelle du milieu naturel.

Face a la pression démographique, au manque de terres cultivables, aux besoins en
combustible des habitants, a I’expansion du christianisme, aux problémes de succession
des responsables religieux traditionnels, aux changements qui affectent la parenté, le

devenir des foréts sacrées semble bien incertain.

D’une autre manicre, le devenir des sites sacrés semble reposer essentiellement sur
la prise de conscience tant individuelle que collective de I’intérét qu’ils représentent
comme lieux de représentation sociale et d’affirmation de I’identité qui s’expriment a

I’échelle locale et régionale.

Enfin, la désintégration de la structure sociale et le déclin du culte des ancétres
vont de pair au fait que la fonction sociale de la religion est d’exprimer I’unité sociale et
de recréer 1’ordre et renforcer les sentiments d’appartenance a un tout, conséquence de
I’ordre social lui-méme.

Dans ce sens, les régles et les interdits relévent des systémes de représentations
symboliques des groupes locaux qui peuvent étre appréhendés et interprétés comme une

forme locale de protection.

85



BIBLIOGRAPHIE

ALTHABE G., Oppressions et libérations dans ['imaginaire, Maspero, Paris,
1969, 354 p

BARE IJ.F., Langage des morts. Pouvoirs des vivants. Idéo-logiques Sakalaves,
Paris, Maspero, 1977, 144 p

BASTARD E.J. « Mission chez les Mahafaly. Deuxiéme voyage » in Nofes,
Reconnaissances et Explorations 3°™ année, 1899, pp 489-495

BASTIDE R., Le sacré sauvage, Payot, Paris, 1975, 236p

BATTISTINI R., Géographie humaine de la plaine cotiere mahafaly, Ed. Cujas,
Paris, 1964, 197 p

BEAUJARD Ph., « Islamisés et systémes royaux dans le Sud-est de Madagascar »
in Omaly sy Anio n°33-36, Antananarivo, 1991-1992, pp.235- 286

BLANCHY S., RAKOTOARISOA J. A., BEAUJARD P., RADIMILAHY Ch.
(dir.), Les dieux au service du peuple, Ed Karthala, Paris, 2006
BLANC-PAMARD Ch., «Territoire et patrimoine dans le Sud-ouest de
Madagascar : une construction sociale » in CORMIER S. M. Chr. (ed.),
Patrimonialiser la nature tropicale : dynamiques locales, enjeux internationaux,
IRD, Paris, 2002, pp.215-243

BLOCH M., « Questions historiques concernant la parenté », in Omaly sy Anio
n°21-22, Antananarivo, 1985, pp. 49-59

BOITEAU et al., Dictionnaire des noms malgaches des végétaux, 4 vol,
(collection nature-flore de Madagascar), Alzieu ,Grenoble, 1999
BONNEMAISON J., Les fondements d’une identité. Territoire, histoire et société
dans [’archipel de Vanuatu (Mélanésie).Livre I : L arbre et la pirogue. ORSTOM,
Paris, 1986

BONNEMAISON J., « Espace géographique et Identité culturelle en Vanuatu (ex-
Nouvelles-Hébrides) » in Journal de la société des Océanistes, n°68, tome
XXXVI, Paris, 1980, pp. 181-188

BONTE P., et IZARD M., Dictionnaire de I’Ethnologie et de |’Anthropologie,
Quadrige/PUF, Paris, 2007

BONIN S., Initiation a la graphique, Paris, Editions de I’Epi, 1975,175 p
CAILLOS R., L’homme et le sacre, Paris, Gallimard ,1950

86



CHAPUS, « Symbole et images, modes d’expression chez les malgaches », in
Bulletin de [’Académie Malgache, Nouvelle série, tome XXII, Imprimerie
nationale, 1946, pp 139-146

COURTAS R. et ISAMBERT F., « La notion de sacré », in Archives des Sciences
Sociale des religions, Vol 44, n° 44, Juil.- Sept1977, pp 119-138

DECARY R., Contes et légendes du Sud-ouest de Madagascar, Maisonneuve,
Paris, 1964, 232p

DECARY R., L’Androy, géographie physique et humaine, Société d’études
géographiques Maritimes et Coloniales, Paris, 1930, 284p

DECARY R., La mort et les coutumes funéraires a Madagascar, Maisonneuve,
Paris, 1962

DECARY R., Meeurs et coutumes des Malgaches, Payot, Paris, 1951, 280p
DELCROIX F., «Les racines cérémonielles du clientélisme et du pouvoir local
dans les villages sakalava du Menabe », in Omaly sy Anio, n° 33-36, Antananarivo,
1994, pp. 213-222

DESCHAMPS H., Les migrations intérieures a Madagascar, Berger Levrault,
Paris, 1959, 348p

DESCOLA P., L’écologie des autres. L anthropologie et la question de la nature,
Editions Quae, Paris, 2001, 110p

DESCOLA P., Par-dela nature et culture, Gallimard, Paris, Bibliotheque des
sciences humaines, 2005, 623 p

DOMENICHINI P., POIRIER J., RAHERISOANJATO D., Ny razana tsy mba
maty, Ed. de la Librairie de Madagascar, Antananarivo, 1984

DUPUY F., Anthropologie économique, A. Colin, Paris, 2001, 192p

DURKHEIM E., Les formes élémentaires de la vie religieuse, Livre 1, livre 2,
livre 3, 1912

ELIADE M., Le mythe de I’Eternelle Retour, Paris, Gallimard, 1969,255p
ELIADE M., Le sacré et le profane, Paris, Gallimard, 1965 ,186p
ESOAVELOMANDROSO M., «cohésion sociale dans le Mahafale a la fin du
XIX™™ sigcle » in Aombe n° 3, MRSTD, ORSTOM, Tananarive, 1991, pp.27-40
ESOAVELOMANDROSO M., « La forét dans le Mahafaly aux XIX eéme et XX
eme. Cohésion sociale, modernit¢ et pression démographique, 1’exemple du

Mahafaly » in Adombe n°® 3, MRSTD, ORSTOM, Tananarive, 1991, pp 197-202

87


http://fr.wikipedia.org/wiki/Mirc%c3%a9a_Eliade

ESOAVELOMANDROSO M., « Note sur les espaces économiques du Mahafale
occidental & la fin du XIX®™ siécle » in Histoire et organisation de [’espace d
Madagascar, Cahier du CRA n° 7, Paris, 1989, pp. 147-152

ESTRADE, Un culte de possession a Madagascar, le tromba, Presses des
Editions Anthropos, Paris, 1977, 320p

EVANS- PRITCHARDS E .E., Anthropologie sociale, Payot, Paris, 1971
EVANS-PRITCHARDS E.E., La religion des primitifs a travers les théories des
anthropologues, Payot, Paris, 1965, 154 p

FAUBLEE J., Les esprits de vie a Madagascar, PUF, Paris, 143p

FAUROUX E., KOTO B., «Les migrations mahafales dans le processus de
ruralisation de la wville de Toliara (Madagascar) », in Cahier des Sciences
Humaines, 1993, pp 547-564.

FAUROUX E., « La forét dans les systémes de production ouest malgache », in
Y.GILLON, C. CHABOUD, J. BOUTRAIS (éd), Du bon usage des ressources
renouvelables, Editions de I’'IRD, collections Latitudes 23- 471p

FAUROUX E., « Les représentations du monde végétal chez les Sakalava du
Menabe » in Milieux et sociétés dans le sud-ouest de Madagascar, Ed. Lebigre
et al., Presse Universitaires de Bordeaux, 1997, pp 7-2

FIELOUX M., LOMBARD 1., « Elevage et société. Etudes des transformations
socio-¢économiques dans le Sud-Ouest malgache », in Aombe n°l, ERA,
Tananarive, 1987, pp 36-47.

FRIEDBERG C., «Classifications populaires des plantes et modes de
connaissance » in L’ordre et la diversité du vivant. Quel statut scientifique
pour les classifications biologiques ?, Edition Fondation Diderot, Fayard, Paris,
1986, pp 22 -49.

GAFFIOT F., Dictionnaire Latin-Francais, Hachette, 1934

GODELIER M., Horizons, trajets marxistes en anthropologie, Paris, Maspero.
1973

GODELIER M., Au fondement des sociétés humaines. Ce que nous apprend de
["anthropologie, A. Michel, 2007

GODELIER M., L’idéel et le matériel, Pensée, économies, sociétés, Fayard, Paris,
1984

GODELIER M., La production des grands hommes, Fayard, Paris, 1982.
GODELIER M.., Rationalité et irrationalité en économie, Maspero, Paris, 1968.

88



GOEDEFROIT S., Les Sakalava au quotidien : approches anthropologiques de
la société sakalava du Menabe, ORSTOM, Tananarive, dactylographié, 1991
114p.

GOEDEFROIT S., LOMBARD J., Andolo, [l’art funéraire Sakalava a
Madagascar, IRD, 2004, 240p

GOODMAN S., Paysages naturels et biodiversité de Madagascar, Paris,
Publication Scientifique de Muséum, 2008.

GRIAULE C., Les themes de [’arbre dans les contes africains, 3 vol, Société
d’études Linguistique et anthropologique, Paris, 1969-1970-1974

HELL B., Possession et chamanisme , les maitres du désordre, Paris,
Flammarion, 1999, 392 p

HOCART M., Rois et courtisans, Paris, Le Seuil, 1978, 379 p

HOCART M., Le mythe sorcier et autres essais, Paris, Payot, 1973

IZARD M. et SMITH P., - La fonction symbolique : essais d'anthropologie. Paris,
Gallimard, coll. NRF, 1979

JAOVELO DZAO R., Mythes, rites et transes a Madagascar, Ambozontany,
Karthala, 1996

JUHE-BEAULATON D., dir.), Foréts sacrees et sanctuaires boisés, des créations
culturelles et biologiques (Burkina-Faso, Togo, Bénin), Karthala, Paris, 2010.
KOTO B., « Vers une mahafalisation de la ville de Toliara », in Aombe n° 3,
Tananarive, MRSTD, ORSTOM, 1991, pp.161-169

LEVI-STRAUSS Cl., Anthropologie Structurale, Paris, Plon, 1959
LEVI-STRAUSS Cl., La pensée sauvage, Paris, Plon, 1964

LEVI-STRAUSS C., Mythologiques. Le cru et le cuit, Paris: Librairie Plon. 1964
MAUSS M., DURKHEIM E., « De quelques formes primitives de classification »,
in Essais de sociologie, 1903

MAUSS M., Sociologie et anthropologie, PUF, Paris, 1985, 101p
MEILLASSOUX Cl., Femmes, greniers et capitaux, Paris, Maspero, 1975.
OTTINO P., Eléments de droit foncier et pastoral, ORSTOM/IRSM, Paris /
Tananarive, 1961, 111p

OTTINO P., Les champs de l’ancestralité : Le patrimoine, la Parenté et I’Alliance
a Madagascar, Karthala, Paris, 1998

OTTO R., Le sacreé, Paris, Payot, 1949

89



RADCLIFFE B., Structure et Fonction dans la société primitive, 1940, traduit en
francais par Ed. Les Minuit, 1968, 317p

RAJEMISA-RAOLISON R., Dictionnaire historique et géographique de
Madagascar, Fianarantsoa, Librairie Ambozontany, 1966.

RAKOTOZAFY L.M.A. « Essai d’établissement de 1’histoire naturelle de beeuf a
Madagascar » in Taloha n°20, pp.5-11

RATSIRARSON ., Beza Mahafaly. Ecologie et Réalités socio-économiques,
Recherche pour le développement, Série Sciences Biologiques n°18,

Antananarivo, 2003.

RAZANAKA S., GROUZIS M., MILLEVILLE P., MOIZO B., et AUBRY C.,
Sociétés locales, transitions agraires et dynamiques écologiques dans le sud ouest
de Madagascar, CNRE / IRD, Antananarivo, 2001.

SALHINS M., Age de pierre, dge d’abondance; [’économie des sociétés
primitives (1972), trad. Par Jolas T., Paris, Gallimard, 1990

SALOMON 1J. N., «Regalité et conséquences de la déforestation dans 1’Ouest
malgache », in Omaly sy Anio n°13-14, 1981, pp. 329-335
SCHOMERUS-GERNBOCK L., « Les Mahafaly, introduction a leur culture
matérielle », in Taloha n° 4, 1971, pp.81-86.

SYLLA Y., et MANGALAZA E. R., « L’image représentative de la forét en pays
betsimisaraka » Séminaire international sur la gestion de [’environnement,

Tamatave, UNESCO-PN UD, pp 207-218

MEMOIRES ET THESES

AVISOA, les foréts de Mikoboka : importances environnementales, problemes et
perspectives, Mémoire du Département de Géographie, Université de Tuléar ,2004.
GODARD R., Reconsidérer les valeurs traditionnelles de [’arbre : c’est lutter
contre la dégradation environnementale, [’exemple de kily a Tuléar, Mémoire
CAPEN, Université de Tuléar ,2007.

MOREAU 8., Les paysans et les arbres : fonctions et représentations de [’arbre a
Madagascar, mémoire DEA, sept 1997.

REBARA F., Dynamiques agraires en situation d’agriculture pionniere dans le
sud ouest de Madagascar. Exemple des villages en bordure de la forét des Mikea,

UER de Géographie, Mémoire de D. E. A., Université d’ Antananarivo, 145p

90



- SAINT SAUVEUR A., Gestions des espaces et des ressources naturelles par une
societeé pastorale : les Bara du Sud-ouest malgache, Thése de doctorat, Université

de Bordeaux, 1998

91



Résumé :

Pour les Mahafaly, le territoire est divis€¢ en deux espaces selon les systémes de
représentations et les directions cardinales. La culture sur brulis et ’activité pastorale
permettent de le délimiter. La forét est subdivisée en deux catégories selon les activités et
les conceptions qui y sont liées. D’apres les conceptions mahafaly, les especes d’arbres
sont classées en trois catégories. Pour les Mahafaly, la forét, regorgeant de diverses
ressources, est d’origine divine et peuplée des esprits. Elle a des fonctions nourricicre,
culturelle, cultuelle et économique. Les pratiques rituelles dans la forét permettent aux
villageois de préserver le couvert forestier. Cependant, la pression démographique et les

problémes écologiques que subissent la région mettent en danger la forét.
Mots clés : territoire, Mahafaly, forét, systemes de représentations, savoirs locaux
Abstract:

For the Mahafaly, the territory is divided into two spaces according to their thinking
systems and the cardinal points. Crop burning and stock farming enable to confine their
territory. The forest is subdivided in two categories depending on the activities and
conceptions related to it. According to the Mahafaly conceptions, the forest, abounded by
various resources, has a divine origin and is populated by spirits. It holds a nourishing, a
cultural, a worship and an economic functions. Ritual practices in the forest enable the
villagers to maintain the forest cover. However, demographic pressure and ecological

problems, which affect the region, threaten the forest to destruction.
Keywords: territory, Mahafaly, forest, thinking systems, local knowledge
Fintina:

Ny faritra iveloman’ny Mahafaly dia mizara roa araka ny rafi-pisainan’izy ireo. Ny
tetikala sy ny fiompiana omby no ahafahan’izy ireo mamaritra sy manitatra io faritra
ivelomany i0. Ny ala dia misokajy roa. Sokajian’izy ireo telo miavaka tsara ithany koa ny
hazo. Heverina ho voatran-janahary sy mitahiry harena maro isan-karazany ary
itoeran’ireo hery tsy hita maso. Manana anjara toerana lehibe eo amin’ny fiainanan’ny
mponina andavandro sy ara-pivavahana ny ala. Tandindomin’doza nefa io ala io nohon’ny

fitomboan’ny mponina sy ny haintany.

Teny iditra: faritra ivelomana, Mahafaly, ala, rafi-pisainana, fahaizana nentim-paharazana

92



ANNEXE
ANNEXE I : Lexique des mots malgaches
Ala faly : forét sacrée
Ala : forét
Aloalo : poteau funéraire sculpté en figurines
Angatse : esprits telluriques ou esprits de la forét
Anjomba : maison sacrée du chef de lignage la ou on dépose les objets sacrificiels
Antara : mare
Atimo : sud
Bageda : patate douce
Baiboho : plaines alluviales
Balahazo : manioc
Eta maike : bois mort
Eta faly : arbre tabou
Eta : arbre, bois
Faly : ce qui est prohibé, tabou
Fokonolo : communauté villageoise
Fokontany : petite division administrative, composée par deux ou plusieurs hameaux
Hazomanga : poteau sacré cérémoniel
Maroserana : nom de la ligné royal fondateur du royaume mahafaly
Mpisoro : officiant lignager
Mpitan-kazomanga : détenteur du poteau sacré
Ombiasy : devin-guérisseur
Savatse : circoncision
Tana : village
Tompon-tany : maitres de la terre

Tompo-tana : maitres du village. Ce sont les fondateurs du village

93



Tony : arbre planté pour marqué I’appropriation du territoire
Tsiokatimo : vent dominant de direction sud-ouest/ nord-est
Vala : champs cloturés

Valavato : tombeau en pierre empilée

Vilo : blason lignager

Za : baobab

94



ANNEXE 2 : LISTES DES PLANTES UTILISEES PAR LES MAHAFALY

Plantes médicinales

nom vernaculaire nom scientifique Famille Utilisations

Adabo Ficus Cocculifolia Bak Moracées diarrhée, carie dentaire

Ahibe Panicum Maximus Jacq Graminées douleur abdominale

Akaly Crateva Excelsa Boj Capparidacées carie dentaire, toux chronique

Alokatala Mollugo Decandra Mollucinacées douleur abdominale

Ambirindolo Cassia Occindentalis L. Légumineuses Coqueluche

Amelo Solanum Nigrum Linn Solanacées Coqueluche

Ampelabe Pluchea Grevei Composées Rougeole

Anambalaza Alternanthera Sessilés Amaranthacées alimentation de nouveau-né

Andranahake Commelina Ramulose Commelinacées Fébrifuge

Angamay Tridax Procumbens Composées fébrifuge, plaie

Angorotse Euphorbia Didieroides D. Euphorbiacées Toux

Antso Euphorbia Antso Euphorbiacées Gale

Bakoa Strychnos Loganicées constipation, toux
madagascarensis

Banake Bauhinia Hilderbrandtt Légumineuses Toux

Basy Caesalpinia Bonduc Caesalpiniacées douleur abdominale, paludisme

Beraboke Marsdenia Verrucosa Asclepiadacées grippe, toux

Betondra Euphorbia Leucondron Euphorbiacées toux chronique

Eringitse Euphorbia Pillilufera L Euphorbiacées Sinusite

Famata Euphorbia Tirucalli Euphorbiacées carie dentaire, plaie

Drake

95




Fandriandambo Physena Sessiliflora Flacourtiacées carie dentaire, plaie
Fanona Entada Abyssinica Stend Mimosacées constipation, toux
Fatiboay Angemone Mexicana Papaveracées ictére, anesthésique et narcotique
Feka Tabernaemontana Apocynacées grippe, toux
Coffeoides
Fihamy Ficus Grevei Baillon Moracées brulure superficielle
Filofilo Azima Tetracantha Lank Salvadoracées toux
Fipio Croton Geayi J.L. Euphorbiacées Fievre
Fofotse Heronia Scoparia Amaranthacées vers intestinaux, coqueluche
Folotse Folotsia Sarcostemnoide Asclepiadacées toux
Forombitike Holmskioldia Ernimensis Asclepiadacées diarrhée, angine, toux chronique
Handy Neobernea Mahafaliensis Méliacées asthénie, douleur abdominale
Hasikitoke Gossipum Arboreum Malvacées fortifiant, asthénie, dysenterie
Hazomalany Hernandia Voyroni Jum Hernandiacées céphalée, fontanelle déplissé
Hazomaroseranana | Moringa Drouhardi Jum Moriangacées Splénomégalie
Hazombalala Suregarda sp Euphorbiacées fiévre, constipation
Hazontaha Hazunta Velutina Apocynacées asthme,
Hola Adenia Sphaerocarpa Passifloracées gale, paludisme
Karimbola Pentarhopalopilia Perieri Opiliacées plaie, asthme, grippe
Katrafay Cedrelopsis Grevei Méliacées douleur abdominale, paludisme,
Baillon
Kelihanitre Croton sp Euphorbiacées grippe, paludisme, toux aigu
Kida Musa Paradisiaca Musacées Diarrhée
Kidresy Cynodon Dactylon Linn Graminées entorse, angine
Kidroy Mascarenhasia Kidroa Apocynacées grippe, toux
Kily Tamarindus Indica Linn | Fabacées/Caesalpinacées | asthme, dysenterie, gastro-

enterite,plaie

96




Kililo Metaporana Parvifolia Euphorbiacées alimentation du nouveau-n¢, fortifiant
Kinana Ricinus Communis Euphorbiacées angine, grippe, constipation, toux
Kotika Lawsonia Alba Lamk M¢éliacées constipation
Kotipoke Grewia Grevei H.B Tiliacées Diarrhée
Lahivozake Pouzolzia sp Urticacées Convulsion
Laloasy Agave Rigida Miller Agavacées carie dentaire
Lavaravy Vernonia Pectoralis Convolvulacées gale, paludisme
Lelatrandrake Cissus Bosceri Vitacées infection de la peau
Lombiry Cryptostegia Asclepiadacées abces, gale
Madagascarensis
Malainarety Turrea sp. Méliacées céphalée, grippe, ficvre
Manohilatsake Allophyllus Bicruris Sapinodacées toux
Maroseranana Moringa Drouhardi Jum Moriangacées Icteére
Marokaraha Gouania Glandulosa Rhamnacées Diarrhée
Mokidambo Ipomaea sp Convolvulacées latex: eczéma de nourrisson
Mongy Kalanchae Beharenis Crassulacées Constipation
Malaitambio Roupellina Boivini Apocynacées Anorexie
Marorokamboha Parthenuim Composées Eczéma
Hysterophorus
Ndriambolafoty Croton sp Euphorbiacées Epigastralgie
Nimo Azadirachta Indica Méliacées paludisme, dysenterie
Paky Boscia Madagascarensis Capparidacées plaie superficielle
Peha Composées paludisme, splenomegalie
Pisopiso Pemphis Lythracées gastro-enterite, fortifiant
Madagascarensis
Raketa Opuntia Dilleni How Cactacées brulure superficielle
Roihavitse Capparis Chrisomeia Boj Capparidacées carie dentaire

97




Romberombe Ocimum Canum Lamiacées paludisme, dysenterie
Sakoa Pourpartia Caffra H.Per Anacardiacées carie dentaire, dysenterie, plaie
Sanatry Marsedenia Tranacta Asclepiadacées médico-magique
Sanira Phyllanthus Angavensis Euphorbiacées fontanelle déplissé
Sarihisatse Breweria sp Convolvulacées alimentation du nouveau-n¢, diarrhée
Sarivary Alysicarpus Violaceus - alimentation du nouveau-né
Sarivoamanga Allophyllus Decaryi Sapindacées toux, vomissement
Sasavy Salvadora Angustifolia Salvadoracées Abces, femme accouchée
Satra Hyphaene Coriaceae G. Anacacées Plaie
Savoa Jatropha Curcas Euphorbiacées alimentation de nouveau-né, ictere,
gale
Sengatse Commiphora Simplicifolia Burseracées Gale
Seva Rinorea Arborea Orient Violacées toux chronique
Sirasira Pluchea Bojeri Asteracées céphalée, gastro-entérite, fontanelle
Somontsohy Kigelianthe Bignoniacées Plaie
Taimborotsiloza Chenopoduim Chenopodiacées convulsion, vers intestinaux
Ambrosoides
Talia Terminalia Mantaly Combretacées Dysenterie
tamboro Paederia Tomentosa Rubiacées alimentation du nouveau-né, yeux,
constipation
Tamenaka Combretum Combretacées vers intestinaux
Phaneropetalum
Tanatananala Alchornea Alnifolia Euphorbiacées vers intestinaux
tandrok'ondrilahy Secanome sp Asclepiadacées peau, fontanelle déplissé
tapiapiake Eugenia Tapiaka H.P. Myrtacées otite, asthme
Tapisapisabola Xerosicyos Perieri Cucurbitacées gale, ictére
taritarike Leptadenia Asclepiadacées gale

98




Madagascarensis

Telorave Rhynohosia sp Fabacées toux aigue
Tsinaikibo Pentatropis Bignoniacées alimentation du nouveau-né, diarrhée
Madagascarensis
Tokambahatse Melhania Ambovombensis Sterculiacées maladie vénérienne de nouveau-né
Totonga Aristolochia Acuminate Aristochiacées alimentation de nouveau-né, diarrhée
Try Sarcostemma Vinimale R. Asclepiadacées Paludisme
Tsako Zea Mayas L. Graminées fontanelle déplissé, paludisme, ictére
Tsilaitse Voronhia Myrtoides Tiliacées Epigastralgie
Tsilavondrivotse Scoparia Dulcis Scrophulariacées Fievre
Tsimatavirano Aristolochia sp Aristochiacées Fébrifuge
Tsinefo Zizyphus Spini christi Rhamnacées carie dentaire
Tsingarifary Caccia Leandru Caesalpinacées Paludisme
Tsingilofilo Gymnosporia Linéaris Melastracées Diarrhée
Tsiongake Rhopalocarpus Lucidus Shaerosepalacées plaie profonde
Tsivano Erythroxylon Seirigri - plaie, abces
Tsivoatolake Ixora sp Rubiacées Paludisme
Tsoha Citrus Aurantifolia Rutacées Toux
Tsompia Pentopetia Composées constipation
Androsemifolia
Vaho Aloe Divaricata Beng Liliacées constipation, antiseptique
Vahombato AloeDeltoidendonda Liliacées diarrhée, dysenterie
Vahombe Aloe Vahombe Decorse Liliacées entorse
Vazavo Cytrullus Vulgaris Cucubitacées otite
Voafariha Cardiospermum Sapindacées diarrhée, crise convulsive
Halicacabum
Voafona Antidesma Petiolare Tul Euphorbiacées asthénie, diarrhée

99




Voamena Abrus Precatorus Linné Papilionacées paludisme, toux aigus

Volizava Gardenia spp Rubiacées toux chronique

Vololo Grewia sp Tiliacées constipation, convulsion, vers
intestinaux

Vondro Typha Angustifolio Linné Typhacées soin de I'ombilic

Vontofora Achyranthas Aspera Linné Amaranthacées Fébrifuge

Zalazala Fébrifuge

Zira Polycline Proterformis Composées Eczéma

Plantes a usages domestiques: construction de maison, bois de chauffage, cloture

katrafay Cedrelopsis Grevei Bail Me¢liacées poteau de case, chauffage

Lovanafy - - poteau de case

Hazombalala Suregarda sp Euphorbiacées Gaulette

Akaly Crateva Excelsa Capparidacées Gaulette

sely Crewia Triflora Tiliacées armature, gaulette, manche de béche

Hazomena Phyllantus Decoryanus Euphorbiacées Gaulette

Tratramborondreo | Colubrina Decipiens Rhamnacées Gaulette

Kapaipoty Gyrocarpus Hernandiacées planche, porte

americanensis

Kitipoke Grewia Grevei H.B Tiliacées armature, gaulette, chauffage, parc a
beeuf

Lamotimboay Xeromphis Rubiacées armature, gaulette, chauffage,
palissade

Tratsiotse Acacia Bellula Mimosacées Chauffage

100




Taly Terminalia Mantaly Combretacées Chauffage

Avoha Dichrostachys Humbertii | Mimosacées Chauffage

Sarongaza Colvillea Racemosa Boj. | Césalpinacées chauffage, pirogue

Rombotse Acacia Polyphylla Mimosacées Chauffage

Taliala Terminalia Calcicola H.P. | Combretacées armature, chauffage

Alimboro Albizia Androyensis Mimosacées Mortier

Satra Hyphaene Coriaceae natte, panier , vannerie

Somotsohy Kigelianthe Bignoniacées charrette,
Madagascarensis

Manary Dalbergia sp Fabacées Sculpture

Arbres sacrés et tabous

Fihamy Ficus fihamy Grevei B Sacré

Fatra Terminalia Fatrae Tabou

Mendoravy Albizia Tulearensis Mimosacées cercueil, aloalo, sculpture
greveana

Katrafay Cedrelopsis Grevei Méliacées hazomanga, circoncision
Baillon

za autel, incantation

101




ILLUSTRATIONS

ANNEXE 3

arbres sacrés

1-

est du village de Mahazoarivo

1')

fihamy sacré a

Baobab sacré a I’est du village de Beza Mahafaly

N
o
i




2- utilisations des especes d’arbres dans la construction de maison




3- La destruction de la forét

Déforestation au nord du village de Tarabory

104



4-  Les activités agricoles

Le mais

L0 e

L’arachide Le manioc

105



Nom : RAKOTOARISON
Prénoms : Augustin

Contact : 034 47 955 90

Titre du mémoire : Conceptions et pratiques liées a la forét et a la forét sacrée chez les
Mabhafaly

Mots clés : territoire, Mahafaly, forét, systémes de représentations, savoirs locaux
Discipline : Anthropologie Sociale et culturelle

Encadreur : Lolona. Nathalie RAZAFINDRALAMBO (Maitre de Conférences)

Nombre de pages : 105





