
UNIVERSITE D’ANTANANARIVO 

ECOLE NORMALE SUPERIEURE 

DEPARTEMENT de la FORMATION INITIALE 

Centre d’Etudes et de Recherches en Langue et Lettres Françaises

 

 

 

 

 

L’Univers africain vu à travers un récit de vie, L’Enfant noir de 

Camara Laye 

Mémoire de fin d’études pour l’obtention du : 

 Certificat d’Aptitude Pédagogique de l’Ecole Normale Supérieure 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Année universitaire 2015-2016
Soutenu le 23 Juin 2015 

  

Présenté par : 

RAKOTONIRINA Oliva Fenintsoa 

Président : RAMAROSOA Liliane, Professeur titulaire. 

Juge : RANOELISON Rivo, Maître de conférences. 

Rapporteur : RANAIVOZANANY Sahondra, Maitre de Conférences  

 



 

  



L’Univers africain vu à travers un récit de vie, L’Enfant noir de 

Camara Laye 



Mes vifs remerciements : 

 

-à Mme. Sahondra RANAIVOZANANY d’avoir bien voulu diriger ce mémoire et 

d’avoir prodigué de précieux conseils qui ont permis de mener à bien cette entreprise. 

-à Mme. RAMAROSOA Liliane et M.RANOELISON Rivo d’avoir aimablement 

accepté de faire partie du jury. 

-à toutes les personnes qui ont constamment manifesté leur soutien durant la 

réalisation de ce mémoire, en particulier la famille. 

 

Toute ma gratitude !  

  



Sommaire 

Introduction générale          

Première partie : L'homme et son harmonieuse relation avec le mystique   

 

I. L’univers africain à travers l’imaginaire du roman.      

A. Le sacré, l'interdit, des éléments fondamentaux dans la vie de l'individu   

B. La nécessité d’entretenir des liens permanents avec les ancêtres.    

C. Les correspondances avec les ancêtres et les actes symboliques.    

 

II. L’inscription de l’œuvre dans le fantastique.      

A. Le fantastique pour peindre un univers singulier.      

B. Les individus ayant un don particulier       

C. Les thèmes du pouvoir occulte        

 

Deuxième partie : La mise en scène de la communauté et la vie sociale    

 

I. La société du texte et la vie sociale        

A. La vie communautaire à travers les personnages.      

B. Les rapports humains dans la communauté villageoise     

 

II. La tradition et l’héritage culturel        

A. L’héritage culturel et sa mise en scène       

B. L’homme sous la houlette de sa tradition       

 

Troisième partie : Exotisme et identité culturelle dans l’acte d’écriture    

 

A. Le cadre de l'histoire, un univers teinté de pittoresque.     

B. Les éléments de la mythologie africaine, et l’art oral     

C. Nostalgie d'un passé et communication littéraire.      

 

Conclusion générale :         
  

Bibliographie            

  



Avertissements 

 

*E.N. sera l’abréviation pour L’Enfant Noir: 

 

**L’édition utilisée est un livre numérique de 81 pages. (Édition Lepetitlittéraire) 

 



1 

Introduction générale 

La société traditionnelle africaine et sa culture occupent une place non négligeable dans 

la production littéraire des écrivains africains de langue française et ce dès l'avènement des 

poètes et romanciers de la première génération. Les sujets de ces œuvres centrées sur 

l'Afrique varient de la peinture mythique et élogieuse de cette civilisation au regard plus 

pessimiste et parfois critique lié aux désenchantements après les Indépendances. L'Enfant 

noir de Camara Laye, par son succès mais aussi par son originalité, est un roman 

incontournable parmi ceux qui évoquent ce monde typiquement africain. L'objet de ce 

mémoire est justement de voir à travers ce roman les singularités de ce monde africain. 

Camara Laye s’appelle en réalité Kamara Abdoulaye car il est de tradition en Guinée 

d’invertir l’ordre des noms, le patronyme « Kamara » précédant le prénom « Abdoulaye ». 

Sur le cahier d’appel de l’école française, son nom s’écrit: Camara, Laye. Ainsi Laye est à la 

fois son prénom et le nom de plume qu’il adopte quand il écrit ses romans. Le fait d’avoir 

fréquenté l’école française fait de Camara Laye un de ceux qui ont connu une scolarité 

privilégiée, et cette voie va le conduire en France au début des années cinquante. Ce départ 

est perçu comme un éloignement des terres des ancêtres et les sentiments de solitude ou 

de nostalgie qui découlent de ce constat constitueront la genèse de son premier roman, 

L’Enfant Noir qui parait aux éditions Plon en 1953, il sera couronné par le Prix Charles Veillon 

de l’année suivante. 

 Dans une entrevue rapportée dans l’ouvrage de Marie-Clotilde Jacquey, Camara Laye 

parlera de son œuvre comme d’ « un roman né de la solitude et de l'exil ».  

« Vivant à Paris, loin de ma Guinée natale, loin de mes 

parents, et vivant depuis des années dans un isolement rarement 

interrompu, je me suis transporté mille fois par la pensée dans 

mon pays et près des miens; Et puis un jour j'ai pensé que ces 

souvenirs, qui à l'époque étaient dans toute leur fraîcheur, 



2 

pourraient avec le temps s'effacer comment pourraient-ils 

s'effacer-du moins s'affaiblir; Et j'ai commencé à les écrire […]1 » 

L’Enfant Noir demeure comme la plus grande œuvre de Camara Laye dont la carrière 

d’écrivain sera marquée par une touche occidentale sinon française et dont la maitrise de la 

langue se fait insistante. 

 Ce roman est perçu comme un récit d’une vie et d’une culture. En effet, il retrace la vie 

de son auteur, depuis sa petite enfance jusqu’à son départ vers la France lorsqu’il termine 

ses études du secondaire. Cet épisode de sa vie est fortement marqué par la culture malinké 

que l’on généralise comme une culture africaine, l’évocation de cette culture est l’objet même 

de son récit. 

L’Enfant noir, une œuvre à part dès sa parution. 

Un des premiers romans africains à atteindre la renommée internationale, L'Enfant Noir 

raconte les aventures de Laye dans l'univers physique et métaphysique de la culture malinké. 

Le récit débute par la rencontre du héros avec un serpent noir lorsqu’il n’a que « cinq ou six 

an »2 et s’achève une dizaine d’année plus tard lorsqu’il quitte son pays pour la France. 

Œuvre autobiographique, le roman évoque sous le regard du personnage de Laye les 

singularités et les magies de sa culture à travers le quotidien d'un village de la Haute-Guinée 

et de ses habitants. Tout au long du récit, Laye s’interroge sur les évènements de son 

quotidien qui lui paraissent à la fois surnaturels et sensés. 

L'œuvre aborde de manière conséquente le rapport qu'entretient le héros avec son 

entourage et sa culture. La figure du père domine la famille et la concession où réside le 

héros, ce père qui est également le chef de la concession apparait comme le gardien de la 

tradition et de l'esprit ancestral qui caractérisent les manières de penser de cette civilisation 

évoquée dans le roman. Le rapport du héros avec sa mère est également une thématique 

majeure du récit, le personnage de Laye révèle l'amour inconditionnel qui le lie à sa mère 

                                                             
1 JACQUEY Marie-Clotilde, Littératures francophones : Afrique-Caraïbe-Océans Indiens -Ed Clef. 

2 Camara Laye, L’Enfant Noir « édition numérique » p. 1 



3 

mais également les réserves de cette dernière sur sa trajectoire de vie et certaines pratiques 

de sa culture. Cette culture servira de toile de fond du roman et sa représentation constituera 

l’essentiel de cet univers africain mis en lumière dans ce mémoire. 

Dès une première lecture, culture et tradition sont parmi les sujets majeurs du roman, 

l'orientation de ce mémoire aborde plus en détail ces deux aspects. La représentation de la 

société et les rapports humains font également partie des axes d’étude. Un point qui fait 

consensus dans les commentaires sur l'œuvre est que Camara Laye, à travers son roman, 

valorise les richesses, l'authenticité, l'harmonie de sa culture et de son peuple. Jacques 

Chevrier affirme à ce propos que : « Sans aucune arrière-pensée polémique, Camara Laye 

excelle à suggérer l’âme africaine dans ce qu’elle a de plus spontané et de plus joyeux »3 

Vue la part importante des descriptions des évènements culturels ainsi que le 

développement que fait le narrateur sur le quotidien et l’art de vivre de son village, le roman 

nous offre un esquisse du mode de vie dans le pays malinké d’avant les années cinquante. 

Marie-Clotilde JACQUEY, auteur d’une étude sur la littérature francophone parle de l’œuvre 

comme d’« un reportage ethnologique et historique4 » 

Le cadre du roman et la chronologie du récit 

L'histoire se déroule entre les villages de Kouroussa, lieu de résidences de la famille 

Laye et Tindican, village de la grand-mère du héros où il passe ses vacances. Entre les deux, 

il y a un court passage de la ville de Conakry où Laye passera une partie de sa scolarité, ce 

sera pour lui un contact particulier avec le mode de vie "occidental". Le récit a pour cadre un 

monde exotique et typique des paysages dominés par la savane, les grands arbres. Tout au 

long du récit la nature est au service de l'homme qui projette en elle un regard empreint de 

mysticisme. 

L’Enfant Noir est écrit dans un vocabulaire relativement simple mais son écriture 

souvent imagée est pleine d’évocation. L’originalité des tournures de phrase, une certaine 

                                                             
3 CHEVRIER Jacques. La littérature nègre, Arman Colin, 2003, p112  
4 JACQUEY Marie-Clotilde. Littératures francophones : Afrique-Caraïbe-Océan Indien, -Ed Clef, p-235 



4 

singularité dans les dialogues et le parler des personnages (chez le père et les vieillards) 

sont des traits distinctifs du roman. Au-delà d’une certaine simplicité en apparence, la 

richesse et la maitrise de la langue font que ce roman est toujours lu et étudié à l’école dans 

beaucoup de pays. La plupart des éditeurs le classe dans la littérature de jeunesse. 

Un récit d’enfance et d’adolescence 

Parmi les classiques de la littérature de jeunesse, L'Enfant Noir est classé dans les 

récits d'enfance et d'adolescence, on y découvre les péripéties et la transformation de la vie 

du jeune héros et sa découverte du monde. Une part essentielle du roman traite de sa 

découverte de la culture de ses ancêtres et de ses semblables. 

Chez le héros se succèdent émerveillement et regard perplexe sur l'ordinaire de son 

village et les étapes que doivent parcourir un enfant pour se former en tant qu'homme. Les 

évènements sont alternativement décrits sous le point de vue subjectif du narrateur enfant 

qui évoque le monde et le regard distancé de narrateur adulte qui revient sur son passé. Au-

delà des descriptions des phénomènes culturels caractéristiques de son village, le récit met 

également l'accent sur les temps forts de l'enfance, on peut citer son appréhension des rituels 

d'initiation où se mêlent crainte et excitation. Les aventures sentimentales avec le 

personnage de Marie ou encore les moments heureux avec ses compagnons de jeu dans la 

savane sont présentées comme des faits marquants dans la jeunesse du héros. 

L'Enfant Noir revêt les caractéristiques de l'autobiographie ou plus précisément du 

roman autobiographique, d'ailleurs les exégètes du livres le présentent fréquemment ainsi. 

En effet, l'écriture à la première personne et le nom du héros "Laye" apparaissent comme le 

"pacte autobiographique" de la part de son auteur. D'autre part, un grand nombre d'éléments 

sur la vie de Camara Laye correspond à des épisodes du roman. A quinze ans, Camara Laye 

quitte sa famille pour Conakry, pour des études d’enseignements techniques à l'école de 

Georges Poiret, cet épisode est évoqué dans le chapitre 9 du récit. De 1947 à 1956, Laye 

est en France, d’abord à Argenteuil, puis à Paris, l'excipit du roman annonce cet épisode de 

sa vie: 



5 

« Quand je revins, mon père me montra la lettre que le 

directeur du collège technique lui avait envoyée. Le directeur 

confirmait mon départ et désignait l'école de France où j'entrerais 

; l'école était à Argenteuil. » E.N. ed num, Chap. 12, p 78 

L'œuvre correspond presque pleinement aux critères de l'autobiographie proposés par 

Philippe Lejeune dans son œuvre  Le pacte autobiographique, Seuil, 1975, qui définit 

l'autobiographie comme : « Un récit rétrospectif en prose qu’une personne réelle fait de sa 

propre existence lorsqu’elle met l’accent sur sa vie individuelle en particulier l’histoire de sa 

personnalité » En effet, le roman est centré sur la vie de Laye, de son appréhension du 

monde dans lequel il a vécu. D’ailleurs, l’ordre de narration part de sa petite enfance, «  Je 

devais être très jeune encore : cinq ans, six ans peut être »5pour s’achever sur le départ en 

France après les épreuves qui lui ont conféré le statut d’homme. 

Durant la décennie d’après-guerre, L’Enfant Noir figure parmi les plus grands succès 

des romans africains de langue française. Son sujet et sa tonalité lyrique trouvent un écho 

très enthousiaste auprès d’un lectorat qui y découvre une manière originale de parler de 

l’Afrique. 

En effet, un contraste saisissant apparait alors entre la production littéraire de la 

décennie cinquante et l’œuvre de Camara Laye surtout sur le plan idéologique. L’univers 

colonial est à peine évoqué dans le roman de Laye encore moins les affres de la colonisation. 

Le roman de l’écrivain guinéen met l’accent sur une vie paisible d’un village africain en 

harmonie avec la nature et dont les traditions immémoriales restent intactes. Contrairement 

à l’atmosphère tendue et tragique des œuvres qui mettent l’accent sur les révoltes et le 

désenchantement, dans L’Enfant Noir règne une tranquillité millénaire, et une authenticité 

des mœurs à l’image des fêtes et des talents des griots et autres guérisseurs. 

Par ses thématiques et l'absence d'idéologie percutante ou polémique 

(anticolonialisme), le roman trouve un écho favorable pour ceux qui veulent découvrir un 

                                                             
5 E.N. ed num, chap 1, p.1 



6 

visage atypique de l'Afrique, un visage empreint d'exotisme et de folklore. On peut dire que 

c'est justement le charme innocent et la sensibilité du récit qui ont séduit le lecteur occidental, 

avide d'évasion. Pour le critique littéraire Adele King, le roman « présente un thème 

conservateur pro-français ou pro catholique »6. Bref, L'Enfant Noir a été salué par la critique 

européenne et est toujours loué pour le portrait qu'il peint de la société traditionnelle, dont la 

valeur ne dépend pas d'influences culturelles extérieures. 

Critique des intellectuels noirs 

L’absence de message politique dans l’œuvre de Camara Laye a été accueilli de 

manière assez hostile par les intellectuels africains même en Europe, certain voient sur 

l’Afrique de Camara Laye un « voile trop idyllique ». Jean Blanzat du Figaro cité par Vivan 

Steemers parle à ce sujet de « manque d’inquiétude intellectuelle »7. 

Les attaques les plus virulentes à l’encontre du roman viennent de Mongo Beti, pour 

qui l’écriture est synonyme d’un acte politique. Selon l’auteur du Pauvre Christ de Bomba, « le 

succès commercial d’un roman africain ne peut être que teinté de suspicion »8 Dans un 

compte rendu de L’Enfant Noir, Mongo Beti se demande si Camara Laye « n’a donc rien vu 

d’autre qu’une Afrique paisible, belle, maternelle ? » Une vingtaine d’année plus tard, Mongo 

Beti avoue lui-même que des sentiments de jalousie ont joué un rôle non négligeable dans 

sa critique du roman de Camara Laye, celui-ci ayant eu au milieu des années cinquante plus 

de succès que l’écrivain camerounais.  

L’univers africain dans l’enfant noir. 

Aborder cet univers africain dans le roman de Camara Laye revient à étudier les grands 

thèmes ou les sujets qui occupent une place importante dans le roman. Les différentes 

approches qui ont fait émerger les caractéristiques de ce monde africain se font à la fois au 

niveau de l’écriture, c’est-à-dire les composants du style, et au niveau de l'histoire (thème, 

                                                             
6STEEMERS Vivan. (Néo)colonialisme littéraire ; quatre romans face à l’institution littéraire parisienne, Karthala, 

2012.P80 
7 STEEMERS Vivan. (Néo)colonialisme littéraire, Karthala, 2012, p 81 
8 STEEMERS Vivan, op cit p 85.  



7 

idéologie…). En tant qu’œuvre littéraire qui se réfère à des éléments du réel, le roman de 

Camara Laye s’ancre dans un monde physique et culturel de la Haute-Guinée. Cet arrière-

plan qui sert de cadre au récit et dans lequel évoluent les personnages est ce que l’on nomme 

univers narratif, ou univers du roman, dans L’Enfant noir cet univers est constitué 

essentiellement du paysage culturel malinké.  

La manière dont est évoqué cet univers dans le récit fait penser à une évidente mise en 

valeur d’une civilisation africaine. Et c’est à partir de ce constat que le présent mémoire se 

demande en quoi l’univers de L’Enfant Noir constitue un éloge d’un monde et d’une culture 

africains ? 

Dans un premier temps ce mémoire abordera cet univers africain à travers l'imaginaire9 

des personnages. Il s’agira de voir comment le récit met en évidence les croyances et les 

considérations symboliques propres à cette civilisation représentée dans le roman. D’une 

part, il s’agira de voir les thèmes et les motifs qui se rapportent à cet univers de mysticisme 

et d’autre part, mettre en lumière les arrières plans culturels et anthropologiques qui 

permettent de saisir le monde évoqué dans le roman. 

La deuxième partie traitera de l'univers social, c’est-à-dire les composantes et 

l’organisation de la société du texte ainsi que les systèmes de valeurs qui la régissent. Deux 

approches seront également adoptées pour cerner cette société malinké évoquée dans le 

roman ; l’analyse sera axée sur ce qui compose et spécifie la société du texte, « la 

sociocritique » d’une part et d’autre part mettre en perspective les informations du texte avec 

les données de la littérature anthropologique sur le pays malinké et l’Afrique noire en 

générale. 

En dernier lieu, ce mémoire propose une interprétation du roman comme une recherche 

d’identité culturelle et d'exotisme de la part de son auteur. En effet, L’enfant noir peut être 

perçu comme le portrait idyllique d’une Afrique profonde et ce à travers l’univers singulier et 

mystérieuse qui sert de cadre à l’histoire. L'évocation d'un passé prodigieux à travers 

                                                             
9 « Imaginaire désigne à la fois un système et une somme de représentation » AMON Evelyne, Vocabulaire de l'analyse 

littéraire, « imaginaire/imagination », Bordas, 2002. 



8 

l'enfance heureuse du héros évoluant dans une culture inaltérée est une évocation d'une 

identité mal-connue de ce peuple africain. 

  



9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Première partie : L'homme et son harmonieuse 

relation avec le mystique  



10 

I. L’univers africain à travers l’imaginaire du roman. 

Par son caractère autobiographique, L’Enfant Noir nous renvoie d’une part à 

l’appréhension de l’œuvre en tant que produit de création de l’imagination d’un homme et 

de l’autre, c’est un produit sémiotique qui porte en lui les expériences existentielles de son 

auteur. En conciliant ces deux points de vue, on constate que Camara Laye s’est attaché à 

dresser un panorama de son passé et des valeurs de ses origines, ceci étant ce panorama 

est subjectif et partiel. Le Dr Michaël Mbabuiké affirme dans son article « Le cycle de l’amour 

dans L’Enfant Noir », comment l’auteur a « exploité son amour pour la civilisation africaine ». 

On est parti de l’hypothèse que l’œuvre représente sur divers plans (histoire, profil de 

personnage, idéologie etc…) des motifs qui représentent ou qui mettent en valeur, une 

culture et un monde typiquement africain. Pour faire sortir ces caractères « afro-centristes » 

qui se dégagent de l’œuvre, le présent chapitre s’attache à voir à travers une approche 

essentiellement thématique, les lieux communs et les singularités de l’imaginaire de l’œuvre. 

Ce qui compose cet univers peut être une pratique ancestrale, un paysage, des évènements 

marquants dans la vie du héros, ou encore les pensées des personnages face à une situation 

donnée. 

 

A. Le sacré, l'interdit, des éléments fondamentaux dans la vie 

de l'individu. 

Le présent chapitre s’attache à faire percevoir l’importance primordiale de la 

thématique de la croyance, une des clés pour saisir réellement le cœur des significations 

symboliques des rites et des légendes évoqués dans l’œuvre. A cela s’ajoute également 

l’influence des mythologies africaines dans le récit ce qui confère au roman des caractères 

qui relèvent du fantastique. D’ailleurs, ces caractères merveilleux ou étranges de certains 

faits évoqués dans l’œuvre renvoient à un univers romanesque teinté d’exotisme, un univers 



11 

singulier certes mais qui demeure une représentation vraisemblable du monde africain 

évoqué dans le livre. 

 

1. Le sacré, un élément fondamental dans la vie de l'individu. 

En abordant la vie des personnages majeurs du roman, notamment les parents du 

héros, le récit rend compte de l’aspect spirituel de leur vie à travers leurs actes et occupations 

quotidiens, mais également à travers la place qu’occupe dans leur quotidien le sacré. Dès 

les premières pages de L'Enfant noir, il sera question d'objets, d'animaux qui auront des 

attributions et des considérations bien particulières dans la vie de l’homme. Le narrateur 

parlera de « gris-gris », de lieu sacré, de diverses formes de croyances qui caractérisent la 

vie à Kouroussa et structurent en même temps l’imaginaire des personnages. A l'instar des 

éléments qui se trouvent dans la « case personnelle » du Père, les objets ne sont pas perçus 

uniquement sur le plan matériel : 

« A gauche, les boubous et les peaux de prière. Enfin, à la 

tête du lit, surplombant l'oreiller et veillant sur le sommeil de 

mon père, il y avait une série de marmites contenant des extraits 

de plantes et d'écorces." […] on avait tôt fait de comprendre 

qu'elles étaient ce qu'il y avait de plus important dans la case; » 

(E.N ed num. p : 2) 

Une attention particulière est accordée à ces objets du quotidien qui sont utilisés pour 

leurs vertus quasi spirituelles. Les gris-gris, les talismans, les breuvages particuliers entre 

autres, constituent la part sensible d’une relation entre monde des hommes et celui de l'au-

delà. Les esprits agissent dans le monde des hommes à travers ces fameux objets, c'est 

à ce titre que le narrateur ne manque jamais de rappeler combien même ces éléments 

sont fondamentaux dans la vie de l’homme, particulièrement chez son père. 



12 

« Mon père, avant de se coucher, ne manquait jamais de 

s'enduire le corps, puisant ici, puisant là, car chaque liquide, 

chaque gri-gri a sa propriété particulière ; mais quelle vertu 

précise ? » E.N. ed Num, chap1, p 2 

On remarque que tout le long du récit une profusion de ces objets qui matérialisent la 

relation avec une force mystique qui gouverne en quelque sorte l’ordre du monde. A chaque 

situation correspond un objet magique, un rite ou une prière. Avant le départ pour la France 

de Laye, la mère du héros rassemble les offrandes et les griots pour un rituel de bénédiction 

et de protection. 

« Et ainsi chacun, après s'être rassasié, me bénissait, disait 

en me serrant la main: 

— Que la chance te favorise! Que tes études soient bonnes! 

Et que Dieu te protège ! 

Les marabouts, eux, usaient de formules plus longues. Ils 

commençaient par réciter quelques textes du Coran adaptés à la 

circonstance ; puis, leurs invocations achevées, ils prononçaient 

le nom d'Allah ; immédiatement après, ils me bénissaient. » 

E.N .ed Num, Chap. 9 p57 

 

2. L’homme et ses croyances 

A travers le regard des personnages sur leur monde, sur des évènements clés dans 

l’histoire, on constate une conception du réel qui comporte presque toujours une part de 

mystique. Les hommes du village de Kouroussa, abordent le savoir, la religion, les péripéties 

de l’existence dans leur propre optique, en accord avec leur croyance et leur conception du 

monde.  C’est de là que découle sa tendance à consulter les médiums, à pratiquer une 



13 

certaine forme de culte, à recourir au merveilleux pour donner sens à son monde et agir 

en conséquence. 

Les épreuves et les aventures du héros sont jalonnées de rencontre avec le surnaturel, 

d’ailleurs son entourage immédiat, apparaît comme l’incarnation même de ce fait par leur 

pouvoir magique et leurs dons extraordinaires. 

Dans une dimension plus collective, on distingue particulièrement deux formes de 

croyances ou de religion primitive qui apparaissent dans leurs grandes lignes dans le roman 

de Camara Laye. Le totémisme (croyance au caractère sacré d'un animal ou d'une plante 

symbolique protecteur de la tribu, ancêtre du groupe que l'on ne doit ni tuer ni manger) et le 

culte des ancêtres, deux pratiques cultuelles répandues en Afrique. Comme le suggère 

l’expression « génie de notre race » ou le mot « ancêtre » et ses champs lexicaux, 

fréquemment utilisés par l’auteur, ancêtre et totem10 sont liés. D’ailleurs, c’est tout un 

système qui va déployer dans le récit les structures de cette croyance à travers des concepts 

comme l’interdit, le pur et l’impur, les lieux sacrés. Lors  de la cérémonie de la moisson, on 

remarque la haute considération qu’éprouvent les hommes pour la bienveillance des génies : 

« Elle[la moisson] dépendait de la maturité du riz, et celle-

ci à son tour dépendait du ciel, de la bonne volonté du ciel. Peut-

être dépendait-elle plus encore de la volonté des génies du sol, 

qu'on ne pouvait se passer de consulter. La réponse était-elle 

favorable, il ne restait plus, la veille de la moisson, qu'à 

demander à ces mêmes génies un ciel serein et leur bienveillance 

pour les moissonneurs exposés aux morsures des serpents » E.N. 

Ed num chap 4, p 19. 

Au niveau de la mentalité, l’une des caractéristiques de la communauté représentée 

dans l’œuvre est l’abondance des pratiques et des conceptions peu communes à l’imaginaire 

                                                             
10 « En générale, un animal considéré comme sacré (qu’il ne faut pas tuer ni manger) qui entretient un rapport particulier 

avec le clan […] Le totem est premièrement, l’ancêtre du clan, mais en second lieux son esprit protecteur. »Freud S., 

Totem et tabou, Folio essais, p 13 



14 

occidental. Le récit offre une thématique et une dramatisation du mysticisme, pratique à 

laquelle ont recourt les villageois pour saisir et pénétrer les secrets de la vie et de la nature. 

Très généralement le mysticisme étant d’une certaine manière un des éléments qui 

caractérisent le pittoresque et l’exotisme dans la littérature africaine. 

 

3. Une relation avec le divin qui n'est pas accessible à tous. 

Les structures de la croyance dans le roman ont des similitudes avec des pratiques 

culturelles africaines, on remarque cela par les rites mais également par les pouvoirs ou les 

privilèges de quelques personnes élues. Dans le récit, ce rapport particulier de l'homme avec 

un ailleurs mystique n'est pas donné à tout le monde, en tout cas en terme d'intensité ou de 

proximité avec les forces mystiques. La relation avec les divinités apparait alors comme 

ésotérique, accessible aux seuls initiés, le sacré est alors protégé du profane par l'institution 

du secret, cela étant rattaché à la transmission de certaines valeurs et à l'accomplissement 

de certains actes bien déterminés comme les offrandes ou la purification11. 

Le narrateur lui-même fera cette expérience, au moment où il sera face à des pratiques 

qu'il ne pourra expliquer, soit du fait de son jeune âge, soit qu'il n'aura pas le privilège de 

donner du sens à ce qu'il voit. « Le bijoutier est seul à posséder le secret des incantations. »12 Cet 

étonnement apparait également à travers les doutes, les hésitations, les interrogations, 

ainsi ses commentaires perplexes devant l'étrange, abandonnant certains mystères à son 

passé. 

Quand pour la première fois le narrateur a entendu parler du petit serpent qu'il ne fallait 

pas tuer, il était dans une « absolue perplexité 13». Mais bien que cette perplexité 

l’accompagne,  presque  en  permanence,  devant les mystères qui entourent certaines 

pratiques exercées par son père, son regard tend toujours vers une grande admiration. 

C’est ainsi que les rituels et les cérémonies vont être évoqués avec un langage 

                                                             
11 WUNENBERG, Jean-Jacques, L’imaginaire, PUF, 2006, p : 80 
12 E.N ed num Chap 2, p 8 
13 E.N ed num, Chap1, p. 4 



15 

relativement élogieux et des images qui soulignent la contemplation de l’enfant, à l’exemple 

du travail de l’or qui fascine les témoins ou encore les capacités du père à être omnipotent : 

« Il se tut, et je sus alors pourquoi, quand mon père revenait 

de promenade et entrait dans l'atelier, il pouvait dire aux 

apprentis : « En mon absence, un tel ou un tel est venu, il était 

vêtu de telle façon, il venait de tel endroit et il apportait tel 

travail. » Et tous s'émerveillaient fort de cet étrange savoir. A 

présent, je comprenais d'où mon père tirait sa connaissance des 

événements. » E.N. Ed num, Chap. 1, p-6  

A travers la psychologie de ses personnages, le roman offre des bribes de pensées 

traditionnalistes africaines, certains sont très caractéristiques du paysage culturel malinké. 

Bien que l’œuvre ne constitue pas un reflet symétrique des mentalités de ce peuple, il met 

en scène des similitudes, et des références qui nous renvoient à des considérations 

culturelles, des doxa qui ont été en usage et qui le sont toujours dans certaines régions 

d’Afrique. 

 

B. La nécessité d’entretenir des liens permanents avec les 

ancêtres. 

Les personnages de l’œuvre sont marqués par une idée de continuité de la vie après la 

mort et que l’homme entretient avec ses ancêtres des liens presque permanents. A ce 

propos, si l’on se réfère aux études menées sur les religions dites primitives, le plus grand 

souci des animistes est d'être en accord avec les ancêtres, et c’est dans cette perspective 

que l’on abordera l’étude de certains personnages plus particulièrement, la personnalité du 

père du héros. 

 



16 

1. La foi en l’immortalité de l’âme 

Parmi les fondements de cette forme de croyance présentée dans l’œuvre figure la 

survie de l'âme après la mort. Les motifs qui représentent les ancêtres ou leurs esprits se 

déploient tout au long des aventures de Laye si l'on se réfère aux nombreux commentaires 

sur le rapport qu’entretiennent son père et le serpent. Cela apparait à travers différentes 

expressions comme : «Génie de notre race»14, " On ne le tuait pas, parce qu'il était le génie 

de mon père ".15 

Ces expressions peuvent être perçues comme une insistance sur l’importance de la 

conception de la ligné, de l'héritage. D’autre part, elles renforcent cette idée de continuité qui 

lie les vivants à ces ascendants. 

« C'est en ma mère que revivait le plus visiblement — 

j'allais dire : ostensiblement — l'esprit de sa caste. […] Enfin elle 

avait, il va de soi, hérité de mon grand-père son totem, qui est le 

crocodile. Ce totem permettait à tous les Daman de puiser 

impunément l'eau du fleuve Niger. »  L’E.N. ed num p : 27 

On remarquera d'ailleurs que les personnages auront recours aux interventions des 

ancêtres dans certaines occasions particulières (moisson, travail de l'or, circoncision etc….). 

Ainsi, au départ de Laye pour Conakry où il doit passer ses années de lycée, sa mère sollicite 

la bienveillance de ses ancêtres à l'égard de son fils à travers une offrande : 

« Elle avait fait immoler un bœuf à la mémoire de son père 

et invoqué l'assistance de ses ancêtres, afin que le bonheur 

m'accompagnât  dans  un  voyage  qui,  à  ses  yeux,  était  un  

peu comme un départ chez les sauvages. » EN ed num Chap. 9 

p 57 : 

                                                             
14 E.N. Ed Num, Chap 1- p 6 
15 E.N.ibid chap 1- p-4 



17 

Les sacrifices, les offrandes témoignent d'une forme de matérialisation ou une 

concrétisation de cette croyance qui anime l'individu. Nous verrons d'ailleurs que dans le 

rite de la circoncision c'est le village tout entier qui va s'investir pour ces offrandes. Cela 

confère une dimension plus vaste, plus universelle de cette pratique africaine peinte dans 

l'œuvre. 

2. L'Eminence des croyances ancestrales dans la vie du Père. 

Parmi les personnages ayant une proximité avec les esprits, le rapport avec les forces 

de l'au-delà atteint son apogée chez le père du narrateur. A travers ses actions comme dans 

le travail de l'or, ses contacts fréquents avec le génie de sa race, ou encore ses divinations, 

on se rend compte à quel point ce rapport avec les ancêtres est au cœur même de sa vie. 

Quelque part, le père du héros est dans le roman le pendant du « sage » dans la société 

rurale. Très généralement dans une société rurale africaine (patriarcale), c'est effectivement 

le père ou le fils ainé qui cristallise la figure de la force et de la sagesse. A bien des égards, 

on peut dire que c'est à travers ce personnage que l'on peut mesurer la profondeur des 

relations entre l'homme et ses ancêtres, un fait omniprésent dans l’œuvre. 

« Tout m'a été dicté au cours de la nuit et, par la même 

occasion, tout le travail que j'aurais à faire, si bien que, 

d'emblée, sans avoir à y réfléchir […] Mais, dis-le-toi bien, tout 

cela, je le dois au serpent, je le dois au génie de notre race. » E.N. 

ed num, chap. 1 p : 5 

Le rapport du père avec les instances mystiques sera maintes fois développé dans le 

récit à travers des descriptions et des commentaires que Laye effectuera quand il aura 

l’occasion d‘assister à des pratiques souvent empreintes de magie. Au fil de son récit, on 

remarquera que la figure du père sera peinte avec un arrière-plan très spirituel, il concentre 

en lui l'image d'un individu qui privilégie la dimension spirituel de l'homme. « Brillant par sa 

sobriété », se conformant toujours aux règles et pratiques de sa foi, le personnage du père 

apparait comme l’incarnation sinon le symbole du maintien de cette pensée ancestrale. 



18 

3. Le père adopte une certaine disposition en accord avec ses croyances. 

Le privilège d'être en contact avec les forces de l'ailleurs n'est pas sans condition, 

les dons que l'on peut posséder sont d'abord déterminé par la naissance, l'appartenance 

à une caste particulière, mais c'est également en respectant certaines exigences que l’on 

pourrait accéder au privilège de ces forces mystiques. C'est d'abord par le respect des 

interdits, du profane, du tabou16 ainsi que des rites que l'on peut avoir les faveurs de  l'au-

delà. C'est à ce titre que le narrateur revient sur ce fait avec insistance « je l’[son père] ai vu 

intransigeant dans son respect des rites»17 

Le portait de cet homme fidèle aux valeurs traditionnelles, respectant un certain code 

de conduite rappelle l'importance de cette manière d'être liée aux privilèges : 

« L'artisan qui travaille l'or doit se purifier au préalable, 

se laver complètement par conséquent et, bien entendu, 

s'abstenir, tout le temps de son travail, de rapports sexuels. 

Respectueux des rites comme il l'était, mon père ne pouvait 

manquer de se conformer à la règle. » E.N. chap 2, p : 10 

D'un côté, cette exigence de pureté, cette dualité sacré-profane qui sont des topos bien 

connus en littérature peuvent aussi être qualifié de "donné anthropologique" si l’on regarde 

ces points communs avec certaines pratiques des sociétés dites primitives. 

Selon des spécialistes des religions primitives; "Dans les rites d'impureté du tabou, la 

purification veut être protectrice du monde profane,[…] La purification accompagne la sortie 

hors du profane et prépare à recevoir les forces sacrées gratifiantes et donc pures."18 

 

                                                             
16 “ Toute interdiction inscrite dans les us et coutumes ou expressément formulé dans la loi […] » Freud. Totem 
et tabou, Folio essais,2010, p 109 
17 E.N Ed num Chap 2, p 11 
18 CAZENEUVE, J, Sociologie du rite (Tabou, magie et sacré) in Revue française de sociologie, 1971, pp.597-598. 



19 

C. Les correspondances avec les ancêtres et les actes 

symboliques. 

Devant le caractère singulier de cette forme de spiritualité développée dans l'œuvre, 

on est amené à s'interroger sur son mécanisme, ses structures, tout  ce qui fait sa singularité 

par rapport à ce que disent la littérature et les études anthropologiques sur la question. Quels 

sont les codes qu'utilisent les personnages quand le texte fait allusion à la présence des 

forces mystiques ou une communication avec elles? 

Pour saisir la portée des rituels et des gestes accomplis pendant les cérémonies, il faut 

tenir compte du caractère symbolique de l’acte. D’après Jean- Jacques Wunenberg « l'homme 

ne se rapporte plus aux réalités physiques qui l'environnent en fonction de leurs seules propriétés 

sensibles et leur utilité concrète mais leur confère une signification et des fonctions analogiques 

en rapport avec le monde invisible et suprasensible »19.  

 

1. La rencontre avec les divinités 

Le narrateur évoque différentes manières avec lesquelles les personnages entrent en 

contact avec les esprits. On constate alors le caractère très personnel de la rencontre mais 

également les stéréotypes de la mythologie africaine comme les personnages en transe, 

le dialogue avec des animaux etc…On ne manquera pas alors de souligner la dimension 

surnaturelle de cette rencontre avec les esprits, surtout dans les descriptions d’actions.  

L'une des représentations du contact avec les esprits se trouve dans la manière dont 

le maitre des forges entretient une relation quasi mystique avec le serpent totem. Au fil du 

                                                             
19WUNENBERG. Jean-Jacques, L’imaginaire, PUF, 2006, p 79 

 



20 

récit, le héros cherchera à comprendre les sens des gestes et des paroles inintelligibles de 

son père. 

« Quand il était à portée, mon père le caressait avec la main, 

et le serpent acceptait sa caresse par un frémissement de tout le 

corps cette caresse qui appelait et le frémissement qui y 

répondait. »E.N ed num, chap. 1, P 7. 

Les ancêtres peuvent également se manifester dans le sommeil des hommes. On a 

alors une apparition lors que le serpent a pris contact pour la première fois avec le maitre de 

la concession. Il y a également le  rêve prémonitoire, quand le forgeron est averti durant son 

sommeil de ce qui l'attend le lendemain. La mère du héros n’est pas en reste, en effet, elle est 

en mesure d'identifier un "jeteur de sort." 

« Ma mère était avertie de ces manœuvres durant son 

sommeil; c'est la raison pour laquelle on ne la réveillait jamais, 

de peur d'interrompre le déroulement de ses rêves et des 

révélations qui s'y glissaient » E.N. ed num, Chap. 5, P : 25 

La découverte du mystique sous toutes ses manifestations constitue un des axes sur 

lesquels reposent l’histoire, ou plutôt l’initiation de Laye. Au fil des rencontres et les 

péripéties, le héros va apprendre les fondements de sa culture qu’il va exposer au lecteur 

selon sa compréhension. Il admettra que beaucoup de faits lui échappent et par conséquent 

ce qui est dit n’est qu’une partie d’un ensemble plus vaste de l’univers malinké. 

 

2. Les descriptions des jeux rituels 

Une multitude de rituel et de cérémonies est abordé tout au long du récit, chacun 

ayant sa singularité, ce qui n’exclut pas pour autant leurs interactions, c’est le cas avec la 

circoncision et de la médecine traditionnelle du guérisseur  qui veille sur les plaies de 

nouveau circoncis. Les rituels peuvent aussi se distinguer par les moments durant lesquels 



21 

les individus rendent hommage ou célèbrent les divinités en fonction des circonstances ; 

remerciement, vœux, etc.... Au fil du récit, le personnage principal ne cesse de constater 

et de s'interroger sur les murmures, paroles sourdes et propos inintelligibles de son père 

lors de ses commuions avec l'ailleurs mystique, notamment dans son travail d'orfèvre. 

« Mais je l'ai dit ; mon père remuait les lèvres ! Ces paroles 

que nous   n'entendions pas, ces paroles  secrètes, ces incantations 

qu'il adressait à ce que nous ne devions, à ce que nous ne 

pouvions ni voir ni entendre, c'était là l'essentiel. » E.N. ed num 

: chap. : Chap. 2, P : 10 

Si l'on évoque la circoncision et l'initiation, deux grands moments dans la vie du 

narrateur, leur déroulement apparait comme codifié. 

a) Circoncision : 

La circoncision chez les malinkés a une dimension collective, elle s’effectue à un 

moment précis de l’année et elle est très ritualisée ; il y a d’abord une procession des 

individus à circoncire, vient ensuite la danse avant l’opération proprement dite et la 

convalescence loin des parents. 

« Certes, le rite nous était familier, la partie visible de ce 

rite tout au moins, puisque, chaque année, nous avions vu les 

candidats à la circoncision danser sur la grande place de la ville; 

mais il y avait une part importante du rite, l'essentielle, qui 

demeurait secrète. » E.N, chap 8, p : 46 

 

b) Initiation : 

Si l’on aborde le rite de l’initiation d’un point de vue chronologie, il s’effectue à un 

moment précis de la vie de l’individu masculin uniquement et les étapes comme la marche 



22 

en silence vers le lieux sacré, l’enseignement des ainés, jusqu’à l’épreuve du lion se font 

dans un ordre très précis. 

On peut dire que dans le panorama culturel qu’offre L’Enfant Noir, nous avons quelques 

représentations, certes sommaires, mais relativement fidèles de certaines pratiques 

régionales datant d’avant l’ère coloniale. Dans une perspective plus autobiographique, cet 

univers peut être appréhendé comme un socle où se reproduisent les grands moments qui 

ont marqués la vie de l’auteur. D’un point de vue  documentaire, L’Enfant Noir permet 

d’imaginer la profondeur de ces pratiques chez le malinké. 

 

II. L’inscription de l’œuvre dans le fantastique. 

L’univers narratif marqué par une forme de « magie » propre à cette civilisation 

représentée, renvoie une bonne partie du récit au domaine du fantastique et parfois du 

merveilleux. Ces deux notions sont distinguées par le Vocabulaire de l’analyse littéraire de 

la manière suivant : « Contrairement au merveilleux qui installe le lecteur dans un monde 

magique…le fantastique cultive le doute par une intrusion de l’irréel dans le réel »20. Il 

apparait dans le récit que les angoisses, les moments de doute qu’éprouve le héros sont 

souvent liés à des évènements dépassant son entendement.  

 

A. Le fantastique pour peindre un univers singulier. 

Ne reposant pas sur une véritable notion d'intrigue, le roman, tout comme la vie de ses 

personnages, est teinté par les motifs du merveilleux et du fantastique. Ces motifs 

s'inscrivent dans l’œuvre à travers évènements qui animent les villages de Tindican et de 

Kouroussa dont l’ordinaire s'apparente à la vie d’un village ouest africain. 

Par son aspect autobiographique, on est parti de l’hypothèse qui postule que l’œuvre 

offre une théâtralisation d’une expérience qui a marqué l’auteur. De cette expérience va 

                                                             
20 AMON Evelyne et BOTAMI Yves, « Fantastique/merveilleux »Vocabulaire de l’analyse littéraire, BORDAS, 2002  



23 

naitre des textes extrêmement limpides, où le merveilleux se coule dans des scénarios 

préétablis qui vont conforter l'image d'une Afrique profonde, détentrice de secrets, chargée 

de mystère. 

1.  Le regard émerveillé du narrateur sur son village 

L'écriture à la première personne, offre un regard personnel, un parti pris dans la 

manière dont le personnage de Laye présente son enfance. Le cadre de l'histoire renvoie 

à un monde rural, un milieu agraire relativement rustique, qui tout au long du roman est 

perçu comme le lieu où se produisent les miracles, les magies ainsi que d’autres faits que 

l’on pourrait rattacher ou au moins rapprocher du domaine du fantastique. 

En effet, Au fur et à mesure que le narrateur évoque son village, le récit allie des 

descriptions sobres et réalistes de ce qu’il voit et des commentaires sur sa dimension 

surnaturelle (forge, rituels, pouvoir de guérisseur etc….). Malgré les interrogations, les 

confusions, c’est aussi un regard émerveillé que Laye pose sur son village et sa vie, « Bien 

que le merveilleux me fût familier, je demeurai muet tant mon étonnement était grand"21. Cela 

semble être plus renforcé dans l'épreuve de l'initiation « Je ne dis plus mot : la nuit de Kondén 

Diara était une étrange nuit, une nuit terrible et merveilleuse, une nuit qui dépassait 
l'entendement.»22 

Ces passages, comme tant d’autres, rendent compte des impressions profondes du 

Narrateur sur son monde où le réel est constamment empreint de magie À un moment, le 

héros s'adresse directement à son lecteur en ces termes : 

 « Je ne veux rien dire de plus et je n'ai relaté que ce que 

mes yeux ont vu. Ces prodiges — en vérité c'étaient des prodiges! 

                                                             
21 E.N. ed num, chap 1, p 4 
22 Ibid, Chap 7, p 43 



24 

— j'y songe aujourd'hui comme aux événements fabuleux d'un 

lointain passé. » 23 

L'accomplissement de faits prodigieux accompagne la vie des personnages et cela de 

diverses manières. Au-delà des mystères et de la magie qui atteignent leur paroxysme 

dans les interventions du génie auprès du maitre de la concession, d'autres faits mineurs 

rappellent sans cesse que l'univers villageois est régi par des forces qui ne relèvent pas du 

rationnel ou vont à l'encontre des présupposés et références occidentaux. 

D'une certaine manière, le monde de Kouroussa trouve son ancrage et son sens dans 

le domaine du fantastique et du merveilleux, l’agir des personnages, leur vision du monde 

sont intimement liés à cet univers de magie. De là, nous pouvons constater les signes 

renvoyant aux topos de l'Afrique mystérieuse, où le rationnel ne donne pas tous les sens et 

les mécanismes de la cosmogonie et de la trajectoire de vie d’un individu. 

« Je n'ignore pas qu'un tel comportement paraîtra étrange, 

mais il est parfaitement fondé. Si la cérémonie des lions a les 

caractères d'un jeu, si elle est pour une bonne part une 

mystification elle est chose importante aussi : elle est une 

épreuve, un moyen d'aguerrir et un rite qui est le prélude à un 

rite de passage, et cette fois c'est tout dire! Il va de soi que si le 

secret était éventé, la cérémonie perdrait beaucoup de son 

prestige.» E.N. ed num, Chap. : 7, p : 47 

 

2. Le surnaturel dans l'ordinaire du village. 

Partant du fait que dans le texte littéraire, le fantastique est le produit d'une écriture qui 

pose une rupture dans l'ordre naturel des évènements pour basculer dans le domaine de 

l'étrange, « l’inconcevable devenu réalité» pour reprendre Gérard Millet « il y a une rupture, 

                                                             
23 Ibid., Chap. 5, p 28. 



25 

une déchirure dans la trame de la réalité quotidienne»24 Ce basculement du quotidien dans 

le monde du surnaturel renforce d'une certaine manière l'aspect romanesque ou du moins 

singulier de l’univers représenté dans l’œuvre. 

D'autre part le narrateur lui-même, dans ses commentaires, présente comme 

extraordinaires certains faits qui échappent à sa conscience. On remarque que le héros 

ne cesse de s'interroger sur la signification de ce qu'il a vu ou de ce qu'il a cru voir : 

« Puis-je récuser le témoignage de mes yeux ? Ces choses 

incroyables, je les ai vues ; je les revois comme je les voyais. N'y 

a-t-il pas partout des choses qu'on n'explique pas ? Chez nous, il 

y a une infinité de choses qu'on n'explique pas, et ma mère 

vivait dans leur familiarité. » E.N.ed num chap. 5, p: 25 

Pour les villageois, le surnaturel est perçu comme une chose positive, on pourrait dire 

qu'il régule même la vie dans le village. Du griot au guérisseur en passant par les marabouts 

chacun, en fonction de ses dons remplit un rôle dans la vie communautaire. 

« Ce pouvoir était bien connu à nos voisins et à tout notre 

quartier; il ne se trouvait personne qui le contestât. Parce qu'on 

respectait en elle un don de sorcellerie dont il n'y avait rien à 

craindre et, tout au contraire, beaucoup à attendre. » E.N. chap 

5 p 27 

Camara Laye, en insérant dans son récit autobiographique, les motifs du fantastique, 

nous pousse à supposer une adhésion de sa part à cette part spirituelle ou intangible de 

l’existence largement revendiqué dans l’œuvre. L’auteur fait revivre dans son roman, d’un 

côté une image de la mentalité d’un peuple à travers ses personnages et de l’autre ses 

perceptions de son passé qui lui paraît comme une réalité enveloppée d'une voile invisible. 

                                                             
24 G. Millet et D. Labbé ,  Le fantastique,  Ellipse, Paris 2000: p. 157 



26 

 

B. Les individus ayant un don particulier 

En abordant les divers personnages du récit en fonction de leur rang social, de leurs 

rôles ou implications dans la vie du héros, on constate que les individus ayant des dons 

magiques sont l’objet de développements conséquents. Les sources de leurs pouvoirs, leurs 

fonctions et utilités dans la vie du groupe sont détaillées par le personnage-narrateur. A 

chaque fois que Laye fait face à ces phénomènes magiques, il tente d’expliquer les principes 

qui les gouvernent mais comme tous les mystères qui règnent dans le quotidien cette 

tentative n’est récompensée que partiellement. 

 

1. Le guérisseur et sa médecine ancestrale  

Le village de Kouroussa a son guérisseur, personnage clé du rituel de la circoncision, 

une cérémonie durant laquelle se pratique la médecine ancestrale. Dépositaire d'un savoir 

occulte et fortement représenté dans la littérature orale africaine, le guérisseur va devenir 

un personnage romanesque important faisant parti du folklore de la littérature d'expression 

française. La place que tient le guérisseur dans le roman de Laye n'est pas négligeable, il 

accompagne, entre autre avec son savoir, le rite de la circoncision en prodiguant les soins 

et en veillant à l'hygiène des nouveaux circoncis et il sera le premier sollicité lors du 

mystérieux mal qui emportera Check, un ami proche de Laye.25 

Comme tout savoir ancestral, les pratiques du guérisseur ne peuvent être 

appréhendées qu’en tenant compte de l e u r  dimension mystique. A  chacune de ses 

interventions, une force agit et transcende ses gestes. «  (…)tout en lavant la plaie, il 

prononçait les incantations qui guérissent . »26 L'accent est mis sur ces incantations, elles sont 

l'essence même du processus de guérison. 

                                                             
25 E.N, ed Num, Chap 11 
26 E.N. ed num, Chap 8 p 53 



27 

Au-delà de ses pratiques pour soigner, le guérisseur du village de Tindican a une 

fonction sociale, il sera en charge d'une éducation destinée aux circoncis. On retrouve dans 

le processus de guérison les structures du sacré à travers l'interdit dont la transgression 

entrainera des conséquences néfastes. 

« On ne doit pas parler ouvertement de guérison, moins 

encore de notre guérison; cela n'est pas prudent, cela risque de 

déchaîner des forces, hostiles » E.N. Ed num, Chap., 8 p 54 

Le guérisseur enseigne ses règles et les usages aux jeunes, aux nouveaux circoncis 

pendant les quatre semaines qu'ils vont passer loin de leur famille. 

Si le guérisseur est un familier du monde rural dont le savoir n'est plus remis en 

question par sa communauté, il n'échappe pas aux doutes et aux interrogations du 

personnage de Laye qui sera une fois de plus partagé entre l'admiration et l'incertitude. A la 

mort de Check, le narrateur n'aura plus un avis tranché sur l'efficacité de la médecine 

ancestrale, il réfléchit sur ses limites sans pour autant la fustiger. 

« Je ne sais si Check avait grande confiance dans les 

guérisseurs, je croirais plutôt qu'il en avait peu : nous avions 

maintenant passé trop d'années à l'école, pour avoir encore en 

eux une confiance excessive. Pourtant tous nos guérisseurs ne 

sont pas de simples charlatans : beaucoup détiennent des secrets 

et guérissent réellement ; et cela, Check certainement ne l'ignorait 

pas. » E.N Ed Num, Chap. 11- P 70 

 

2. Le portrait de la mère et ses pouvoirs magiques. 

Parmi les personnages majeurs du roman, la mère du narrateur fait l'objet d'un 

développement conséquent tant sur sa psychologie et que son rôle dans le foyer. Elle est 

présentée comme le modèle d'une mère soucieuse de l'éducation de ses enfants, notamment 



28 

quand il s'agit de respecter les usages et les croyances. Le narrateur, au début du récit ne 

manque pas de rappeler la rigueur de sa mère sur ces questions ; 

« Telle était la bonne règle. Mon père se fût certainement 

offusqué de la voir transgresser, mais c'est ma mère, plus vive, 

qui eut réprimé la transgression.»27 

Si l'on fait un rapprochement entre l'image de la mère et les forces qui l'habitent, 

d'une certaine manière, c'est parce qu'elle est investie par ces forces qu'elle doit adopter 

une posture conforme à ses pouvoirs. Selon des anthropologues, le plus grand souci des 

animistes étant d'être en accord avec les ancêtres, d’éviter de leur déplaire et de solliciter 

leur bienveillance. La mère hérite des pouvoirs de sa caste qui sont aussi stupéfiants et 

merveilleux aux yeux de son fils. Ses pouvoirs font l'objet d'un développement succinct 

dans le récit, mais dont la portée et la force sont hautement soulignés : 

« Mais les crocodiles ne pouvaient pas faire de mal à 

ma mère, et le privilège se conçoit : il y a identité entre le totem 

et son possesseur ; cette identité est absolue, est telle que le 

possesseur a le pouvoir de prendre la forme même de son 

totem. » E.N. ed num, Chap. 5, p : 28 

Le fait que les parents de Laye soient tous les deux investis de pouvoirs rend compte 

à quel point le surnaturel est au cœur même de l'existence et la vie du foyer mais 

également dans le village. "Ce pouvoir était bien connu à nos voisins et à tout notre quartier; il ne 

se trouvait personne qui le contestât."28 

Comme un certain nombre de récit africain de la première moitié du XX siècle, on 

constate une récurrence de l’exploit surhumain de l’individu nous renvoyant dans le domaine 

du merveilleux épique. 

                                                             
27 E.N. ed num, Chap 5, p 26 
28 E.N. Ed num Chap 5 p 27 



29 

C. Les thèmes du pouvoir occulte 

Dans ce monde où évolue le regard du narrateur tout au long de sa formation, certains 

savoirs, certaines pratiques, pourront être qualifiés d’occultes. Les savoirs ancestraux qui 

sont la source de beaucoup de bienfaits ne sont pas sans danger aux mains des mauvais 

esprits, ou aux personnes mal intentionnées. D’ailleurs, il parait judicieux de distinguer 

préalablement pratique religieuse et magie. Contrairement à la religion dont le rite s’évertue 

à « concilier le divin avec l’ordre des choses du monde des hommes  […] » la magie 

intervient auprès des puissances supérieures, les manipulent, afin de les contraindre à 

satisfaire les désirs humains29. 

 

1. Pouvoir et contre-pouvoir 

L’histoire évoque les « dons de sorcellerie », « des diseurs de choses cachées », et 

autres faits ou pratiques que l’on peut qualifier d’occultisme. Celui-ci apparait dans les 

pouvoirs de l’individu ainsi que dans les prises de paroles et les manières dont les 

personnages appréhendent la réalité. Si ces savoirs sont l’apanage d’individu particulier 

comme les marabouts ou les détenteurs de secret, dans l’imaginaire collectif des villageois, 

cela n’a rien de singulier ou d’isolé. Un certain nombre d’expressions ; « mauvais esprits », 

« maléfices », « déchainer les forces hostiles » renvoient à ce domaine de ce qui s’apparente 

à l’irrationnel mais qui prend une dimension universelle dans l’imaginaire des villageois. 

«  Comme mon père, il s'était alors enduit le corps de gris- 

gris, et s'était rendu invulnérable aux mauvais génies que la « 

douga » ne pouvait manquer de déchaîner, invulnérable encore 

à ses confrères mêmes qui, jaloux peut-être, n'attendaient que ce 

chant, l'exaltation, la perte de contrôle qu'entraîne ce chant, 

pour lancer leurs sorts. » E.N.ed num: Chap.:8 p : 54 

                                                             
29 WUNENBERG J.J, «L’Imaginaire, » P.U.F 2006  



30 

Au fil de ses découvertes, le narrateur rend compte de la place qu’occupent les forces 

occultes dans la vie du village. Certains génies sont sollicités pour une tâche déterminée, 

d’autres génies sont invoqués pour la protection contre les mauvais sorts. Il apparait donc 

des dualités bon/mauvais ; destructrice/protectrice qui structurent un antagonisme de 

pouvoir et contre-pouvoir. 

Ces faits sont évoqués dans le récit comme des éléments de décors qui renseignent 

le lecteur sur les croyances communes du paysage malinké évoqué. Leur impact sur le 

destin du héros semble une question en suspens, contrairement à celui du maitre de la 

concession dont la trajectoire de vie, le quotidien en sont directement influencés. 

 

2. Bons génies et mauvais génies. 

D’un côté donc, il y a ces forces bienveillantes, qui comme le génie éclairent l’individu 

dans les activités, à qui l’on doit certaines réalisations ou certaines connaissances 

«L'adjuration des génies du feu, du vent, de l'or, et la conjuration des mauvais esprits, cette science, 
mon père l'avait seul, et c'est pourquoi, seul aussi, il conduisait tout».30 

C’est à ces « bons génies » que l’on voue un culte ou que l’on demande la protection 

contre les mauvais sorts. En face, il y a les mauvais esprits, certes à redouter mais qui sont 

présentés comme des éléments naturels de ce monde et acceptés comme tels. Pour les 

combattre ou s’en protéger, il y a toujours ce respect des règles et interdits, les cultes 

mais également des objets « gris-gris » ainsi que d’autres breuvages et talismans. 

Comme l’affirme Gérard Millet, le fantastique fonctionne selon des thèmes immuables 

sur lesquels les auteurs brodent d’inlassables variations. Ce sont les figures du mal (le 

diable, les créatures en tous genres, les pouvoirs maléfiques …), les figures de la mort 

(fantômes et autres vampires …), les modifications de la nature (métamorphoses, objets 

                                                             
30 E.N. Ed num, Chap 2, p 28 



31 

qui s’animent, lieux menaçants …), mais aussi tous les dérapages qui tiennent à l’individu 

lui-même: le double, le rêve, la folie31. 

 

3. Les objets renfermant des forces magiques 

Il est question dans le récit d’un grand nombre d’objets qui sont utilisés dans la vie 

courante ou les cérémonies parce qu’ils ont été recommandés par les marabouts pour servir 

de remède ou de protection. Il sera question de gris-gris en tous genres, de breuvage 

magique, des plantes, ou encore des talismans. Il s’avère que cet usage des objets 

magiques dans le récit ne diffère pas essentiellement de leur utilisation ou leur considération 

dans une société traditionnelle. 

Les propriétés de ces objets ou de ces plantes sont très précises, il convient de 

souligner que ces objets peuvent agir parce qu’ils ont une vertu naturelle comme les plantes 

utilisées en médecine traditionnelle, ou c’est pour leurs propriétés purement magiques qu’on 

les utilise. C’est le cas du fameux breuvage qui développe le cerveau. Ceci étant, le savoir et 

les secrets qui permettent d’élaborer ces gris-gris restent l’exclusivité de quelques personnes. 

« J'avais déjà bu de cette eau : mon professeur m'en avait 

fait boire, quand j'avais passé mon certificat d'études. C'est une 

eau magique qui  a nombre de pouvoirs et en particulier celui de 

développer le cerveau Le breuvage est curieusement composé : 

nos marabouts ont des planchettes sur  lesquelles  ils  écrivent 

des  prières  tirées  du  Coran ;lorsqu'ils ont fini d'écrire le texte, 

ils l'effacent en lavant la planchette; l'eau de ce lavage est 

précieusement recueillie et, additionnée de miel, elle forme 

l'essentiel du breuvage. » E.N. Ed num, chap. : 9 p : 58 

                                                             
31 G. Millet et D. Labbé,  Le fantastique,  Ellipse, Paris 2000: p. 257 



32 

Très généralement, l’individu face à une situation donnée ; l’adversité, la disparition 

d’un proche, un heureux évènement, décide de se tourner vers un marabout ou un 

guérisseur. Ce dernier lui fera des recommandations ; telles que des offrandes, la 

consommation d’une plante particulière, s’enduire d’huile, etc… « Mes tantes, de leur côté, 

firent des sacrifices et offrirent des noix de kola aux diverses personnes que leur désignèrent les 

marabouts consultés »32 Le savoir qui sous-tend ces recommandations reste l’exclusivité de ces 

marabouts. La question du pacte autobiographique et le caractère romanesque de l’œuvre 

par l’insertion du fantastique méritent une attention particulière.  

Le fantastique est-il un mode d’expression qui résulte des choix de l’auteur, ou est-ce 

la matière même de ce qu’il veut raconter ? Vraisemblablement il s’agit là d’un ensemble de 

traits caractéristiques, point d’ancrage du fantastique, porteur de ses points de repères, 

qui participent à sa création et qui fondent ainsi son esthétique. Ceux-ci confèrent à l’œuvre 

naturellement des couleurs locales, spécifiques, surtout quand on pose la création de 

l’écrivain, son idiolecte, comme «acte de culture». Représenter ce monde rural africain passe 

par un univers romanesque singulier, ce paysage aux allures parfois féeriques. 

Conclusion 

La croyance et le sacré  sont les premiers éléments qui permettent saisir la manière de 

penser des personnages qui composent de L’Enfant Noir. Le roman met en évidence les 

particularités de cette forme de croyance ainsi que ses caractéristiques, c’est-à-dire les 

formes que prennent les rituels qui s’y rapportent, les divinités auxquelles croient les 

personnages et les interdits qui structurent ce système de croyances.  

D’une manière générale, au-delà de la religion musulmane, le totem et les ancêtres sont 

les objets de croyances de ce peuple malinké qu’évoque le roman. A part les descriptions 

qui composent essentiellement leur évocation, le récit souligne également l’importance de 

cette croyance aux yeux des personnages plus particulièrement le père du héros. 

                                                             
32 E.N. ed num Chap 10, P70 



33 

A t ravers les thèmes du pouvoir et de la magie, le roman permet de saisir e t  

d’imaginer une conception particulière du réel propre à cette culture malinké. Mais cela 

place également cette œuvre dans le fantastique. L e  r o m a n  m e t  e n  v a l e u r  u n e  

v i s i o n  d u  monde qui singularise un individu, un groupe, ou un peuplement d’une aire 

culturelle et géographique donnée. Il s’agit ici du peuple malinké, ce qui dans l’absolu peut 

être généralisé à l’Afrique précoloniale. 

  



34 

Deuxième partie : La mise en scène de la 

communauté et la vie sociale  



35 

I. La société du texte et la vie sociale 

Cette partie aborde essentiellement le texte comme étant représentation de la société 

rurale guinéenne.  En tant que telle, on s’interroge sur la manière dont le récit met en scènes 

des usages et des valeurs propres à cette communauté. Bien entendu, le roman n’étant pas 

un document sociologique où tout est objectif, il offre cependant un regard tout aussi 

approfondi sur les modes de fonctionnements de la société qu’il représente, « le texte de 

fiction n’est pas la transposition systématique de la société réelle, et il n’en est pas non plus 

l’antithèse absolue33 ». Il s’agira donc de mettre en évidence les similitudes, les différences  

entre les éléments d’une  culture africaine, en l’occurrence la culture malinké et l’univers 

social et culturel du texte. 

 

A. La vie communautaire à travers les personnages.  

Aborder le texte romanesque dans une perspective sociologique, c’est aborder le texte 

comme lieu où se joue et s'effectue une certaine socialité. D’une part donc, c’est essayer de 

trouver des structures sociétales dans ce monde créé par l’écrivain et d’autre part étudier ce 

monde en tant que création littéraire. Pour faire émerger les caractéristiques de cet univers 

l'étude des personnages ne se fera pas en termes de caractère mais de fonction ou encore 

de jeu social, c’est-à-dire sa place en tant qu’entité de la société. D’ailleurs, les caractères 

autobiographiques de l’œuvre permettent de voir ou de dégager les similitudes et les écarts 

entre société réelle et société du texte. 

1. Les hommes illustres dans le milieu villageois. 

Parler de la société du texte revient à étudier la place, le statut qu'occupe le personnage 

en tant qu’individu au sein d’une communauté, c’est également aborder les structures mêmes 

                                                             
33 CAZENEUVE J., Sociologie du rite (Tabou, magie et sacré) in Revue française de sociologie, 1971,12, A.Collin 1999 : 

p.123. 



36 

de cette société et ce qui la caractérise en tant que telle. Ce roman, sans être un roman 

social, met en scène les fonctionnements du monde rural. 

Selon la profession, le statut social ou l’appartenance à une caste, l’individu a un statut 

et une attribution précise en tant qu’élément d’une société, un des aspects les plus mis en 

avant dans le roman étant le facteur âge. En effet, la fonction qu'occupe l'individu dans les 

activités communes du village et son statut aux yeux des membres de cette communauté 

varient selon ce critère. Ainsi, seuls des hommes d'un certain âge ont le privilège de conduire 

une cérémonie ou prendre la parole à l'occasion des fêtes et autres réunions publiques telles 

que la circoncision, ou le rituel de la moisson. 

On remarque la fréquente valorisation qu'effectue l'auteur quand il évoque les 

interventions des vieillards et des hommes illustres notamment dans la vie publique. Dans 

tout rituel, le récit met en scène un individu doté d’un statut privilégié qui ouvre la cérémonie 

ou entame un discours inaugural, aucune entorse à cette règle n’apparait dans toute 

évocation des évènements d’importance majeure pour la communauté. 

 « Le père de Kouyaté, vénérable vieillard à la barbe blanche 

et à cheveux blancs, a fendu la haie et s'est placé à notre tête : c'est 

à lui qu'il appartenait de nous montrer comment se danse le « 

coba », une danse réservée, comme celle des « soli », aux futurs 

circoncis, mais qui n'est dansée que la veille de la circoncision. 

Le père de Kouyaté, par privilège d'ancienneté et par l'effet de sa 

bonne renommée, avait seul le droit d'entonner le chant qui 

accompagne le  coba. » l’E.N.ed num, Chap. 9-p 48 

Au-delà de la portée hiérarchique du facteur âge, il est également le garant chez 

l’individu d'une connaissance et d'un savoir-faire utiles et parfois fondamentaux. C’est à 

travers ces hommes que seront transmis de génération en génération le patrimoine culturel. 

Tout au long de son apprentissage, le narrateur ne cessera d'évoquer l'une des 

attributions fondamentales des hommes d'âge qui est d'entretenir la mémoire collective du 



37 

village mais également de donner sens à certaines réalités ou pratiques qui échappent à sa 

compréhension et à celle de sa génération. De ce fait, on constate qu’au fil de son aventure 

et sa formation, le personnage de Laye présente les anciens de son village comme les 

détenteurs de la clé des énigmes qui entourent son monde et sa culture. 

« Cet usage, comme tous nos usages, devait avoir sa raison, 

raison qu'on eût facilement découverte chez les anciens du 

village, au profond du cœur et de la mémoire des anciens » 

l’E.N.ed num, Chap. 4, p 19 

D’une part donc, la figure de l’homme d’âge cristallise la notion d’autorité et de noblesse, 

et d’autre part ce sont eux qui détiennent le savoir et les secrets. Bien entendu cette image 

est un topos très répandu quand on évoque la société traditionnelle africaine. 

On peut dire également que cette communauté est patriarcale dans la mesure où même 

dans les métiers et professions évoqués dans le roman les mérites reviennent presque 

exclusivement aux hommes. Conteur, griot, forgeron sont évoqués comme des métiers 

d’homme et de surcroît sont présentés comme une fonction noble. Pour la femme, on parle 

plutôt de tâche et de responsabilité au sein de la famille. 

 

2. La femme dans la société malinké  

D'une manière générale, le rôle de la femme dans le village de Kouroussa s'accorde 

avec une représentation relativement partagée de la villageoise africaine. Même s’il est vrai 

que l’on ne peut pas véritablement généraliser à partir de la condition féminine dans le texte, 

on constate une certaine volonté de peindre la femme comme une figure représentative d’une 

femme africaine. Sans perdre sa dignité, la femme est souvent représentée dans le rôle de 

la mère, ou celle qui s’occupe essentiellement des tâches ménagères. Une de représentation 

de ses fonctions est la préparation de nourriture que ce soit dans le cadre familial ou lors des 

évènements communautaires tels que la moisson,  



38 

« C'était la présence de ma mère pourtant qui se faisait 

sentir en premier lieu. Etait-ce parce qu'elle avait préparé la 

nourriture, parce que les repas sont choses qui regardent d'abord 

les femmes ? » E.N.ed num, chap 5, P-25  

A de multiples occasions, le récit présente la femme comme un pilier de cette société 

villageoise, très présente lors des fêtes, elle fait fonctionner les bases même de la vie 

communautaire. À ce titre, le héros évoque lui-même dans ces réflexions la condition 

féminine en Afrique : 

« Le plus souvent on imagine dérisoire le rôle de la femme 

africaine, et il est des contrées en vérité où il est insignifiant, mais 

l'Afrique est grande, aussi diverse que grande. Chez nous, la 

coutume ressortit à une foncière indépendance, à une fierté innée 

; on ne brime que celui qui veut bien se laisser brimer, et les 

femmes se laissent très peu brimer […] »  E.N, Chap. 5, P-26 

Dans la vie publique, la femme n'est pas sur le même pied d'égalité que l'homme. Les 

honneurs et les prises de décisions sont exclusivement attribués à l'homme, dans la 

cérémonie de la circoncision par exemple, les acteurs principaux sont exclusivement 

masculins, du soigneur (guérisseur) au « griot d’honneur ». Pour des raisons plus 

symboliques ou plus culturelles, elles seront également au second plan dans certains 

évènements. Le rituel de danse lors de la cérémonie de circoncision n'admet pas la présence 

de femmes ni même dans la plupart phases de l’initiation. 

 « Le coba (danse de la circoncision) est affaire d'homme. 

Les femmes … Non, les femmes ici n'avaient pas voix. »  E.N ed 

num, Chap8, P-50. 

Cette condition féminine en milieu rural ne réside pas tant dans une volonté 

discriminatoire des individus mais elle est plutôt liée à l'héritage culturelle du groupe. Notons 



39 

que dans cette culture malinké évoquée dans le roman, comme nous l'avons vue dans la 

première partie du travail, l’agir de l’homme, les codes sociaux et l’inconscient collectif sont 

empreints de considérations mystiques qu'il n'est pas permis de transgresser, ainsi la place 

de la femme dans cette société est fixée par la tradition qui, elle, structure l’imaginaire des 

membres du groupe. Un des exemples qui illustrent cela est la procession qui mène les 

nouveaux circoncis dans leur lieu de convalescence, dans ce passage, nous remarquons la 

séparation hommes-femmes qui est d’ordre purement culturel. 

« Tant que nous demeurions aux environs immédiats de la 

ville, les jeunes hommes nous précédaient. Ils marchaient en 

éclaireurs afin que si quelque femme vînt à se trouver sur notre 

chemin, ils l'avertissent à temps de s'éloigner. Nous ne devions 

en effet point rencontrer de femmes, nous ne devions voir de 

femmes sous aucun prétexte (…) » E.N ed num, Chap. 7, P-53 

Aborder la condition de la femme dans cette société représentée revient également à 

questionner le rôle de mère au sein de la société malinké. Cela étant la nature 

autobiographique de l'Enfant Noir renvoie certainement à une importante part de l’affection 

de l’auteur envers sa mère. 

 

3. L’enfant, au centre de la préoccupation de tous. 

L’éduction de l’enfant est la responsabilité de tout un peuple et à ce titre sa formation 

en tant qu’homme se fait dans et par la communauté. L’enfant, à des degrés divers, est sous 

la tutelle du clan. L’enfance, c’est d’abord la case familiale, le village et c’est la culture de 

l’ancêtre qu’on lui inculque à travers les rituels. Nous verrons plus bas que l’enfant est au 

centre même des évènements exceptionnels et des décisions qui orienteront sa trajectoire 

de vie et sa destinée. 



40 

En tant qu’œuvre autobiographique, le roman permet d’aborder de manière 

substantielle l’univers de l’enfance. On peut l’appréhender sous divers angles, mais cette 

section s’attachera uniquement à montrer le rapport de l’enfant à la société et sa place dans 

les habitus et les évènements liés à sa culture. 

Dans son récit, le personnage de Laye est fortement marqué par l’espace champêtre 

dans lequel il a passé les meilleurs moments de son enfance. Les plaines et les savanes 

sont les aires de jeu dans lesquels il a baigné et où il a partagé avec ses compagnons ce 

que l’on peut qualifier d’âge d’or de l’enfance. Cette affection pour le paysage et la nature 

sont déjà évoqués lors de son voyage à Tindican, le village de sa grand-mère. Son 

enthousiasme sur le chemin en compagnie de son oncle Lansana, son impatience pour 

découvrir les animaux de la ferme et les contes animaliers sont déjà les signes d’un amour 

inconditionnel pour la savane et la compagne. 

Pour cet « enfant des villes » qui s’apprête à passer les vacances dans la campagne, 

le village est un monde presque féérique. 

« Je dis « merveilles », parce que Kouroussa est déjà une 

ville et qu'on n'y a pas le spectacle qu'on voit aux champs et qui, 

pour un enfant des villes, est toujours merveilleux. A mesure que 

nous avancions sur la route, nous délogions ici un lièvre, là un 

sanglier, et des oiseaux partaient dans un grand bruit d'ailes ; 

parfois aussi nous rencontrions une troupe de singes ; et chaque 

fois je sentais un petit pincement au cœur, comme plus surpris 

que le gibier même que notre approche alertait brusquement. » 

E.N.ed num Chap. 3, P13.  

A plusieurs reprises, le rapport qu’entretient le personnage de Laye et sa mère est 

caractérisé par un protectionnisme de la part de cette dernière. Dès le début du récit, le travail 

de l’or qui émerveille tant l’enfant est l’objet d’une réserve de la part de sa mère en raison de 

sa dangerosité. Elle lui interdit de fréquenter certaines personnes pour le préserver des « on 

dit » qui tacheraient sa réputation. 



41 

Dans cette évocation du monde africain auquel se livre l’auteur, les personnages de 

son roman permettent d’imaginer la vie sociale des hommes de son village. Bien entendu 

cette représentation revêt un aspect tout à fait subjectif, mais elle garde aussi une part de 

vraisemblance. De ce fait, à travers les croyances communes à ces personnages et leur vivre 

ensemble, c’est le fonctionnement de ce monde sur le plan sociétal mais également sur le 

plan culturel que propose le roman. 

 

B. Les rapports humains dans la communauté villageoise  

Les relations qu’entretiennent les personnages, que ce soit au niveau de l’entourage ou 

au niveau social sont basées sur des valeurs humanistes et communautaires. D’autre part, 

la communication est régie par des codes culturels. D’une manière générale, l’aspect 

chaleureux et convivial qui caractérise les rapports humains fait que le texte dégage une 

atmosphère paisible et harmonieuse.  

 

1. Entraide et fraternité comme valeur primordiale 

La société dans laquelle évolue le personnage de Laye est fortement marquée par un 

communautarisme qui se manifeste de diverses manières en fonction des circonstances. On 

remarque une implication collective des membres du village dans le travail, les célébrations 

et les fêtes, mais également dans le deuil. La mobilisation de tout le village lors de la moisson 

en est une représentation significative. En effet, hommes et femmes sont à l'œuvre pour 

accomplir cette tâche avec chacun son attribution; les hommes aux champs et les femmes 

dans la préparation de la nourriture. Au-delà d'un simple travail des champs, la moisson est 

"une grande et joyeuse fête", en tout cas aux yeux de Laye, c'est également l'occasion de 

prendre part à l'engouement général qui anime le village. 



42 

D’une certaine manière, cette attitude fraternelle qui est évoquée dans les évènements 

festifs est l’une des idéologies prônées par l’auteur. L’esprit de groupe qui anime enfant et 

adolescent se retrouve également chez les adultes lors de cette occasion. 

« Ils chantaient, nos hommes, ils moissonnaient ; ils 

chantaient en chœur, ils moissonnaient ensemble : leurs voix 

s'accordaient, leurs gestes s'accordaient ; ils étaient ensemble ! — 

unis dans un même travail, unis par un même chant. La même 

âme les reliait, les liait. » E.N. d num, Chap. 4, page 22. 

Cet esprit d'unité, parfois même de philanthropie, qui anime les villageois est évoqué 

avec un regard élogieux. Une modalité constamment admirative accompagne le récit des 

évènements qui rallient les membres de cette société villageoise. 

Dans un cadre plus restreint, cette forme d'altérité et de bienveillance mutuelle est 

parfois régie par des codes culturels précis. Durant les cérémonies de la circoncision, pour 

manifester la solidarité et apporter une assistance à la famille du circoncis, on offre un bœuf 

en signe d’amitié et de contribution pour son bon déroulement. Le bœuf étant un animal qui 

a une haute considération dans beaucoup de culture africaine, c'est un signe à la fois matériel 

et culturel de cette fraternité qui lie les individus, les familles et au-delà les castes et le village. 

« Que tous ici sachent que nous sommes amis et que nous 

le demeurerons ! Et en signe de cette durable amitié, et afin de 

montrer ma reconnaissance pour les bons procédés dont toujours 

ton père et ton grand-père ont usé à mon égard et à l'égard des 

miens, je te fais don d'un bœuf à l'occasion de la circoncision. » 

E.N. ed Num, Chap. 8, p 47. 

A bien des égards, la société du texte que l'on pourrait considérer comme le pendant 

du village natal de l’auteur se caractérise par une organisation basée sur les valeurs et des 

responsabilités qui tendent à conduire les villageois vers la fraternité. Ces valeurs se 

traduisent pratiquement par une solidarité matérielle (offrande, présence etc…) et morale 



43 

(entraide et éducation etc.) sans faille et à tous les niveaux. Cette attitude demeure sous 

l'influence de la tradition et des coutumes qui transcendent et codifient les actes. 

D’une manière générale, la réalité sociale dans le village de Kouroussa est le fruit d’une 

conception de la vie fondée sur la recherche d’un équilibre harmonieux au sein du groupe 

ainsi qu’entre la société, la nature et le sacré. 

 

2. Le griot et ses fonctions dans la société. 

L'une des figures majeures du monde rural est certainement le griot dont la fonction 

sociale est significative sur plusieurs plans. Indispensable dans le travail de l'or, il prend part 

également aux cérémonies de la circoncision. Certes, le récit rend compte de manière 

élogieuse l’action de ce porteur de parole mais il conserve une vraisemblance par rapport 

aux attributions du griot historique des régions ouest-africaines. 

a) Le louangeur/ animateur. 

Le griot étant un animateur/flatteur, on peut recourir à ses services dans le cadre privé, 

c'est ainsi que durant le travail de l'or, le client a recourt à ses talents de louangeur pour 

flatter le bijoutier. Dans ce jeu, il faut considérer que ce n'est pas là une question de vanité 

mais une exigence rituelle qui cadre le travail de l'or en lui-même. 

Dans le pays Malinké, chaque individu doit connaître les exploits de ses ancêtres. 

Chaque famille a donc pour devoir de transmettre oralement, par l'intermédiaire du griot, les 

exploits et l’histoire, d'une génération à l'autre. 

« Le griot s'installait, préludait sur sa cora, qui est notre 

harpe, et commençait à chanter les louanges de mon père. Pour 

moi, ce chant était toujours un grand moment. J'entendais 

rappeler les hauts faits des ancêtres de mon père, et ces ancêtres 

eux-mêmes dans l'ordre du temps ; à mesure que les couplets se 



44 

dévidaient, c'était comme un grand arbre généalogique qui se 

dressait, […] » E.N. ed num Chap. 2, p 8: 

Dans un cadre plus vaste tel les festivités et autres célébrations, le griot est un 

animateur au même titre que le joueur de Tam-tam, il anime les fêtes par ses instruments et 

ses paroles. 

b) Celui qui entretient la mémoire. 

Au-delà de leur talent musical, c'est surtout en tant que gens de la parole que les griots 

se spécialisent. De simples musiciens, ils deviennent l'incarnation même de la mémoire que 

la société a de son passé et de son histoire. « C'est surtout en tant que gens de la parole 

qu'ils remplissent leurs diverses fonctions d'informateurs, de porteurs de traditions »34. Une 

certaine grandeur se dégage de l’image du griot, il est un individu qui joue un rôle majeur 

dans la vie sociale et culturelle de son village. 

« Où le griot puisait-il ce savoir ? Dans une mémoire 

particulièrement exercée assurément, particulièrement nourrie 

aussi par ses prédécesseurs, et qui est le fondement de notre 

tradition orale. Y ajoutait-il ? C'est possible : c'est métier de griot 

que de flatter! Il ne devait pourtant pas beaucoup malmener la 

tradition, car c'est métier de griot aussi de la maintenir intacte. » 

E.N. Chap. 2 p  8 

S’il est vrai que les aînés sont perçus comme les transmetteurs de la sagesse 

ancestrale, il faut reconnaître que toutes les personnes âgées n’ont pas forcément la qualité 

d’hommes sages. À l’opposé, tout griot revêt un statut particulier puisqu’il est à la fois 

historien, conteur, musicien. 

 

                                                             
34 KIBALABALA N’sele, « Jeu » : revue de théâtre, n° 39, 1986, p. 63-66.] 



45 

3. Palabres et contes, des moments qui rassemblent le groupe. 

Certaines habitudes de Laye et de ses compagnons tendent à privilégier les activités 

en groupe, on peut citer leur pérégrination dans la savane avec les troupeaux, mais 

également les contes et les palabres qu’ils affectionnent. Ces activités qui sont des 

phénomènes culturels vu qu’elles sont bien codifiés (heure et fréquence, formule d’ouverture 

« je conte ») apparaissent également comme des représentations de la cohésion entre les 

individus partageant une culture commune. C’est un signe de la symbiose qui caractérise la 

communauté ou les individus d'une même génération. Dans une société fortement marquée 

par l’oralité, les palabres et les contes sont effectivement des occasions qui permettent de 

découvrir les récits fondateurs d’une culture, de partager une expérience qui anime 

l’imaginaire collectif, c’est en quelque sorte un facteur de la socialisation de l'individu. 

Durant son enfance, le héros est fortement marqué par les rassemblements avec ses 

amis pour partager récits et histoires. L'heure du conte est un moment particulièrement 

apprécié par le héros, en souligne l'impatience qu'il éprouve en attendant cet instant comme 

une sorte de rituel de retrouvailles commun à tous les enfants du village. 

« Mais nous, les petits, nous avions une palabre à tenir, une 

palabre comme les grands ; nous ne nous étions plus vus depuis 

des semaines, parfois depuis des mois, et nous avions tant de 

choses à nous conter, tant d'histoires nouvelles à raconter, et 

c'était l'heure. » E.N. ed num  Chap3 p 18 

Les contes et les devinettes ont des portées diverses, à la fois didactiques et ludiques, 

elles instruisent les jeunes par une morale et les talents du conteur remplissent une fonction 

esthétique qui donne une singularité et une originalité. 

Après l'enfance, les épreuves collectives que doivent passer les jeunes garçons du 

village lors de l'initiation et la circoncision renforcent également cette mise en valeur de l’unité 

dans la communauté. Par le fait qu’il y a une dimension englobante et inéluctable dans les 

rites comme la circoncision et l'initiation, on peut extrapoler que derrière tous les rituels et 



46 

évènements collectifs il y a une symbolisation de la vie collective et la communication sociale, 

cela se fait par la mise en scène de quelques grandes cérémonies classiques. 

Il est essentiel de souligner qu'en Afrique Noire, avant l'époque coloniale et bien avant 

encore, la littérature était orale et en langue vernaculaire. De ce fait, sa conservation ainsi 

que sa transmission de génération en génération étaient l'apanage des maîtres de la parole, 

Cette littérature orale était très active; elle participait à la vie communautaire au même titre 

que les autres activités, telles la chasse ou la construction. 

 

II. La tradition et l’héritage culturel 

La mise ne scène de la tradition passe par une description des évènements tels que la 

circoncision ou la moisson, d’une part c’est une marque d’une authenticité et d’autre part 

c’est une  représentation des faits culturels permettant d’avoir une idée du pays malinké et 

au-delà le monde africain. 

A. L’héritage culturel et sa mise en scène 

Dans l’ordinaire du village de Kouroussa, les individus sont guidés dans leur travail par 

des savoir-faire et des principes qu’ils ont hérités de leurs ainés. Ce principe d’héritage est 

mis en scène de diverses manières, l’un des plus évidents est l’enseignement que prodigue 

le père du héros dans son atelier mais les talents de chaque acteur de cette société 

représentent déjà la force de ce patrimoine immémoriale.  

 

 

1. Découvrir et Vivre avec les savoirs ancestraux  

Le monde dans lequel évolue le narrateur est fortement marqué par des connaissances 

et des savoir-faire que l'on peut qualifier d'ancestraux dans la mesure où ils sont propres à 

la culture et à l'histoire d'un groupe d'individu. La structure des cases et les matériaux utilisés 



47 

dans le quotidien du village, (marmite en terre, boubou ou encore la cora, instrument typique 

du griot), renvoient à un univers peu influencé par ce que l'on pourrait qualifier d’occidental. 

Cela étant, le métier de forgeron et toute la technique utilisée dans la confection du 

bijou est l'une des représentations les plus significatives de ce savoir immémorial qui est 

maintenu dans les esprits des hommes du village. Si l'on s'attache à voir de plus près 

comment est mis en œuvre cette technique et quel regard le personnage pose sur elle; on 

se rend compte d'abord de son efficacité et la part de mystique qui l'entoure. 

«Non, personne alors, tandis que mon père faisait 

lentement virer le bijou entre ses doigts pour en étaler la 

régularité, personne n'aurait pu témoigner plus ample 

ravissement que la commère, même pas le griot dont c'était le 

métier, et qui, durant toute la métamorphose, n'avait cessé 

d'accélérer son débit, précipitant le rythme, précipitant les 

louanges et les flatteries à mesure que le bijou prenait forme, 

portant aux nues le talent de mon père. »  E.N.  ed num, chap 2, 

p 11 

Tout au long du récit, l’omniprésence des matériaux typiques au monde ancien tel les 

tenues traditionnelles, les pratiques agricoles ancestrales sont décrits comme les éléments 

qui singularisent ce monde et la culture des villages de Kouroussa et de Tindican. La 

précision, l'efficacité de cette "science ancestrale" sont d'autant plus marquées chez le 

guérisseur lorsque qu'il effectue l'opération chirurgicale de la circoncision, opération dont la 

rapidité et le caractère indolore étonne au plus haut point le narrateur. 

« Je n'ai pas eu le temps d'avoir peur : j'ai senti comme une 

brûlure, et j'ai fermé les yeux une fraction de seconde. Je ne crois 

pas que j'aie crié. Non, je ne dois pas avoir crié : je n'ai sûrement 

pas eu le temps non plus de crier ! Quand j'ai rouvert les yeux, 

l'opérateur était penché sur mon voisin. En quelques secondes, 

la douzaine d'enfants que nous étions cette année-là, sont 



48 

devenus des hommes ; l'opérateur m'a fait passer d'un état à 

l'autre, à une rapidité que je ne puis exprimer. » E.N. ed num 

Chap. 7, p 58  

L'étonnement et la vision admirative qui animent le narrateur quand il a l'occasion 

d'assister à ces évènements témoignant de la richesse des "sciences" de sa culture 

apparaissent comme une valorisation de cette civilisation. Si l'on prend en compte la fonction 

documentaire du roman et son caractère autobiographique, guérisseur, marabout et autres 

détenteurs de savoir sont les personnages qui incarnent la grandeur de la culture et du 

patrimoine immatériel de la culture malinké. 

 

2. L’individu et sa trajectoire sociale 

La notion d'héritage et de transmission du patrimoine apparaissent comme une 

préoccupation existentielle majeure pour le père du héros, ce père étant la figure du gardien 

du patrimoine ancestral. Mais on remarque aussi que chez le héros, il y a  ce désir de 

connaitre les mystères ainsi que les codes sociaux qui entourent la vie de ses semblables. 

Pourtant le héros ne percera qu’une infime partie des mystères et des principes qui entourent 

sa culture car l’école l’a orienté vers l’occident. 

A l’opposé de l’école, il y a une forme d’éducation ou plutôt une immersion dans la 

culture profonde ou cachée qui se fait au contact d’un ancien. 

« Si tu veux que le génie de notre race te visite un jour, si tu 

veux en hériter à ton tour, il faudra que tu adoptes ce même 

comportement ; il faudra désormais que tu me fréquentes 

davantage.  

-Il me regardait avec passion et, brusquement, il soupira. 



49 

— J'ai peur, j'ai bien peur, petit, que tu ne me fréquentes 

jamais assez. Tu vas à l'école et, un jour, tu quitteras cette école 

pour une plus grande. Tu me quitteras, petit. » EN. Chap. 1, p 2  

D'autre part, les habiletés et les dons que chaque individu possède leur sont transmis 

par la naissance et chaque caste détient un pouvoir qui lui est propre (diseur de choses, 

totem crocodile, bon cultivateur etc…). 

Dans le pays malinké et dans bien d’autres régions, chaque membre d'une caste est 

censé occupé une fonction relativement définie, la trajectoire sociale d'un individu est en 

quelque sorte déterminé dès sa naissance et la position de sa caste dans la société. La plus 

grande interrogation existentielle du héros qui constitue l'une des intrigues du roman est de 

savoir s'il deviendra ou non un forgeron comme son père ou paysan comme ses ancêtres. 

Cette trajectoire de vie sera déterminée par l'école qui l'emmènera à s'éloigner du 

monde dans lequel il grandi. Dès l’arrivée de Laye dans le village de sa grand-mère (chap 

3), les « habits d’écolier » étonnent déjà les camarades de jeu et durant sa circoncision, les 

cahiers et les stylos qui sont les présents que lui a offerts la deuxième épouse de son père 

sont déjà les signes de ce destin autre qui l’attend. 

 

3. Prédominance des rituels dans le quotidien et les festivités 

Parler du rite, un des constituants majeurs de la culture en Afrique et qui peut être 

considéré comme étant un support identitaire majeure, c’est parler d’une valeur qui garantit 

la persistance des symboles du passé, la survivance des valeurs. Son rôle réside 

essentiellement en la formulation d’une identité. Un moyen de défense contre tout risque 

d’aliénation ou de déracinement. 

L’épreuve de la circoncision  est pour le malinké une sorte d’affirmation de la 

masculinité. On constate une insistance sur la description de l’état physique et psychologique 

de l’enfant qui vit cette expérience de circoncision, un rituel qui symbolise une renaissance, 

le début d’une nouvelle vie. 



50 

« Quoi qu'il en soit, j'avais l'âge, à présent, et il me fallait à 

mon tour renaître, à mon tour abandonner l'enfance et 

l'innocence, devenir un homme. » E.N chap 8 p 46. 

La circoncision caractérise tous les pays musulmans, mais dans la société guinéenne 

elle semble acquérir beaucoup plus d’importance et la tradition a fait d’elle une opération qui 

assure le passage de l’enfance à la vie d’un homme responsable de ses actes. Notez que la 

circoncision dans ces sociétés est antérieure et indépendante de l’islam. 

Ce rite revêt une telle importance qu’on lui a assigné toute une cérémonie, l’auteur en 

a fait une description détaillée. Durant cette étape importante, le garçon passe à la vie 

d’homme, cette cérémonie est en quelque sorte le cheminement vers un nouveau statut. 

C’est un passage qui exige une certaine autonomie, le premier pas de détachement de 

l’autre. Le sujet se trouve seul face à ses craintes et doit réussir tout seul à dépasser sa 

faiblesse pour accéder au rang des hommes. Alors, l’enfant doit se séparer de ses parents. 

Il doit rester loin de ses protecteurs. Seul, il va faire face à sa peur et à son mal en toute 

bravoure, et c’est au bout d’un mois, que Laye peut voir sa mère : 

« De quoi m'embarrassais-je ? Ma mère était là ! Elle était 

devant moi ! En deux enjambées j'aurais pu la rejoindre ; je 

l'eusse assurément rejointe, s'il n'y avait eu cette défense absurde 

de franchir le seuil de l'enceinte. » E.N. ed num, chap 8 p.54 

 

B. L’homme sous la houlette de sa tradition 

Comme les croyances, la tradition et les coutumes englobent l’homme et au-delà la 

communauté. Elles sont fortement représentées dans le roman, et on remarque que les 

agissements des personnages sont très liés à leur considération. 

 



51 

1. Vision de l’homme et du monde dans le processus initiatique 

L’initiation marque l'entrée dans la vie adulte, c'est à la fois une action éducative 

consciente qui prépare l'adolescent à la vie qui l'attend. Eprouvé et endurci, il doit se plier à 

l'autorité qui s'impose à lui. C'est ainsi que, l'autorité des ainés ne peut être remis en cause 

durant toute la cérémonie. Avant la cérémonie proprement dite, durant la procession vers le 

fromager où se déroulera l'épreuve des lions, on remarque le diktat que font subir les ainés 

les « grand Konden » aux non-initiés pour asseoir cette hiérarchie des âges qui est de mise 

dans la société. 

L’un des objectifs principaux de l'initiation est d'enlever les peurs enfantines qui 

s'enracinent encore chez le préadolescent. Pour ce faire, le rituel leur impose la "cérémonie 

des lions" longuement décrit dans le chapitre 7, il s'agit d'affronter les troupeaux de lion 

emmenés par Konden Diara. Durant cette cérémonie, les non-initiés affrontent à l'intérieur 

d'un cercle de feu et les yeux fermés, les rugissements de ces lions en ayant foi qu'ils ne 

dépasseront pas ce cercle. 

La mise en scène de cette cérémonie dans le récit prend une véritable dimension 

épique. Pour le héros, les moments du rituel se passent dans une angoisse palpable. 

 « Ce cri rauque, nous l'attendions, nous n'attendions que 

lui, mais il nous surprend, il nous perce comme si nous ne 

l'attendions pas; et nos cœurs se glacent »35  

Cette évocation de l’effroi qu’éprouve le héros pendant la cérémonie permet de rendre 

compte de la portée effective de ce rituel dans l’imaginaire des enfants qui l’ont éprouvé. 

A l’issu de la cérémonie, l’individu accède à un autre statut dans la société, il est 

désormais un homme même si la circoncision doit parachever son accomplissement. Ce 

nouveau statut suppose une part de responsabilité, celle de préserver les secrets qui 

                                                             
35 E.N. Ed num, Chap. 7 p 41 



52 

entourent le rituel, et selon le témoignage du héros ce secret n’est jamais percé par ceux qui 

n’ont pas éprouvé l’initiation. 

« Plus tard, j'ai su qui était Konden Diara et j'ai su aussi que 

les risques étaient inexistants, mais je ne l'ai appris qu'à l'heure 

où il m'était permis de le savoir. Tant que nous n'avons pas été 

circoncis, tant que nous ne sommes pas venus à cette seconde vie 

qui est notre vraie vie, on ne nous révèle rien, et nous n'arrivons 

à rien surprendre. » E.N ed num, Chap. 7- p 44. 

 

2. La danse, une constante dans tout rituel de célébration. 

D'une manière générale les danses sont une manifestation de l'état d'esprit de l'homme 

africain. Selon les circonstances et les évènements, cette pratique est bien codifiée et nous 

verrons d'ailleurs que certaines danses ne sont pratiquées que par un cercle restreint 

d'individu que l'on peut qualifier d'initiés. On peut citer la "Douga", une danse que seul peut 

pratiquer le forgeron bijoutier juste après le travail de l'or; cette danse est une sorte 

d'hommage au génie qui a contribué à la confection du bijou. Accompagnée par le griot, c'est 

une des rares danse pratiquée en individuel car la majorité des danses se font collectivement. 

La théâtralisation de ce phénomène est bien mise en avant dans le récit, chaque à fête 

communautaire correspond une danse. 

« Cette année-là, je dansai une semaine au long, sept jours 

au long, sur la grande place de Kouroussa, la danse du « soli », 

qui est la danse des futurs circoncis. » E.N. ed num Chap8-p 46.  

L’initiation, la moisson sont accompagnés d'une danse qui ont chacune une portée 

symbolique, cultuelle ou bien ludique. On peut dire que dans le récit, la danse est 

pratiquement un mode de vie. A chaque moment on a recours à elle, pour raconter, 



53 

communiquer ou plus simplement pour vivre, et le fait qu'elle est pratiquée par tous les 

individus de la communauté montre que c'est  une composante majeure de la vie sociale.  

« Nous dansions, je l'ai dit, à perdre souffle, mais nous 

n'étions pas seuls à danser : la ville entière dansait ! On venait 

nous regarder, on venait en foule, toute la ville en vérité venait, 

car l'épreuve n'avait pas que pour nous une importance capitale, 

elle avait quasiment la même importance pour chacun puisqu'il 

n'était indifférent à personne que la ville, par une deuxième 

naissance qui était notre vraie naissance. » E.N  ed num, Chap8- 

P48. 

D’une manière générale, les danses sont l’expression des sentiments et des émotions 

de l’individu, elles peuvent rendre compte de toutes les situations personnelles ou collectives, 

elles permettent d'interpréter des figures vivantes, défuntes, animales ou totémiques. Leurs 

dénominateurs communs et leurs caractères sont orientés et dédiés à un rituel, à une 

tradition ou plus généralement à une divinité. En Afrique, les danses sont un élément 

essentiel du patrimoine culturel, elles sont l'expression vivante de sa philosophie et la 

mémoire de son évolution. On peut même dire que la danse est une manière d’être 

fondamentale qui permet de s’identifier à la société et renforcer l’adhésion à elle. Les danses 

révèlent une grande diversité du continent africain, une richesse inestimable sur le plan 

symbolique, mystique et spirituel. 

 

Conclusion 

La société malinké est une société lignagère dans laquelle c’est l’homme le plus âgé, 

celui qui est le plus proche de l’ancêtre commun, qui détient le pouvoir. Dans cette société 

patriarcale, la femme assure l’organisation et le fonctionnement du foyer. Le récit met en 

valeur sa contribution lors des cérémonies durant lesquelles elle est présentée comme un 

pilier sur lequel la préparation de la nourriture repose. La vie communautaire et l’organisation 



54 

sociale dans cette société sont fortement évoquées dans le récit. La cohésion et l’harmonie 

qui y règnent témoignent d’une certaine vision de l’auteur sur ce qu’est la société malinké 

avant l’ère colonial.  

L’évocation des motifs qui se réfèrent à la tradition et la culture soulignent en quelque 

sorte de l’aspect antique et séculaire de cette société, d’autant plus que les personnages du 

roman s’attachent justement au respect des valeurs traditionnelles et des codes culturels qui 

régissent la vie en société. A travers les faits communautaires, il semble évident que le 

malinké est un être sociale car l’organisation au sein du village ne permet pas 

l’individualisme.  

.



55 

 
 
 
 

Troisiè mè partiè : Exotismè èt idèntitè  
culturèllè dans l’actè d’è criturè  



56 

Identité culturelle et écriture de l’exotique 

Au-delà des croyances et les autres manifestations de la culture, le monde singulier qui 

sert de cadre au récit constitue également l’un des éléments qui singularise cet univers 

africain représenté dans le roman. Cet univers constitue l’identité culturelle de cette 

civilisation, c’est-à-dire l’ensemble des traits différenciateurs de ce peuple par rapport à 

d’autres. Le roman en lui-même peut donc être interprété comme une recherche de 

reconnaissance d’une culture régionale ou ethnique. 

 

A. Le cadre de l'histoire, un univers teinté de pittoresque. 

Le roman de Camara Laye dresse un paysage qui se veut authentique, c’est ainsi que 

l’évocation de la nature et des objets archaïques domine le décor. La nature ayant une 

dimension symbolique et spirituelle, elle témoigne également d’un certain regard sur le 

monde. 

 

1. L’éloge du monde rural et les références aux forces de la nature. 

En étudiant, les lieux et les décors évoqués dans L’Enfant Noir, on constate que les 

éléments du monde naturel reviennent à plusieurs reprises, ils sont évoqués dans les rites, 

dans les pérégrinations des personnages dans la savane. Ces objets naturels peuvent être 

également des outils du quotidien, « marmite en terre-cuite », ou encore « chapelet de 

Cauris ». Globalement, le décor qui orne les aventures de Laye est pour l’essentiel la 

campagne, celle-ci se distingue particulièrement par un pittoresque très marqué sans pour 

autant tomber dans l’ostentatoire. D’une manière très sobre mais très présente, le récit 

développe un champ lexical d’une nature accueillante, au service de l’homme. Si l’on tient 

compte des hommages des personnages à son encontre, cette nature respectée est en 

symbiose avec l’homme. 



57 

« En décembre, tout est en fleur et tout sent bon ; tout est 

jeune ; le printemps semble s'unir à l'été, et la campagne, 

longtemps gorgée d'eau, longtemps accablée de nuées 

maussades, partout prend sa revanche, éclate; jamais le ciel n'est 

plus clair, plus resplendissant; les oiseaux chantent, ils sont ivres 

; la joie est partout, partout elle explose et dans chaque cœur 

retentit. » E.N.ed num chap. : 4 p : 19 

L’éloge du monde rural, l’idéalisation du monde sauvage constituent une des idées 

forces de l’œuvre. L ’évocat ion des objets naturels (cauris, cornes de bouc renfermant 

des talismans, etc…) et leurs utilités dans le quotidien témoignent de l’importance capitale du 

monde naturel dans le récit. Il faut rappeler également la dimension symbolique des éléments 

comme le fleuve, le fromager et les animaux comme le bœuf de l’offrande qui a une place 

particulière dans beaucoup de culture africaine. Mais au de-là, la nature est l’objet d’un intérêt 

et d’une contemplation permanente pour Laye, sa rencontre avec son oncle Lansana sur le 

chemin du village le met le dans un état de grand ravissement. 

« Il choisissait un arbre, un kapokier ou un néré, dont 

l'ombre lui paraissait suffisamment dense, et nous nous 

asseyions. Il me contait les dernières nouvelles de la ferme : les 

naissances, l'achat d'une bête, le défrichement d'un nouveau 

champ ou les méfaits des sangliers, mais c'étaient les naissances 

surtout qui éveillaient mon intérêt. » E.N. ed num : Chap. 3, p 

: 13 

Dans la représentation de ce monde rural, l’œuvre mêle une série de descriptions qui 

rendent compte de la beauté mais également des forces de la nature. Cette nature que 

l’homme n’oublie pas de vénérer est également empreinte de mystère, elle est parfois l’objet 

d’une réflexion existentielle pour l’homme qui y est attaché.  

« Le regard de mon oncle Lansana était singulièrement 

perçant, lorsqu'il se posait ; de fait, il se posait peu : il demeurait 



58 

tout fixé sur ce rêve intérieur poursuivi sans fin dans les champs. 

» E.N. Chap. 3, p 18 

A l’exemple du rite de l’initiation, les indications situent les lieux où se déroulent des 

évènements importants et par la même occasion fournissent des informations d’ordre 

géographique ou culturel. « Konden Diara », le lion imaginaire que les enfants doivent 

affronter pour combattre la peur, ainsi que le fromager qui signale « le lieu sacré » renvoient 

à des images symboliques de la force de la nature mais également aux référents culturels 

ouest-africains. 

 

2. Le Bestiaire 

Dans leur lien avec l’homme, les animaux peuvent être perçus comme une analogie 

de ce qu’ils sont dans la société malinké, que ce soit dans leur utilité ou leur symbolique. Le 

degré de l’implication du monde animal et sa dimension surnaturelle dans l’univers humain 

sont fortement soulignés dans le roman. Il apparait une cohabitation bienveillante entre 

l’homme et l’animal comme nous l’avons déjà vu ; le serpent noir, qui représente le mal et la 

mort pour certaines croyances, donne la bénédiction et assure la renommée du père du 

héros. Comme dans beaucoup de sociétés rurales africaines, les animaux tiennent encore 

une place importante, surtout dans une culture qui est peu influencée par le contact avec 

l’occident. 

« Ce serpent, génie de notre race. C'est à ce serpent que je 

dois tout, et c'est lui aussi qui m'avertit de tout. Ainsi je ne 

m'étonne point, à mon réveil, de voir tel ou tel m'attendant 

devant l'atelier(…) » E.N. ed num, Chap. 1, p 5  

Une harmonie entre l’homme et le sauvage apparaît dans les liens qu’entretiennent 

l’homme avec les animaux totems évoqués ; « serpent », « crocodile ». Dans le septième 

chapitre du roman, consacré à la cérémonie des lions qui est dans le livre une représentation 



59 

emblématique de la pensé traditionnelle, Laye fait la description de Konden Diara, le totem 

du clan, et qui selon la légende mange les hommes pour les faire renaitre. 

D’un autre côté, le bestiaire, par sa diversité renforce ce paysage exotique mis en 

valeur dans l’œuvre, la faune et la flore, le paysage constituent un univers tropical. Les 

espaces de jeux, les aventures des enfants confortent cette idée de tropicalisme, de pleine 

nature: 

« Et quand nous allumions un feu pour cuire les lézards 

ou les mulots que nous avions tués au lance-pierres, je ne devais 

pas m'approcher trop, moins encore me hasarder à vider le 

produit de notre chasse ; le sang eût taché mes habits, les cendres 

les eussent noircis; il me fallait regarder vider lézards et mulots, 

garnir l'intérieur de sel, avant de les poser sur la braise ; même 

pour les déguster, toutes sortes de précautions étaient 

nécessaires » E.N. ed num : chap. : 3, p 17 

 La référence au monde animal s’opère sur différent niveau dans le roman, il y a là 

encore cette volonté de mettre en avant la symbiose homme-animal, mais au-delà c’est 

également un témoignage sur la place qu’il occupe dans le quotidien et l’imaginaire de ce 

peuple malinké. 

 

3. Singularité du monde représenté et écart de culture. 

A travers ses éléments caractéristiques, l’univers malinké peint dans l’œuvre se veut 

être distant des référents occidentaux. A travers le choix de l’animal totem et autres figures 

de la croyance, il semble que cet écart est déjà fortement marqué. Le serpent qui dans 

beaucoup de culture symbolise, des forces obscures, la perfidie, est dans le roman un animal 

tout à fait providentiel. 



60 

Le regard positif sur les marabouts et autres féticheurs, les arrières plans symboliques 

des coutumes confortent cette idée de distance entre l’univers du livre et les références 

culturelles du lectorat. Ce fait constitue l’esthétique du roman et est également une des 

raisons de son succès. Camara Laye exploite sous toutes ses coutures un espace que l’on 

qualifiera d’exotique dans son acception littéraire. Vu que l'Exotisme peut se définir comme 

l'intégration (...) de l'insolite géographique, ethnologique et culturel; il traduit le goût de 

l'écrivain pour des  contrées qui  lui apparaissent comme étranges et étonnantes, féeriques ou 

légendaires, qui contrastent avec la sienne propre par le climat, la faune, la flore, les habitants 

(leur apparence physique, leurs costumes et traditions)".36 Dans L’Enfant noir, l’exotisme est dans 

le regard du lecteur qui découvre l’univers africain et non pas chez l’écrivain.  

D’un côté, ce choix de mettre en avant la réalité ordinaire de son village fournit des 

informations d’ordre, e x o t i q u e ,  anthropologique, géographique et culturel aux lecteurs 

très majoritairement francophones sinon français. 

Si l’on prend l’exemple du récit de la moisson du riz, un évènement longuement 

développé dans l’œuvre, on se rend compte que sa dimension festive sous-tend des 

valeurs et des considérations particulières. Décrit comme une période de travail certes, la 

moisson est un moment qui témoigne de la contribution collective, mais au- delà c’est un 

moment où l’on cueille les bienfaits de la nature qu’l ne faut pas oublier de vénérer : 

«Le jour venu, à la pointe de l'aube, chaque chef de famille 

partait couper la première javelle dans son champ. Sitôt ces 

prémices recueillies, le tam-tam donnait le signal de la moisson. 

Tel était l'usage, Cet usage, comme tous nos usages, devait avoir 

sa raison, raison qu'on eût facilement découverte chez les anciens 

du village, au profond du cœur et de la mémoire des anciens 

»E.N. ed num, chap. : 4, p : 19 

                                                             
36 AMON, E. Vocabulaire de l’analyse littéraire (Exotique/Exotisme) Bordas, 2002 

 



61 

Comme toute activité importante, la moisson n’échappe pas aux mystères et aux 

considérations d’ordre symbolique qui caractérisent l’univers de Kouroussa et bien au-delà 

l’univers culturel de beaucoup de régions d’Afrique. 

 

B. Les éléments de la mythologie africaine et l’art oral 

L’Enfant noir fait revivre les éléments de la culture orale, à travers une transposition 

écrite des légendes, des mythes et autres vecteurs de la parole. Dans le récit, une grande 

variété de cette oralité apparaît dans les échanges et les enseignements que vont tirer le 

héros lors de relation sociale. 

 

1. Artifice artistique et influence de mythologie africaine. 

L’œuvre semble intégrer des récits à caractère mythique ou légendaire, comme la 

métamorphose de l’homme en animal, la visite de forces mystiques et autres évènements 

surnaturels. Ils apparaissent comme des variantes de beaucoup de contes et mythes 

africains. Si l’on se réfère à la conception qui définit le mythe comme une parole fondatrice 

d’un imaginaire et par voie de conséquence d’une culture, on peut comprendre l’attitude 

crédule du héros lors de l’épreuve du lion: 

«Pas une seconde je ne mets en doute la présence du 

monstre. Qui pourrait rassembler, certaines nuits, une troupe 

aussi nombreuse, mener pareil sabbat, sinon Kondén Diara? Lui 

seul, me dis-je, lui seul peut ainsi commander aux lions » E.N. 

chap. 7, p : 21 

Les légendes et les mythes ont une forte présence dans l'imaginaire de l'enfant dans 

beaucoup de civilisations africaines et orientales. Dans beaucoup de régions, avant d’être 



62 

des instruments de socialisation, les mythes et les légendes sont les véhicules d’une tradition 

et cristallisent en eux un constituant d’une identité culturelle donnée. En tant que récit 

d’enfance, l’œuvre dans un certain sens conforte cette importance capitale des légendes 

chez l’enfant africain. Le lendemain de la cérémonie d’initiation, Laye et ses amis se 

demandent comment des lianes ont été en une nuit installés sur de hauts fromagers et le 

premier élément de réponse est tiré des légendes :  

« — Des hirondelles nouent ces fils, dit tout à coup Kouyaté. 

— Des hirondelles? Tu es, fou! Dis-je. Les hirondelles ne 

volent pas la nuit. 

J'interrogeai un de nos aînés qui marchait à proximité. 

— C'est notre Chef à tous qui les lie, dit-il. Notre Chef se 

transforme en hirondelle au cours de la nuit ; il vole d'arbre en 

arbre et de case en case, et tous ces fils sont noués en moins de 

temps qu'il n'en faut pour le dire. » E.N. ed num : chap. 7, p : 43 

D’une manière générale, une société sans écriture a recourt à la mythologie pour 

véhiculer entre ses membres un concept, un message, ou une leçon de morale. A bien des 

égards, il apparait dans le roman une volonté de souligner ce fait qui caractérise l’univers 

culturel africain. 

 

2. Les sources orales et les évocations de l’oralité de la culture 

On retrouve dans les manières de communiquer des traits qui soulignent l’oralité, au 

moins des éléments qui la structurent. La prise de parole de certains personnages devant 

des évènements particuliers, les discours lors des cérémonies publiques comme la 

circoncision et bien entendu les incantations témoignent de l’importance de cette parole. 

D’autre part, le dire et la manière de dire sont l’un des fondements de ce que l’on peut 

qualifier de « littérature orale ou littérature traditionnelle » dans la mesure où la parole est 

une production intellectuelle et artistique imprégnée par la langue elle-même. Janheinz parle 



63 

à ce sujet d’ « une littérature qui ne témoigne d’aucune influence européenne et qui donc 

n’est pas écrite. »
37 Dans cette logique, l’oralité est au minimum une caractéristique de 

nombreuses sociétés africaines. 

Dans le récit, à part les chants, les pratiques du griot et son chant de la généalogie 

d’un clan sont déjà un motif de cette oralité. 

« Le griot s'installait, préludait sur sa cora, qui est notre 

harpe, et commençait à chanter les louanges de mon père. Pour 

moi, ce chant était toujours un grand moment. J'entendais 

rappeler les hauts faits des ancêtres de mon père, et ces ancêtres 

eux-mêmes dans l'ordre du temps ; à mesure que les couplets se 

dévidaient. » E.N. chap 2, p : 8 x 

A part les histoires qui sont racontées entre jeunes lors des retrouvailles, les palabres 

qu’ils tiennent nous permettent de saisir l’ampleur de la communication orale au sein de 

la communauté villageoise. 

« Mais nous, les petits, nous avions une palabre à tenir, une 

palabre comme les grands ; nous ne nous étions plus vus 

depuis des  semaines, parfois  depuis  des  mois,  et  nous  avions  

tant  de choses à nous conter, tant d'histoires nouvelles à 

raconter, et c'était l'heure. » E.N. ed num : chap. 3, p : 18 

A travers les palabres, les membres d’une communauté tissent des liens qui les 

unissent dans une culture commune, ainsi de génération à génération l’identité culturelle est 

maintenue. "Présenter comme parole sérieuse et objet de croyance, les récits mythiques ne 

                                                             
37 JANHEINZ T, Manuel de littérature néo-africaine. Du XVIe siècle à nos jours, de l'Afrique à l'Amérique, traduit de 

l’allemand par Gaston Bailly, Paris, Resma, 1969, p. 16. 



64 

sont pas raconté aussi facilement que les contes, […] ils constituent l'essentiel de l'initiation, et 

leur connaissance ne s'acquiert que peu à peu" 38 

C. Nostalgie d'un passé et communication littéraire. 

Si l’on revient sur la genèse du roman, plus particulièrement sur les conditions dans 

lesquelles Camara Laye l’a écrit, ce sentiment de solitude qu’il a éprouvé est sans doute à 

l’origine d’une écriture empreinte de nostalgie et de lyrisme. A bien des égards, le thème du 

retour aux sources apparait comme un fil conducteur de ces visites et exploration du monde 

ancestral. Au-delà, on peut dire que ce roman est également une réflexion de l’individu face 

aux évolutions culturelles inéluctables qui affectent le monde de ses origines. 

 

1.  Les valeurs mises en exergue dans l'œuvre 

Au-delà du portrait de son village d’enfance par le héros, l’œuvre met également face-

à-face deux cultures, deux systèmes de valeur éloignés. A la différence de certains écrivains 

contestataires et engagés de son époque, Camara Laye ne pose pas d’emblée un 

antagonisme entre culture ancestrale et modernisme. La présence de l’entreprise coloniale 

n’est point directement évoquée comme une atteinte aux valeurs indigènes. Cependant, on 

peut affirmer que le monde occidental influence petit à petit la vie du village. L’évolution de 

la case personnelle du héros qui « avait revêtu un aspect qui la rapprochait de l'Europe 

»
39 à chaque retour des vacances témoigne de cette intrusion. 

Certes, cette interaction entre sa propre culture et l’univers colonial n’est pas perçue 

comme un choc violent, toutefois on est saisi par les tensions que cela semble susciter. 

L’école est l’un des lieux de ce bouleversement culturel qui saisit le héros : 

                                                             
38 CALAME-GRIAULE Geneviève. Ethnologie et langage, la parole chez Dogon, Gallimard, 1965, 589 p 

39 E.N. ed num, Chap 11, p 71 



65 

« Ce tableau noir était notre cauchemar : son miroir sombre 

ne reflétait que trop exactement notre savoir; et ce savoir souvent 

était mince et quand bien même il ne l'était pas, il demeurait 

fragile ; un rien l'effarouchait » E.N. ed num chap. 6, p 26 

Mêlant discours romanesque et propos autobiographique dans certains passages, à 

travers son personnage principal l’auteur semble s’interroger sur les réalités, sur la part 

objective et la dimension surnaturelle de ce qu’il a vu, de ce qu’il a vécu en tout. 

« J'hésite un peu à dire quels étaient ces pouvoirs et je ne 

veux même pas les décrire tous : je sais qu'on en accueillera le 

récit avec scepticisme. Moi-même, quand il m'arrive aujourd'hui 

de me les remémorer, je ne sais plus trop comment je les dois 

accueillir : ils me paraissent incroyables » E.N. chap. 5, P : 26 

Bien que mettant l’accent sur les valeurs de la pensée traditionnelle, le roman est en 

quelque sorte une concession entre deux systèmes de pensée (traditionalisme et 

modernisme) auxquels ont fait face des générations durant la période coloniale. Le destin 

même du héros qui l’a conduit à poursuivre ses études en France résume cette dualité. 

 

2. L’écrivain entre recherche et nostalgie 

L’Enfant noir, c’est l’époque où l’homme vit en harmonie avec la nature et ses différents 

constituants, y compris les plus sauvages, ainsi le redoutable est apprivoisé par le surnaturel, 

qui à la place de la crainte et le doute pose la confiance et la sérénité. La place du petit 

serpent noir, génie bienfaisant protecteur du père, de son secret et de tout l’héritage de la 

famille des forgerons semble faire partie d’un monde révolu ou en passe de l’être. L’écrivain 

fait référence à un mode de vie paisible qui lui semble lointain dans son exil, en France, et 

qui se dissipe avec la modernité, laissant place à un monde contemporain plein 

d’incertitudes, de rationalité. 



66 

Même à un âge avancé, ce monde reste mystérieux pour le narrateur. Le secret et 

l’absurde accompagnant toujours la vie de l’être humain gardent souvent cet aspect 

étrange. Il y a chez Laye cette envie insatiable de retourner aux sources pour y découvrir 

l’origine de sa conception du monde. 

Le personnage soumis aux exigences cherche des réponses qui semblent perdues 

dans le passé, ainsi le petit Laye se trouva impliqué dans différents rites et ému par leur 

caractère sacré. Sa quête était une quête de l’Africain, une revendication d’une identité 

restée enfouie dans ses traditions. Q uelque part, la disparition ou au moins le déclin de 

ce monde est à l’image du destin du héros qui s’est avéré loin des champs. 

« Mais je n'aimais pas qu'il m'écartât ainsi du travail des 

champs. « Plus tard» Pourquoi ce « plus tard » ? Il me semblait 

que, moi aussi, j'aurais pu être un moissonneur, un 

moissonneur comme les autres, un paysan comme les autres. Est-

ce que… 

— Eh bien, tu rêves ? disait mon oncle. » E.N. Ed num, chap 

4, p27 

Le roman nous interroge sur la place de l’individu dans les processus de changements 

inexorables qui affectent toute civilisation. L’univers africain dans lequel a grandi le héros est 

un lieu qui a façonné l’auteur et on est en droit de dire que l’écriture est un moyen qui restitue 

et fixe les souvenirs de ce monde presque révolu. 

 

3. Défense de l'identité culturelle de l'œuvre et de son auteur 

C’est en soulignant les aspects culturels des lieux définis de l’Afrique que les auteurs 

africains ont pu promouvoir un discours narratif sur son univers. Ils peuvent ainsi parler 

au nom de l’Afrique, de toute une c i v i l i sa t ion  qui a très peu exporté sa culture. L’écriture 

est aussi une revendication d’une certaine différence ou encore d’une identité culturelle. Au-



67 

delà d’une recherche d’un écho favorable, il y a aussi une volonté d’acquérir une place et un 

statut indépendant dans le reste du monde. Les écrivains négro-africains ne s’attardent 

alors pas à puiser dans le terroir et mettre sur un piédestal certaines valeurs traditionnelles. 

Pour Lavallée et Krewer : « La culture contribue au développement de l’identité ethnique et 

des attitudes ethniques par l’appréhension progressive de soi et des autres, à l’intérieur des 

contextes culturels spécifiques»40  

L’univers africain de L’Enfant Noir est constitué de cette culture indigène qui est propre 

aux origines du héros, au lieu où il a passé son enfance, avant d’entamer une aventure 

scolaire. Camara laye idéalise les pratiques traditionnelles du peuple guinéen et par 

extension au peuple noir face au choc colonial. 

Conclusion  

Les composantes de ce mode de pensée typique à l’Afrique permettent de rendre 

compte de l'univers malinké dans sa diversité anthropologique et les racines de son 

élaboration intellectuelle. Si nous partons du principe selon lequel les croyances s o n t une 

construction intellectuelle qui évolue avec l’histoire des peuples, leur représentation dans le 

roman permet d‘imaginer et de comprendre le monde malinké, plus généralement le monde 

africain à un moment donné de son histoire. La tradition, les croyances, les images et 

représentations symboliques contribuent à expliquer, à décrire, sa spécificité culturelle. Sur 

le  plan chronologique, les caractéristiques de cet univers africain permettent de mesurer 

l’antiquité de la civilisation. 

Le caractère subjectif de ce qu’affirme le personnage principal sur son histoire pourrait 

être perçu comme une volonté du romancier de ne pas chercher à imposer une vision 

uniforme du fonctionnement de son monde, mais plutôt une exposition de celui-ci à l’esprit 

du lecteur. 

L’évocation du quotidien de l’écrivain qui semble loin des réalités urbaines, le monde 

exotique évoqué dans le roman peuvent être perçus comme l’une des résistances à 

                                                             
40 VINSONNEAU Geneviève. L’identité culturelle, Paris, Armand Colin/ VUEF, 2002, p. 13 



68 

l’uniformisation du monde. Cela peut se révéler comme une manière de réfléchir sur les 

héritages historiques et leur dépassement. La prise en compte de la réalité exotique peut 

s’avérer comme une critique ou au moins une prise de position idéologique. Camara Laye 

convoque dans ses textes l’imagerie africaine, les tamtams, les masques, les danses, 

les koras, bref un univers qu’il lie à ce qu’on désignera plus tard par l’Afrique mythique, celle 

d’avant l’arrivée des Européens.  



69 

Conclusion générale : 

L’univers africain dans L’Enfant noir est empreint de mysticisme, d’une cohésion de 

l’homme avec la nature. L’imaginaire des personnages est fondé sur les croyances, les 

considérations d’ordre mystique qui sont propres à ce monde. La relation avec les ancêtres, 

les totems, les rituels sont entre autres les motifs qui permettent de saisir ce mode de pensée 

caractéristique du peuple malinké. Compte tenu de la part importante qu’accorde le roman 

aux thématiques de la croyance, on peut mesurer la place importante qu’elle occupe dans 

les sociétés traditionnelles. Rappelons que tous les personnages du roman sont caractérisés 

par au moins un élément relatif à sa croyance. Cela se retrouve dans la rigueur du père quant 

au respect des rituels mais également à travers le don de prédire l’avenir grâce au totem. 

Cet univers de croyance africaine dans le roman de Camara laye s’apparente 

essentiellement au totémisme et à l’animisme qui sont tous deux des religions dites 

primitives. Dans une large mesure, ce roman met en scène ce type de croyance marqué par 

le culte des ancêtres, notons qu’avant l’arrivée de l’islam, ces religions ancestrales étaient 

largement partagées dans toute l’Afrique. Le personnage de Laye pose un regard à la fois 

admiratif et perplexe quant à la diversité, la richesse du monde métaphysique qui entoure le 

village de Kouroussa. Mais le héros éprouve progressivement une certaine distance par 

rapport aux évènements qui revêtent des aspects magiques, plus il avance en âge plus il 

s’éloigne des racines de sa culture. 

L’univers social du roman est fortement marqué par une communauté soudée autour 

d’une culture commune. L’organisation sociale repose sur la famille élargie à tendance 

patrilinéaire et c’est en fonction des classes d’âge que l’individu intègre différents groupes 

dans la communauté. La société évoquée dans le récit est un pendant vraisemblable du 

monde rural et traditionnel de la Haute-Guinée, celui-ci étant organisé en caste dans lequel 

les forgerons sont les principaux détenteurs du savoir religieux, ils sont les grands initiés de 

la société malinké. La manière dont le narrateur évoque les faits sociaux est révélatrice du 

communautarisme et de l’esprit fraternel qui unissent les villageois. D’une certaine manière, 

L’Enfant noir est donc un récit du monde rural. L’harmonie au sein de cette société, la 

fraternité qui y règne sont abordées à travers les évènements qui mettent en scène les 

membres du village lors de festivités comme les rites de circoncision ou d’initiation. Il est 



70 

constaté qu’à travers les rituels et les usages, le respect de la tradition apparaît comme l’une 

des valeurs primordiales que prônent les individus qui constituent cette communauté. Tout 

au long du récit, les péripéties tendent à montrer l’omniprésence de ce monde typiquement 

africain et son influence sur la personnalité du héros ainsi que sa vision du monde. 

A travers son roman, Camara Laye dresse un portrait de l’univers de son enfance en 

mettant en valeur ses singularités et ses diversités. A bien des égards, ce roman est une 

mise en valeur de l’identité culturelle du peuple auquel se rattache l’auteur, et ce d’autant 

plus que le roman est largement autobiographique. Si l’on se penche sur la genèse de 

l’œuvre, la nostalgie du royaume de l’enfance est sans doute un élément clé qui permet de 

comprendre cette peinture idyllique de l’Afrique que propose l’auteur dans son roman. 

Le roman de Camara Laye a une portée documentaire car il foisonne de références 

vraisemblables à la culture malinké. D’autre part, l’évocation lyrique de ce monde africain qui 

sert d’arrière-plan aux aventures de Laye a permis de dire qu’à travers l’univers narratif du 

roman, il y a une mise en valeur d’un monde et d’une culture propre à une région de l’Afrique. 

L’œuvre ne se contente pas de dire ou de décrire l’univers de l’enfance de Laye mais propose 

également d’innombrable jugement de valeur élogieux sur celui-ci. Du côté de l’auteur, ce 

retour sur le monde l’enfance qui est un élément clé de l’écriture autobiographique conforte 

déjà cette idée de valorisation. Il n’est pas exagéré de dire que L’Enfant noir  c’est l’enfance 

heureuse à travers la terre et la culture ancestrales. 

L’Enfant noir figure parmi les œuvres africaines de langue française les plus 

actuellement lues, notamment dans la catégorie littérature de jeunesse. Ce livre apporte un 

certain regard, une réflexion sur les changements dans les traditions. Certes, l’expression 

« univers africain » n’est pas uniforme et ne peut l’être, mais ce que Camara Laye représente 

dans ce roman revoie souvent à la « personnalité » d’un peuple africain, c’est-à-dire leur 

manière de penser, leur manière de vivre et plus largement leur vision du monde. A sa 

manière, ce roman nous interroge sur la place de l’héritage culturel dans un monde où 

l’occidentalisation affecte considérablement tout le continent africain. 

  



71 

Bibliographie 
 

Corpus : 

Camara laye, L’Enfant noir, Paris, Plon, 1953.  

 

Œuvres de l’auteur : 
CAMARA Laye. Le Regard du roi, Paris, Plon, 1954.  

CAMARA Laye. Dramouss, 1966.  

CAMARA Laye, Le maitre de la parole, Paris, Plon, 1978. 
 

Ouvrages : 
 

CHEVRIER Jacques. La Littérature Nègre, 3ème édition, Armand Colin, 2003,  

CHEVRIER Jacques. Le Lecteur d’Afrique, Honoré Champion, 2005,  

CALAME-GRIAULE Geneviève. Ethnologie et langage, la parole chez Dogon, Gallimard, 1965.  

FREUD Sigmund. Totem et Tabou (trad de l’allemand par Marielène Weber), Folio essais, 

2010.  

GIRARD René. La violence et le sacré, Grasset, 1987. 

JACQUEY Marie-Clotilde. Littératures francophones : Afrique-Caraïbe-Océan Indien, Clef, 

1994. 

JANHEINZ. T. Manuel de littérature négro-africaine. Du XVIe siècle à nos jours, de l'Afrique à 

l'Amérique, Resma, 1969. 

KIBALABALA N’sele, « Jeu » : revue de théâtre, n° 39, 1986, p. 63-66.] 

MBABUIKE Michael. « Le Cycle de l'amour dans L'Enfant noir de Camara Laye. »in 

Ethiopiques n°7 (1991): 29-31. 

STEEMERS Vivan. Le (Néo)colonialisme littéraire. (1950-1970). Paris : Karthala 2012. 

VINSONNEAU Geneviève. L’Identité culturelle, Paris, Armand Colin/ VUEF, 2002.  

WUNENBERG Jean Jacques. L’Imaginaire, PUF, 1996. (coll. Que sais-je, n° 649). 

 

Méthodes  

AMON Evelyne. Vocabulaire de l’analyse littéraire, Bordas, 1999. 

BONTE P. et IZARD M. Dictionnaire de l’ethnologie et de l’anthropologie, PUF, 2010. 

HERBERT Louis. L’analyse des textes littéraires : vingt méthodes, Université de Québec 
http://www.signosemio.com/documents/approchesanalyse-litteraire.pdf. 

HERBERT Louis. Méthodologie de l’analyse littéraire, Université du Québec. 

http://www.signosemio.com/documents/methodologie-analyse-litteraire.pdf 



72 

LABBE D. et MILLET Gérard. Le fantastique, Paris: Ellipses, 2000. 

LEJEUNE Philippe. Signe de vie. Le pacte autobiographie 2, Seuil, 2004. 

LEJEUNE Philippe. Le pacte autobiographique, Paris, le Seuil, 1975 

REUTER Yves. Introduction à l’analyse du roman, Paris, Dunod, 1996. 

 

Sites internet 

Ethiopiques,  revue semestrielle, 1991 n° 53. Semestriel.  
Disponible sur : http://ethiopiques.refer.sn/spip.php?article196> 

CAZENEUVE, J, « Sociologie du rite » (Tabou, magie et sacré) in Revue française de 
sociologie, 1971,12-4.pp.597-598. 
Disponible sur http://web/revue/home/prescript/article/frefsoc_0035-1969 1971 num 12_4_2026 

 

  

http://ethiopiques.refer.sn/spip.php?article196


73 

Table des matières : 

Introduction générale ..................................................................................................... 1 

Première partie : L'homme et son harmonieuse relation avec le mystique .............................. 9 

I. L’univers africain à travers l’imaginaire du roman. .................................................. 10 

A. Le sacré, l'interdit, des éléments fondamentaux dans la vie de l'individu. ............... 10 

1. Le sacré, un élément fondamental dans la vie de l'individu. ........................... 11 

2. L’homme et ses croyances ........................................................................... 12 

3. Une relation avec le divin qui n'est pas accessible à tous. ............................... 14 

B. La nécessité d’entretenir des liens permanents avec les ancêtres. ......................... 15 

1. La foi en l’immortalité de l’âme ..................................................................... 16 

2. L'Eminence des croyances ancestrales dans la vie du Père. ......................... 17 

3. Le père adopte une certaine disposition en accord avec ses croyances. ........ 18 

C. Les correspondances avec les ancêtres et les actes symboliques. .......................... 19 

1. La rencontre avec les divinités ...................................................................... 19 

2. Les descriptions des jeux rituels ................................................................... 20 

II. L’inscription de l’œuvre dans le fantastique. ........................................................... 22 

A. Le fantastique pour peindre un univers singulier. .................................................... 22 

1. Le regard émerveillé du narrateur sur son village .......................................... 23 

2. Le surnaturel dans l'ordinaire du village. ....................................................... 24 

B. Les individus ayant un don particulier ..................................................................... 26 

1. Le guérisseur et sa médecine ancestrale...................................................... 26 

2. Le portrait de la mère et ses pouvoirs magiques. .......................................... 27 

C. Les thèmes du pouvoir occulte .............................................................................. 29 



74 

1. Pouvoir et contre-pouvoir.............................................................................. 29 

2. Bons génies et mauvais génies. .................................................................... 30 

3. Les objets renfermant des forces magiques .................................................. 31 

Deuxième partie : La mise en scène de la communauté et la vie sociale .............................. 34 

I. La société du texte et la vie sociale ........................................................................ 35 

A. La vie communautaire à travers les personnages. .................................................. 35 

1. Les hommes illustres dans le milieu villageois. ............................................. 35 

2. La femme dans la société malinké ............................................................... 37 

3. L’enfant, au centre de la préoccupation de tous. .......................................... 39 

B. Les rapports humains dans la communauté villageoise .......................................... 41 

1. Entraide et fraternité comme valeur primordiale ........................................... 41 

2. Le griot et ses fonctions dans la société. ...................................................... 43 

3. Palabres et contes, des moments qui rassemblent le groupe. ...................... 45 

II. La tradition et l’héritage culturel .............................................................................. 46 

A. L’héritage culturel et sa mise en scène ................................................................... 46 

1. Découvrir et Vivre avec les savoirs ancestraux ............................................. 46 

2. L’individu et sa trajectoire sociale ................................................................. 48 

3. Prédominance des rituels dans le quotidien et les festivités .......................... 49 

B. L’homme sous la houlette de sa tradition ................................................................ 50 

1. Vision de l’homme et du monde dans le processus initiatique ....................... 51 

2. La danse, une constante dans tout rituel de célébration. .............................. 52 

Troisième partie : Exotisme et identité culturelle dans l’acte d’écriture .................................. 55 

A. Le cadre de l'histoire, un univers teinté de pittoresque. ........................................... 56 



75 

1. L’éloge du monde rural et les références aux forces de la nature. .................. 56 

2. Le Bestiaire .................................................................................................. 58 

3. Singularité du monde représenté et écart de culture. .................................... 59 

B. Les éléments de la mythologie africaine et l’art oral ................................................ 61 

1. Artifice artistique et influence de mythologie africaine. ................................... 61 

2. Les sources orales et les évocations de l’oralité de la culture ....................... 62 

C. Nostalgie d'un passé et communication littéraire. .................................................... 64 

1. Les valeurs mises en exergue dans l'œuvre .................................................. 64 

2. L’écrivain entre recherche et nostalgie .......................................................... 65 

3. Défense de l'identité culturelle de l'œuvre et de son auteur ........................... 66 

Conclusion générale : .......................................................................................................... 69 

Bibliographie ....................................................................................................................... 71 



Université d’Antananarivo 
Ecole Normale Supérieure 
Centre d’Etudes et de Recherches en Langue et lettres Françaises 
Année universitaire 2015 
 

Mémoire de fin d’études pour l’obtention du Certificat d’Aptitude Pédagogique de l’Ecole 

Normale supérieure. 

Soutenu le 23 Juin 2015 
76 pages 
 

 

« L’univers africain vu à travers un récit de vie, L’Enfant noir de Camara Laye » 

 

Résumé 

 

 

L’univers romanesque de L’Enfant Noir est marqué d’une part par le monde des 

croyances et de l’autre par le lien qu’entretiennent les hommes avec les ancêtres. 

Adoptant une approche essentiellement thématique, ce mémoire met en lumière les 

particularités de ce monde africain qui sert de cadre aux aventures de Laye, le héros de 

L’Enfant noir. A travers ses personnages et leur vision du monde, le roman de Camara 

Laye souligne l’importance de la croyance dans l’imaginaire du peuple malinké évoqué 

dans le roman. La société représentée dans le roman de Camara Laye porte également 

en elle les signes typiques de l’organisation des certaines sociétés africaines. On 

retrouve dans ce roman des personnages types qui composent les sociétés 

traditionnelles, griot, guérisseur, joueur de tam-tam, etc…La tonalité et l’atmosphère de 

ce récit autobiographique suggèrent l’harmonie qui règne dans cet univers malinké 

évoqué dans le roman. On peut dire que l’objet de cette œuvre majeur de Camara Laye 

est la valorisation des singularités et de la beauté de cet univers africain dans lequel a 

évolué l’auteur et son entourage. 

 

Mots clés : Croyance ancestrale, religion dite  primitive, rituel, société traditionnelle, 

tradition, exotisme, identité culturelle,  fantastique, univers narratif, roman autobiographique, 

récit d’enfance.  


	couverture-remerciement-avertissement-sommaire
	Mémoire-L'Univers Africain vu à travers un récit de vie, L'Enfant noire de Camara Laye
	Résumé du mémoire

