
1 

  

MINISTERE DE L’EDUCATION NATIONALE  

ET DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE  

-----=====----- 

UNIVERSITE DE TOAMASINA 

-----=====----- 

FACULTE DES LETTRES & SCIENCES 

HUMAINES 

----=====----- 

DEPARTEMENT DE PHILOSOPHIE 

-----=====----- 

 

Universite 
oamasina 
Fahaizaña sy Fañahy 

 

 

 

 

 

L’EXHUMATION 
DANS LE DISTRICT 

DE MIARINARIVO ITASY  
 

Mémoire de Maîtrise 

 

 

Présenté par M. RALAIARIMANANA Léandre 
Niveau D 

 

Sous la direction de Monsieur Antoine RAZAFITSIAMIDY  

Maître de Conférences 

21 Décembre 2007 

Année universitaire : 

 

2007 

 



2 

  

 

REMERCIEMENTS  
 

Au seuil de ce mémoire, je tiens à remercier tous ceux qui 

m’ont apporté de l’aide dans la réalisation de ce travail. 

Je tiens précisément à présenter mes très sincères 

remerciements à l’Université de Toamasina qui a assuré ma formation 

académique.  

Je voudrais exprimer mes vives reconnaissances à tous les 

enseignants de la Faculté des Lettres et Sciences Humaines qui ont 

parfaitement assuré ma formation. Je pense particulièrement à 

Monsieur Antoine RAZAFITSIAMIDY, mon encadreur et enseignant, 

Maître de Conférences, qui a bien voulu accepter de diriger ce travail 

en prodiguant ses conseils et ses encouragements. Il m’a constamment 

soutenu dans les diverses étapes de l’élaboration de ce travail en y 

consacrant beaucoup de temps. 

Je voudrais également présenter mes remerciements les plus 

profonds et les plus sincères à M. Odon Ratobison, enseignant au 

département de Philosophie de l’Université de Toamasina qui m’a 

aimablement fait part de ses remarques et de ses suggestions. 

Je tiens aussi à remercier mes parents, ma famille et mon cousin 

Jean Brice et son épouse Chantal qui m’ont soutenu financièrement et 

moralement tout au long de mes études. 

Finalement, je tiens à remercier tous ceux qui m’ont conseillé et 

participé, de près ou de loin, à l’accomplissement de ce travail. 

 

M. RALAIARIMANANA Léandre 

 



- 3 - 

  

LISTE DES INFORMATEURS 

N° Nom et prénom Sexe Résidence Profession 
Appartenance 

ethnique 
Date de 

l’entretien 

1 ANDRIAMIFIDY M 1 
Miarina
rivo I 

Chef de zone de la planification 
du district 

Merina 06/11/06 

2 JEAN (dit Razan) 50 M Antsahamarina Mpanandro (devin) Merina 18/01/05 
3 KOTOMANANA 60 M Mahatsinjo Mpanandro (devin) Merina 10/02/05 
4 JULIENNE 72 F2 Ifanja Cultivatrice Merina 16/03/05 

5 
MANDIMBIARIMANANA 
Harinaina Fanambinana 

27 F Manazary Secrétaire d’état civil Merina 09/11/06 

6 MBELOSON (dit Rambelo) 71 M Morafeno Mpanandro (devin) Betsileo 21/10/06 

7 
RAKOTOARIMIADANA Tinasoa 
Raumuald 

39 M Ambatomanjaka Secrétaire administratif Merina 21/10/06 

8 
RAKOTOARISON Romule 
Andriamanjatosoa 

45 M Antoby – Est Chef d’arrondissement Merina 12/12/06 

9 RAKOTONDRAINY Joseph 55 M Mandiavato 
Président du conseil 

communal 
Merina 09/10/06 

10 RAKOTONDRAIVO Raymond 42 M Antoby – Est Cultivateur Merina 12/03/05 
11 RAKOTONDRAVELO Laurant 45 M Mandiavato Trésorier communal Merina 09/10/06 
12 RAKOTONIRINA Pascal 39 M Morafeno Cultivateur Betsileo 20/05/05 

13 
RAKOTONJANAHARY Solofo 
Alphonse 

47 M Mandiavato Maire Merina 09/10/06 

14 
RAKOTORANALAHY Victor 
Arsène 

50 M Mandiavato Adjoint au Maire Merina 09/10/06 

15 RANDRIAMAHENINA Hoelison 40 M Antoby - Est Cultivateur Merina 12/03/06 
_________________________________ 

 

                                                 
1 M = masculin 

2 F = féminin 



- 4 - 

  

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

N° Nom et prénom Age Sexe Résidence Profession Appartenance 
ethnique 

Date de 
l’entretien 

16 RRANDRIANAIVO 52 M Soamahamanina Maire Merina 09/11/06 

17 
RANDRIANARIMANANA 
Guy Albert 

38 M Sarobaratra Adjoint Maire Merina 20/12/06 

18 RANDRIANJAFIKOLONA 75 M Manazary Mpanandro (devin) Merina 25/11/06 
19 RASOA (dite Ramama) 47 M Ampolomanarivo Cultivatrice Betsileo 29/03/05 
20 RASOLOHERISON Faly Henri 55 M Antoby – Est 2ème adjoint au Maire Merina 12/12/06 
21 RATSARAHEFA Edmond 56 M Antsahamarina Mpanandro (devin) Merina 12/11/06 

22 
Ravelojaonina Andrianaivo 
Tantely 

33 M Miarinarivo II Secrétaire administratif Merina 07/11/06 

23 
RAZAFIMAHATRATRA  
Alexandre 

48 M Miarinarivo I Ingénieur d’agriculture Antefasy 20/12/6 

24 
RAZAFINDRAFAHTRA Jean 
Chrysostome 

53 M Miarinarivo I Comptable commune Merina 08/11/06 

25 RAZAFINDRAKOTO Givance 41 M Miarinarivo I 

Chef de Service Régional 
de la Pêche et des 

Ressources Halieutiques 
(S.R.P.R.H.) 

Merina 19/12/6 

26 SAFIDY  22 F Manazary Secrétaire administratif Merina 08/11/06 
27 VOAHANGY 46 F Miarinarivo I Bibliothécaire du lycée Betsileo  05/01/07 



5 

  

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

INTRODUCTION  



6 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

L’homme est un être social qui se regroupe dans une société. Il 

communique entre eux par un langage bien ordonné et bien articulé. 

L’homme est aussi le seul être vivant doué de pensée, de réflexion, de 

raisonnement et d’intelligence. Par ces derniers, il est le seul être capable 

d’améliorer sa condition de vie, de transformer et de changer son 

environnement, d’inventer et de créer quelque chose pour satisfaire ses 

besoins. 

Dans la vie sociale, l’homme rencontre toujours des problèmes, 

car tout le monde n’a pas la même façon de penser, la même raison, la 

même connaissance, le même savoir-vivre, ni la même instruction. La 

diversité ou la pluralité entraîne un conflit au sein de la société, et cela 

détruit aussi l’harmonie sociale. Pour sauver donc cette harmonie sociale, 

l’homme construit et crée des lois. La loi est un ensemble de règles édictées 

par une autorité souveraine et imposées à tous les individus d’une société 

ou d’une région, d’une ethnie ou d’un pays. La loi est faite dans le but 

d’empêcher les hommes de faire du mal aux autres ou à l’environnement. 

C’est aussi une balise morale pour l’homme de respecter les autres. 

Il y a aussi des lois indirectes que l’homme doit respecter dans la 

société. Ces lois ne sont pas écrites comme les lois organiques ou les lois 

administratives, mais elles sont conservées et transmises de génération en 

génération par la population. Ces lois sont manifestées par les fady 

(interdits) et les fomba (coutumes). Le fady est une chose qu’il ne faut pas 

faire, par contre, le fomba est la chose qu’il faut faire. Mais l’homme a 

aussi un autre problème face à son environnement, car il doit subir la 

transformation et les règles de la nature auxquelles il ne doit pas échapper, 

comme les cataclysmes et quelques phénomènes naturels : inondations, 



7 

  

cyclones, tremblements de terre, tempêtes. Mais ce qui préoccupe l’homme 

davantage, c’est la mort. La mort est une chose très affreuse pour lui, car 

malgré la performance de la science et de la technique, nul n’arrive à 

échapper à la mort. Elle était, elle est et elle existera toujours, c’est-à-dire 

que la mort est omniprésente dans la vie de l’homme. Et personne ne 

connaît ni ne comprend ce qui est derrière le rideau de la mort et de ce qui 

est dans l’au-delà. 

Les idées des hommes divergent : certains pensent qu’il n’y a 

plus rien après la mort, mais d’autres croient qu’il y a encore une autre vie 

après la mort. Pour cette dernière, la population du district de Miarinarivo 

Itasy respecte les morts, et elle fait tout pour que les morts se réunissent 

dans l’au-delà. Et pour réunir les morts ou les ancêtres, il faut faire 

l’exhumation. 

L’exhumation est considérée comme une coutume qui assure la 

liaison entre les vivants et les morts, comme une continuité de la vie. C’est 

pourquoi, la population de Miarinarivo Itasy a hérité de ses ancêtres 

l’exhumation jusqu’à nos jours en pensant qu’il faut encore exhumer les 

morts. 

C’est la raison pour laquelle nous avons choisi ce thème pour que 

nous puissions connaître davantage et approfondir notre culture. Et de plus, 

nous en avons également profité pour connaître un peu plus sur le district 

de Miarinarivo Itasy en répondant aux questions suivantes : que signifie 

l’exhumation pour la population de Miarinarivo Itasy ? Comment se passe-

t-elle ? Et quelle est vraiment sa valeur pour les gens de ce district ? 

Ainsi, pour mener à bon terme ce travail et pour pouvoir répondre 

à ces questions, nous essaierons de voir dans la première partie de notre 

travail la présentation de notre terrain d’étude : sa situation géographie et 

quelques données sur l’histoire de Miarinarivo Itasy et de dire quelques 

mots sur la population et ses modes de vie. Dans la deuxième partie, nous 

décrirons le déroulement de l’exhumation dans le district de Miarinarivo 

Itasy. Nous débutons cette partie par quelques mots sur la mort et sur le 

tombeau et nous terminons par la dernière réunion familiale. Et dans la 

troisième et dernière partie, il sera question de réflexion sur l’exhumation, 



8 

  

dans laquelle nous allons tenter de voir les causes, ses inconvénients, ses 

avantages ainsi que ses valeurs. 



9 

  

CARTE DU DISTRICT DE MIARINARIVO ITASY 3 
LOCALISATION ET CARTE  

DU DISTRICT DE MIARINARIVO ITASY 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Echelle :  

 

   Chef lieu (Miarinarivo I) 

 

   Zone de district 

   Zone Communale 

∗                      Miarinarivo II 

                                                 
3 Carte dessinée par M. Rahajarimanana Genestin, étudiant en 4e année en Géographie à 

l'Université de Toamasina. 

0            10 km 



10 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PREMIERE PARTIE  
 

PRESENTATION DU TERRAIN 
D’ETUDE  



11 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CHAPITRE I  
 

PRESENTATION GEOGRAPHIQUE 

 

I.- La délimitation du district de Miarinarivo Itas y 

Le district de Miarinarivo Itasy fait partie de la région d’Itasy. Il 

se trouve à 58 km à l’ouest de la capitale (limitrophe Irihitra), et le chef-

lieu est à 88 km4. Miarinarivo est traversé par la R.N.1 qui relie 

Antananarivo à Tsiroanomandidy. Il est limité à l’est par le district 

d’Arivonimamo, à l’ouest par celui de Tsiroanomandidy, au nord par le 

district de Fenoarivo-Be et au sud par celui de Soavinandriana. 

Miarinarivo se trouve entre les 18° 13’ et 19° 05’ de latitude sud 

et les 46° 08’ et 47° 02’ de longitude est. Sa superficie est de 2 958 km2 et 

compte 242 856 habitants en 20055. Le district compte 134 fokontany 

(quartiers) qui sont groupés en neuf arrondissements. La population est 

éparpillée dans les quatorze communes : Alatsinainikely, Ambatomanjaka, 

Analavory, Andolofotsy, Anosibe Ifanja, Antoby-Est, Miarinarivo 

Urbaine, Miarinarivo Suburbaine, Mandiavato, Manazary, Sarobaratra, 

Soamahamanina, Soavimbazaha et Zoma-Bealoka. 

                                                 
4 Information obtenue auprès de M. Andriamifidy Hilarion, chef de zone de la planification du 

district de Miarinarivo Itasy. Enquête du mois de novembre 2006. 
5 Idem. 



12 

  

II.- Le relief 

D’un seul coup d’œil, le relief du district de Miarinarivo Itasy est 

caractérisé par deux unités très distinctes. A l’est du lac Itasy, la terre est 

rouge et un peu dure. Cette zone est aussi dominée par une succession de 

collines et de petites vallées. On rencontre aussi des forêts naturelles de 

tapia dans cet endroit. Par contre, sur le côté ouest du lac, on rencontre une 

composition de massifs volcaniques et de larges vallées très fertiles. Et 

parmi ces vallées, il y a des vallées humides qui possèdent un îlot de forêts 

claires. 

Les parties sud et le nord du district sont marquées par la 

présence de hautes montagnes. Au sud, la montagne de Manja qui a une 

hauteur de 1 765 m et au nord la montagne d’Ambatomanjaka avec une 

hauteur de 1 500 m formant un alignement granitique de direction 

méridienne6. 

 

III.- Le climat 

Le climat de Miarinarivo Itasy est marqué par trois saisons 

différentes. La première, c’est la saison sèche, du mois d’avril au mois de 

juin. La température est beaucoup plus chaude que celle de la saison 

fraîche, mais cette période est dominée par des rafales de vent très fortes. 

La deuxième, c’est la saison fraîche. Cette saison commence au 

mois de juillet et va jusqu’au mois d’août. Il fait très froid et la température 

descend jusqu’à 7° C. Chaque matin, des nuages de brouillard dominent la 

surface de la terre jusqu’à 9 ou 10 heures. 

Et la troisième, c’est la saison pluvieuse du mois d’octobre au 

mois de mars. Durant cette saison, on entend des tonnerres assourdissants. 

On rencontre aussi des soirées où le ciel est très clair. Et le plus dangereux, 

c’est la foudre. Presque chaque année, elle tue des gens ou des animaux ou 

un arbre quand elle tombe. 

                                                 
6 Information obtenue auprès de M. Andriamifidy Hilarion, chef de zone de la planification du 

district de Miarinarivo Itasy. Enquête du mois de novembre 2006. 



13 

  

Il y a quelques années, la pluie tombe régulièrement avec une 

quantité normale et suffisante pour les agriculteurs. Mais depuis quelques 

temps, la saison de pluie n’arrive plus à maintenir son cycle normal. 

Quelquefois, la pluie tombe beaucoup et en avance, ou bien elle a un très 

grand retard. Quelquefois aussi, elle est très abondante et elle arrive même 

à provoquer des inondations. Mais il y a aussi des moments où la pluie 

tombe très rarement. En général, ce désordre saisonnier est le résultat de la 

destruction de l’environnement faite par l’homme. Et le pire de cette 

destruction est provoqué par le feu de brousse. 

Les gens du district de Miarinarivo sont des amateurs de feux de 

brousse. En 2005, par exemple, le feu a détruit une superficie de 87 ha. Ce 

chiffre a augmenté à 172 ha en 2006. Souvent, le feu se produit deux ou 

trois mois avant la saison des pluies. Et ce sont les bouviers qui allument le 

feu dans le but de créer de nouvelles prairies pour leurs bêtes. Mais il y a 

aussi des gens qui trouvent leur plaisir en voyant des feux (pyromanies) et 

sans oublier le cas d’accident. Le 25 juin 2006, un lanceur maladroit de 

feux d’artifice a produit du feu et ce dernier s’est propagé jusqu’à 1 034 ha 

de terrain7. 

 

IV.- Les cours d’eau 

Miarinarivo Itasy est riche en cours d’eau et a des rivières 

comme Imazy, Varahana, Kavazimba, Matiandrano, Sahona, 

Andalindrano, Bedoroka, Ikelitiana, Andriampotsy, Mahavoky, 

Ampihiaka, Lily, Amparihindrano, Ikopakely, Ambararatabe, 

Andranomena, Andranomaitsolomaso, Andriakely, Kelimahery et 

Anorana. 

Ces cours d’eau et rivières jouent des rôles très importants pour 

les agriculteurs. Une fois que la pluie n’arrive pas à satisfaire les besoins 

des plantes, leur propriétaire court auprès d’une rivière en faisant un petit 

barrage dans le but d’irriguer ses terrains. En 2004, le district a enregistré 

                                                 
7 Information obtenue auprès du bureau Eau et Forêt du district de Miarinarivo Itasy, enquête 

du mois de novembre 2006. 



14 

  

20 804 ha de surface irriguée8. Les rivières ne sont pas seulement utilisées 

pour arroser les plantes, mais aussi pour garder en permanence le niveau de 

l’eau dans la pisciculture et la rizi-pisciculture qui occupent 2 390 ares de 

surface9. 

                                                 
8 Information obtenue auprès de M. Andriamifidy Hilarion, chef de zone de la planification du 

district de Miarinarivo Itasy. Enquête du mois de novembre 2006. 
9 Idem. 



15 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

CHAPITRE II  
 

QUELQUES DONNEES HISTORIQUES 
SUR MIARINARIVO ET ITASY  

 

I.- Données historiques sur Miarinarivo 
A remarquer que l’histoire de Miarinarivo et Itasy est présentée 

en deux moments : celui du mythe et celui de l’histoire. Nous allons voir 

successivement ces deux moments. 

Miarinarivo est considéré comme le centre de Madagascar, ceci, 

dit-on, pour la raison suivante. A l’époque royale, Imamo10 était dirigé par 

le premier grand roi connu sous le nom d’Andriambahoaka I qui régnait de 

1647 jusqu’en 1667. Après sa mort, son fils Andriambahoaka II lui 

succéda de 1667 à 1687. Et celui-ci déplaça la capitale du royaume sur 

l’îlot d’Ambohiniazy, un îlot qui se trouve dans la partie sud du lac Itasy. 

Un jour, le roi Andriambahoaka II dit à ses conseillers : 

« On dit que l’île sur laquelle nous habitons est 

entourée d’une étendue d’eau sans limite, mais 

personne ici n’a vérifié le fondement de ces dires. 

J’aimerai savoir si cela est vrai. Prenez donc de la 

nourriture et partagez-vous en deux groupes, l’un 

partant vers l’ouest et l’autre vers l’est, marchez sans 

vous arrêter tant que vous n’aurez pas atteint le bord de 

la mer. Une fois arrivés, vous pouvez vous reposer 

                                                 
10 Imamo : Arivonimamo actuel. 



16 

  

pendant trois jours avant de retourner ici me rendre 

compte de ce que vous aurez vu » 11. 

Ainsi parla le roi, ainsi fut-il obéi. Les deux groupes partirent et 

bien peu de temps après, on fut bien surpris de les voir revenir le même 

jour, annonçant chacun qu’ils avaient atteint la mer. Andriambahoaka II dit 

alors : 

« Il est vrai donc que je règne sur le milieu de la terre ». 

Et il prit le nom d’Andriambahoakafovoanitany. Ce qui signifie 

le seigneur du peuple du centre de la terre. 

On raconte que dans les temps les plus anciens, à l’époque du roi 

Andrianampoinimerina, la ville s’appelait encore Mamolakazo, car le vent 

peut devenir si fort par moment qu’il fait plier les arbres. La ville était 

dirigée par une reine connue sous le nom de Ravoromanga. Elle était aussi 

très célèbre sur le plan du savika ou tolon’omby (tauromachie) et le 

diamanga (savate). La reine était ferme et têtue si bien que les soldats du 

royaume dans leur avancée vers l’ouest n’arrivaient pas à la vaincre. Ils 

finirent donc par proposer l’état de siège à la ville, l’encerclant de tous 

côtés, empêchant ainsi les habitants de mener à bien les opérations de troc 

dont ils vivaient. La ville fut donc prise par les soldats, mais la reine ne fut 

pas capturée. Ravoromanga s’enfuit et fonda un autre village du nom 

d’Ambohiboromanga, plus à l’est et dont les fossés protecteurs sont encore 

visibles au nord de Mandiavato, non loin avant l’entrée du village 

d’Amparibohitra. 

 

1.- Origine du nom Miarinarivo 

Les ancêtres malgaches ont tendance à donner un nom à 

quelqu’un ou à quelque chose ou à un village, en considérant les 

caractéristiques, les mouvements ou les événements qu’ils ont vécus. Le 

district de Miarinarivo actuel s’appelait Mamolakazo avant l’arrivée des 

soldats du roi Andrianampoinimerina. Celui-ci souhaitait réunir tout le 

                                                 
11 Information obtenue auprès du M. Razafindrafahitra Jean Chrysostome, comptable de la 

commune urbaine de Miarinarivo. Enquête du mois de novembre 2006. 



17 

  

peuple malgache dans un seul royaume. Il envoyait donc des soldats pour 

faire la conquête de tous les villages. Le passage de ces soldats a changé le 

nom de plusieurs villages. 

On explique ainsi le nom de Miarinarivo. 

Les soldats du roi Andrianampoinimerina sont partis 

d’Antananarivo vers l’Ouest. Ils ont dû traverser une rivière et ce lieu a 

donc été appelé par la suite Ampitatafika (là où l’armée a traversé). Puis ils 

ont continué leur chemin et leur nombre s’est accru en route jusqu’à ce 

qu’ils atteignent le nombre de mille et cet endroit précis a été appelé 

Fenoarivo (là où ils sont devenus mille). Les soldats ont toujours marché et 

pour se donner du courage, ils ont bu du rhum jusqu’à l’ivresse. Le lieu a 

été donc appelé Arivonimamo (les mille sont ivres). Il leur fallait 

cependant avancer, mais ils n’étaient pas redevenus tempérants avant 

d’atteindre Miarinarivo, ville dont le nom signifie « les mille se sont 

rétablis ». Jusqu’ici, ils n’avaient pas de chef défini, mais une fois arrivés 

encore plus à l’Ouest, ils ont décidé de choisir quelqu’un pour les 

gouverner et ce lieu s’est alors appelé Tsiroanomandidy (là où deux ne 

peuvent pas gouverner ensemble). 

 

2.- L’histoire d’Andriamihatrarivo 

La chèvre et la viande de chèvre sont fady (interdites) à 

Miarinarivo. Ce fady est prononcé par le dernier roi de la ville avant 

l’arrivée des colons. Depuis ce temps jusqu’à nos jours, ce fady est 

toujours respecté par la population de Miarinarivo. Si quelqu’un le 

transgresse, un mauvais signe se produit comme la pluie qui tombe en 

plein soleil, de la grêle qui tombe en saisons sèche. En 2004, par exemple, 

un gros tourbillon a ravagé quelques maisons et a fait tomber des arbres. Il 

ramasse aussi beaucoup de choses comme des toits, des vêtements, des 

feuilles d’arbres qui se trouvent sur son chemin. En rencontrant ce genre de 

chose, la population pense que le roi est en colère. Alors les gens courent 

auprès du tombeau du roi en apportant des offrandes pour le calmer. 

Voici l’histoire de ce roi. 



18 

  

Andriamihatrarivo était le dernier roi de la ville de Miarinarivo. Il 

a résisté longuement aux soldats des colonisateurs venus pour combattre 

les soldats du roi, car Andriamihatrarivo possédait un talisman qui les 

protégeait. Le roi et ses soldats ont lutté jusqu’au bout contre les 

colonisateurs, mais le roi a été trahi par l’une de ses belles-filles. Cette 

dernière était amoureuse d’un des soldats étrangers et conseilla à ces 

derniers d’enduire les balles de leurs fusils avec de la graisse de chèvre. Le 

talisman était fady (interdit de chèvre). Le talisman n’avait plus de 

pouvoir, alors le roi a pu être capturé. Les colons l’ont enterré jusqu’au 

cou, mais ne l’ont tué qu’après avoir enduit son visage et sa tête avec de la 

graisse de chèvre. Andriamihatrarivo était donc mort, mais avant de 

mourir, il avait interdit à la population d’emmener des chèvres ou de 

transporter de la viande de chèvre. 

Depuis lors donc, cet animal est interdit à Miarinarivo et à cause 

de cette trahison, aucune des belles-filles du roi, c’est-à-dire aucune des 

épouses de ses descendants, n’a le droit de pénétrer dans son tombeau. 

 

3.- Histoire sur le plan politique 
Dans le passé, le district de Miarinarivo actuel jouait un rôle 

primordial dans l’organisation administrative. A cette époque, Miarinarivo 

était encore classé comme un district. Il était le chef-lieu de cercle militaire 

en 1899, dans le cadre de la politique de pacification. En ce moment, 

Madagascar comptait six provinces et dix-neuf cercles militaires. De 1905 

à 1947, la commune urbaine de Miarinarivo actuelle a été élue comme 

chef-lieu de la province de l’Itasy. En 1960, Miarinarivo était le chef-lieu 

de la préfecture de l’Itasy. Et actuellement, il est devenu le chef-lieu de la 

région d’Itasy. 

La région de l’Itasy est formée par trois districts : le district 

d’Arivonimamo à l’est, le district de Miarinarivo au centre et le district de 

Soavinandriana à l’ouest. Cette organisation conserve encore une grande 

importance sur le plan spatial de l’implantation des services 

administratifs12. 

                                                 
12 Information obtenue auprès de M. Andriamifidy Hilarion, chef de zone de la planification du 

district de Miarinarivo Itasy. Enquête du mois de novembre 2006. 



19 

  

 

II.- Données historiques sur Itasy 

Bien avant la maîtrise de l’eau, Itasy n’était qu’une simple plaine. 

Le sol était très fertile pour la culture, c’est pourquoi Rapeto, le géant, 

avait décidé d’exploiter cet endroit. Il se consacrait donc à la culture du riz. 

Le terrain n’était pas seulement fertile, mais il était aussi couvert 

de prairies bonnes pour les bêtes. C’est la raison pour laquelle, Rasoalao, 

une bonne éleveuse de zébus, était venue dans la région pour le bien de ses 

animaux. La plaine était entourée par des montagnes et pour faciliter sa 

tâche de gardiennage, Rasoalao grimpait au sommet de la montagne. Un 

jour, Rasoalao rencontra Rapeto et cette rencontre provoqua l’histoire du 

lac Itasy. 

1.- La légende de Rapeto et de Rasoalao 

Un mythe malgache, celui de Rapeto et Rasoalao raconte la 

formation du lac. C’est l’histoire d’une dispute, d’une crise conjugale ou 

affaire de famille, puisque selon certains, ils étaient frère et sœur, alors que 

d’autres les disent mari et femme. Pour la commodité de la narration, nous 

choisirons la deuxième possibilité. On dit qu’à l’époque, habitait en ces 

lieux un couple Rapeto et Rasoalao. Rapeto est un Vazimba descendant de 

Ratrimo. Il était un homme grand et fort, un géant qui, dit-on, atteignait la 

lune. 

Quant à Rasoalao, elle était une Vazimba de l’Ankaratra qui se 

dirigeait vers l’Ouest en direction d’Ambohimiangara. Elle avait deux 

filles Rasoavolondrainy et Rangorimanga. Il y avait des moments où 

Rasoalao habitait à Amborimanga, à Ikasige de Mandridrano, à 

Ambatomanjaka et à Ambohiby de Mamolakazo. Elle élevait de très 

nombreux zébus qui paissaient dans les plaines et sur les collines 

environnantes. Elle devint pour cela une reine mystique et on la dit 

propriétaire des bœufs sacrificiels sans bosse, les jamoka, que l’on utilisait 

dans les anciens cultes lunaires. 

On raconte ainsi l’histoire de leur dispute. 



20 

  

Souvent, les zébus de Rasoalao allaient dans les rizières et 

saccageaient les cultures de Rapeto. Il dit alors à son épouse : 

« Très chère Rasoalao, tes zébus ont déjà beaucoup abîmé mon 

riz, alors, je te demande de les surveiller pour que mon labeur ne soit pas 

vain ». 

Rasoalao ne se soucia point cependant de ces paroles et les zébus 

continuaient à aller à leur gré sur les collines de l’Itasy et à piétiner le riz 

de Rapeto. 

Furieux, Rapeto monta à Ambohimiangara et 

dit : 

« Ne t’ai-je pas déjà dit que tes zébus détruisent 

mon riz ? Pourtant, tu n’as rien fait pour les en 

empêcher ! ». 

-- « Calme-toi, mon mari, ce sont des animaux 

et tu te battrais avec des animaux ? », répondit Rasoalao 

sans plus s’occuper de lui.  

--« Tu oublies que le riz que tu manges est celui 

que je cultive, reprit-il, je vais donc faire en sorte que s’il 

n’y a rien pour moi, il n’y ait rien pour toi non plus ». 

Il alla donc chercher un grand rocher qu’il plaça au nord-ouest, à 

l’endroit où l’eau s’écoulait. L’eau s’est alors accumulée dans la vallée, 

inondant les rizières et donnant naissance au lac Itasy. Rapeto est alors 

parti s’installer près d’Antananarivo pour poursuivre en paix son activité 

de cultivateur. Et Rasoalao ne retrouvant plus de riz aurait migré vers 

l’ouest. On trouve encore dans certains endroits l’empreinte d’un pied de 

Rapeto : à Ambohitrarahaba, à Ambohibato, à Mandialaza, à 

Ambohitrakolahy, à l’est de Fierena. Et on trouve jusqu’à maintenant au 

sommet d’Ambohimiangara les mokon-janak’omby (des piquets où on 

attache les petits veaux). Quant à ses marmites, il y a des malfaiteurs qui 

ont essayé de les voler. Ils ont été arrêtés et les marmites ont été rapportées 

et placées devant la mairie d’Arivonimamo (ville du M.D.R.M. des 

rebelles Malgaches durant la colonisation, en 1947). 

 



21 

  

2.- L’idée scientifique 

Tout porte à croire que le lac Itasy, d’une superficie de 45 km2, 

avec une profondeur de 6 m, se forma lorsqu’un volcan fut en éruption. La 

vallée qui l’entoure fut bloquée par une coulée de lave, voilà 8 000 ans. 

Le lac s’étend près du village d’Ampefy à 120 km à l’ouest 

d’Antananarivo, et à 35 km de Miarinarivo. On y accède 

traditionnellement par la commune d’Ampefy située à une douzaine de 

kilomètres au sud d’Analavory sur la R.N.1. 

Le W.W.F. a déclaré cette zone site d’intérêt et a alloué 3 500 ha 

à la recherche et à la préservation des 33 espèces d’oiseaux dont plusieurs 

des migrateurs, qui la peuplent. Le lac a donné son nom à l’ensemble de la 

région contenue entre les massifs de l’Ankaratra au sud et du Bongolava à 

l’ouest : comme Soavinandriana Itasy, Analavory Itasy, Miarinarivo Itasy. 

Le lac est aussi marqué par l’existence de deux endroits très célèbres : 

l’îlot de la sainte Vierge Marie et le site historique d’Ambohiniazy. 



22 

  

 

 

 

 

 

 

CHAPITRE III  
 

LA POPULATION ET SES MODES DE VIE  
 

I.- Sur le plan social 

Le district de Miarinarivo Itasy est peuplé par des ethnies 

différentes : Merina, Betsileo, Antandroy, Bara, Antefasy et Sakalava. Il y 

a aussi des immigrants comme : Italiens, Congolais et Bouroundais. Les 

Merina sont les premiers à occuper la région. Ils sont aux 90 % du nombre 

total de la population. 

En général, la majorité des gens exploitent la fertilité du sol. 

C’est la raison pour laquelle, les 95 % à 96 % de la population sont des 

cultivateurs, sauf dans la commune urbaine de Miarinarivo, dont le nombre 

des cultivateurs est réduit à 20 % seulement, les 40 % de la population sont 

des fonctionnaires et le reste des commerçants et autres. 

La région est une grande productrice de cultures vivrières : riz, manioc, 

patate ; et des cultures légumineuses et céréales : arachide, haricot, maïs, 

voandzou (voanjobory), tomate, oignon et ail. Actuellement, les gens 

pratiquent aussi la culture des cornichons, des concombres, des haricots 

verts et des poireaux sous la direction de la société LE CONFRUIT. A 

propos de la culture du riz, le district possède deux types : le premier 

consiste à celui du riz pluvial (vary an-tanety). La culture est faite pendant 

la période des pluies, c’est-à-dire à la fin du mois d’octobre et la moisson  



23 

  

est faite au mois de mars. En 2004, sur une surface de 1 098,9 ha, on a 

récolté 1 623,75 tonnes de paddy13. 

Le deuxième est le riz irrigué (vary vaky ambiaty) ; Le labour 

commence au mois de novembre et la récolte est faite les mois de mai à 

juin. Mais il y a certains cultivateurs qui font du vary aloha (riz en 

avance) ; celui-ci commence au mois d’août, septembre et on récolte au 

mois de décembre, janvier. En 2004, sur 20 804 ha de superficie, on a 

récolté 62 184,8 tonnes de paddy14. 

Concernant l’élevage, les gens ne le considèrent pas comme une 

base de vie, mais seulement pour certaines choses. Ils élèvent des zébus 

non pas pour fonder une ferme, mais seulement pour faciliter le labour et le 

transport, et aussi pour faire une offrande. Les gens élèvent des porcs pour 

attendre l’occasion d’une grande fête. Ils élèvent aussi des volailles dans le 

but de montrer leur respect envers ceux qui leur rendent visite. En 2004, 

les éleveurs du district n’ont que 64 261 bovins, 7 356 porcins et 

19 936 volailles15. 

Il y a aussi des pêcheurs à Miarinarivo. Certains d’entre eux sont 

des propriétaires de piscicultures et de rizi-piscicultures. Ces deux 

dernières occupent une surface de 2 390 ares. Ces pêcheurs sont libres de 

vendre leurs productions au moment où ils veulent le faire. Leur rendement 

est de 7 809,25 kg en 2004. 

Par contre, il y a des gens qui se contentent de pêcher les 

poissons qui se trouvent dans les lacs, les étangs et les plans d’eau. Ces 

trois derniers donnent une superficie de 1 548 ares et donnent 3 396 kg de 

rendements en 2004. Les pêcheurs sont sous la surveillance de l’agent du 

Service Régional de Pêche et des Ressources Halieutiques (S.R.P.R.H.). Ils 

sont donc obligés de fonder un groupement pour avoir l’autorisation de 

pêche. 

                                                 
13 Information obtenue auprès de M. Razafimahatratra Alexandre, ingénieur d'agriculture 

Miarinarivo Itasy. Enquête du mois de décembre 2006. 
14 Idem. 

15 Information obtenue auprès de M. Andriamifidy Hilarion, chef de zone de la planification du 

district de Miarinarivo Itasy. Enquête du mois de novembre 2006. 



24 

  

De même, pour le grand lac Itasy, les 1 800 exploitateurs se 

forment en 35 groupements. Durant la campagne de pêche, c’est-à-dire du 

mois de décembre jusqu’au mois de septembre, les pêcheurs pêchent à peu 

près 450 tonnes par an. Les 50 % de la production sont exportés à 

Antananarivo, les 10 % à 15 % vendus à Tsiroanomandidy et le reste 

(30 % à 35 %) sont pour les villes qui entourent le lac : Ampefy, 

Analavory, Manazary, Miarinarivo et Soavinandriana16. 

A propos de l’artisanat, les hommes s’occupent de la forge, en 

fabriquant des outils agricoles : charrues, bêches, chaînes, brouettes. Ils 

pratiquent aussi la menuiserie en fabriquant des meubles et des charrettes. 

Les hommes assurent aussi la maçonnerie ainsi que la poterie, en créant 

des cruches d’eau, des pots à fleurs et des statues de décoration, tandis que 

les femmes se consacrent au tissage. Certaines tissent le lamba landy (la 

soie), les autres fabriquent des tapis avec les fibres de sisal. Et d’autres 

groupes de femmes utilisent de la chaume, des roseaux, des herbes pour 

créer des nattes, des paniers et des chapeaux. On remarque qu’avant, les 

artisans se contentaient seulement de satisfaire le marché local. Mais 

actuellement, certains d’entre eux essaient de vendre leurs productions à 

l’extérieur de leur village. 

Sur le plan sanitaire, la santé des gens est assurée par 31 

médecins, 9 sages-femmes et 13 infirmiers qui se travaillent dans les 13 

C.S.B.1, 16 C.S.B.2, 1 B.S.D. et 1 C.H.D. L’année 2006, le district a 

obtenu un centre de radiologie et un bloc opératoire opérationnel. 

Malheureusement, le district n’a pas de pharmacie, mais seulement 23 

phagecoms et 13 dépôts de médicaments17. 

Malgré la perfection de la science, il y a encore des gens qui 

courent auprès des guérisseurs traditionnels, car il y a des maladies que 

seuls les guérisseurs traditionnels peuvent guérir comme le cas des vorika 

(empoisonnement par des aliments ou des boissons), rao-dia (ramassage de 

l’empreinte de pied d’une personne dans le but de lui faire du mal), 

androbe (le malade s’évanouit en faisant de forts mouvements du corps et 

                                                 
16 Information obtenue auprès de M. Razafindrakoto Givence, chef de S.R.P.R.H. Miarinarivo 

Itasy. Enquête du mois de décembre 2006. 
17 Information obtenue auprès du S.S.D. Miarinarivo, novembre 2006. 



25 

  

il y a de la bave très abondante qui sort de sa bouche) et le fanainga lavitra 

(le malade part non pas selon sa volonté, mais selon l’effet de la sorcellerie 

qu’une autre personne lui a faite. Souvent, c’est le cas des amoureux). 

Sur le plan de l’éducation, presque tous les fokontany (quartiers) 

de cette région ont une école primaire publique et il y a aussi des écoles 

privées. On compte 327 établissements en 2004. Et la plupart des 

communes ont un C.E.G. (22 établissements). Le district n’a que quatre 

lycées d’enseignement général : l’un d’entre eux est public, mais les autres 

sont des lycées privés. Miarinarivo n’a qu’un seul établissement technique. 

Et pour finir, depuis l’année 2000, Miarinarivo est fréquenté par le 

C.N.T.E.MAD (Centre National de Télé-Enseignement de Madagascar) et 

l’I.S.M.R. (Institut Supérieur Monseigneur Ramarosandratana). Ce dernier 

délivre un diplôme de licence en appui au développement local18. 

La communication du district de Miarinarivo est assurée par la 

poste pour les couriers, le télma, l’agence Orange et le Celtel pour la 

communication téléphonique et aussi par la radio Feon’Itasy connue sous 

le nom de Radio Fy. Cette radio est la seule radio locale sur la bande 105 

F.M. 

La vie sociale de la population à Miarinarivo est basée sur le 

fihavanana (convivialité). Le fihavanana est caractérisé par le respect : 

« Manan-joky afak’olan-teny, manan-jandry afak’olan’entana19 » (En un 

frère aîné on a un porte-parole, et en un cadet, un porte-faix), c’est le cadet 

qui doit toujours porter les paquets, par le soutien. « Trano atsimo sy 

avaratra ka izay tsy mahalena ialofana20 ». (Une maison au sud et une au 

nord, c’est-à-dire rapprochées l’une de l’autres, on s’abrite sous celle qui 

ne coule pas), et par l’aide : « Asa vadi-drano tsy vita tsy ifanakonana21 » 

(Le travail des rizières ne peut se faire que si on s’y met à plusieurs). Les 

gens partagent le bien et le mal. D’un côté, comme le mariage, 

l’inauguration d’une maison ou d’un tombeau, la circoncision et sans 

                                                 
18 Information obtenue auprès de la Cisco de Miarinarivo en novembre 2006. 
19 Rév. J.A. Houlder, Ohabolana ou Proverbes Malagasy, p. 164 

20 Ibidem 
21  Ibidem 



26 

  

oublier le famadihana (exhumation) ; et de l’autre côté, les souffrances et 

même la mort. 

Quand une famille vient de perdre un être cher, tous les membres 

de la société (familles, amis, camarades, collègues, les gens du village et 

même les ennemis du défunt) viennent pour la consoler. C’est une honte 

d’être blâmé et rejeté par la société. Pour éviter donc cette honte, chaque 

individu fait de son mieux pour accomplir ses devoirs envers ses 

concitoyens même s’ils doivent perdre une fortune : « Aleo very 

tsikalakalam-bola toy izay very tsikalakalam-pihavanana22 » (Mieux vaut 

perdre une pacotille d’argent plutôt que de perdre une pacotille de lien 

d’amitié). 

 

II.- Sur le plan culturel  

La culture, c’est l’ensemble des activités soumises à des normes 

socialement, historiquement différenciées et des modèles de comportement 

transmissibles par l’éducation propre à un groupe social donné. En ce sens, 

c’est l’ensemble des phénomènes matériels et idéologiques propres à un 

groupe social donné comme le culte des ancêtres et le culte des morts. 

A Miarinarivo, les gens sont attachés surtout à la religion, à la 

circoncision et bien évidemment au famadihana (exhumation). 

 

1.- La religion 

La population de Miarinarivo est libre de suivre la religion qui 

lui convient. C’est la raison pour laquelle le district est dominé par le 

christianisme. Le district compte 16 missions, à savoir : ECAR, FJKM, 

Adventiste, Jesosy Mitambatra, Pentecôtiste Mitambatra, Ara-pilazan-

tsara, Fifohazana, Anglikanina, RHEMA, Nazarien, Foyer Evangélique, 

FLM, FMTA, Jesosy Mamonjy, MET et CERE.  

                                                 
22 Rév. J. A. Houlder, Ohabolana ou Proverbes Malagasy, p. 161. 



27 

  

Parmi ces 16 missions, l’ECAR est la plus fréquentée. 

Monseigneur Ramarosandratana est le premier évêque malgache, lors de sa 

nomination en tant qu’évêque en 1939, dont le collège catholique de 

Miarinarivo porte son nom. Il a baptisé une grotte de la sainte Vierge 

Marie sur un îlot tout près du village d’Ampefy en 1967. Depuis ce temps, 

jusqu’à nos jours, les catholiques y viennent en pèlerinage une fois par an. 

Sous la statue de la Vierge Marie, il y a une source et il y a aussi des trous 

auprès de la statue qui servaient à recevoir la quête des fidèles. 

Non loin de la commune d’Analavory, en suivant la R.N.34, vers 

Soavinandriana, il y a aussi un toby (camp religieux) au petit village 

d’Ankorondrano. Dans le toby, il n’y a que des croyants luthériens. Ces 

gens ont non seulement la mission de partager l’évangile et de conduire les 

gens vers le chemin du Christ, mais aussi, ils guérissent les gens surtout 

ceux atteints par l’esprit maléfique à l’aide de la prière.  

Il ne faut pas oublier aussi que malgré la pluralité des chrétiens, 

un bon nombre de la population respecte encore les lieux sacrés. Selon ces 

gens, Dieu nous aide et nous protège, mais les ancêtres veillent aussi sur 

nous. Il y a plusieurs lieux sacrés à Miarinarivo, mais les plus connus sont : 

Ambohiniazy (là où il y a le tombeau du roi Andriambahoakafovoanitany) 

dans la commune de Manazary ; Ambohitriririnina (là où il y a le tombeau 

du roi Andriamorapotsy) dans la commune d’Analavory ; 

Ambatomanjakabe (là où il y a le tombeau du guerrier sakalava) dans la 

commune d’Ambatomanjaka ; Saganoro (là où il y a les dadibe ou 

kalanoro) dans la commune de Sarobaratra Ifanja ; Ambohimiangara 

(l’habitat de Rapeto et Rasoalao) dans la commune de Miarinarivo 

suburbaine et Ambatonandriana (là où il y a le tombeau 

d’Andriambolamasoandro), dans la commune de Miarinarivo suburbaine. 

 

2.- La circoncision 

La circoncision n’est rien d’autre que le fait de couper ou 

d’enlever le lohatsitsina (prépuce) d’un garçon. Presque toutes les ethnies 

malgaches la pratiquent, seulement, son nom et ses cultes sont différents, 

mais le but est commun. Chez les Antambahoaka, par exemple, on 



28 

  

l’appelle sambatra qui se célèbre tous les sept ans. Chez les Sihanaka, on 

l’appelle fandrangitanaombila (le fait d’aiguiser un taureau), chez les 

Betsimisaraka de Maroantsetra, on l’appelle fanapahana (couper) ou 

famosirana (castration). Mais à Miarinarivo, on l’appelle fora zaza (couper 

un enfant) ou didi-poitra (coupe du nombril) ou encore hasoavana 

(bonheur). 

La circoncision est une opération très délicate, c’est pourquoi, 

les parents cherchent toujours un bon spécialiste pour la faire. Avant, seul 

le rain-jaza (littéralement, père d’enfant, un homme qui a un don ou une 

spécialité) pratique ou accomplit l’acte. Mais actuellement, grâce à 

l’évolution de la médecine, certains médecins font aussi la tâche. 

A Miarinarivo, la circoncision est basée sur les trois raisons 

suivantes : la première c’est au niveau de la santé. Les scientifiques disent 

que le prépuce contient de la saleté. Cette saleté provoque une maladie une 

fois qu’elle n’est pas enlevée. Le prépuce gène aussi l’évacuation de 

l’urine. Pour éviter donc tous ces problèmes, il faut faire la circoncision. 

La seconde concerne le point de vue social. A Miarinarivo, les 

garçons restent dans la classe des filles tant qu’ils ne sont pas encore 

passés par la circoncision. Cela devient une honte devant la société. Pour 

éviter donc les murmures des autres, les parents ont l’obligation d’enlever 

leur enfant dans la classe des filles pour le mettre dans la classe des 

hommes. La circoncision est donc le seul chemin pour le garçon d’obtenir 

la classe des hommes. 

Et la troisième, c’est celle de la croyance traditionnelle 

malgache. Un enfant qui n’est pas encore passé par la circoncision n’a pas 

le droit d’entrer dans le tombeau ancestral. Il faut donc faire la circoncision 

pour que l’enfant ait sa place auprès de ses ancêtres. 

 

3.- Le famadihana (exhumation) 

Malgré la mondialisation des cultures étrangères qui se 

propagent à Madagascar, le famadihana reste encore une culture très 



29 

  

connue dans le district de Miarinarivo Itasy. Le famadihana a pour 

signification de transférer les os dans le tombeau ancestral ou le fait 

d’envelopper les os des ancêtres avec un nouveau lamba (linceul). 

C’est durant le temps d’exécution du famadihana qu’on 

remarque la philosophie de la société de Miarinarivo. C’est parce qu’à ce 

moment, les gens s’entraident : les plus âgés s’occupent des invités, les 

adultes accomplissent la gestion des aliments et des boissons et 

commandent aux jeunes ; les garçons assurent la recherche du bois de 

chauffage et les bois pour la cage, tandis que les filles s’occupent du 

nettoyage et du pilage du riz. Donc, le famadihana n’et pas une affaire 

personnelle, mais une affaire de famille et de la société. 

Le famadihana est aussi un moment favorable pour la rencontre 

familiale, car tous les membres de la famille doivent venir pour assister à la 

cérémonie. 



30 

  

 

 

 

 

 

 
 

DEUXIEME PARTIE  
 

LE DEROULEMENT 
DE L’EXHUMATION  



31 

  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

CHAPITRE I  
 

DESCRIPTION DE L’EXHUMATION  

Le mot exhumation vient du verbe exhumer qui veut dire tirer un 

cadavre de sa sépulture ou de la terre. Elle signifie aussi retirer de la terre 

ce qui était enfoui. Il est possible que plusieurs ethnies différentes 

pratiquent l’exhumation pour des raisons différentes, mais ce qui se passe 

dans le district de Miarinarivo est différent. Différent, parce que dans ce 

district, l’exhumation est faite avec des mœurs, coutumes et culte que les 

gens englobent dans le mot famadihana (retournement des morts) ou 

famonosan-damba ny razana (le fait de ré-envelopper les ancêtres avec des 

linceuls). 

Le mot famadihana vient de la racine vadika qui signifie le fait 

de tourner ou de changer la face recto à la face verso. Mais ici, le 

famadihana tourne autour de deux termes significatifs. Le premier, c’est le 

fait de déplacer les os dans le tombeau ancestral et le deuxième, c’est le 

fait d’envelopper les os ; 

Le mot famadihana englobe beaucoup d’idées : famadihana est 

le fait de transporter le taolam-balo (ossements) vers son lieu d’origine 

pour réunir son os crânien (taolan-doha) avec ceux de ses ancêtres. Le 

famadihana est aussi le fait d’envelopper le cadavre à l’intérieur du 

tombeau sans le faire sortir ou le fait de transférer dans une nouvelle tombe 



32 

  

les cadavres de la famille, pour les y conserver. Le famadihana, c’est 

encore le fait d’envelopper les reliques dont on ne connaît plus le nom dans 

le tombeau ancestral avec un nouveau lamba (tissu). Ce famadihana est 

aussi le fait d’envelopper un cadavre qu’on vient de trouver par hasard ou 

accidentellement et dont on ne connaît plus sa famille. 

En effet, le famadihana n’est rien d’autre que le fait de toucher le 

taolam-balon-drazana (reliques ancestrales). Sur le plan du famadihana, il 

y a deux cas à considérer : le transfert des ancêtres au tombeau familial et 

le retournement des ancêtres sur place. 

Le premier cas a lieu lorsque le défunt a été enterré hors de son 

lieu d’origine ou hors de son pays natal. Peut-être, avant sa mort, la 

personne a quitté son pays pour chercher du travail ou pour accomplir une 

mission dans un autre endroit. Il est atteint par la mort mais sa famille n’a 

pas les moyens de payer le déplacement. A ce moment, la famille du 

défunt décide de l’enterrer provisoirement à l’endroit où il a perdu la vie. 

Seulement, la famille met une marque sur sa tombe pour la repérer 

facilement au moment de son exhumation. 

Mais pour le deuxième cas ; le retournement des ancêtres sur 

place est fait lorsque quelqu’un meurt et est enterré sur ses terres 

ancestrales. 

En général, la période du famadihana à Miarinarivo va du mois 

de juillet jusqu’au mois de septembre. Mais il y a aussi des famadihana qui 

commencent très tôt (mois de mai, juin) ou aussi très tard (mois d’octobre). 

Les gens choisissent cet intervalle de temps pour des raisons différentes. 

Premièrement, c’est la période des récoltes. Alors, les gens ont de l’argent 

pour préparer la cérémonie. Deuxièmement, c’est la période des grandes 

vacances pour les écoliers. Les enfants et les jeunes sont donc libres et ils 

peuvent se joindre et participer à la cérémonie. 

Troisièmement, c’est la période de la saison fraîche. Il fait froid, 

le vent est très léger et l’odeur venant des cadavres est moindre. C’est à ce 

moment aussi qu’il n’y a pas de pluie pour déranger la cérémonie. 



33 

  

A remarquer qu’on peut faire le famadihana durant toute l’année, 

mais l’Etat empêche de le faire. L’agent de la commune ne donne 

l’autorisation que pendant la période de l’exhumation, sauf pour un cas 

exceptionnel. Par exemple, on trouve un cadavre pendant une construction 

routière. On remarque aussi que dans le monde, il n’y a que deux pays 

seulement qui pratiquent le famadihana (exhumation). Les deux pays qui 

exercent cette coutume sont : Madagascar et la Roumanie, encore qu’en 

Roumanie, on ne sort pas le cadavre du tombeau, mais seulement on met 

de nouveaux linceuls aux reliques. 

 

I.- Quelques mots sur la mort 

La mort n’est rien d’autre que la perte de souffle vital. C’est 

aussi la cessation définitive de toutes les fonctions vitales. En d’autres 

termes, c’est l’arrêt total de la vie sur terre. Malgré la perfection du progrès 

scientifique et le don des devins-guérisseurs, personne n’arrive encore à 

échapper à la mort. 

La mort est une force frappante en mauvaise surprise. Elle vient 

comme le vent sans prévenir. Elle est partout dans le monde. La mort ne 

choisit pas ou a pitié, mais elle prend tout le monde sans exception, qu’ils 

soit roi ou esclave, savant ou naïf, chrétien ou diabolique, riche ou pauvre, 

gros ou maigre, beau ou laid, vieux ou jeune, qu’il soit de couleur de peau 

rouge , noire, blanche ou jaune. A cause de tout cela, elle n’est pas une 

chose souhaitable comme la naissance, mais une chose affreuse pour 

l’humanité. 

L’homme, surtout le Malgache, aime la vie et déteste la mort. 

Alors, il fait tout son possible pour qu’il puisse vivre aussi longtemps que 

possible. Ceci est approuvé par de nombreux proverbes malgaches 



34 

  

 comme : « Aleo ho faty ampitso toa izay ho faty anio» (Mieux vaut mourir 

demain que mourir aujourd’hui) ; « Raha samy ho faty ihany dia aleo maty 

ny zanak’anabavy » (Puisqu’il faut bien que quelqu’un meure, il vaut 

mieux que ce soit l’enfant de ma sœur, plutôt que moi) ; « Raha ho faty 

aho, matesa rahavana, raha ho faty rahavana, matesa ny omby » (Si je dois 

mourir, que ce soit mon parent qui meure à ma place, et si mon parent doit 

mourir que ce soit le bœuf qui meure à sa place)23. 

La population de Miarinarivo Itasy est très sociable et respecte le 

fihavanana. Le fihavanana est un mot qui prend deux sens : d’une part, il 

exprime la liaison de consanguinité. Et d’autre part, il exprime la relation 

entre la camaraderie, l’amitié et la société (fiarahamonina). Cette relation 

n’est pas limitée à une famille ou à une seule société, mais elle peut 

s’élargir avec une autre famille ou une autre société ou avec une autre 

ethnie et pourquoi pas avec un autre pays autre que le nôtre. 

Pour montrer le respect du fihavanana, les gens accourent et se 

présentent obligatoirement le plus vite possible à l’endroit où il y a une 

famille qui vient de perdre un être cher afin d’accomplir leur devoir. 

Quand un individu meurt, les gens se répartissent plusieurs fonctions : 

certains préparent la salle pour veiller le corps, les autres rassemblent 

toutes les choses nécessaires : nattes, chaises, bancs, bougies, café, 

rhum… ; les autres préviennent les familles lointaines et d’autres assurent 

le bain du mort. 

La première chose à faire dès qu’un individu vient de perdre son 

dernier souffle, c’est le bain. Le bain de la mort n’est rien d’autre que le 

fait de faire baigner le cadavre. Les gens de Miarinarivo croient que le 

mort rejoint ses ancêtres après avoir quitté la vie terrestre. C’est pour cette 

raison que la plupart de gens disent du mort : nody mandry (rentrer pour 

dormir). Il vaut mieux donc rentrer propre pour que les ancêtres acceptent 

facilement l’arrivée du novice. Le bain est fait par les personnes de même 

sexe que le défunt dans un lieu où personne ne peut le voir, actuellement 

dans une douche, ou une salle de bain. Et après avoir enlevé ses habits, on 

                                                 
23 Rév. J. A. Houlder, Ohabolana ou Proverbes Malagasy, p. 182 - 183. 



35 

  

le met assis sur une chaise ou sur un mortier et on renverse l’eau d’un seul 

coup « indray mandeha tsy miverina » (une seule fois sans répétition), 

comme cela, le défunt n’a plus le droit de revenir pour gêner les vivants et 

que le mal ne se reproduise plus dans la famille. Le bain est donc un 

symbole de se laver seulement. Certaines personnes enduisent le corps 

avec de l’huile mélangée avec du sel pour ralentir la décomposition du 

corps. 

Après avoir fait le bain, on coiffe et on lui met de beaux habits 

(souvent avec des habits blancs, signe de la pureté) et on le met à l’endroit 

que les gens viennent d’arranger. A Miarinarivo la place du défunt est du 

côté nord-est. 

La veillée commence dès que le défunt est bien installé. Durant 

le jour, les gens viennent pour présenter leurs condoléances. Ils sont venus 

non pas seulement pour les mœurs et coutumes, mais avec le cœur brisé 

par la tristesse et le chagrin. Pas seulement par hypocrisie, mais avec l’âme 

déchirée par une commune souffrance d’avoir perdu un être très cher. Les 

gens donnent aussi de l’argent à la famille du défunt. Ce n’est pas une 

fortune, mais le but est d’alléger et de prendre part aux souffrances de la 

famille endeuillée. 

La veillée peut durer deux ou trois jours lorsqu’il y a quelqu’un 

de particulier qu’on doit attendre pour qu’il puisse faire ses adieux. Cette 

personne peut être un parent, un enfant (fils ou fille), un mari ou un frère 

du défunt. Mais si tout le monde est présent, on peut passer à 

l’enterrement. 

Voici un exemple de discours fait par deux orateurs (un orateur 

du côté des visiteurs et un du côté de la famille du défunt) durant la visite 

de condoléances. 

 



36 

  

Texte en malagasy Traduction en français 

A24 : Aoka tompokovavy, aoka 

tompokolahy, izao no anjara ka 

afaka ny haninona moa. Tonga 

amin’ny lahatra tsy azo 

anoharana ka asio fiononana ny 

saina, tapatapaho ny ranomaso. 

 

B25 : Aoka izay ny 

ranomasontsika, fa ireto Havana 

tonga mamangy jerena. 

A : Mesdames et messieurs, 

veuillez vous calmer, c’est le 

destin et nous ne pouvons rien 

faire. C’est la loi et nous ne 

pouvons plus la changer, alors 

essayons de nous calmer et 

séchons nos larmes. 

B : Séchons nos larmes et 

concentrons-nous sur nos familles 

qui nous rendent visite 

On attend un petit moment pour que tout le monde se 

calme. Après les orateurs poursuivent leurs discours. 

 

Texte en malagasy Traduction en français 

A : Manao akory aby izato 

ianareo tompoko? 

 

B: Indreto eto ihany izahay 

tompoko. 

A: Mamangy amin’ny fahoriana 

tompoko. 

B: Misaotra tompoko. 

A: Eny ry izy mianakavy, 

amin’izao fandaozan’ny 

malalantsika izao, dia tonga eto 

izahay solotenam-pianakaviana 

 A : Alors, mesdames et messieurs, 

comment vous sentez-vous ? 

B : Nous voici, nous sommes 

encore là, mesdames et messieurs. 

A : Nous vous présentons sincères 

condoléances. 

B : Je vous remercie très 

humblement. 

A : Eh, oui ! chère famille, nous 

voici des représentants de certaines 

familles ; au moment où nous 

venons de perdre notre être cher, 

                                                 
24 A : Orateur du côté des visiteurs. 

25 B : Orateur du côté de la famille du défunt. 



37 

  

vitsivitsy tonga midodododo, 

tonga mampiseho ny fiarahana 

mitondra ny fahoriana aminareo. 

Ny varavarana ivoahany no 

anareo fa ny fahoriana kosa dia 

iarahantsika rehetra mitondra, 

satria ity olona izay lasa ity dia 

tsy anareo irery fa iaraha-

manana, ka miaraka ory 

aminareo tokoa izahay. 

 

 

 

Mafy tokoa ny mamoy 

fianakaviana nefa mahaiza 

mionona fa izao no anjara. Tsy 

ianareo irery no mitondra izao 

fa entin’ny miankandrefam-

baravarana rehetra izao. 

Manan’aina ka mety maty, ary 

manan-tompo ka misy mpaka. 

Lalana tsy maintsy diavin’ny 

olona rehetra izao, tombon-

dalana ihany ny azy, fa isika 

rehetra dia mbola ho any 

avokoa. 

 

Aoka ho vonon-kionona ny 

saina efa nilaozany, ka 

manatanjaha tena. Hano ny 

hanina. Ataovy toy ny 

alahelon’omby, ka sady mimà no 

miraoka. Aza dia miondrika 

amin’ny alahelo fa ny fahoriana 

nous sommes venus en courant dès 

que nous avons appris la mauvaise 

nouvelle. Nous sommes venus pour 

vous soutenir et pour prendre part à 

vos souffrances. Nous tenons à 

vous dire que seule la porte à 

laquelle il sort vous appartient mais 

la souffrance et le chagrin, on les 

supporte ensemble. C’est parce que 

cette personne que nous venons de 

perdre n’est pas seulement à vous, 

mais à nous tous. Alors nous 

sommes de tout cœur avec vous. 

C’est dur de perdre un membre de 

la famille, mais soyez forts parce 

que c’est le destin. La mort n’est 

pas seulement pour une personne, 

mais pour tout le monde qui a la 

porte orientée vers l’ouest. On a le 

souffle de vie, alors on doit mourir. 

C’est Dieu qui nous donne la vie et 

c’est encore lui qui la prend un 

jour. La mort est donc un chemin 

par lequel tout le monde doit 

passer. C’est lui qui est parti à 

l’avance, mais nous tous, nous 

devons aussi y aller à notre tour. 

Acceptons la réalité, trouvons-

nous de la force, revenons à la vie 

quotidienne. Prenons de la 

nourriture. Faites comme la 

tristesse d’une vache qui beugle 

tout en mangeant. Ne soyez pas 

vaincus par la souffrance car la 



38 

  

tsy vitan-joretra, ary ny adidy tsy 

vitan’ny tsetra. 

 

 

Izay no mba teny kely 

atsipin’ireto havanareo 

amin’izao andro manjombona 

izao. 

B: Misaotra indrindra tompoko. 

Raha nahare ianareo dia tonga 

nihazakazaka namangy anay 

amin’ny fahoriana, fa tsy 

navelanareo ho irery izahay. Ary 

tsy vitan’izany ihany fa mbola 

mitondra teny fampaherezana 

mitondra teny fampiononana ary 

mifaoka ny ranomaso ihany koa. 

Misaotra indrindra tompoko, ho 

tahian’Andriamanitra, fa 

manan-kavana tokoa izahay. 

Tsidihinareo amin’izao andro 

sarotra izao izahay koa dia faly 

tokoa ny fonay. Tsy sanatria ny 

maty no mahafaly fa izao 

itsangananareo sy homenareo 

voninahitra izao. Tsy misy 

mampionona aza hionona, koa 

maika fa manana anareo 

hampionona sy hananatra. 

Misaotra indrindra tompoko. 

 

Ary tsy nataon’Andriamanitra 

indray naka tsinona, fa mbola 

souffrance n’est pas effacée par le 

fait d’être triste et qu’on n’arrive 

pas à accomplir ses devoirs, par le 

biais du désir. 

Voilà les petits mots venant de vos 

parents en ce moment de tristesse. 

 

B : Grand merci, monsieur. Dès 

que vous venez d’apprendre la 

mauvaise nouvelle, vous avez 

couru chez nous pour partager 

notre deuil. Vous ne nous laissez 

pas seuls. De plus, vous venez nous 

apporter des paroles de réconfort, 

des mots de condoléances et vous 

venez aussi pour sécher nos larmes. 

On vous remercie beaucoup, que 

Dieu vous bénisse. Nous avons 

vraiment des membres de la 

famille. 

Nos cœurs sont tout à fait dans la 

joie, non parce que nous venons de 

perdre un des nôtres, mais parce 

que vous venez nous rendre visite 

et nous honorer à un moment très 

difficile. Il est vrai que même s’il 

n’y a personne pour nous consoler 

et nous conseiller, nous essayons 

de nous calmer. Alors que vous 

êtes là pour nous réconforter. 

Infiniment merci. 

Puisque Dieu ne nous prend pas en 

une seule fois, mais il nous laisse 



39 

  

navelany ka tsy mahafaty tena 

ary tsy maintsy manao ny 

fanaon’ny olona. Itompokolahy 

(Itompokovavy) intsony ve no 

hifoha hitady izay ilaina ? Koa 

na eo aza ny alahelo izay tena 

mavesatra tokoa dia tsy azo atao 

ny hiondrika amin’ny fahoriana, 

fa ny maty arahin-dambamena 

ary ny velona arahi’ny adidy. 

Koa misaotra anareo indrindra 

tompoko manoro ny tokony 

hatao. Ho tahian’ny Tompo anie 

ianareo ary ho lavitra anareo 

anie ny fahoriana. 

A : Eny tompoko, araka ny 

fomba amam-panao izay mbola 

tsy hita ny maharatsy azy dia ity 

misy vola kely variraiventy 

sendra voatsirambin’ny tanana 

ho solon-dranom-bary tsy 

masaka, ho solon-tsakafo tapa-

dovia, sady ho fehim-pihavanana 

ka dia atolotray anareo 

mianakavy. Raha ny marina dia 

tokony ho nanao sakafo izahay 

nefa moa tsy tratra izany. Koa 

izay kely vitanay dia aoka tsy ho 

tsiny. 

 

B : Misaotra anareo indrindra 

tompoko, tsy tokony hanao izao 

intsony ianareo. Raha tsy ho 

raisinay anefa izy ity dia 

encore la vie, et ce n’est pas celui 

qui vit qui ôte son souffle de vie. 

Alors on doit faire comme les 

autres. Nous ne pouvons plus 

attendre le/la défunt(e) pour 

chercher ce dont nous avons 

besoin. Alors même si le chagrin 

est très lourd, on n’a pas le droit de 

baisser les bras. Car les morts sont 

accompagnés par la soie, mais les 

vivants sont poursuivis par leurs 

devoirs. Mille mercis de nous 

conseiller, de dire ce qu’il faut 

faire. Que Dieu vous bénisse et que 

le chagrin s’éloigne de vous. 

A : Eh oui ! Monsieur, d’après nos 

mœurs et coutumes auxquelles 

nous n’avons pas encore trouvé à 

redire jusqu’à nos jours, voici une 

très petite somme d’argent que 

nous avons eu sous la main. Ce 

n’est pas une fortune, mais 

seulement un remplacement du riz 

non cuit, un demi-plat que nous 

présentons à la famille. Nous 

aurions dû préparer de quoi 

manger, mais nous n’avons pas pu 

le faire. Alors, ne nous blâmez pas 

pour le peu que nous avons pu 

faire. 

Infiniment merci, vous n’auriez pas 

dû faire ceci. Mais vous seriez 

tristes si nous refusons de le 

prendre, alors nous le recevons 



40 

  

halahelo ianareo, koa dia 

raisinay an-kafaliana tokoa 

tompoko. Mionera be ny lany. 

Ary ny aina no matezà 

hifanaovan-tsoa. 

Satry tompoko 

hifanohantohana eto ihany, nefa 

mbola maro ny adidy, koa tsy 

afaka ny hitoetra izahay na dia 

tokony hatao aza izany. Koa dia 

hitsaitsaika ihany izahay handao 

anareo. 

B: Andeha ary fa misaotra 

tompoko. 

avec plaisir. Et nous vous 

souhaitons de gagner beaucoup 

plus que vos dépenses. Et aussi, 

ayez une longue vie, pour que nous 

puissions partager des biens. 

B : Mesdames et messieurs, nous 

avions aimé rester ici pour vous 

réconforter, mais nous avons 

encore des devoirs à faire. Alors, 

nous ne pouvons pas rester. Nous 

vous demandons donc la 

permission de partir sans faire de 

bruit. On vous laisse. 

B : On vous accorde la permission 

et encore merci. 

 

II.- Quelques mots sur le tombeau 

A Miarinarivo, le fasana (tombeau) est beaucoup plus valeureux 

que la maison aux yeux de la population. C’est qu’on peut encore vendre la 

maison quand on a besoin d’argent. On peut aussi vendre un terrain ou 

autre chose : voiture, bétail, meubles, quand on a des dettes à payer. Mais 

jamais, personne n’ose vendre le fasana. Le fasana, surtout le fasan-

drazana (tombeau ancestral) est donc sacré pour la population du district 

de Miarinarivo Itasy. Le fasana peut être personnel, mais le fasan-drazana 

appartient à toutes les familles qui ont une liaison de parenté avec les 

défunts qui y sont enterrés. 

Il y a deux types de fasanaà Miarinarivo : le fasana aniritra 

(tombeau provisoire) et le fasan-drazana (tombeau ancestral). Pour le 

premier type, il s’agit d’une fosse rectangulaire selon le gabarit du cercueil 

du défunt. Une fois que le cercueil est bien placé dans la fosse, on recouvre 

d’abord avec des pierres plates un peu plus longues que la longueur et la 

largeur de la fosse. Ces pierres sont appelées rangolahy. Et après, on couvre 

le rangolahy avec de la terre ou des pierres. Ce fasana est encore provisoire. 



41 

  

La construction n’a pas duré longtemps et on ne dépense pas beaucoup 

d’argent. On peut faire la construction sur toute terre ferme, sur le terrain 

ancestral ou en dehors du lieu d’origine et même à l’étranger. 

Quant au deuxième type : le tombeau ancestral, il doit être sur le 

terrain où les ancêtres ont passé leur temps durant leur vie, sur un terrain qui 

appartient aux ancêtres et que leurs descendants ont hérité. La construction 

du fasan-drazana  est bien difficile et demande une très grande fortune, ainsi 

que beaucoup de temps. Mais par la peur d’être blâmée par les ancêtres 

(tsinin-drazana) et par la honte de la société (henatra ny fiaraha-monina), 

chaque famille fait des efforts pour arriver à le construire. 

Avant de construire un tombeau ancestral, il faut d’abord consulter 

un devin. La présence de ce dernier est nécessaire et obligatoire parce qu’il 

est la base de tous les travaux à faire. A commencer par le choix du jour 

faste, le choix du terrain pour fonder la construction, le choix du bœuf à 

sacrifier, la désignation du chemin à suivre pendant le transport les 

matériaux surtout les pierres. C’est aussi le devoir du devin de désigner la 

personne qui doit porter le jour du fasana. Et le devin est même responsable 

des accidents qui peuvent se produire pendant la construction. 

Après le devin, la famille doit demander de l’aide à la société que 

l’on appelle findramanaLe mot findramana vient du verbe mindrana 

(emprunter). C’est une ancienne coutume, mais certaines personnes la 

pratiquent encore de nos jours. Le findramana est réservé pour les grands 

travaux comme la récolte du riz, la construction d’une maison ou d’un 

tombeau. Il consiste donc en une demande de coup de mains ou une 

demande de bras aux gens afin de participer à une tâche. Les gens viennent 

dès qu’ils ont un temps libre pour aider la famille. Ils portent aussi des 

matériaux qui leur conviennent pour faire la tâche. Mais la nourriture est à la 

charge de la famille à qui on doit les travaux. Sans oublier les boissons : thé, 

café, rhum, jus et aussi du tabac et des cigarettes pour encourager les gens. 

Le findramana peut durer deux ou trois jours ou même plus. Enfin, la famille 

doit payer un maçon pour bâtir les murs du tombeau. 

Le tombeau ancestral est une fosse presque carrée. On bâtit des 

murs en pierre sur les quatre côtés de la fosse pour placer le rangolahy. La 



42 

  

porte du tombeau se trouve au centre sur le coté ouest. Elle est reliée avec le 

fasam-poana (tombeau vide) sur lequel on ferme et on ouvre le tombeau au 

moment de l’enterrement et au moment de l’exhumation. 

Avant, on laissait les défunts à même le sol et on les superposait 

les uns sur les autres. Mais actuellement, il y a des lits dans le tombeau. Les 

lits se trouvent sur les parties sud, est et nord du tombeau. Et plus encore, les 

lits sont superposés en une ou deux ou trois étages. Un tombeau peut donc 

contenir jusqu’à douze lits. Il ne faut pas aussi oublier qu’avant, il n’y avait 

que des fasana dongontany (tombeau fait avec un amas de terre), mais de 

nos jours, le tombeau est fait avec des pierres bien taillées et bien maçonnées 

au-dessus de la fosse. C’est le fasam-bato (tombeau en pierres) ou fasana 

madio ivelany (littéralement, tombeau propre à l’extérieur, c’est-à-dire avec 

des murs extérieurs en pierres taillées). 

En général, le fasan-drazanase trouve toujours sur une montagne 

ou dans un lieu bien ensoleillé parce que les ancêtres malgaches n’ouvrent le 

tombeau que dans l’après-midi. Ainsi, pour éviter l’obscurité, le tombeau 

ancestral est orienté vers le sud-ouest pour avoir les rayons du soleil le plus 

longtemps possible. 



43 

  

 

EXEMPLES DE TOMBEAU ANCESTRAL A MIARINARIVO ITASY 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fasana dongo- tany  (Tombeau fait avec un amas de terre) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fasam- bato  (Tombeau en pierre) 



44 

  

 
 

 

 

 

 

 

 

CHAPITRE II  
 

LE DEROULEMENT 
DE L’EXHUMATION A MIARINARIVO  

 

I.- Avant la cérémonie 

Beaucoup de mœurs et de coutumes existent encore à 

Miarinarivo et parmi elles, le famadihana (exhumation) est le plus difficile 

à réaliser. Le famadihana n’est pas quelque chose de facile parce qu’on 

doit sacrifier beaucoup de temps pour la mise en ordre de toute la 

préparation. Il nécessite aussi beaucoup de personnes et de fournitures pour 

le jour de l’exhumation. 

 

1.- Les préparatifs familiaux 

En général, la préparation du famadihana est la tâche de toutes 

les familles du défunt. Les plus âgés de la famille se rassemblent afin de 

prendre une décision s’il faut faire le famadihana ou non. Une fois que tout 

le monde est d’accord, on passe à l’action. 

Après la prise de décision, la première chose à faire, c’est de 

consulter un mpanandro (devin). Tout comme la construction du tombeau, 

le mpanandro n’est pas une personne à négliger, car elle est la seule 

personne envers qui la famille doit toute sa confiance pour diriger  



45 

  

la cérémonie. En d’autres termes, le mpanandro est le maître de la 

cérémonie. C’est lui qui désigne le jour favorable à la réalisation de la 

cérémonie. Il assure aussi la sécurité des zanadrazana (les enfants du 

défunt à exhumer). C’est encore lui qui désigne le jour favorable pour 

chercher le razana (le mort) qu’on doit transférer au tombeau ancestral. 

Avant, le mpanandro ne recevait que la quête ou le don des 

familles organisatrices de la cérémonie, selon leur satisfaction ou leur 

souhait. Mais actuellement, le mpanandro est rémunéré. Le prix n’est pas 

fixe, mais il dépend de chaque mpanandro. Selon un mpanandro connu 

sous le nom de Randriajafikolona, habitant de la commune de Manazary, il 

dirigeai cinq cérémonies durant la campagne de famadihana 2006. Son 

prix est d’Ariary26 35 000 le minimum et d’Ariary 70 000 le maximum27. 

Mais pour M. Mbeloson (dit Rambelo), un mpanandro betsileo qui habite 

Morafeno dans la commune d’Ambatomanjaka, son prix est d’Ariary 

20 000 et va jusqu’à Ariary 50 00028. Un autre mpanandro, Ratsaraefatra 

Edmond (dit Lemanga), un cultivateur d’Antsahamarina Ambatomanjaka, 

il dirigeait quatorze cérémonies durant la campagne 2006 avec le prix 

d’Ariary 25 000 au minimum et d’Ariary 50 000 au maximum29. 

Mais à part le salaire, il y a aussi des choses communes pour tous 

les devins. C’est le hasintanana (les honoraires du travail fait). La tête 

d’un bœuf ou d’un porc pour montrer qu’il est le dirigeant de la cérémonie, 

de l’argent aux chiffres sept : exemple Ariary7, Ariary 777, Ariary 7 777 

pour dire les sept jours de la semaine ou simplement pour dire une chose 

pleine, un sikina ou lambahoany (une pièce d’étoffe non cousue) pour se 

vêtir, car c’est une honte de se montrer mal habillé devant tout le monde ; 

un angady tsy afak’ahitra une bêche qu’on n’a pas encore utilisée) pour 

fermer le tombeau. 

Pour une cérémonie du famadihana, on peut trouver plus d’un 

mpanandro, selon le souhait de la famille du défunt. Dans ce cas, les 

                                                 
26 Unité monétaire malgache depuis janvier 2005 

27 Témoignage populaire précisé par M. Randrianjafikolona. 

28 Témoignage populaire précisé par M. Mbeloson. 

29 Témoignage populaire précisé par M. Ratsaraefatra Edmond. 



46 

  

mpanandro doivent se réunir pour mettre au point certaines choses, comme 

qui d’entre eux va ouvrir le tombeau et qui va le refermer ; qui parmi eux 

assure la sécurité des zanadrazana et qui parmi eux va conduire tout le 

monde au tombeau. Souvent la faveur est toujours à celui du plus âgé. 

A remarquer que même s’il y a des jeunes qui ont le don d’être 

mpanandro (devin), le fanandroana (l’art d’être devin) pour le famadihana 

est encore réservé pour les adultes et les personnes âgées. 

Après le devin, la famille doit aussi engager un ou deux 

orchestres pour animer la cérémonie. La réservation doit être faite 

plusieurs mois avant le déroulement de la cérémonie. A Miarinarivo, il y a 

deux types d’orchestre : les mpitsoka sodina (flûtistes) et les mpanao 

mozika (les trompettistes). Les mpitsoka sodina sont un orchestre composé 

par un groupe de joueurs de flûtes, de tambours, d’accordéon, de kabôsy30 

et de mandoline, alors que les mpanao mozika sont composés par des 

joueurs de trompettes, de tubas, de clarinettes, de violons et de tambours. 

Chaque groupe peut être composé de 10 à 15 personnes. Les musiciens 

sont payés au prix d’Ariary 100 000 à Ariary 150 000. En plus de ceci, la 

famille organisatrice leur donne aussi des morceaux de viandes selon sa 

satisfaction. Certaines familles engagent aussi des mpihiragasy (chanteurs 

malgaches) pour attirer les gens. Mais actuellement, les orchestres sont 

remplacés petit à petit par des appareils de sonorisation musicale. 

Après les musiciens, la famille commence à rassembler toutes les 

fournitures nécessaires : le lamban-drazana (le linceul du défunt), les 

nattes, les paniers, le riz, les animaux à tuer, les boissons et les matériaux 

de cuisine : assiettes, cuillères, marmites. Et même les chambres pour 

accueillir les invités lointains doivent être préparées par la famille 

organisatrice. 

La famille doit aussi faire une annonce verbale. L’annonce est 

faite non seulement pour tous les membres de la famille, mais surtout pour 

inviter tous les amis, les collègues et les camarades du défunt à exhumer 

sans exception. Et sans oublier de prévenir le fokonolona (la foule ou les 

                                                 
30 Instrument de musique à cordes pincées, à manche et à corps aplatis des deux côtés, plus 

petit que la guitare. 



47 

  

gens du quartier). L’annonce ou l’invitation doit être faite deux ou trois 

mois avant la cérémonie pour que tout le monde soit libre et disponible 

pour assister à la cérémonie. 

La famille doit aussi consulter différents bureaux pour demander 

une autorisation à la réalisation de la cérémonie : bureau du quartier, 

bureau de la commune, bureau des eaux et forêts, bureau de la sécurité 

publique. 

 

2.- La part de la société ou fokonolona 

La réalisation du famadihana n’est pas seulement pour la famille 

du défunt, mais le fokonolona prend aussi sa part à la préparation. Une fois 

que la famille annonce la nouvelle, le chef du quartier demande à la famille 

le jour d’exécution de ses tâches. Le jour de l’exécution des travaux, les 

gens viennent avec du riz en fonction de leur besoin, mais le bouillon est à 

la charge de la famille organisatrice de la cérémonie. 

Les gens se regroupent : les hommes et les jeunes garçons 

s’occupent du bois pour le combustible et de la construction de la case 

verte qu’on appelle trano sale. Ils assurent aussi le nettoyage du pourtour 

du tombeau. Certaines familles renouvèlent la peinture du tombeau en 

pierre (fasam-bato) et le décorent aussi. Tandis que les jeunes filles pilent 

le riz et assurent le nettoyage de la vaisselle. Et les femmes préparent le 

repas durant tous les travaux. Les représentants de la famille organisatrice 

sont aussi présents. Leur rôle consiste à surveiller et à indiquer 

l’emplacement de chaque chose et aussi à distribuer les goûters, les 

boissons et le café pour encourager les gens. 

 

II.- Le rite pendant la cérémonie 
 

1.- Le mikoka razana (appel des ancêtres) 

Tout d’abord, il faut signaler que le mot razana est pris dans 

plusieurs significations à Miarinarivo. On appelle razana le corps au 

moment où il vient de perdre son dernier souffle vital. Ici, le mot razana 



48 

  

indique l’ensemble de la chair et des os du mort quand le corps est encore 

au village (mbola am-bohitra). Mais une fois que le mort est enterré, le 

mot razana prend une autre signification. Ce n’est plus le corps qui peut se 

décomposer qu’on appelle razana mais le fanahy (âme) du mort. Quand on 

se souvient donc du mort, ce n’est pas son corps qui nous vient à l’esprit 

mais son âme. Selon la pensée malgache, c’est l’âme qui fait la valeur de 

l’homme (ny fanahy no maha olona).  

On dit aussi ny razana quand on se souvient de nos familles très 

proches. Ici, le razana n’est autre que les grands-parents, les parents, les 

frères et sœurs, les maris, les épouses, les enfants même les mort-nés qui 

sont morts avant nous. En d’autres termes, on appelle razana tous les 

morts qui ont eu une relation étroite avec nous durant leur passage sur 

terre. Deux personnes qui sont aussi nouées par la liaison de camaraderie 

utilisent aussi le mot razana quand l’une d’entre elles est morte. Il est le 

seul qui appelle son ancien camarade razana mais sa famille non. Il 

n’appelle pas non plus la famille de son ancien camarade razana, mais 

seulement son ancien camarade. De même, le mot razana est aussi utilisé 

pour appeler les beaux-parents qui sont déjà morts. 

On emploie aussi le mot razana pour appeler les ancêtres 

lointains qui ont encore une liaison d’arbre généalogique avec nous. Il est 

fort probable que parmi eux, certains se trouvent encore dans notre 

tombeau familial, alors on les couvre avec de nouveaux linceuls au 

moment de l’exhumation. 

Pour finir, le mot razana est aussi utilisé pour appeler tous les 

morts sans exception, qu’ils soient malgaches ou étrangers, morts chez 

nous ou ailleurs, de race rouge, blanche, jaune ou noire. Tous les morts 

sont des âmes d’après la pensée malgache, alors on les respecte. 

Revenons à notre sujet : le mikoka razana n’est rien d’autre que 

le fait de parler à ceux qui sont morts. Les vivants adressent leurs paroles 

aux morts non en tant que corps mais en tant qu’âme. Les Malgaches 

croient que l’âme est immortelle. Une fois qu’un individu meurt, son âme 

sillonne d’abord le ciel pendant un certain temps et après elle va rejoindre 

ses ancêtres dans un endroit où les âmes sont destinées à vivre. Mais dans 



49 

  

cette sphère des âmes, nos idées divergent, non selon nos ethnies, encore 

moins de notre origine, mais d’une distinction personnelle selon nos 

propres idées, c’est-à-dire de nos idées individuelles. Certains pensent qu’il 

y a des endroits spéciaux pour les âmes dont les plus connus sont : 

Vohilena en Imerina, Ibinty chez les Vakinankaratra, Somitra et 

Vohinendra à l’est de Fianarantsoa, Andrebabe dans l’Antsihanaka, 

Ambondrombe au sud des Betsileo et Anjiabe à Andapa31. Mais à 

Miarinarivo, plusieurs personnes croient que l’âme reste auprès de ses 

reliques dans sa tombe. C’est pour cette raison qu’on doit construire un 

tombeau solide et en dur parce que c’est la maison des ancêtres. 

Le mikoka razana est fait une journée avant le jour de 

l’exhumation. A Miarinarivo, il y a deux cas de mikoka razana : le mikoka 

razana dans le tombeau ancestral et le mikoka razana dans le cas où on 

doit transférer le défunt. Le premier cas de mikoka razana est fait dans le 

but de prévenir les morts (razana) que leurs familles (les vivants) vont 

venir pour leur rendre visite. Les vivants vont venir non pour les perturber 

mais pour apporter des vêtements et danser un peu avec les ancêtres. On 

annonce aussi aux ancêtres qu’on va ramener des membres de leurs 

familles qui sont morts et qui sont encore restés hors du tombeau familial. 

Pour ce premier cas, la tâche d’appeler les morts doit être faite par le plus 

âgé de la famille. Mais pour le dernier cas, la tâche doit être exécutée par la 

personne la plus proche du défunt durant son passage sur terre : son père, 

son fils, son mari ou son frère. 

Le mikoka razana est une sorte d’invitation. On invite le défunt à 

rentrer dans sa famille dans le tombeau familial. L’orateur commence en 

prononçant le nom du défunt. Il fait le tour du tombeau en parlant très fort 

car on n’est vraiment pas sûr si l’âme du défunt est dans la tombe ou elle 

est encore en promenade. Les assistants se mettent assis tranquillement 

auprès du tombeau, pour montrer leurs respects à l’orateur et au défunt. Au 

moment du mikoka razana, les gens apportent du miel, du rhum, du jus, 

des bonbons et des biscuits. On pose ces offrandes sur le tombeau du 

défunt pour qu’il puisse organiser un pot d’adieu avec ses amis qu’il vient 

                                                 
31 Paul RAMASINDRAIBE, Fokonolona, fototry ny firenena, p. 93. Notre traduction. 



50 

  

de rencontrer ou avec qui il partage un bout de vie d’un autre monde. Le 

lendemain du mikoka razana, la famille du défunt revient et on fait le 

déterrement, le ramassage des os. On enveloppe les os dans un nouveau 

linceul et enfin, on les mets dans un cercueil pour faciliter le transport 

durant le voyage. A remarquer que le déterrement dépend de la distance de 

l’endroit où on doit transférer le défunt. Cela peut être fait deux ou trois 

jours ou encore une semaine avant l’ouverture du fasan-drazana (tombeau 

ancestral). Il ne faut pas rater l’ouverture du fasan-drazana, car une fois 

que le tombeau est fermé, on ne doit plus l’ouvrir qu’à la prochaine 

cérémonie. 

 

2.- La veillée 

La veillée du famadihana ne ressemble pas du tout à la veillée 

funéraire. Durant la veillée funéraire, les gens n’ont pas le droit de se 

montrer joyeux car ils sont dans le moment de tristesse, dans le jour 

sombre. Par contre, pendant la veillée du famadihana, les gens n’ont pas le 

droit de pleurer, mais on les invite à montrer leur joie. Chacun est libre de 

faire tout ce qu’il veut : certains jouent aux dominos ou aux cartes, les 

autres dansent, les jeunes se draguent entre eux, les enfants continuent à 

jouer. Et encore pendant la nuit de veillée, la famille organisatrice de la 

cérémonie sert du rhum, du café, du thé, des morceaux de pain, des 

bonbons et des biscuits à tout le monde. 

La veillée est considérée comme une cérémonie d’ouverture. La 

cérémonie commence une nuit avant la date de l’exhumation. Exemple, si 

l’exhumation doit se dérouler le 15 août, alors la veillée est faite durant la 

nuit du 14 août. La veillée du famadihana est animée par un orchestre. En 

général, l’orchestre vient au village vers six heures du soir. A son arrivée, 

il commence déjà à jouer pour signaler les gens du village. Ces derniers se 

préparent à assister à la veillée. A un certain moment, l’orchestre s’arrête 

pour prendre son dîner. Après le dîner, l’orchestre recommence à jouer 

jusqu’à l’aube. 

Pendant la veillée, le représentant de la famille organisatrice fait 

un petit discours de remerciements à tous les membres de la famille, aux 



51 

  

invités ainsi qu’aux gens du village qui sont venus pour assister à la 

cérémonie. Il conseille aussi à tout le monde de ne pas faire des gaffes ou 

des bêtises durant toute la cérémonie, mais de jouer et de danser avec 

sagesse et le respect des autres. Le représentant tient aussi à demander à 

toux ceux qui sont présents, celui ou celle qui veut participer aux travaux. 

Et enfin, la famille profite de ce moment pour annoncer le déroulement et 

le programme de la cérémonie à tous les assistants. 

La veillée est faite dans le but d’éviter aux gens de dormir car 

beaucoup d’entre eux sont venus de loin. Ces gens n’ont pas d’endroit pour 

dormir alors ils sont obligés de veiller. On fait aussi la veillée car souvent, 

il y a toujours un razana (mort) qui vient de loin et qu’on doit le transférer 

au tombeau familial. On croit que si tout le monde dort, le razana reste 

seul pendant la nuit et peut-être qu’il ne veut pas rester. De plus, on croit 

aussi que les ancêtres ne s’éloignent pas du village pour veiller sur sa 

famille. Et une fois qu’ils voient la cérémonie d’ouverture, ils se préparent 

pour la cérémonie de leur exhumation. 

 

3.- Le jour de l’exhumation 

De bon matin, les responsables de la cuisine commencent leurs 

tâches. Ils commencent par l’abattage des animaux : bœufs, porcs, 

volailles : sous les consignes du mpanandro (devin). Puis ils vont tout de 

suite cuire et préparer aussi les repas pour les invités de loin. Ce n’est pas 

encore la vraie viande qu’on prépare pour ce premier jour, mais seulement 

les tripes, les reins, le cœur, le foie des animaux. A remarquer que les 

gendres dans la famille organisatrice sont les premiers responsables des 

travaux durant le jour de l’exhumation. 

Vers huit ou neuf heures du matin, deux ou trois personnes de 

confiance se placent auprès d’une table bien installée qu’on appelle bureau. 

Le bureau doit être dans un endroit précis pour accueillir les invités. D’une 

minute à l’autre, les invités arrivent et ils adressent aux responsables du 

bureau leurs offrandes qu’on appelle saodrazana. Le saodrazana peut être 

du paddy, du riz blanc, un bœuf, un porc, de la volaille, de la boisson ou de 



52 

  

l’argent. Les responsables enregistrent le nom des invités et leurs offrandes 

avec une très grande attention, car si un de ces invités les invité à son tour, 

la famille ne doit pas offrir moins que ce qu’on lui a offert. C’est ce qu’on 

entend par l’atero ka alao (traduit approximativement : payez et retirez 

après). Exemple : Rakoto est invité à la cérémonie d’exhumation de la 

famille de Rabe. Rakoto offre Ariary 5 000 comme offrande. L’année 

suivante, Rakoto invite à son tour la famille de Rabe à assister à 

l’exhumation de ses parents. Alors la famille de Rabe doit offrir pas moins 

d’Ariary 5 000, mais plus ou égal à Ariary 7 500. 

A remarquer qu’avant, seules les familles, les amis, les 

camarades et les collègues du défunt à exhumer seulement faisaient le 

saodrazana. Le saodrazana est fait dans le but de rajouter le rambondamba 

(morceau de tissu) qu’on doit accompagner le razana (défunt). Mais les 

familles des vivants et leurs amis viennent seulement pour assister à la 

cérémonie et participer au repas. Mais actuellement, tout le monde fait la 

confusion et apporte aussi des offrandes.  

Durant toute la matinée, les zanadrazana (famille du défunt) se 

préparent pour aller au famokarana ou au déterrement. Souvent les 

zanadrazana s’habillent de la même façon dans le même style, c’est-à-dire 

ils sont vêtus de vêtements provenant d’un même tissu pour se distinguer 

de tout le monde. La commande de tissu est encore sous le conseil du 

mpanandro. 

 

A.- Le famokarana (le déterrement) 

Avant midi, un groupe de jeunes garçons membres de la famille 

organisatrice accompagnée par des quartiers mobiles ou agents du quartier, 

partent pour libérer à l’avance la porte du tombeau familial. 

Une fois que tout le monde est arrivé sur place, un orateur porte-

parole de la famille organisatrice prend la parole pour dire l’objet de la 

cérémonie. Il tient aussi à raconter en quelques mots les étapes et les 

difficultés que la famille a surmontées pour réaliser la cérémonie. Et sans 

oublier de montrer à tout le monde les documents venant de chaque bureau 



53 

  

qu’on doit consulter si on veut organiser une cérémonie. Cela est fait pour 

rassurer le fokonolona que tout est en ordre. Après le bref discours, on 

commence à enlever le rangolahy et on passe au ramassage des os. 

Le ramassage des os doit être fait par une ou des personnes de 

même sexe que le défunt. Si le défunt à exhumer est un homme, seuls les 

hommes peuvent faire le ramassage des os. Par contre, si le défunt est une 

femme, le ramassage des os doit être effectué par des femmes. On fait 

attention à cela, car d’après la croyance malgache, le défunt a encore honte 

de se montrer nu devant une personne de sexe différent du sien. 

Les os sont mis sur une natte avec une haute prudence du 

ramasseur. Il faut que les os soient en ordre des pieds au crâne. C’est après 

cela qu’on les amène à la cour du tombeau pour les envelopper avec un 

nouveau lamba (tissu ou drap) et le laisser prendre un peu de bain de soleil. 

Quand on fait sortir les razana (les défunts) du tombeau familial, 

il y a un ordre à suivre. Tout d’abord, c’est le kazabe (le corps des grands-

parents) qu’on doit faire sortir en premier, suivi par les âgés et on termine 

par celui du jeune. Ensuite, il faut faire attention que ce soit la tête qu’on 

fait sortir la première plutôt que ses pieds. Et enfin, une fois que les 

porteurs du défunt se présentent à la porte du tombeau, ils s’arrêtent et 

l’orchestre joue l’hymne national malgache. Tout le monde enlève son 

chapeau et se met debout pour respecter l’hymne national et le razana. 

Après l’hymne national, on met les restes du défunt à la place 

conseillée par le mpanandro. Il faut faire à tout prix pour que le corps ne 

touche pas le sol. Certaines personnes : membres de la famille ou amis du 

défunt assis en ligne pour qu’on place les restes mortels sur leurs cuisses. 

C’est ce qu’on appelle miampofo razana. C’est dans cette position qu’on 

ré-enveloppe les corps du défunt avec un nouveau linceul. Les riches 

utilisent de la soie pour vêtir ou envelopper le défunt de sa famille. Mais la 

soie est très chère pour les pauvres, alors ces derniers préfèrent le jocheline 

ou le tergal pour envelopper sa famille. Le prix de la soie pendant la 



54 

  

campagne de famadihana 2006 varie d’Ariary 15 à 20 000, mais le 

jocheline et le tergal est d’Ariary 6 000 à 8 00032. 

Il y a des gens qui mettent du parfum sur les corps de leur 

famille, et les autres mettent des marques sur le lambandrazana (vêtements 

des morts), pour qu’on les reconnaisse facilement lors d’une nouvelle 

exhumation. 

Les familles, les amis, les collègues et les camarades du défunt 

se remplacent les uns les autres pour prendre part au miampofo razana. 

C’est parce que les gens croient qu’on a la bénédiction du défunt lorsqu’on 

touche à son corps au moment de son exhumation. 

En général, la dépouille du défunt est enveloppée 

individuellement. Mais parfois, il y a aussi des gens qui enveloppent la 

dépouille de leurs enfants avec celles de leurs parents. C’est-à-dire, on 

enveloppe la dépouille du petit-fils avec ses grands-parents. Le grand-père 

avec ses petits-fils et la grand-mère avec ses petites-filles. De même pour 

les jeunes mariés, les gens rassemblent aussi leurs corps avec un seul 

linceul dans le but de les réunir pour toujours. 

On ne fait pas sortir du tombeau les razana dont on ne reconnaît 

plus le nom. Par contre, on les recouvre aussi avec un nouveau linceul 

acheté par les cotisations des familles. Ce linceul est appelé safodrazana. 

 

B.- Le fanitrihana (le ré-enterrement) 

Avant de ramener les défunts dans le tombeau, on passe d’abord 

par le mampandihy razana (faire danser le défunt). Le mampandihy razana 

est une affaire des forts. On soulève le défunt au-dessus de la tête avec la 

natte et les porteurs suivent la cadence de la musique jouée par l’orchestre. 

Parfois, les porteurs vont à gauche, parfois à droit ; ils avancent et ils 

s’arrêtent en faisant le tour du tombeau. Mais en faisant danser le défunt, il 

faut faire très attention pour que le défunt ne tombe pas sur le sol et pour 

que le linceul ne se déchire pas. On ne doit pas aussi renverser le défunt, 

                                                 
32 Témoignage populaire précisé par M. Ratsaraefatra Edmond. 



55 

  

c’est-à-dire que toujours, la tête doit être mise en avant mais non pas ses 

pieds. 

Le tour du tombeau est fait trois ou sept fois, selon le conseil du 

mpanandro. En faisant le tour du tombeau, il ne faut pas faire un demi-

tour, ni même une marche en arrière, parce que selon la croyance des gens 

à Miarinarivo, le demi-tour et la marche en arrière sont une sorte 

d’invitation pour le défunt de revenir au village. 

Bien avant le coucher du soleil, à peu près vers 16 ou 17 heures, 

on termine le mampandihy razana et on passe directement au ré-

enterrement ou le fanitrihana. L’orchestre recommence à jouer l’hymne 

national pour dire au revoir aux défunts ; Après quoi, on remet les défunts 

sur leurs lits. Pendant la cérémonie du famadihana, il et interdit de pleurer 

car on pense que cela empêche les défunt de donner leurs bénédictions. 

Alors si une personne pleure tous les membres de la famille la grondent 

pour qu’elle sèche ses larmes. 

Une fois que les défunts sont tous entrés au tombeau, tout le 

monde, surtout les femmes qui n’ont pas encore d’enfant attendent la sortie 

des nattes. Et lorsque les gens qui sont chargés de placer le défunt à 

l’intérieur sortent avec les nattes, le combat commence. Tout le monde se 

jette sur la natte pour avoir, même un petit morceau seulement, car on croit 

que tous les matériaux qu’on a utilisés pendant la cérémonie surtout la 

natte sont des porte-bonheur. 

Le porte-parole de la famille reprend à nouveau la parole pour 

remercier les assistants. Il tient aussi à faire connaître à tout le monde la 

suite du programme. Et sans oublier d’inviter les gens pour prendre part au 

repas de la cérémonie ou le vary be menaka. On fait exprès pour que le 

discours ne soit pas long parce qu’il fait soir et il fait noir petit à petit. 

Après le discours, tout le monde rentre au village en suivant les indications 

que le mpanandro a déjà désignées afin d’éviter les accidents. Mais le 

mpanandro reste encore accompagné par un groupe de jeunes, les plus âgés 

de la famille organisatrice et des agents du quartier pour fermer le 

tombeau. 

 



56 

  

4.- Le repas de la fête 

Le repas de la fête ou le vary be menaka (repas huileux) est servi 

dans le trano sale. Le trano sale est une sorte de case verte dont les murs et 

le plafond sont construits à l’aide de longozo33. La construction de la case 

verte doit être faite un ou deux jours avant la cérémonie. A l’intérieur, on 

installe des madriers à la place des chaises et des planches à la place des 

tables. 

Au deuxième jour de la cérémonie, dès que le soleil se lève, les 

gendres et les jeunes de la famille organisatrice se préparent pour servir les 

invités et les assistants. Et une fois que tout est en ordre, on commence à 

inviter les gens d’entrer dans le trano sale. Un jeune homme crie à haute 

voix pour que tout le monde l’entende. Le vieux commence à inviter les 

gens des villages les plus éloignés et il termine par les plus proches. Il doit 

répéter l’invitation à plusieurs reprises jusqu’à ce que la salle soit pleine. 

Par exemple: « Ianareo izay avy any Morafeno e! Mandrosoa ianareo 

hisakafo tompoko ô!” (Mesdames et messieurs, vous qui venez du village 

de Morafeno, veuillez entrer pour prendre le repas!). 

Le chef de la cuisine remercie d’abord les gens par un bref 

discours et il fait la prière à Dieu pour que le repas soit béni. Après sa 

prière, le chef de la cuisine donne l’ordre de servir les invités. Les filles 

servent le riz et les garçons servent le bouillon. Les invités sont servis 

jusqu’à ce qu’ils soient rassasiés. L’organisateur doit donc préparer 

beaucoup de riz et de bouillon pour répondre à la satisfaction de tout le 

monde. De plus, il est préférable pour eux d’avoir beaucoup de surplus. 

L’organisateur prépare les plus gras et les plus gros animaux : bœufs, 

porcs, volailles. Comme cela, les invités sont satisfaits, d’une part, mais 

d’autre part, l’organisateur est aussi content car les invités n’arrivent pas à 

manger beaucoup de peur d’avoir la diarrhée. S’il y a encore des surplus du 

repas, surtout du bouillon, l’organisateur est honoré par le fokonolona. 

Ron-kenan’i Mandiavato ka ny sisa tsy lany anasan-tongotra (La sauce des  

                                                 
33 Longozo : plante à fleurs blanches et jaunes, à feuilles longues et lisses, qui produit un 

parfum. 



57 

  

MANIFESTATIONS PENDANT LA CEREMONIE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

L’arrivée au tombeau  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mampandihy razana ( Faire danser le razana) 

 



58 

  

gens d’Imandiavato quand ils ont fini de manger, le surplus leur sert à se 

laver les pieds). Ce proverbe montre que l’organisateur de la cérémonie a 

préparé beaucoup trop et ne sait plus à quoi s’en servir. 

 

 

III.- Après la cérémonie 
 

1.- La reconnaissance de la famille face aux 
invités 

Sans les invités y compris les gens du village, la famille 

organisatrice se sent seule et perdue. Et peut-être qu’elle est impuissante 

pour la réalisation de la cérémonie. Et puisque la famille est aidée et 

encouragée par les invités et la société, elle se sent heureuse et très 

honorée. Pour montrer donc sa joie, la famille désigne un bon orateur pour 

transmettre ses reconnaissances face à tous les invités et les assistants. On 
demande donc à l’orchestre de s’arrêter et de prendre un peu de repos. Un 

jeune homme crie à haute voix pour attirer l’attention des gens. Il doit crier 

deux ou trois fois : Azafady e ! Azafady tompoko ô ! (Votre attention ! 

Votre attention s’il vous plaît, mesdames et messieurs !). Tout le monde se 

calme et s’approche du jeune homme et le porte-parole de la famille prend 

la parole. 
 

Texte en malagasy Traduction en français 

[Tari-dresaka] 

« Azafady tompoko. Ny 

antony anaovana azafady dia tsy 

inona tsy akory fa fangatahana 

hiteny. Manana zavatra kely 

holazaina, koa mangataka hiteny 

eto anoloanareo. 

Ny akoho hono raha 

hanatody miala faditr’ahitra; ny 

[Entrée en matière] 

« Votre attention, mesdames 

et messieurs. Si on vous demande 

votre attention, c’est parce qu’on 

demande à parler, parce qu’on a 

quelques mots à dire devant vous. 

La poule cherche toujours un 

bon endroit avant de pondre ; le 



59 

  

akoholahy raha haneno miala 

kopakopaka; ny ombalahy raha 

hitrena miala saron-tandroka; 

izaho kosa raha hiteny mipao-

tsatroka, manao azafady ary 

mialatsiny. 

[Fialantsiny 

Ialako ny tsiny satria izaho 

izay miteny dia tsy Ntaolo fa 

zanak’antitra, tsy antitra fa 

tanora, tsy rainy fa zanaka, ary 

tsy mba zoky akory fa mbola ny 

zandry. Angady no mba filanjako 

ary sobiky no mba fivimbiko. 

Irakiraka no mba andraikitro. 

 

Koa hiteny eto 

anatrehanareo mpanao 

fanjakana izay vato nasondrotry 

ny tany; trafo nasondrotry ny 

nofo; tandroka nasondrotry ny 

sofiny; lehilahy nasondrotry ny 

fanjakana; ka sady mataho-

mahamenatra. 

Eto anatrehanareo vehivavy 

izay reharehan’ny tokantrano; 

mipetraka ravaky ny trano, 

mandeha ravaky ny lalana, 

loharanom-pirenena sy 

coq agite ses ailes avant de 

chanter ; le taureau aiguise ses 

cornes avant de beugler, mais 

moi, j’enlève mon chapeau et je 

dois d’abord demander à parler et 

m’excuser. 

[Enlèvement du blâme] 

J’enlève le blâme parce que 

moi qui parle, je ne suis pas un 

Ntaolo34, mais le fils du vieillard; 

je ne suis pas le vieux, mais le 

jeune; je ne suis pas non plus le 

père mais le fils, ni encore moins 

l’aîné mais le cadet. Je ne porte 

qu’une bêche sur mon épaule et un 

panier à la main, je ne suis qu’un 

simple commissionnaire de la 

famille. 

Alors, prendre la parole 

devant vous, les fonctionnaires de 

l’Etat, vous qui êtes comme la 

pierre élevée sur le sol, comme la 

bosse élevée sur la chair, comme 

les cornes élevées sur les oreilles, 

des hommes honorés par l’Etat ; 

alors j’ai honte et ai peur. 

Devant vous mesdames, vous 

qui êtes l’honneur du foyer. Vous 

êtes l’ornement du foyer. A 

l’extérieur, ornement de la route, 

                                                 
34 Ntaolo : ancêtre malgache. 



60 

  

loharanon’olombelona, kitapo 

nifonosana, nibaby naha lehibe. 

Eto anatrehan’ireto ray 

aman-dreny fotsy volo amin’ny 

tany, ela nihetezana ka lava 

volo, namboly nahavokatra, 

nitoto nahafotsy, nahandro 

nahamasaka, nahaloaka an-

tsakany sy an-davany. 

 

Eto anatrehanareo zoky toa 

ray aman-dreny, ankatoavi-

miteny, tsy hialohavan-mandeha, 

ary tsy azo atao rano dikain’ny 

zinga. 

 

 

Eto anatrehanareo mitovy 

saranga amin’ny tena, olona 

ambony fahaizana, maranitra 

noho ny tena. 

Eto anatrehan’ny zandry 

mahaleo mahalasana rehetra. 

Ny hiteny eto anatrehan’izany 

dia tahaka ny miteny lango eo 

imason’ny vary, toy ny mitafy 

lamba eo imason’ny tompony, ka 

sady mahasaikatra no 

mahamenatra. 

source de la nation et des 

hommes, sac qui a enveloppé, 

ayant porté sur le dos, étant 

grandi. 

Devant vous, chers parents, 

aux cheveux blancs sur cette terre, 

aux cheveux longs car il y a 

longtemps que vous ne les avez 

pas coupés. Vous avez planté et 

avez beaucoup produit, vous avez 

pilé le riz et l’avez fait cuire avec 

succès, et avez percé dans toute sa 

longueur et dans toute sa largeur. 

Devant vous chers aînés, tout 

comme des parents à qui on doit 

respecter les paroles, et devant qui 

on ne doit pas marcher devant. On 

ne doit pas faire comme le gobelet 

qui franchit la cruche. 

Devant vous qui êtes de la 

même promotion que moi, plus 

diplômés et encore beaucoup plus 

intelligents que moi. 

Devant vous chers cadets 

vous qui nous succéderez un jour. 

Prendre la parole devant vous 

tous, c’est comme parler du 

lango35 devant le riz, ou comme 

une personne qui s’habille d’un 

vêtement emprunté sous les yeux 

                                                 
35 On appelle lango des grains de riz encore tendres grillés et écrasés pour être mangés ainsi. 



61 

  

 

Ny olona anefa tompoko 

dia samy 

nalahatr’Andriamanitra amin’ny 

akolafiny avokoa, koa misy ny 

havanana amin’izatsy ary misy 

ny havanana amin’izaroa. 

Tsy mba mandeha tsy 

voizina toa lakan-jejo anefa aho, 

na ny kintana mialoha 

masoandro, na ihany koa tsy ny 

tehina mialoha andriana. 

 

Fa noho ny teny tsy mba 

rombahina, noho ny teny tsy 

ifanosehana ary noho ny 

voninahitra ifanomezana, omen-

dry tompokolahy harindrako koa 

dia arindrako, omen-dry 

tompokovavy halahatro koa dia 

alahatro. Nomeny izany ka 

mahasolanga fa raha tsy nomeny 

kosa mahajoko. 

 

 

Ny voninahitra nomena an-

tsobiky hono tompoko tsy mba 

fanao am-patam-bary. Koa 

mijoro eto ny tenako hitondra ny 

tenin’ny fianakaviana. 

 

[Fisaorana] 

de son propriétaire, ce qui le rend 

nerveux et honteux. 

Mesdames et messieurs, Dieu 

nous a tous mis dans différentes 

voies. Alors, il y a certaines 

personnes qui sont capables en 

ceci et d’autres compétentes en 

cela. 

Mais je ne suis pas comme 

une pirogue qui sillonne sans être 

ramée, ni comme une étoile qui se 

lève avant le soleil, ni encore 

moins comme une canne qui 

précède le souverain. 

Mais parce qu’il ne faut pas 

se bousculer pour prendre la 

parole, et parce qu’il faut donner 

honneur les uns aux autres ; ces 

messieurs m’ont donné l’honneur 

d’arranger, alors je les ai 

arrangés ; mesdames m’ont donné 

l’honneur de les ordonner, alors je 

les ai ordonnés. La famille m’a 

donné la parole et cela m’élève, 

mais si elle ne m’a pas été donnée, 

cela me rabaisse. 

Mesdames et messieurs, 

puisqu’il ne faut pas mettre dans 

un petit panier l’honneur qu’on a 

donné dans un grand panier, je 

suis debout là devant vous pour 

transmettre la parole de la famille. 

 



62 

  

Ny voalohan-tenin’ny 

fianakaviana ary tompoko dia ny 

fisaorana an’Andriamanitra, 

noho ny fanomezany ny andro 

tsara ka nahafahantsika 

mianakavy nanatanteraka ny 

lanonana ho famonosan-damba 

ny razana izao. Fa na teo aza ny 

fikasantsika olombelona, na dia 

efa nanondro andro aza isika, 

nefa nolaviny dia zava-poana 

izany, koa deraina anie izy. 

Manaraka izany dia tsy hay 

ny tsy hisaotra ny fitondram-

panjakana, izay nanaiky hanome 

fahazoan-dalana hanatontosana 

izao lanonana izao. Fa na dia 

efa niomana aza isika, nefa tsy 

nahazo alalana avy tamin’izy 

ireo dia zava-poana izany. Koa 

misaotra azy ireo ihany koa. 

 

 

Ary tsy hadino ianareo 

vahoaka izay vodi-ahitra arivo, 

angady lava lela hahamainty 

molaly ny tany, valala tsy 

mandady harona, kofehy 

manara-panjaitra, amboara 

hifatorana, ala ikirizana, vato 

fandiavana, kitro hifaharana, 

manda hitokiana, lamba 

hitafiana ka asampina raha faly, 

ihonkonana raha malahelo, 

[Remerciements] 

La première parole de la 

famille est d’abord de remercier 

Dieu qui nous a donné la belle 

journée qui nous a permis de 

réaliser le ré-enveloppement des 

ancêtres, car même si nous 

l’avons souhaité et même si nous 

avons déjà désigné la date, tout 

cela n’est rien si Dieu ne nous a 

pas accordé cette date. Alors nous 

le louons. 

 

Ensuite, nos remerciements 

s’adressent aussi à tous les agents 

de l’Etat qui nous ont donné 

l’autorisation de réaliser cette 

cérémonie. Car bien même que 

nous ayons déjà préparé cela et 

que l’autorité locale n’a pas 

donné l’autorisation, nous ne 

pouvons rien faire, donc nous la 

remercions. 

Sans oublier d’adresser nos 

vifs remerciements à vous, le 

peuple, vous qui êtes les mille 

pieds d’herbes, la bêche à longue 

lame pour retourner la terre, pour 

la rendre fertile, des criquets qui 

ne rampent pas dans le panier, du 

fil qui suit l’aiguille, un arbre sur 

lequel on doit s’attacher, une forêt 

où on s’efforce, une pierre pour 



63 

  

isikinana raha mandeha, 

mahafa-tondromaso raha vory 

vahoaka. 

 

 

 

 

Ho arivo tratrin’ny taona 

anie ianareo, ho lava andro, 

hateza taona. Hiadana amin’ny 

vady aman-janaka, maroroha 

zaza tezaina, matavesa zavatra 

ompiana, vokara hanina 

ambolena, ho ambinin-java-

manasatra, manjatoa vola, 

manarivoa fananana. Ary tsy ho 

toro vato fandiavana anie 

ianareo. Ho lavitra anareo anie 

ny ratsy fa ho tondra-

pahasambarana kosa ny tokan-

tranonareo tsirairay avy. 

 

 

Tsy hay ny tsy hisaotra 

anareo tompoko satria nantsoina 

alina ianareo, tonga alina, 

nantsoina andro, tonga andro. 

Nafoinareo ny asa aman-

draharaha, nilaozanareo ny 

tokan-tranonareo fa avy ianareo, 

tonga midodododo. Ary tsy tonga 

fe tonga, fa tonga misalotra 

poser les pieds, des sabots pour 

pivoter, un mur dont on doit avoir 

confiance, un vêtement dont on 

entoure la poitrine quand on est 

content, dont on se sert pour 

essuyer les larmes lorsqu’on est 

triste, qu’on attache aux hanches 

quand on marche et avec quoi on 

n’a pas honte aux yeux de la foule. 

On vous souhaite mille 

anniversaires, ayez de longs jours, 

résistez aux années. Que vous 

soyez heureux avec votre famille, 

que vos enfants grandissent vite, 

que vos animaux soient gras, que 

vos récoltes soient abondantes, 

que vos efforts soient 

récompensés, ayez de l’argent par 

centaines, ayez par milliers de 

richesses. Que la pierre sur 

laquelle vous posez les pieds ne 

s’écrase pas. Que le mal s’éloigne 

de vous, par contre que le foyer de 

chacun de vous soit inondé de 

bonheur. 

Nous vous remercions 

mesdames et messieurs parce que 

nous vous demandons de venir la 

nuit, vous venez la nuit, nous vous 

demandons de venir le jour, vous 

venez le jour. Vous avez 

abandonné votre travail et votre 

foyer et vous venez chez nous en 



64 

  

hery, mirakotra tanjaka ka 

niara-nisalahy tamin’ny 

fanaovan-draharaha. Niara-

nilalao, niara-nifaly, niara-

nitotorebika tamin-javamaneno 

ihany koa. 

Koa hoy izahay 

fianakaviana, ny vy tsy mikitrana 

irery, ny amponga tsy midoboka 

raha tsy misy mpively, ny sakafo 

tsy masaka raha tsy teo ny 

mpahandro. Ny lanonanay kosa 

tsy tontosa tahaka izao raha tsy 

teo ianareo vahoaka nanotrona 

anay. Koa misaotra eram-po, 

eran-tsaina tompokolahy sy 

tompokovavy. 

[Ny saodrazana] 

Manampy izany dia eo 

ihany koa ireo zavatra 

noentinareo ho saodrazana, ho 

fanomezam-boninahitra ny 

razana ary ho fanampiana ny 

velona. Sanatria tsy hatao 

tompon-trano mihono na 

tompony hangataka ny atiny 

akory ianareo, fa io ny mpitana 

birao hanambara ireo izay 

voavimbinareo sy voasorany ao 

anaty boky. 

courant. Vous êtes venus, non sans 

rien, mais vous venez avec votre 

force, en enveloppant à des 

puissances pour nous aider. Nous 

avons joué ensemble, nous nous 

amusons aussi ensemble avec la 

musique. 

Voici donc ce que la famille 

veut vous dire : le fer ne peut pas 

grincer tout seul, le tambour ne 

donne pas de son sans un 

tambourineur, le repas n’est pas 

cuit sans le cuisinier. Mais sans 

votre soutien, notre cérémonie 

n’arrive pas à bon terme. Alors 

nous vous remercions de tout 

notre cœur, messieurs et 

mesdames. 

[Les offrandes pour les ancêtres] 

En plus, vous venez avec des 

offrandes pour honorer les morts 

et pour aider les vivants, donc on 

ne vous considère pas comme le 

propriétaire de la maison qui ne 

connaît pas ce qui est à l’intérieur 

ni encore moins comme le 

propriétaire d’un bœuf qui 

demande le foie, mais on va 

donner la parole au responsable 

du bureau pour nous informer de 

toutes les aides et choses 

apportées qui sont enregistrées 

dans le cahier. 



65 

  

Un de ces responsables du bureau (secrétaire) prend la 

parole : 

 

Texte en malagasy Traduction en français 

Toa izao ary tompoko ny 

totalin’y saodrazana voarainay 

sy voasoratra ato anaty boky. Ny 

vola avy tamin’ny fianakaviana 

dia Ariary 300 000, akotry 150 

daba, fotsimbary 600 kapoaka, 

toaka 50 litatra, omby 3, kisoa 4 

ary akoho amam-borona 20 isa. 

Ny avy amin’ny fokonolona 

kosa dia lelavola Ariary 63 500, 

akotry 15 daba, fotsimbary 180 

kapoaka ary akoho amam-

borona 10 isa. 

 

Ny fitambaran’ireo dia 

manome lelavola Ariary 

363 500, akotry 165 daba, 

fotsimbary 780 kapoaka, toaka 

50 litatra, omby 3, kisoa 4 ary 

akoho amam-borona 30. 

Misaotra Tompoko. 

Voici donc le total des 

aides que nous avons enregistrées 

dans notre cahier. La somme 

venant de la famille s’élève à 

Ariary 300 000, 150 daba36 de 

paddy, 600 kapoaka37 de riz 

blanc, 50 litres de rhum, 3 bœufs, 

4 porcs et 20 volailles. 

De la part de la société, on 

a enregistré une somme d’Ariary 

63 500, 15 daba de paddy, 180 

kapoaka de riz blanc et 10 

volailles. 

Au total, on a une somme 

d’Ariary 363 500, paddy, 165 

daba, 780 kapoaka de riz blanc, 

50 litres de rhum, 3 bœufs, 4 

porcs et 30 volailles. 

 

Merci ! mesdames et 

messieurs. 

Le porte-parole de la famille reprend la parole : 

                                                 
36 Daba : récipient utilisé pour connaître une quantité. Un daba de paddy est égal à 13 kilos de 

paddy. 
37 Kapoaka : une boîte Nestlé de 390 grammes. 



66 

  

 

Texte en malagasy Traduction en français 

[Fisaorana faharoa] 

Ny fisaorana hono tompoko 

toy ny fary lava vany ka tsy 

lany hamamiana. Koa mbola 

mamerina ny fisaorana anareo 

ihany tompoko fa tsara fono 

tokoa ny razana ary nahazo 

voninahitra ihany koa ny 

velona. Hitady zaza ianareo ka 

ho tera-dahy. Hamindra tsy ho 

solafaka anie ianareo ary 

mandeha tsy ho tafitohina. 

Hitady toko ka ho sendra vato. 

Ny tokantranonareo anie ho 

lavitra ny fahoriana fa 

hanjakan’ny fiadanana, ho 

mamy tian’ny vola fa ho 

mangidy tsy tian’ny faty. Ho 

feno fianakaviana ka tsy hisy 

korontana tsy arahan-

drahoraho. 

Ianareo anie tsy haniry 

olona fa hirin’olona. Tsy 

hiankina aman’olona fa 

hiankinan’olona. Ary ho toy 

ilay rangahy niangonan’ny 

mamy: miantsoroka akondro, 

misakelika tantely ary mitehina 

fary ka hifandrombahan’ny 

olona rehetra. Sitraka hoenti-

matory ny soa vitanareo 

[Seconds remerciements] 

Mesdames et messieurs, on dit 

que les remerciements ressemblent 

à une longue canne à sucre qui a un 

goût sucré éternel. Alors on vous 

adresse encore nos remerciements, 

mesdames et messieurs, parce que 

nos ancêtres sont bien enveloppés 

et les vivants, nous sommes 

honorés. Si vous souhaitez avoir un 

enfant et vous aurez un fils, vous 

vous déplacez sans glisser et vous 

marchez sans heurter une pierre. 

Vous cherchez un trépied et vous 

rencontrez des pierres. Que votre 

foyer soit éloigné par la tristesse, 

mais dominé par le bonheur, sucré 

et aimé par l’argent, mais amer et 

détesté par la mort. Que votre 

famille soit nombreuse mais sans 

conflit, sans jalousie. 

Que vous n’admiriez personne, 

mais vous êtes admiré par tout le 

monde. Vous n’attendrez point le 

soutien des autres, mais les autres 

attendent votre aide. Et que vous 

vous ressembliez à l’homme plein 

de choses sucrées qui porte un 

régime de bananes sur son épaule, 

du miel sous les aisselles et qui 

s’appuie sur une canne à sucre, 



67 

  

tompoko ka ho valiana raha 

mahatsiaro. Ary Andriamanitra 

sy ny razana anie hitahy 

anareo tsirairay avy. 

 

 

[Famaranana] 

Ary farany tompoko, ho 

anareo avy lavitra, ka mbola 

hijanonjanona noho ny 

havizanana dia an-tanàna 

ianareo ka aza mihafahafa. 

Izay tsy maintsy hody kosa dia 

tsofin-drano ho tody soa aman-

tsara any amin’ny toerana 

niaingany avy. Koa veloma 

fantimpatenana ho azy ireo. 

alors vous attirez tout le monde. 

On connaît jusqu’au lit le bien que 

vous nous apportez mesdames et 

messieurs, et on vous 

récompensera dès qu’on est 

réveillé. Que Dieu ainsi que les 

ancêtres protègent chacun de vous. 

[En conclusion] 

Pour conclure, mesdames et 

messieurs, pour vous qui venez de 

loin et vous devez encore rester à 

cause de la fatigue, vous êtes 

encore le bienvenu au village. 

Alors ne soyez pas étranger. Et 

pour vous tous qui devez rentrer, 

on vous souhaite un bon retour 

chez vous. Un au revoir le plus 

distingué pour eux. 

Après le discours de l’orateur représentant de la famille 

organisatrice, un homme âgé venant des invités se met debout pour 

répondre à ce discours. Cette personne n’est pas désignée par la 

société, mais il se lève de son propre chef. 

 

2.- La réponse au discours de remerciements 

L’orateur enlève son chapeau et il s’avance devant tout le 

monde et dit : 
 

Texte en malagasy Traduction en français 

Azafady e ! Azafady 

tompoko ! Manao azafady, 

Votre attention ! Votre 

attention, mesdames et messieurs. 



68 

  

tompoko raha hiteny, tsy hoe 

malady hofana toa amalon-kely 

akory aho tompoko, na hanao 

toy ilay bingo manao matso ka 

misalovana ny anjaran’ny hafa ; 

na ihany koa hanao toa ilay lava 

ka manao hoe aoka alako ny 

rano ; na toa ilay avo feo ka 

nanao hoe aoka aho hikabary. 

Fa noho ny fahendren-

drazantsika manao hoe ny 

manan-joky afaka olan-teny dia 

mitsangana eto ny tenako 

ankehitriny. 

 

 

[Fialantsiny] 

Raha ny marina dia tsy 

tokony hiala tsiny intsony aho 

satria efa vitan’ny teo aloha 

izany. Nefa raha atao indray 

mijery dia ny azy ihany no 

nalainy, koa aleo ihany aho 

hialatsiny. 

 

Ny tsiny hono manko tsy mba 

mandondona ka hita ho 

atsahina; tsy toy ny lavadavaka 

ka hita ho tapenana; tsy 

midodododo tahaka ny 

ombalahy masiaka ho hita 

handosirana; tsy mitraotrao 

tahaka ny oram-pahavaratra ka 

Je m’excuse d’abord avant de 

prendre la parole. Je ne suis pas 

comme une petite anguille qui 

mord très vite à l’appât ou 

comme un bancal qui fait un 

défilé, qui gène la place des 

autres, ou encore comme une 

personne de haute taille qui dit : 

je me charge de l’eau, et encore 

moins comme celui qui a une 

haute voix et qui dit : je me 

charge du discours. Mais d’après 

la sagesse de nos ancêtres, celui 

qui a un aîné est débarrassé de la 

parole. C’est ainsi que je me mets 

debout ici maintenant. 

[Eviter le blâme] 

En réalité, je ne dois plus 

rejeter le blâme car la personne 

qui a pris la parole avant moi l’a 

déjà jeté, mais en analysant son 

discours, on constate qu’il a 

rejeté seulement le sien, donc, 

permettez-moi alors d’enlever 

encore une fois le blâme. 

C’est parce que le blâme n’a 

pas de bosse qu’on doit enlever, 

pas comme des trous qu’on peut 

combler ; il ne court pas comme 

le taureau méchant qu’on peut 

éviter ; il ne nous prévient pas 

comme un orage pour qu’on se 

mette à l’abri. Mais il est venu en 



69 

  

hita hialofana. Fa misoko fiavy 

tahaka ny oram-panala ka mby 

an-koditra vao mahangoly. Ny 

tsiny hono tahaka ny 

dakan’ombalahy ka mahavoa 

mahafaty, tsy mahavoa 

mahafanina; toy ny hatsana 

lalina ka itataova-mahafanina, 

hianjera-mahafaty. 

Tsy misy mahay mamindra 
noho ny akoho ihany koa hono 
fa rahefa ambony sahafa38 
solafaka ihany. Ary ny mihinam-
bary aza hono tompoko misy 
latsaka, koa maika fa izaho 
olombelona tsy maina tsy lena 
ity ve no tsy hanao fahadisoana? 
Koa ialako mialoha ny tsiny 
tompoko. 

[Votoatin’ny kabary] 

Ataoko hady 

vomangan’Ikarijavola, ka avy 

hatrany dia ny voamasony no ho 

potsirina; donakafon’Analakely 

ka vao mipaka dia am-

bovonana. 

Raha niteny ianareo 

fianakaviana naneho ny 

fisaorana, nanolotra ny 

fankatelemana, dia faly tokoa ny 

fonay fokonolona ary dia 

mankasitraka anareo inay koa 

silence comme la gelée, on ne la 

sent que lorsqu’elle est sur notre 

corps. Le blâme est comme un 

coup de patte d’un taureau, s’il 

touche, il tue, s’il ne touche pas, 

il nous donne le vertige ; comme 

une falaise profonde qui nous 

donne le vertige quand on regarde 

en bas et qui tue lorsqu’on y 

tombe. 
Il paraît que la poule est un bon 

marcheur, mais une fois sur le van, 
elle glisse quand même, 
mesdames et messieurs. Tout le 
monde peut commettre une erreur 
même en mangeant, alors que moi 
un simple humain qui n’est ni sec 
ni mouillé, ne pourrais-je pas faire 
une faute ? J’enlève alors 
d’avance le blâme. 

[Le contenu du discours] 

Je vais faire comme Ikarijavola 

qui arrache des patates, il ne 

donne des coups de bêche que là 

il y en a ; comme le feu 

d’Analakely, la fumée va 

directement au toit. 

Nous, les invités, nous sommes 

vraiment ravis dès que nous 

entendons vos remerciements et 

vos reconnaissances, alors on 

vous remercie aussi, mesdames et 

messieurs. Vous qui ne nous 

                                                 
38 Un instrument utilisé pour séparer le riz blanc avec le son. 



70 

  

tompoko. Ianareo izay tsy 

nanafina na nitahiry ny 

lanonanareo samy irery fa 

niantso anay vahoaka hiara-

mifaly, hiara-hikorana ary 

hiara-misakafo. Ny lohasaha 

aza hono tompoko mba mamaly 

ako raha koahana ka maika fa 

izahay vory nofo, vory saina, 

homem-boninahitra indray va no 

tsy ho avy? 

 

 

Manaraka izany tompoko dia 

isaoranay ihany koa ny 

fanehoanareo am-pahibemaso 

ny voaangon’ny mpitana birao. 

Faly sahirana tokoa izahay teo 

am-pandrenesana azy iny, satria 

raha mitahy amin’ny zavatra 

narosonareo, indrindra fa ny 

vary be menaka dia kely ihany 

ny vitanay, nefa ny valala tsy an-

tanana tompoko tsy atolo-jaza 

ary ny valala eny an-danitra tsy 

azo asiana sira. Izay no mba 

kely vitanay koa dia tsara tso-

drano. 

 

 

 

[Firarian-tsoa] 

Enga anie ny razana izay 

nofonosin-damba hankasitraka 

cachez surtout pas votre 

cérémonie, mais vous nous avez 

invités aussi pour partager la joie 

avec vous, pour nous amuser 

ensemble et pour partager le 

repas ensemble. Mesdames et 

messieurs, même la vallée nous 

répond avec un bruit quand on 

l’appelle, alors comment nous qui 

avons une âme et une intelligence 

ne répondrions-nous pas à votre 

invitation et à l’honneur que vous 

nous avez donné. 

En plus de cela, mesdames et 

messieurs, nous vous remercions 

de votre sincérité qui nous met au 

courant de toutes les aides. Nous 

sommes ravis d’une part et 

d’autre part, nous sommes 

honteux de vous, parce que par 

rapport aux choses que vous nous 

avez préparées, surtout le repas 

huileux, nos aides ne sont pas 

beaucoup, mais on ne peut pas 

donner une sauterelle à un enfant 

lorsqu’elle n’est pas en main, et 

on ne peut pas mettre du sel à des 

criquets qui sont encore dans le 

ciel. Voilà le peu que nous avons 

pu faire, alors on vous souhaite 

du bonheur. 

[En conclusion] 

Nous souhaitons que les 

ancêtres que nous venons 



71 

  

anareo fianakaviany ka hitondra 

ny fitahiany ho aminareo. Tsy 

hamela anareo ho irery ihany 

koa anie izy ireo fa hitsinjo sy 

hiaro anareo mandrakariva. 

 

Ianareo no misaotra anay 

tompoko dia toa misaotra tena 

ihany satria ireo razana izay 

nofonosina dia tsy hafa akory fa 

ny fianakavianay ihany koa noho 

ireo soa maro vitany taminay 

fokonolona fony fahavelony. Koa 

noraisinay ho adidy ny 

fiantsoanareo, ary ny zavatra 

kely vitany anie tompoko mba 

hitahian’izy ireo anay ihany koa. 

 

[Famaranana kabary] 

Izahay izao no tonga amin’ny 

fitenenana hoe: ny adidy vita, ny 

kibo voky, ny fahafinaretana azo, 

satria mbola teo ihany koa ireo 

mpanao zava-maneno 

nalainareo. Tsy vitan’ny hoe ny 

lanonanareo ihany no 

nafanain’izy ireo fa mbola 

nandrotsirotsy sy namalifaly 

anay ihany koa ny fisian’izy 

ireo; koa isaorana anareo naka 

azy ireo. 

Ary farany ny fanomezanareo 

d’envelopper seront fiers de vous, 

leurs familles et qu’ils vous 

donnent leur bénédiction. Et que 

vos ancêtres ne vous laissent pas 

seuls, mais qu’ils veillent sur 

vous et vous protègent toujours. 

En nous remerciant, vous vous 

remerciez vous-mêmes parce que 

vos ancêtres que nous venons 

d’envelopper ne sont autres que 

nos familles, d’après ce qu’ils ont 

fait pour nous, la société durant 

leur vie sur terre. Alors nous nous 

considérons comme notre devoir 

de participer à votre cérémonie. 

Nous espérons aussi que vos 

ancêtres nous aident à notre tour 

avec le peu que nous avons pu 

faire pour eux. 

[Clôture du discours] 

Nous touchons au bon terme : 

notre devoir était accompli, notre 

ventre était rassasié, nous avons 

des satisfactions, parce qu’il y a 

aussi des musiciens que vous 

avez engagés. Ils n’animent pas 

seulement votre cérémonie, mais 

ils sont aussi venus pour nous 

distraire, alors mille mercis pour 

vous qui les avez engagés. 

 

 

Et pour conclure, nous sommes 



72 

  

toky fa misy ny trano handrianay 

raha mbola hijanona, indrindra 

ho an’ireo avy lavitra; mila 

izany tokoa ny sasany aminay 

koa misaotra indrindra. 

Ho faranako ny teniko 

tompoko fa raha lava loatra 

hono ny resaka 

mahamonamonaina, ka hoy aho 

heo: ny andon’ny lanitra sy ny 

tsiron’ny tany anie handrotsaka 

ny fahasoavana amintsika 

rehetra. 

rassurés et soulagés une fois que 

nous entendons votre 

hébergement pour ceux qui sont 

loin et qui devaient encore rester. 

Infiniment merci car certains 

d’entre nous en ont besoin. 

Ainsi, je termine mon discours, 

mesdames et messieurs, car si le 

discours est trop long, tout le 

monde se sent mal à l’aise. Je 

souhaite à nous tous que 

l’humidité du ciel et la fertilité de 

la terre nous donnent le bonheur. 

 

3.- La dernière réunion familiale 

Après la cérémonie et le discours de remerciements, tous les 

invités rentrent chez eux avec satisfaction, car ils viennent d’accomplir leur 

devoir, aussi ils sont rassasiés par le vary be menaka et sans oublier qu’ils 

ont eu aussi de la joie grâce aux musiciens. 

Mais la famille organisatrice, avant de se séparer profite d’abord 

de ce moment très spécial pour faire une réunion familiale. Cette réunion 

est très importante car presque la majorité des membres de chaque famille 

sont présents à cette cérémonie. La réunion est encore dirigée par le plus 

âgé de la famille (zoky olona). Le zoky olona remercie d’abord tous ceux 

qui sont venus honorer les ancêtres. Puis, on passe à la présentation de 

chaque famille pour que tout le monde se connaisse les uns les autres. 

La dernière réunion consiste aussi à faire une évaluation de la 

cérémonie. On relève toutes les dépenses dès le début de la préparation de 

la cérémonie jusqu’au moment où on fait la dernière réunion. On montre 

aussi à tous les membres de la famille le reste du saodrazana (offrande). 

Puis, après, on pense à l’utilisation du saodrazana. Souvent le saodrazana 

est donné à celui qui assure le gardiennage et la protection de la propriété 



73 

  

familiale, pour qu’il puisse cultiver le terrain ou réparer la maison ou le 

tombeau ancestral. On peut aussi acheter des zébus avec l’argent pour 

attendre la prochaine cérémonie car la cérémonie du famadihana se fait 

tous les cinq, sept ou dix ans selon le souhait de la famille. 



74 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TROISIEME PARTIE  
 

REFLEXION SUR 
L’EXHUMATION 



75 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

CHAPITRE I  
 

LES CAUSES DE L’EXHUMATION 
 
I.- Les causes directes 

Pour commencer, des explications sur les origines, les causes et 

les variations de l’exhumation (famadihana) à l’aide des événements qui se 

déroulaient sur notre grande île de Madagascar s’avèrent nécessaire pour la 

suite de notre analyse. 

Il y a bien longtemps, avant l’arrivée des étrangers, Madagascar 

était déjà peuplé par des groupes de gens. Les plus connus et dont on se 

souvient jusqu’à nos jours sont les Taimbalivaly, les Taindronirony, les 

Besofina, les Gola, les Konka, les Fonoka et les Vazimba. Il reste des 

phrases que nous avons utilisées pour conserver le nom de ces groupes de 

gens comme : « Na homeko ny Taimbalivaly sy ny Taindronirony ary ny 

Besofina aza ny fananako dia tsy azon’olona diadiana aho » (Personne ne 

peut m’obliger ou me dicter de ce que je dois faire de mes richesses même 

si je veux les donner aux ancêtres). Il y a d’autres manières de parler : 

« Efa fahagola, efa konka, efa maty fonoka » pour dire des choses 

anciennes39. 

                                                 
39 Paul Ramasindraibe, Fokonolona fototry ny firenena, p. 9. Traduit par nous-même. 



76 

  

Le nombre de personnes qui constituent un groupe n’est pas 

nombreux, si bien que si un de ces gens meurt, le groupe remarque tout de 

suite son absence. Le groupe ne veut pas se séparer du mort, et il n’accepte 

pas la perte de cette personne. C’est pourquoi, ils font la veillée pour bien 

voir si le mort est vraiment décédé. « Izaho no manongotsongo manirina 

ny maty, matahotra ny handevina ny mbola miaina » (Si je pince un mort 

en lui fermant les yeux, c’est que je crains d’ensevelir un vivant)40. 

Lorsque sa famille se souvient du défunt, elle organise une 

réunion de groupe et le groupe revient à l’endroit où le défunt repose pour 

reconstruire son tombeau. A cette époque, il n’y avait pas encore de 

tombeau comme nous avons de nos jours, mais les gens pensent que le vrai 

tombeau d’une personne n’est rien d’autre que ses reliques (taolam-balo). 

On ramasse ses os, on les nettoie et on les enveloppe encore une fois. Et 

c’est ce qu’on appelle famadihana. 

De plus, à cette époque, le groupe n’avait pas encore des 

matériaux pour creuser et enterrer le corps, mais seulement, on mettait le 

défunt dans un endroit sûr : au somme d’une montagne ou dans une 

caverne. Mais à l’époque d’Andriamanelo (1540 – 1575)41, les Malgaches 

commencent à forger le fer et à fabriquer des armes et des outils : javelots, 

couteaux, haches, bêches. Les gens commencent aussi à abattre les arbres 

pour avoir des terrains à cultiver, pour garder leurs troupeaux et aussi pour 

mieux voir l’arrivée des ennemis. Aussi, l’enterrement évolue. On ne laisse 

plus le défunt  à même le sol, mais on le met dans un lakana (pirogue) pour 

le conserver. Le lakana est un tronc d’arbre qu’on a creusé. On met 

d’abord le défunt dans un lakana et on le couvre avec un autre lakana au-

dessus. C’est ce qu’on appelle fasana ou tombeau. 

La conservation du lakana du défunt se différencie d’un endroit à 

l’autre ou d’une ethnie à l’autre. On accroche le lakana sur un grand arbre 

si l’endroit s’y prête. On le met dans une caverne pour ceux qui habitent 

près d’une caverne et on couvre avec des pierres pour les endroits qui sont 

                                                 
40 Rév. J. A. Houlder, Ohabolana ou Proverbes Malgaches, p. 186. 

41 E. Fagereng, M. Rakotomamonjy, Tantaran’ny firenena malagasy, p. 26. 



77 

  

riches en pierres42. Mais pour les Merina des hauts plateaux, on met le 

lakana dans un lac ou un étang. Chaque société a un étang réservé pour 

conserver les défunts. C’est la source de l’expression « iray petsapetsa » 

(qui ont un seul lieu d’enterrement). Cet endroit est devenu sacré et on 

l’appelle farihy masina (lac ou étang sacré)43. 

Le lakana en tant que fasana est encore individuel, c’est-à-dire, il 

n’y a qu’un seul corps dans un lakana, mais on rassemble les lakana dans 

un seul endroit. Et quand on se souvient du mort, on le fait sortir de l’eau 

pour que le défunt prenne du soleil, parce que les gens pensent que le 

défunt a froid s’il reste longtemps dans l’humidité. Avant de remetre le 

défunt à sa place, on le met dans un nouveau lakana ou fasana. Les 

dernières personnes décédées dont on se souvient d’avoir été enterrées 

dans un étang sont Ratafika et Rahovy, les frères de Radama I, roi 

d’Imerina de 1810 à 1828. Ces deux personnes décédées sont conservées 

dans l’étang de Marohoho à l’est d’Ambohipotsy44. 

A remarquer qu’à ces deux époques, à savoir, l’époque avant 

Andriamanelo et à l’époque d’Andrimanelo, le famadihana figurait déjà 

dans les coutumes malgaches, mais il n’était pas encore très célèbre parce 

que la cérémonie n’était pas encore accompagnée d’une fête. Le 

famadihana était fait pour rassembler les os, renouveler le linceul et le 

lakana du défunt. 

Durant le règne de Radama II, roi d’Imerina de 1861 à 186345, les 

étrangers se sont installés jusqu’au centre de Madagascar. Les Anglais 

enseignaient aux gens à construire les tombeaux que nous avons 

actuellement. Les Malgaches commencent à construire un tombeau pour la 

famille et transfère les défunts dans le tombeau qu’on appelle tombeau 

ancestral. A cette époque, le famadihana était donc le transfert des défunts 

dans le tombeau commun ou le fasana itambarana ou encore le 

fasandrazana. 

                                                 
42 Information obtenue durant le module antrhropologie, le 7 avril 2001 avec M. 

Rabelohataona, missionnaire à l’Université de Toamasia. 
43Paul Ramasindraibe, Fokonolona fototry ny firenena, p. 114. 

44 Paul Ramasindraibe, Fokonolona fototry ny firenena, p. 114.  

45 E. Fagereng, M. Rakotomamonjy, Tantaran’ny firenena malagasy, p. 57. 



78 

  

Le transfert du défunt n’était pas encore accompagné d’une fête, 

c’est-à-dire que la famille organisatrice n’engage aucun orchestre ni autre 

jouer pour animer la cérémonie, mais elle fait tout pour envelopper le 

défunt avec un nouveau linceul et pour transférer le défunt dans le tombeau 

ancestral. Les Malgaches ne faisaient pas encore de fête en faisant 

l’exhumation, car selon eux, l’exhumation n’était pas une fête mais un 

devoir. Si on fait donc l’exhumation, c’est pour accomplir le devoir qu’on 

doit faire envers les défunts, mais non pas pour faire une fête ou pour 

s’amuser. 

Par contre, au moment où on inaugure un nouveau tombeau 

(mitokana fasambao), on fait une grande fête, pour montrer à tout le monde 

que la famille est riche (haren-kita fasana). On fait tout pour dépenser une 

grande somme d’argent : on invite beaucoup de gens pour participer au 

repas, on engage des orchestres ou d’autres joueurs pour distraire, 

(mpisavika : tauromachie), mpanao moraingy (lutteurs), mpanao diamanga 

(pratiquants de savate), etc. La famille organisatrice de la cérémonie loue 

aussi des vêtements et des bijoux à des prix très élevés pour montrer 

encore sa richesse. On engage même des porteurs parce que les 

zanadrazana ne doivent pas marcher à pied, mais on les porte soit sur le 

dos, soit sur un filanzane (filanjana). Les zanadrazana ne participent pas à 

la danse, mais ils engagent des danseurs à leur place. 

A remarquer aussi que toutes ces manifestations ne sont pas 

obligatoires, mais on peut faire l’inauguration du tombeau seulement avec 

un bœuf ou un mouton, selon le pouvoir d’achat de la famille propriétaire 

du tombeau. On fait le repas pour remercier les gens qui ont participé à la 

construction du tombeau. A cette époque, l’exhumation commençait à être 

suivie d’une fête, c’est-à-dire on fait d’abord le transfert des défunts dans 

le nouveau tombeau et après le jour de l’exhumation, la famille 

organisatrice choisit deux ou trois jours pour inaugure le nouveau tombeau 

selon le souhait de la famille. Ce jour-là, on s’amuse et on se distrait. C’est 

aussi à ce moment qu’on entend le proverbe malgache : « Izao isika izao, 



79 

  

maty iray fasana, velona iray trano » (Pour nous, nous serons unis dans la 

mort, comme nous somme unis dans la vie)46. 

Madagascar était devenu colonie française le 6 août 1896. Les 

gens n’avaient pas la liberté pour faire tout ce qu’ils voulaient, mais ils 

sont obligés de faire des travaux que les colons leur dictaient, construction 

des routes, des chemins de fer, des maisons, etc. Et encore en 1914, lors de 

la première guerre mondiale, la France envoyait beaucoup de Malgaches 

pour renforcer les soldats français. Le 11 novembre 1918, la guerre finie, 

les Malgaches qui n’étaient pas morts sont revenus à Madagascar. 

Malheureusement, ils n’étaient pas nombreux. Les Malgaches qui avaient 

perdu leurs enfants (fils, frères ou maris) pendant la guerre et qui ne 

pouvaient pas rapatrier les corps de leurs enfants étaient tristes car ils 

n’avaient pas les moyens de le faire (very faty). 

Toutes les ethnies cherchent donc les moyens pour alléger la 

souffrance : chez les Betsimisaraka, par exemple, on fait le fananganan-

tsenga : c’est le fait d’accrocher un drap blanc sur le mur au côté est. Et le 

tangalamena (prêtre traditionnel) fait une sorte de prière en prononçant le 

nom du défunt pour inviter son esprit ou son âme de venir et d’entrer dans 

le drap. On apporte le drap au tombeau et on l’enterre à la place du défunt. 

On tue aussi des zébus pour donner honneur au défunt qu’on appelle lofo47. 

Chez les Betsileo, quand il y a un membre de la famille qu’on ne 

pouvait plus ramener au tombeau ancestral, alors on fait le fiefana. C’est le 

fait de pleurer sur un tronc de bananier à peu près de la même taille et 

longueur que le défunt. On enveloppe le tronc de bananier avec un 

nouveau linceul et on le ramène dans le tombeau ancestral. On tue aussi 

des bœufs et la société vient pour apporter ses offrandes. Et sur les hauts 

plateaux, y compris Miarinarivo Itasy, on fait le orimbato ou le tsangam-

bato à côté de l’endroit où on va faire l’enterrement (toeram-

pandevenana). On appelle le nom du défunt pour pénétrer et rester dans 

cette pierre. A cette époque on croit que l’âme du défunt va venir pour 

                                                 
46 Rév. J. A. Houlder, Ohabolana ou Proverbes Malgaches, p. 21. 

47 Information obtenue durant le module d’anthropologie le 7 avril 2001 avec M. 

Rabelohataona, missionnaire de Toamasina. 



80 

  

accomplir les vœux de sa famille même si elle est très loin ou séparée de sa 

famille par la mer48. 

Après la première guerre mondiale Madagascar était atteint d’une 

épidémie très dangereuse qu’on appelle grippe espagnole. L’épidémie a tué 

beaucoup de personnes, pas seulement dans un village, mais partout à 

Madagascar. On a vécu encore une autre souffrance, car on n’arrive plus à 

enterrer les morts selon les mœurs et coutumes malgaches. Et il y a même 

des corps qu’on n’arrivait plus à enterrer mais on les rassemble seulement 

dans une fosse, parce que les vivants n’ont plus la force pour le faire. 

La grippe espagnole n’était pas encore tout à fait disparue et voilà 

que la peste arrive. A cause de la pollution créée par la grippe, la peste 

entre facilement. Pour cette dernière, Antananarivo était la première 

touchée par l’épidémie. On brûle directement la maison où il y a une 

personne morte de la peste. De plus, on met toutes les personnes qui 

avaient des contacts directs avec le défunt en lazaret. Les corps étaient 

enterrés dans un seul endroit et ce sont les prisonniers qui accomplissaient 

l’enterrement. 

C’est très douloureux pour les Malgaches qui respectent le 

razana (défunt), de ne pas toucher et de ne pas enterrer le corps de ses 

membres de famille. « Maty tsy alevin-kavana, toy ny amboa » (Mourir et 

ne pas être enterré par ses parents comme un chien)49. Alors, une fois que 

l’Etat donne l’autorisation de faire l’exhumation, tout le monde profite de 

l’occasion pour transférer le corps de sa famille dans le tombeau ancestral. 

En 1939, lors de la seconde guerre mondiale, l’exhumation prend 

un peut de détente, car la France participe encore une fois à la guerre. 

Beaucoup de soldats malgaches sont morts lors de cette guerre, mais l’Etat 

français rapatrie les corps une fois la guerre terminée en 1945. Après la 

guerre, l’exhumation se déroule à nouveau à Madagascar et elle est 

devenue plus célèbre que celle d’avant, car elle est accompagnée par une 

grande fête. 

                                                 
48 Information obtenue durant le module d’anthropologie le 7 avril 2001 avec M. 

Rabelohataona, missionnaire de Toamasina. 
49 Rév. J. A. Houlder, Ohabolana ou Proverbes Malgaches, p. 186. 



81 

  

Mais on n’a pas encore oublié les conséquences de la seconde 

guerre mondiale que le parti M.D.R.M. (Mouvement Démocratique pour la 

Rénovation de Madagascar) se lance en combat pour l’indépendance, le 29 

mars 1947. Beaucoup de rebelles malgaches sont mort et parmi eux, il y a 

des corps qu’on n’a pas retrouvés mais il y a  aussi des corps enterrés dans 

des fasana aniritra (tombeaux provisoires). Les Malgaches vivaient dans 

une peur et une angoisse terribles à ce moment-là. Le 26 juin 1960, 

Madagascar a eu la liberté. Les Malgaches ne sont plus colonisés par les 

Français. Cela provoque une grande joie dans le cœur de tout les 

Malgaches. Les gens recommencent à exhumer et à transférer les corps de 

leurs membres de famille dans le tombeau ancestral. 

Depuis ce temps jusqu’à nos jours, lorsque la période de 

l’exhumation arrive, les gens exhument les défunts. De plus, l’exhumation 

est préludée petit à petit d’une fête de l’inauguration de fasambao. 

Actuellement, les gens n’arrivent plus à distinguer les deux cérémonies. Le 

famadihana et le mitokam-pasana, mais on les fait en même temps. Il y a 

même des gens qui pensent que si la cérémonie se déroule sans fête, ce 

n’est pas un famadihana. 

 

II.- Les causes indirectes 

La cause indirecte du famadihana est basée sur la force de la 

croyance. Quand il y des malheurs qui se succèdent dans la famille, les 

gens pensent que les ancêtres ne jouent plus leur rôle de protecteurs et ils 

font en sorte d’envoyer des malheurs à leur famille parce qu’ils ont besoin 

de quelque chose : des linceuls ou des contacts avec leurs descendants. 

Pour éviter donc que les maux continuent, les gens font le famadihana. 

Durant la cérémonie, les gens demandent la bénédiction des ancêtres et ils 

demandent aussi aux ancêtres de cesser les maux qui frappent les vivants. 

Parfois, il y a aussi des zokiolona (les plus âgés) très malins, 

peut-être qu’ils ont besoin d’une grande somme d’argent, mais c’est très 

difficile pour eux de rassembler la somme. Les zokiolona prétendent alors 

avoir parlé avec leurs ancêtres par le biais d’un rêve. Ils racontent à leur 



82 

  

famille que les ancêtres ont froid et ils ont besoin d’être enveloppés à 

nouveau car leurs vêtements sont déjà usés, les ancêtres veulent aussi 

prendre un peu de soleil et s’amuser ave leurs familles et leurs 

descendants. Comme les zokiolona sont des gens respectables, tout le 

monde les croit et on fait le famadihana pour satisfaire les souhaits des 

ancêtres. Une fois la cérémonie terminée, les zokiolona font tous les 

moyens possibles pour obtenir les saodrazana afin de résoudre leurs 

problèmes d’argent. 

La honte est aussi un facteur de l’exhumation. Si beaucoup de 

familles font la cérémonie d’exhumation au village, les autres familles qui 

n’ont pas exhumé leurs ancêtres ont honte. Cette famille pense que seuls 

les pauvres ne font pas l’exhumation, alors la famille se prépare pour 

organiser une cérémonie d’exhumation. 



83 

  

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

CHAPITRE II  
 

LES INCONVENIENTS ET LES AVANTAGES 
DE L’EXHUMATION 

En parlant de la pratique de l’exhumation, plusieurs idées et de 

nombreuses personnes sont tombées dans un immense conflit. Certains 

pensent qu’il ne faut plus continuer l’exhumation et il faut chercher des 

moyens pour la supprimer. Par contre, il y a des gens qui ne partagent pas 

cette idée, pour eux, il faut encore exhumer les morts. Notre question se 

pose donc pourquoi les idées divergent-elles ? 

 

I.- Les inconvénients 
 

1.- Les visions rurales 

Il y a des gens ruraux qui pensent que l’exhumation est une 

source de rupture familiale. Lorsqu’on veut réaliser une cérémonie 

d’exhumation, il faut rassembler une grosse somme d’argent. Pour obtenir 

cette somme, chaque foyer doit prendre part à la participation. La 

participation est commune pour tout le monde, riche ou pauvre. Cela 

devient un grand problème pour les pauvres, car souvent ils n’ont pas la 

somme. Pour avoir donc cette somme, ces gens sont obligés de vendre 

leurs parts d’héritage ou autres choses sinon ils ne participent pas à la 



84 

  

cérémonie pour protéger leurs richesses et l’avenir de leurs enfants. Par 

conséquent, ces gens sont exclus directement de la famille car tout le 

monde pense, sans comprendre, qu’ils ne veulent pas accomplir leurs 

devoirs envers les ancêtres. La famille ne les aide plus et n’accepte pas 

aussi ces gens d’être enterrés dans le tombeau ancestral. 

Le devin peut aussi provoquer une rupture ou un problème pour 

la famille organisatrice. Il y a le devin qui demande une vadinandro (une 

sorte d’offrande qui sert à changer ou à retourner le jour néfaste en jour 

faste). La vadinandro est, soit une femme, soit une jeune fille. On ne tue 

pas la personne, mais on l’offre à la merci des besoins sexuels du devin 

pendant les jours de la cérémonie. Si le jour est noir ou sombre (la couleur 

noire est un symbole utilisé par le devin pour dire le jour lourd que 

l’homme ne peut pas supporter ou simplement le jour néfaste), le devin 

choisit une personne noire membre de la famille ; si le jour est blanc, on 

vide (la couleur blanche est aussi un symbole utilisé par le devin pour dire 

le jour néfaste, mais celle-ci est utilisée pour le jour léger. Si le jour est 

léger, on peut tomber facilement dans des accidents), le devin demande 

une personne blanche. Le conflit arrive lorsque le mari ou le parent de la 

femme ou de la jeune fille n’accepte pas que sa famille doive être désignée 

comme une vadinandro. 

Il y a aussi des cas où la vadinandro tombe enceinte par le devin. 

L’enfant devient une charge pour la famille, alors que son père est libre, 

car on ne peut pas le poursuivre. 

Encore à propos du devin, la famille organisatrice peut courir un 

très grand danger si le devin ne sait pas vraiment son rôle de protecteur. 

Pendant la cérémonie, des gens attaquent les zanadrazana en testant le 

pouvoir du devin. Ce test peut provoquer une maladie incurable ou peut-

être même la mort. De même pour la fermeture du tombeau, si ce dernier 

est mal fermé, les zanadrazana se succèdent pour tomber dans le tombeau, 

c’est-à-dire que les zanadrazana, par croyance, sont tués par le jour du 

tombeau l’un après l’autre. 

Pour les Malgaches, chaque chose a son jour et quand on veut 

faire quelque chose, il faut toujours connaître le jour s’il est faste ou 



85 

  

néfaste. C’est pourquoi les Malgaches consultent toujours un devin quand 

ils veulent bâtir ou construire ou célébrer quelque chose de grand : comme 

la cérémonie du mariage, la cérémonie de la circoncision, la construction 

de route ou de maison, etc. Mais le plus lourd, c’est le jour du tombeau 

(androm-pasana). Si le androm- pasana est donc sous-estimé ou négligé 

par le devin, celui-ci provoque des accidents ou des malheurs pour les 

zanadrazana. 

Et enfin, les gens ont perdu beaucoup de temps pour la réalisation 

de la cérémonie. C’est vrai que la récolte du riz est déjà terminée, mais 

après le riz, on peut encore faire une autre culture qu’on appelle voly 

avotra ou dimby ahitra. Les cultivateurs ont donc raté cette occasion pour 

augmenter leur bourse. 

 

2.- Les visions urbaines 

Selon les économistes et les gestionnaires, l’exhumation est une 

sorte de gaspillage que ce soit au niveau de l’argent ou que ce soit au 

niveau du temps. Elle est aussi considérée comme une source de la 

pauvreté à Madagascar. Durant la cérémonie tout entière, on a dépensé une 

énorme somme d’argent, du riz et on tue aussi des bœufs, des porcs et des 

volailles pour satisfaire le nombre des invités. Cette sorte de gaspillage est 

mauvaise pour les économistes et les gestionnaires car pour eux, il faut à 

tout prix réduire les dépenses. Si la famille ne pratique pas l’exhumation, 

elle peut avoir des réserves de nourritures. 

Les gens urbains pensent aussi que le temps est très précieux, 

alors il ne faut pas laisser le temps couler sans rien faire. Il ne faut pas 

perdre du temps en pensant aux ancêtres, car il n’y a plus de relation entre 

les morts et les vivants. Si on a donc du temps, il faut l’utiliser pour 

chercher des biens pour les vivants. C’est-à-dire qu’il faut profiter du 

temps pour améliorer la condition de vie. De même pour l’argent, il ne faut 

pas le dépenser pour les morts, mais il faut penser aux vivants. On peut 

utiliser l’argent pour fonder une petite industrie ou une petite ferme. On 

peut aussi utiliser les bœufs pour retourner la terre.  



86 

  

Selon les scientifiques, la pratique de l’exhumation peut 

provoquer des maladies comme la maladie du cœur. Il y a des gens, surtout 

les femmes, qui ont des émotions en retrouvant la dépouille de leur famille. 

Cette émotion de tristesse peut se transformer en arrêt du cœur et c’est la 

mort. De plus, la dépouille mortelle produit des mauvaises odeurs et dans 

le tombeau, il n’y a pas beaucoup d’oxygène, cela provoque donc des 

maladies pulmonaires. Et enfin, le tombeau est le meilleur abri pour les rats 

qui sont à l’origine de la peste. Il est donc possible que les gens peuvent 

être attrapés par cette maladie. 

L’Etat demande beaucoup de taxes aux organisateurs de la 

cérémonie d’exhumation dans le but d’augmenter le budget de l’Etat, 

d’une part, et d’autre part, pour décourager les gens à la pratique de 

l’exhumation. Droit d’ouvrir le tombeau, droit de transfert et de transport 

du cadavre, droit pour le permis de couper un arbre, droit sur les animaux à 

tuer, droit des orchestres, droit de trépied, droit d’artistes et droit de 

sécurité. Pour la commune de Sarobaratra, la somme des droits est environ 

Ariary40 00050. Pour la commune de Manazary, la somme est d’Ariary 

50 00051. Pour la commune d’Antoby-Est, la somme est à peu près 

d’Ariary 60 00052. Et pour la commune d’Ambatomanjaka, la somme du 

droit est à peu près d’Ariary 70 00053. 

 

3.- La vision chrétienne 

A l’époque de Radama I roi d’Imerina de 1810 à 1828, les 

missionnaires protestants sont venus s’installer à Madagascar. Ils ont tenté 

de convertir les gens à devenir chrétiens. Ils invitent les gens à s’approcher 

de Dieu et de quitter quelques mœurs et coutumes ainsi que le culte des 

                                                 
50 Information obtenue auprès de M. Randrianarimanana Guy Albert, Adjoint au Maire de 

Sorobaratra. Enquête du mois de décembre 2006. 
51 Information obtenue auprès de Mlle Mandimbiarimanana Hariniaina Fanambinana, secrétaire 

administratif de la commune de Manazary. Enquête du mois de décembre 2006. 
52 Information obtenue auprès de M. Rasoloherison Faly Henri, 2ème Adjoint au Maire Antoby-

Est. Enquête du mois de décembre 2006. 
53 Information obtenue auprès de M. Rakotoarimiadana Tinasoa Romuald secrétaire 

administratif de la commune d'Ambatomanjaka. Enquête du mois de décembre 2006. 



87 

  

ancêtres. Selon eux, le culte des ancêtres est considéré comme un péché 

car c’est un acte du mal et c’est un culte démoniaque. 

Les Malgaches croient aussi que les ancêtres leur viennent en 

aide et les protègent. Les chrétiens ne sont pas d’accord sur cette idée, 

parce que, selon eux, il ne faut pas attendre les aides des ancêtres, mais il 

faut faire attention et faire un effort pour chercher tout ce dont nous avons 

besoin. Les ancêtres n’ont pas la force ou le pouvoir de nous aider, seul 

Dieu possède ce pouvoir. L’exhumation est donc une coutume que les 

chrétiens veulent éliminer car ils pensent que l’exhumation améliore le 

culte des ancêtres. Les missionnaires pensent même que les Malgaches 

remplacent Dieu par les ancêtres. Ce geste est un péché car il est écrit dans 

le livre de Luc, chapitre 4, verset 8 : « Jésus lui répondit : il est écrit : tu 

adoreras le Seigneur ton Dieu, et tu le serviras lui seul ». C’est-à-dire qu’il 

ne faut avoir qu’un seul Dieu. C’est au Dieu Créateur seulement que nous 

devons adresser nos prières et fonder nos croyances. 

 

II.- Les avantages 

C’est vrai que l’exhumation est une coutume qui tourne autour du 

défunt ou des ancêtres (razana), mais en approfondissant nos réflexions sur 

l’exhumation, on constate que les avantages reviennent aux êtres vivants. 

Ces avantages sont très nombreux et très essentiels pour la famille et la 

société. C’est pourquoi beaucoup de gens exigent encore d’exhumer les 

morts. 

 

1.- Rencontre des vivants entre eux-mêmes 
 

A.- L’inceste 

 

Au niveau de la famille, l’exhumation est une grande occasion de 

se réunir. On peut croire que cette réunion familiale est aussi une raison 

fondamentale qui pousse les gens à exiger l’exhumation. C’est parce que, 

même si les cérémonies de mariage et de circoncision sont très 



88 

  

importantes, il y a encore des familles qui ne répondent pas à l’invitation. 

Par contre, quand on invite pour assister à une cérémonie de l’exhumation, 

toutes les familles viennent pour y assister et participer à la cérémonie 

même s’ils sont à l’étranger. Mais pourquoi la réunion familiale est-elle 

très importante aux yeux de nos ancêtres ? 

La rencontre familiale est très importante pour éviter l’inceste. 

L’inceste est l’union de deux personnes d’une seule parenté ou d’une 

filiation familiale très proche. Cette union ou mariage est interdit pour la 

société malgache. Ce cas peut se produire lorsque les deux personnes ne se 

connaissent pas. Peut-être qu’ils sont loin de leurs familles au moment de 

leur rencontre jusqu’au moment où leurs familles sont toutes réunies. 

L’inceste est une honte non seulement pour la famille, mais aussi 

pour la société tout entière. Alors, si le cas de l’inceste se présente, la 

famille fait en sorte pour séparer le couple en faisant un rite de séparation. 

La séparation est exigée car on croit que l’inceste est une source de 

malédiction pour la famille, pour le couple et pour ses descendants : le 

couple peut être stérile, l’enfant du couple peut être muet, aveugle ou avoir 

des malformations corporelles. 

Après un rite de séparation, les deux jeunes sont accueillis de 

nouveau pour être membres de la famille et de la société. Par contre, si le 

couple n’accepte pas la séparation, ils sont blâmés par la famille et la 

société tout entière, et le couple est obligé de quitter la famille ainsi que la 

société. 

A remarquer qu’il y a des familles qui font l’union de deux 

personnes qui sont de mêmes parents ou même filiation familiale pour 

protéger les biens de toute la famille. C’est ce qu’on entend par le lova tsy 

mifindra. Mais le couple doit passer par le rite de purification pour qu’il 

soit accepté par la société. 



89 

  

B.- Le soutien familial 

L’union familiale est aussi un moyen de communication pour 

toute la famille, non seulement pour éviter l’inceste, mais aussi pour la 

famille de se connaître au niveau des difficultés face à la vie. Dans une 

grande famille, il y a toujours des riches et il y a aussi des pauvres. Et 

comme le fihavanana (familiarité) est renforcé par l’entraide, alors les 

riches doivent aider les familles pauvres pour éviter les murmures de la 

société et d’éviter d’être blâmés par la famille ainsi que par les ancêtres. Il 

y a même un proverbe malgache qui dit : « Ny adalan’ny hafa 

ihomehezana, fa ny adalan’ny tena tafian-damba» (On peut rire du fou des 

autres, mais il faut s’occuper du fou de la famille). C’est-à-dire, on peut se 

moquer des autres s’ils ne savent pas se donner de l’aide les uns les autres, 

en revanche, il faut faire attention pour que les autres ne se moquent pas de 

nous. 

Mais au cas où les riches n’aident pas leurs familles pauvres, ces 

dernières peuvent leur donner du tsiny (blâme). Le tsiny peut être une 

condamnation obtenue au cas où on n’a pas fait son devoir. Il peut être 

aussi la conséquence de mauvais actes. Pour les Malgaches, le tsiny est une 

chose très affreuse, alors ils font tout pour éviter d’être blâmés. Le tsiny 

peut provoquer des malformations  pour les descendants, des maladies 

incurables, des accidents, des échecs, des conflits, etc. 

Le tsiny ne vient pas seulement de nos semblables, mais il peut 

aussi venir de Dieu ou de nos ancêtres. Par contre, nous pouvons aussi 

blâmer les ancêtres s’ils ne nous aident ou ne nous protègent plus, alors 

qu’on a déjà tout fait pour eux. L’exhumation est donc un moyen très 

efficace pour faire la connaissance de la famille afin d’éviter le tsiny. 

 

C.- Au niveau de la société 

L’avantage de l’exhumation n’est pas seulement pour la famille 

organisatrice, mais la société a aussi sa part. Dès la préparation de la 

cérémonie jusqu’au jour de l’exhumation, la société vient chez la famille 



90 

  

organisatrice pour donner un coup de main. Cette entraide montre la force 

et l’union de la société. « Izay mitambatra vato, izay misaraka fasika » 

(Ceux qui se regroupent sont comme la pierre, ceux qui se séparent sont 

comme le sable). « Ny firaisan-kinano hery » (L’union fait la force). « Ny 

mita be tsy lanin’ny mamba » (Si on travers la rivière en groupe, nul n’est 

happé par le crocodile). Tout ceci, c’est pour dire qu’il faut s’unir pour 

combattre les difficultés de la vie. 

La société profite aussi de l’exhumation pour enseigner aux 

jeunes et aux enfants qu’il faut toujours se réunir avec les autres car la vie 

est très difficile à affronter quand on est seul. Par contre, elle est facile 

avec l’aide des autres. « Ny hevitry ny maro mahataka-davitra » (Grâce 

aux idées de tout le monde, on peut aller loin). « Ny entan-jaraina mora 

zaka » (Notre fardeau est plus léger si on le partage avec les autres). 

L’exhumation est donc un moyen pour la société de conserver et 

de solidifier le fihavanana. Ce dernier est très important pour la société 

malgache. Ici, le fihavanana ne traduit pas le lien familial, mais la relation 

sociale qui est reflétée par le firaisan-kina (l’union). 

Le fihavanana est très difficile à traduire en français, car il ne se 

limite pas seulement à l’idée de consanguinité, mais il sert également pour 

traduire toute relation inter-individuelle allant de l’esprit de la solidarité, 

du respect mutuel à l’entent réciproque54. 

 

D.- Le partage de joie 

Après une longue saison de travaux de culture, les cultivateurs 

méritent de prendre un peu de repos avant d’entrer à la prochaine saison. 

L’exhumation est donc un moyen de relaxation et de soulagement pour 

eux. Les paysans profitent de cette occasion pour acheter de nouveaux 

habits, de boire toutes sortes de boissons alcooliques : rhum, vin, toaka 

gasy55, ou non alcooliques. Les jeunes hommes profitent aussi de ce 

moment pour inviter les jeunes femmes pour prendre un verre dans un petit 

                                                 
54 Eugène Régis Mangalaza, Essai de philosophie betsimisaraka : sens du famadihana, p. 15. 

55 Toaka gasy : rhum ancestral malgache. 



91 

  

bar ou pour manger dans un petit restaurant dans le but de se connaître un 

peu plus. 

Le spectacle est aussi très rare à la campagne, les gens profitent 

donc de l’arrivée de l’orchestre ou des artistes pour assister à un spectacle. 

Les gens ne sont pas venus pour écouter la musique ou pour regarder les 

musiciens qui jouent leurs instruments, mais ils participent aussi à la danse 

pour encourager les musiciens et à se défouler un peu. 

L’exhumation est aussi une occasion pour la société de partager 

le repas ensemble. Ce partage est très important pour les gens, car c’est 

aussi rare pour les villageois de partager leur repas avec tous les gens du 

village et des étrangers. Aussi, on ne trouve pas souvent de la viande à la 

campagne, car les paysans n’ont pas assez d’argent pour en acheter, et s’ils 

ont de l’argent, ils doivent aller en ville. Mais au moment de la cérémonie, 

ils sont invités à participer au repas de la fête (vary be menaka). Cela 

provoque une grande joie pour eux, car ils peuvent manger beaucoup ce 

jour-là. Il y a même des gens qui apportent des morceaux de viande en 

rentrant chez eux. Exemple : le devin apporte une tête de bœuf ou de porc, 

de même pour l’orchestre, les gendres apportent les poumons des animaux 

(raborabon-kena ou avokavon-kena). Les invités apportent aussi quelques 

morceaux de viande. 

 

2.- Rencontre des vivants avec les ancêtres 

 

A.- Le respect des ancêtres 

Les gens du district de Miarinarivo Itasy ne se respectent pas 

seulement entre eux, mais ils respectent aussi les ancêtres (ny razana). Ce 

respect se manifeste par les fady (interdits). Exemple, il est interdit de 

mettre une saleté auprès d’un tombeau, car c’est la maison des ancêtres 

(razana). Le respect joue donc une valeur morale car c’est grâce à lui que 

les gens arrivent à maîtriser leur comportement et leur savoir-vivre. 



92 

  

Le respect des ancêtres est aussi manifesté dans le fait que les 

vivants ne les oublient pas. Malgré la disparition corporelle d’une personne 

dans la vie sociale, son âme et son esprit restent encore dans le cœur et 

dans le souvenir des vivants. Pour montrer donc aux ancêtres qu’ils ont 

encore leur place dans la vie des vivants, ces derniers leur rendent visite 

par le biais de l’exhumation. L’exhumation est donc un moyen de contact 

entre les vivants et les morts (razana). 

Après la mort, le défunt est enfermé dans le tombeau. Il n’a plus 

le pouvoir de s’occuper de sa dépouille, alors il est à la charge des vivants 

de veiller sur les morts. C’est-à-dire, les vivants doivent s’occuper des 

défunts : le vêtir, le protéger contre les animaux et les malfaiteurs qui 

volent des os. Et puisqu’il ne faut pas ouvrir souvent le tombeau, les 

vivants profitent du jour de l’exhumation qui n’est pas une fête, mais un 

devoir des vivants envers leurs ancêtres. 

En ce qui concerne le vol des ossements, la famille Rabemalala 

Rediman est une des victimes dans le district de Miarinarivo Itasy. Le vol 

était commis par des malfaiteurs une nuit du mois de septembre 2006, dans 

la commune de Mandiavato. Heureusement pour la famille, les os ont été 

récupérés trois jours après grâce à l’aide et à l’intervention des agents de la 

sécurité publique56. 

 

B.- La continuité de la vie 

Le famadihana n’est pas seulement une occasion de contact entre 

les vivants et les morts, mais il est aussi un moyen d’enseigner aux jeunes 

qu’il y a une continuité de la vie. Les Malgaches n’ont pas la conscience 

tranquille en pensant qu’ils ont encore un sérieux devoir qui les attend 

lorsqu’il y a encore un défunt membre de la famille hors du tombeau 

ancestral. Cela les empêche de vivre dans le bonheur, car le bonheur n’est 

rien d’autre que l’absence de souffrances et la conscience tranquille. « Aleo 

enjehin’ny omby masiaka toa izay enjehin’ny eritreritra » (Mieux vaut être 

                                                 
56 Information obtenue auprès de M. Rakotoranalahy Victor Arsène, Adjoint au Maire de la 

commune de Mandiavato. Enquête du mois d’octobre 2006. 



93 

  

poursuivi par un méchant taureau que de ne pas avoir la conscience 

tranquille). 

Mais les Malgaches font le famadihana, non seulement pour 

accomplir leurs devoirs envers leurs ancêtres, mais aussi pour espérer la 

bénédiction et la protection des ancêtres afin d’améliorer leur vie, d’assurer 

un avenir meilleur et pour qu’ils puissent vivre aussi longtemps. 

De même si on fait la séparation de deux jeunes incestueux, non 

seulement pour éviter d’être blâmé par la famille ou la société ou encore 

par les ancêtres, mais aussi dans le but de prévoir l’avenir, pour qu’ils 

puissent avoir des descendants et pour que leurs descendants aient une vie 

meilleure. 

Les gens croient aussi que les ancêtres (razana) veillent et 

protègent leurs familles qui sont encore en vie. C’est pourquoi il y a un 

proverbe malgache qui dit : « Raha razana tsy hitahy, fohazy hihady 

vomanga » (Si les ancêtres ne veulent pas vous bénir, réveillez-les pour 

arracher des patates)57. C’est-à-dire que même si on est mort, il y a encore 

des devoirs qui nous attendent. Cela signifie aussi une continuité de la vie 

et de la relation entre les vivants et les morts. 

 

3.- Rencontre des ancêtres entre eux 

L’exhumation provoque aussi une rencontre des ancêtres entre 

eux. Les Malgaches croient que notre vie ne se termine pas seulement dans 

le monde des vivants, mais il y a aussi une autre vie dans l’au-delà ou le 

monde des morts. La mort n’est simplement qu’un passage ou un chemin 

qui nous conduit à l’autre monde qui est le monde des morts (any 

ankoatra). Les chrétiens pensent qu’une fois que nous finissons notre vie 

sur terre, nous entrons soit au paradis, soit en enfer. Le paradis est une 

récompense pour les bons chrétiens, par contre, l’enfer est un endroit pour 

les pécheurs. Mais pour les Malgaches, l’au-delà (ny any ankoatra) n’est 

pas au ciel comme les chrétiens le pensent, mais c’est encore sur la terre ; 

                                                 
57 Rév. J. A. Houlder, Ohabolana ou Proverbes Malgaches, p. 6. 



94 

  

C’est pourquoi certains endroits sont sacrés car on croit que ce sont les 

endroits des ancêtres58. 

Il y a aussi des gens qui font accompagner des choses aux 

défunts : nourritures, tabac, rhum, jouet, outils de travail, vaisselle, 

vêtements, etc. C’est parce qu’on croit que les défunt continuent de faire 

leur vie quotidienne dans l’au-delà. Par cette croyance, on pense alors que 

le défunt doit avoir des difficultés s’il n’est pas réuni avec sa famille. 

A remarquer que la mauvaise personne, c’est-à-dire le criminel, 

le sorcier, etc., n’a pas le droit d’être enterrée dans le tombeau ancestral. 

Cela veut dire aussi qu’il y a deux sortes de razana (ancêtres) : le razana 

bon et le razana mauvais. Le razana bon c’est la personne qui a bien fait 

durant sa vie sur terre ; par contre le razana mauvais est la personne qui a 

fait du mal durant sa vie. Si on demande donc la bénédiction aux ancêtres, 

on s’adresse aux bons razana (ancêtres bénéfiques). 

L’exhumation est donc un moyen pour les ancêtres de se 

rencontrer à nouveau et de recommencer une nouvelle vie dans le monde 

des morts. Mais si on ne transfère pas le défunt, il ne reconnaît plus sa 

famille et peut-être qu’il est tombé dans une très grande difficulté. 

                                                 
58 Voir page 49 du présent travail. 



95 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

CHAPITRE III  
 

VALEUR DE L’EXHUMATION 

 

I.- L’homme en tant qu’être vivant 

Pour les scientifiques, l’homme est classé dans la catégorie des 

êtres vivants. Il ressemble donc à tout être vivant, son existence commence 

par la naissance, passe par la jeunesse et la maturité ; après par la vieillesse 

et se termine par la mort. Mais les grands penseurs vont un peu plus loin 

pour classer l’homme. Selon Blaise Pascal, l’homme est un roseau 

pensant : on peut tirer de cette affirmation que l’homme est une petite 

chose impuissante dans le monde, mais il est aussi différent car il pense. 

Cette pensée est très importante, car elle nous permet de réfléchir, de 

raisonner et de comprendre afin de changer et de transformer le monde 

selon nos besoins. La pensée montre donc la puissance de l’homme envers 

son environnement. 

La pensée n’est pas seulement une puissance, une force ou un 

pouvoir de transformation entre les mains de l’homme, mais elle est aussi 

un moyen essentiel qui nous pousse vers la curiosité, le souvenir, le souci, 

l’angoisse, la crainte ainsi que la peur. Grâce à la pensée, l’homme est 

donc différent de tout être vivant. 



96 

  

Mais ce qui différencie aussi l’homme de tout être vivant, ce 

sont les mœurs et les coutumes. Si nous ne prenons que la mort et 

l’exhumation, nous voyons très bien qu’on est différent des animaux. Ces 

derniers connaissent peut-être la mort d’après ce proverbe malgache : 

« Omby maty zanaka ka izay ahafatesany itomaniany azy » (Une vache 

dont le veau a péri : là où il a péri, là elle le pleure)59. Mais les animaux 

n’ont pas de coutumes ni de rites ; les animaux ne veillent pas, 

n’enveloppent pas, n’enterrent pas le cadavre. 

De même, les animaux, n’exhument jamais les cadavres de leurs 

familles, encore moins les protègent contre les autres êtres vivants. Par 

contre, l’homme protège la dépouille du défunt contre les autres animaux 

ou les malfaiteurs. C’est la raison pour laquelle l’homme enterre le défunt. 

L’homme déterre, enveloppe de nouveau et enterre après ses défunts au 

symbole du souvenir du défunt. 

Aussi, la mort est une mauvaise surprise pour l’homme. Il ne sait 

pas à quelle date ou à quel jour il va mourir, par contre, pour l’exhumation, 

c’est l’homme qui choisit le jour faste pour le déroulement de la 

cérémonie. Ce choix est fait dans le but de protéger les vivants contre les 

accidents fatals. Cela montre aussi que l’homme est différent de tout être 

vivant. L’exhumation est donc l’une des coutumes qui différencie l’homme 

de tous les êtres vivants, c’est-à-dire que cette coutume est un moyen de 

montrer la valeur de l’homme parmi tous les êtres vivants. 

 

II.- L’homme avec son semblable 

L’homme se regroupe pour surmonter les problèmes provoqués 

par les cataclysmes et les phénomènes naturels, comme le froid, la chaleur, 

le tremblement de terre, le tempête, l’inondation, le cyclone ainsi que les 

prédateurs. Ce regroupement lui donne un autre comportement et une autre 

façon de vivre. L’homme est devenu dépendant. C’est-à-dire, il a toujours 

besoin de son semblable pour survivre. Il ne supporte pas le fait d’être seul. 

Il a aussi besoin de toutes les choses qui l’entourent pour se maintenir en 

vie. 

                                                 
59  Rév.J. A. Houlder, Ohabolana ou Proverbes Malgaches, p. 183. 



97 

  

Le contact de l’homme avec ses semblables se transforme petit à 

petit en amitié et en amour. Ces deux derniers sont devenus trop grands et 

trop profonds dans nos cœurs et on ne peut plus les détacher de notre 

existence. Nos familles, nos amis, nos amours et même nos ennemis font 

partie de nous, non seulement parce que nous les trouvons corporellement 

mais parce qu’ils sont déjà au-dedans de nous, c’est-à-dire à l’intérieur de 

nous, dans notre pensée, dans notre souvenir et peut-être même dans notre 

âme. C’est la raison pour laquelle nous ne voulons pas nous séparer d’eux 

car ils font partie de nous. 

Malgré notre immense amitié et notre grand amour, la mort reste 

encore notre ennemi. On a tous peur d’être attrapé par la mort, même si 

nous connaissons déjà que tout être vivant doit mourir. On est aussi 

curieux de savoir ce qui est derrière la mort. Beaucoup de personnes sont 

déjà passées par le chemin de la mort mais nul n’est revenu pour nous 

informer de ce qu’est l’au-delà. Mais ni la peur de la mort, ni l’ignorance 

de l’au-delà ne nous empêche de vivre dans la joie et dans le bonheur, car 

la mort n’est pas une finalité et elle ne nous empêche pas aussi de croire et 

d’espérer une vie plus parfaite et meilleure. Si une femme stérile lutte pour 

avoir un morceau de la natte qui a servi au défunt (Voir page 59 du présent 

travail), c’est à la force de croire qu’elle va avoir un enfant un jour. Pour 

les Malgaches, le fait de ne pas avoir un enfant pour leur succéder ou les 

hériter est très douloureux, c’est pourquoi les gens souhaitent aux jeunes 

mariés d’avoir beaucoup d’enfants : « Miteraha fito lahy, fito vavy » (Ayez 

sept fils et sept filles). Maroa dimby, maroa fara (Ayez beaucoup de 

successeurs et ayez beaucoup d’enfants). 

Grâce à la mort aussi, l’homme est devenu soucieux, c’est-à-dire, 

l’homme se préoccupe de son existence et aussi de l’existence de son 

semblable. Une fois qu’une personne a perdu un être cher ou son bien-

aimé, elle se sent seule et perdue au milieu du monde. De plus, elle se sent 

aussi déçue et épuisée, c’est pourquoi, il y a des gens qui sont prêts à 

mourir pour un autre. Pour conserver donc le souvenir de nos familles ou 

de nos amis, nous devons nous mettre en contact avec eux. C’est pour cette 

raison que l’exhumation est réalisée. Selon la croyance malgache, les 

ancêtres ne nous aident, ne nous protègent et ne veillent pas seulement sur 



98 

  

nous, mais ils assurent aussi le rôle d’intermédiaire entre l’homme et Dieu. 

Donc, quand les Malgaches prient, ils adressent leurs prières à leurs 

ancêtres pour que ces derniers les transmettent directement à Dieu. 

L’exhumation est donc un moyen pour montrer qu’on a encore 

une relation avec les défunts et aussi un signe qui nous indique qu’on se 

souvient encore de nos familles ou de nos amis. 

 

III.- L’homme et la coutume 

L’homme est un être sociable, il vit toujours dans une société. Et 

dans une société, il y a toujours des mœurs et coutumes qu’on doit 

respecter pour assurer la sécurité et l’ordre social, en d’autres termes, pour 

mettre la société dans une harmonie. L’exhumation est l’une des coutumes 

à Miarinarivo Itasy. Cette coutume est très importante pour les gens, car 

elle renferme beaucoup de choses : éducation pour transmettre la sagesse 

de nos ancêtres à nos descendants ; la protection du fihavanana (amitié ou 

familiarité) qui nous pousse à accomplir nos devoirs envers nos semblables 

et nos ancêtres ; le respect nous permet d’avoir un savoir-vivre pour 

l’harmonie de la vie sociale ; la croyance nous permet d’avoir la foi qu’il y 

a encore une autre vie dans l’au-delà. 

L’exhumation est aussi la source qui nous pousse à faire le bien 

et à nous réunir. Et grâce à l’exhumation, nous pouvons comprendre la 

valeur de l’homme qui est le seul être choisi par Dieu. L’exhumation 

renferme donc toutes les valeurs et les caractères de toute la population de 

Madagascar et particulièrement de Miarinarivo Itasy. Elle est donc comme 

une manière d’être de la population malgache. 

L’exhumation n’est pas seulement un symbole pour distinguer 

Miarinarivo de tous les districts, mais elle représente aussi le pays 

malgache par rapport à tous les pays du monde. Si on élimine donc 

l’exhumation, cela signifie qu’on détruit l’existence de la population de 

Miarinarivo ou de la population malgache, car toute sa philosophie est 

détruite, disparaît et cela provoque aussi une très grande conséquence au 



99 

  

niveau de l’Etat malgache, car un Etat doit avoir quelque chose à respecter 

pour garder l’harmonie sociale. 

De plus, l’existence de l’exhumation est un grand avantage, non 

seulement pour la population du district de Miarinarivo Itasy, mais pour 

tout le peuple malgache, de connaître ses racines ancestrales, de 

comprendre facilement la civilisation de ses ancêtres, de comprendre la 

pensée et la sagesse de ses ancêtres, ainsi que leur culture. Les Malgaches 

croient aux morts (ny razana), c’est-à-dire qu’ils croient que les ancêtres 

nous aident, nous protègent et veillent sur nous. 

Grâce à cette croyance, les Malgaches respectent les morts et les 

prennent comme un modèle à suivre dans la vie. Les Malgaches n’ont pas 

besoin de vérification ou d’expérimentation par la connaissance 

scientifique pour comprendre la sagesse et la pensée de ces ancêtres, mais 

ils croient seulement à l’éducation de leurs parents qui étaient aussi 

transmises par les parents jusqu’à nos jours. C’est par la foi et la croyance, 

par exemple, que les parents enseignent à leurs enfants de ne pas faire des 

bêtises : « Izay ela nitoratorahana, mahavoa mason’angatra » (Celui qui a 

une habitude de lancer des pierres touchera  les yeux d’un spectre un jour). 

De même, c’est encore par la foi et la croyance que les parents encouragent 

leurs enfants à faire le bien et la justice : « Ny adala no tsy ambakaina, 

Andriamanitra no atahorana (Si on ne trompe ou on ne triche pas avec un 

malade mental, c’est parce qu’on a peur de Dieu). Aussi les parents 

rassurent leurs enfants qu’il ne faut pas avoir peur d’être seuls, car nous 

sommes toujours accompagnés par quelqu’un : « Ny mandeha irery 

sahalain’Andriamanitra, ny mandeha roa sahalain’olombelona » (Quand 

on marche seul, on est accompagné par Dieu, quand on marche à deux, on 

est accompagné par une personne). 

Par contre, pour l’étranger, c’est différent de cela. Pour lui, ce qui 

importe, ce n’est pas forcément le mort en tant que tel, mais ce qui relève 

de la science. C’est-à-dire, qu’il ne croit pas aux morts, mais seulement à la 

mort. L’étranger ne fonde pas sa vie sur la croyance ou sur la foie ou à des 

connaissances arbitraires, comme ce qui existe à Madagascar, car cela n’a 

pas de preuves tangibles. Mais il fonde sa vie sur la connaissance concrète 



100 

  

et palpable, des choses qu’on peut voir, toucher, mesurer et qu’on peut 

aussi expérimenter, en d’autres mots, à des choses réelles. 

C’est pourquoi, il y a des pays qui engagent des scientifiques 

comme les anthropologues, les sociologues, les archéologues, les 

biométriciens, les ethnologues, les biologistes, les paléontologues, les 

immunologistes, etc., pour fouiller certains endroits, en dessous de la terre, 

dans une grotte ou dans un tombeau ou encore sous la mer pour trouver un 

ou des objets ou des indices dans le but de connaître la racine, la 

civilisation, le savoir-vivre, la sagesse de ces ancêtres, de décrire la façon 

dont ces ancêtres ont mené leur vie, de connaître leur dates d’existence et 

de décrire aussi l’environnement dont ils vivaient. 

Voici quelques paragraphes pour justifier que les étrangers ont 

confiance à la science pour connaître leurs ancêtres. 

C’est seulement à partir de 1920 que Raymond Firth et 

Bronislaw Malinowski soulignent combien la vie économique des tribus 

primitives déborde l’usage de certains instruments. En préhistoire même, la 

technologie, reconstituée grâce aux fouilles, n’est plus utilisée qu’à titre 

d’indice. Ainsi, la céramique et la poterie, apparues au néolithique (5 000 

ans av. J.-C.), prouvent la sédentarisation et le passage à l’agriculture. 

L’étude de la fabrication des armes, des vêtements ou celle de la 

construction de l’habitat reste cependant un aspect essentiel de 

l’ethnologie, qu’illustrent tout particulièrement en France, les travaux 

d’André Leroi-Bourhan60. 

L’artisanat primitif n’est nullement anonyme. Chez les Yoruba 

du Nigeria, on a pu dénombrer plusieurs milliers de sculpteurs qui 

possèdent chacun leur originalité. De telles enquêtes démentent les thèses 

défendues au début du siècle par Franz Boas sur les techniques immuables 

de l’art pré-scriptural61. 

                                                 
60 Encyclopédie Du Monde Actuel, collection dirigée par Charles-Henri Favrod, 

« L’anthropologie », pp. 54 – 55. 
61 Ibidem. 



101 

  

Claude Lévi-Strauss dénonce le mythe selon lequel, certaines 

techniques auraient été découvertes par hasard. Les stries que portent les 

tessons découverts dans les fouilles les plus anciennes ont longtemps laissé 

croire que des vanneries enduites de terre constituaient les premiers 

récipients. La cuisson accidentelle des fibres et le durcissement de l’argile 

auraient suscité la fabrication des poteries. Mais l’expérience montre que 

l’opération suppose trop de conditions (température constante, argile sèche 

et affinée, etc.) pour que l’invention soit due à un accident. Un 

perfectionnement progressif est plus probable62. 

Actuellement, grâce à l’existence de ces deux idées, à savoir, la 

connaissance malgache qui est fondée sur la foi et la croyance aux choses 

abstraites et la connaissance venant de la science qui n’accepte que ce qui 

est réel et concret, la population malgache diverge aussi en deux. Et on ne 

sait jamais si l’origine et la cause des vols des os qui se trouvent dans notre 

pays, il y a quelques années, c’est à cause des idées scientifiques, peut-être 

que les scientifiques sont curieux de connaître et de comprendre nos 

ancêtres plus concrètement par leurs propres méthodes. 

                                                 
62 Ibidem. 



102 

  

 
 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

CONCLUSION  



103 

  

 

 

 

 

 

 

En guise de conclusion, nous venons de voir dans notre travail 

que la population du district de Miarinarivo Itasy pratique encore des 

mœurs et coutumes pour le respect de ses ancêtres. Parmi ces mœurs et 

coutumes, l’exhumation est une des plus pratiquées dans la région. 

L’exhumation ou le famadihana consiste au transfert d’un ou des défunts 

(razana) dans le tombeau ancestral, avec ré-enveloppement de nouveaux 

linceuls. 

L’exhumation n’est pas une simple cérémonie pour la famille du 

défunt, mais aussi un devoir qu’on doit accomplir. C’est pourquoi, tous les 

membres de la famille font tout leur possible pour assister à la cérémonie et 

aussi pour faire honneur à leur famille. Les gens sont aussi poussés par la 

force de leur croyance qu’ils ont, afin d’avoir la bénédiction du défunt 

après la cérémonie. 

La réunion familiale avant la cérémonie est très importante, car 

c’est pendant cette réunion que la famille prend toutes les mesures 

nécessaires pour le succès de la cérémonie. C’est après cette réunion aussi 

qu’on invite toutes les familles et amis des vivants et des défunts, sans 

oublier les gens du village. 

Depuis la préparation jusqu’au jour de la cérémonie, les gens du 

village sont présents pour apporter leurs aides à la famille organisatrice. En 

général, la cérémonie commence par une veillée qui est nécessaire pour se 

préparer aux travaux et pour prévenir les ancêtres que les vivants vont venir 

pour leur rendre visite. Ensuite, le jour de la cérémonie, après un court 



104 

  

discours d’accueil fait par un porte-parole de la famille, tout le monde se 

donne rendez-vous au tombeau pour accomplir le ramassage des 

ossements. Et avant la remise dans le tombeau ancestral, les défunts 

doivent être enveloppés par de nouveaux linceuls. Après la remise des 

défunts à leur place, les gens rentrent au village et font une fête. 

Avant la clôture générale de la cérémonie, la famille organisatrice 

offre le vary be menaka (repas bien huilé) à tous les invités et aux gens du 

village. C’est après le repas qu’un orateur représentant de la famille 

annonce la reconnaissance de toute la famille envers ses invités et les gens 

du village. 

En analysant de plus près ce qu’apporte l’exhumation, on peut 

tirer deux idées différentes : celle des inconvénients et celle des avantages. 

La pratique de l’exhumation provoque une grosse perte pour les 

gens comme le gaspillage de temps, au lieu de faire autre chose, le 

gaspillage d’argent, alors qu’on peut l’utiliser pour améliorer la vie des 

vivants. Elle peut aussi provoquer des maladies selon les scientifiques. La 

pratique de l’exhumation peut être aussi une source de rupture de la liaison 

familiale et par la croyance, elle peut être aussi la source des accidents 

fatals pour la famille du défunt si on ne fait pas attention. 

Par contre, cette coutume présente aussi des avantages, non 

seulement pour la famille du défunt, mais aussi pour tous ceux qui ont 

participé à la cérémonie. C’est parce que chacun a la tête haute et la 

conscience tranquille après avoir accompli son devoir. Et pour la famille, le 

famadihana est un nouveau départ vers l’espoir d’améliorer la condition de 

vie en croyant que les défunts vont l’aider, la protéger et veiller aussi sur 

elle. Et pour la société, l’existence du famadihana est un moment très 

favorable pour se distraire et se soulager après une longue période de 

travail. C’est aussi un moment exceptionnel pour nouer et solidifier les 

liens d’amitié et du fihavanana avec tous les gens du village. 

Au niveau de l’Etat, la coutume comme l’exhumation joue aussi 

un rôle très important car un Etat doit avoir une ou des choses à respecter 

pour garder et assurer la réussite et l’harmonie sociale. Et le plus important, 

c’est de conserver le savoir-vivre, la civilisation, la culture, la sagesse et la 



105 

  

pensée de nos ancêtres. Elle nous permet aussi de transmettre nos héritages 

intellectuels et culturels venant de nos ancêtres à nos descendants. 

L’exhumation est aussi un élément essentiel de nous différencier 

des animaux, des autres régions, des ethnies et de tous les pays du monde. 

Mais actuellement, à cause de l’évolution de la science et de la technique, 

bien que les mœurs et les coutumes soient nombreuses, y compris 

l’exhumation, elles sont en danger et peuvent même être en voie de 

disparition. C’est vrai que l’évolution de la science et de la technologie est 

nécessaire pour résoudre certains problèmes et difficultés face à la vie, 

mais nous ne devons pas accepter d’être influencés complètement par la 

science et la technologie. Nous devons aussi conserver nos mœurs et 

coutumes comme le famadihana, car elles nous apportent aussi des faits 

positifs pour le bien de chaque individu, de chaque famille, de chaque 

société, de chaque ethnie, de chaque région et de chaque pays qui les 

pratique. 



106 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BIBLIOGRAPHIE 



107 

  

 

 

 

 

I. DICTIONNAIRES  
 

RAJEMISA-RAOLISON (Régis), Dictionnaire historique et géographique 

de Madagascar, Fianarantsoa, Ambozontany, 1966, 384 p. 

 

RAJEMISA-RAOLISON (Régis), Rakibolana malagasy, Fianarantsoa, 
Siracusa-Tangarastampa, 1995, 1 061 p. 

 

 

II. LIVRES GEOGRAPHIQUES  
 

BOURNIQUEL (Viviane) - VIDAL (Jean-Philippe), Bonjour Madagascar, 
Guide pour voyageurs curieux, éditions du Pélican, Diffusion 
exclusive Madagascar, Antananarivo, juin 1990, 144 p. 

LONELY (P. P.) Madagascar, 2ème édition française, Paris, Herissey, 2000, 

337 p. 

 

III. LIVRES HISTORIQUES  
 

FAGERENG (E.), M. RAKOTOMAMONJY (Marline), Tantaran’ny 
firenena malagasy, Antananarivo, Imprimerie Luthérienne, 1972, 
100 p. 

 

RALAIMIHOATRA (G.), "Les premiers rois de l'Imerina et la tradition 

Vazimba", Bulletin de l'Académie Malgache, n. S. L. II, 1972, 

pp. 25-32,  

 

RANDRIAMAMONJY (Frédéric), Tantaran'i Madagasikara Isamparitra, 

Antananarivo, Imprimerie Pierron, 2006, Trano Pirinty Fiangonana 

Loteranina Malagasy, 2006, 590 p. 



108 

  

IV. LIVRES CONCERNANT LE THEME ETUDIE  
 
BINET (Alfred), Ame et Corps, Paris, Flammarion, 1905, 288 p. 

 

MANGALAZA (Eugène Régis), Essai de philosophie betsimisaraka : sens 
du famadihana, Centre Universitaire Régional de Tuléar, 1980, 
79 p. 

 

MANGALAZA (Eugène Régis), Vie et morts chez les Betsimisaraka, 
rupture et continuité, Université de Bordeaux III, 1988, 271 p. 

 
V. OUVRAGES GENERAUX 

 
ANDRIAMANJATO (Richard Mahitsison), Le tsiny et le tody dans la 

pensée malgache, Paris, Présence Africaine, 1957, 101 p. 
 

COUSINS (Rév. W.E.), Fomba Malagasy, Tananarive, Trano Printy, Imp. 
Imarivolanitra, 1963, 207 p. 

 
UNIVERSITE DE MADAGASCAR, Civilisation de l’Est et du Sud-Est, 

Archéologie, Anthropologie Sociale et Art de Madagascar, 1974, 
209 p. 

 

COUSTEAU (Jacques-Yves), SARANO (François), L’île des esprits, 
Madagascar, Paris, édition Club de France Loisir, 1996, 208 p. 

 

DAHLE (L.), Anganon'ny Ntaolo, Tantara mampiseho ny fomban-drazana 
sy ny finoana sasany nananany, Natonta fanindroany, Nalahatra sy 
nahitsy ary nampian'i John Sims, Trano printy Loterana, 
Antananarivo, 1971, 296 p. 

 
Encyclopédie du monde actuel, collection dirigée par Charles Henri 

Favrod, L’anthropologie, Imprimé en France par Brodard et 
Taupin, « Le livre de Poche », Paris, 1977, 224 p. 

 
FANONY (Fulgence), Fasina. Dynamisme et recours à la tradition, 

Tananarive, Travaux et Documents, n° XIV, Musée d’Art et 
d’Archéologie, 1975, 394 p. 



109 

  

FREDERIC et RANDRIAMAMONJY (Esther), Feno tsiky, sombin-

tantara avy amin’ny tantaram-pirenena Malagasy, Antananarivo, 

2003, T.P.F.L.M., 135 p. 

 

HOULDER (Rév. J. A.), Ohabolana ou proverbes malgaches, traduits et 
annotés en français par M. H. NOYER, édités par Rév. J. SIBREE, 
D. D. F. R. G. S., Tananarive, Imprimerie Luthérienne, 1960, 216 p. 

 

LAHADY (Pascal), Le Culte betsimisaraka et son système symbolique, 
Ambozontany, Fianarantsoa, 1979, 279 p. 

 

MANGALAZA (Eugène Régis), La poule de Dieu, essai d’anthropologie 
philosophique chez les Betsimisaraka, Presses Universitaires de 
Bordeaux, 1994, 331 p. 

PASCAL (Blaise), Pensées, Paris, Edition Hachette, 1897, 153 p. 

 

RABEMOLALY (Fanomezana), RAVALITERA (Nalisoa Jean), 
RAVELOMANANA (Hermann), Fary mamy, T. R. L. 1975, 263 p. 

 

RAJEMISA-RAOLISON (Régis), Fomba amam-pahendrena malagasy, 

kilasy faha-6 sy faha-5, Antananarivo, Industrie Graphique, 1976, 

161 p. 

 

RAMAROLAHY (Mpiresaka ao amin'ny Radio Madagasikara), Tahirin'ny 

Ntaolo, Antananarivo, Natonta fanintelony tao amin'ny Takariva 

Collection, 1977, 102 p. 

 

RAMASINDRAIBE (Paul), Fokonolona fototry ny firenena, Tananarive, 

Nouvelle Imprimerie des Arts Graphiques, 1962, 225 p. 

 

VILLENEUVE (E.), Raha tsy hatsangana dia very, Tananarive, 

Imprimerie Adventiste, 1967, 160 p. 



110 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INDEX-GLOSSAIRE 
 



111 

  

Cet index-glossaire reprend les mots ou expressions rencontrés dans le 
travail et donne ou rappelle les traductions succinctes qui ont été faites. 

 

 

= A = 

 
Aleo enjehin’ny omby masiaka toa izay enjehin’ny eritreritra, mieux vaut 

être poursuivi par un méchant taureau que de ne pas avoir la conscience 
tranquille 92 

Aleo ho faty ampitso toa izay ho faty anio, mieux vaut mourir demain que 
mourir aujourd'hui 34 

Aleo very tsikalakalam-bola toy izay very tsikalakalam-phihavanana, 
mieux vaut perdre une pacotille d’argent plutôt que de perdre une 
pacotille de lien d’amitié 26 

androbe, maladie au cours de laquelle le malade s’évanouit en faisant de 
violents mouvements du corps et il y a de la bave très abondante qui sort 
de sa bouche 25 

angady tsy afak’ahitra, une bêche qu’on n’a pas encore utilisée 45 
any ankoatra, dans l'au-delà 93 
Ariary, unité monétaire malgache depuis janvier 2005, qui a remplacé le 

FMG, 45, 46, 52, 54, 65, 86 
Asa vadi-drano tsy vita tsy ifanakonana, le travail des rizières ne peut se 

faire que si l'on s’y met à plusieurs 25 
atero ka alao, littéralement, apportez et reprenez : il s'agit de l'argent 

qu'on offre à l'occasion d'une exhumation et que celui qui l'a reçu doit 
rendre quand celui qui a offert l'argent organisera à son tour une 
exhumation: 52 

avokavon-kena, poumons des animaux immolés 91 
Azafady e ! Azafady tompoko ô !, Votre attention ! Votre attention s’il vous 

plaît, mesdames et messieurs ! 58 
 

 

= D = 

 
dadibe, lieu où se trouve les kalanoro, esprits forestiers 27 
diamanga, sorte de savate à la manière malgache 16 
didi-poitra, la circoncision pour les gens des hautes terres 28 



112 

  

dongontany, monticule de terre 42 
 

= E = 

 
Efa fahagola, efa konka, efa maty fonoka, des expressions pour traduire un 

événement qu'il s'est passé il y a très longtemps 75 
 

= F = 

 
fady, les interdits 6, 17, 18, 91 
famadihana, exhumation 26, 29, 31, 32, 33, 43, 45, 46, 47, 50, 54, 55, 73, 

75, 76, 77, 81, 82, 90, 92, 93, 103, 104, 105, 108 
famonosan-damba ny razana, enveloppement de linceul des ancêtres 31, 59 
famosirana, la circoncision chez les Betsimisaraka de Maroantsetra 28 
fanahy, esprit, âme 48 
fanainga lavitra, un talisman qui fait que le malade part non pas selon sa 

volonté, mais selon l’effet de la sorcellerie qu’une autre personne lui a 
faite. Souvent, c’est le cas des amoureux 25 

fanandroana, astrologie 46 
fananganan-tsenga, le fait d’accrocher un drap blanc sur le mur du côté 

est de la maison 79 
fanapahana, la circoncision chez les Betsimisaraka 28 
fandrangitanaombila, la circoncision chez les Sihanaka 28 
fanitrihana, ré-interrement 54, 55 
farihy masina, lac sacré 77 
fasambao, tombeau nouvellement construit 81 
fasam-bato, tombeau en pierre, en dur 42, 47 
fasam-poana, tombeau vide 42 
fasana, tombeau 40, 41, 42, 76, 77 
fasana aniritra, tombeau provisoire 40, 81 
fasana dongontany, tombeau fait avec un amas de terre 42 
fasana madio ivelany, littéralement, tombeau propre à l’extérieur, c’est-à-

dire avec des murs extérieurs en pierres taillées 42 
fasan-drazana, tombeau ancestral 40, 41, 42, 50 
fiarahamonina, la vie communautaire 34 



113 

  

fiefana, chez les Betsileo, c'est le fait de pleurer sur un tronc de bananier à 
peu près de la même taille et longueur que le défunt 79 

fihavanana, convivialité 25, 34, 89, 90, 98, 104 
filanjana, filanzane qui servait à transporter les nobles et plus tard les 

fonctionnaires en tournée 78 
findramana, l'action d'emprunter 41 
firaisan-kina, l'union 90 
fokonolona, la communauté villageoise 46, 47, 53, 58, 65, 68 
fokontany, quartier, la plus petite subdivision administrative de 

Madagascar 10, 25 
fomba, us et coutumes 6, 36 
fora zaza, la circoncision pour les gens de Miarinarivo Itasy 28 
 

= H = 

 
haren-kita fasana, démonstration de richesses que la famille exhibe lors de 

l'inauguration d'un nouveau tombeau 78 
hasintanana, les honoraires du travail fait 45 
hasoavana, nom de la circoncision pour les gens de Miarinarivo Itasy 28 
henatra ny fiaraha-monina, littéralement, honte vis-à-vis des cohabitants, 

c'est-à-dire que tout le monde fait un grand effort pour ne pas avoir 
honte devant sa société 41 

 

= I = 

 
indray mandeha tsy miverina, une seule fois sans répétition 35 
iray petsapetsa, qui ont un seul lieu d'enterrement 77 
Izaho no manongotsongo manirina ny maty,matahotra ny handevina ny 

mbola miaina, si je pince un mort en lui fermant les yeux, c’est que je 
crains d’ensevelir un vivant 76 

Izao isika izao, maty iray fasana, velona iray trano, pour nous, nous serons 
unis dans la mort, comme nous somme unis dans la vie 79 

Izay ela nitoratorahana, mahavoa mason’angatra, celui qui a l'habitude de 
lancer des pierres touchera  les yeux d’un spectre un jour 99 

Izay mitambatra vato, izay misaraka fasika, ceux qui s'unissent sont comme 
la pierre, ceux qui se séparent sont comme du sable 90 

 



114 

  

= J = 

 
jamoka, bœuf sacrificiel malgache sans bosse 20 
 

= K = 

 
kabôsy, Instrument de musique à cordes pincées, à manche et à corps 

aplatis des deux côtés, plus petit que la guitare, sorte de mandoline 
artisanale 46 

kalanoro, esprit forestier 27 
kazabe, le corps des grands-parents qu’on doit faire sortir en premier du 

tombeau lors de l'exhumation 53 
 

= L = 

 
lakana, pirogue 76, 77 
lamba, linceul 24, 29, 32, 53, 59 
lamba landy, linceul en fil de vers à soie 24 
lambahoany, pagne, morceau de tissu sans couture 45 
lambandrazana, vêtements des morts 54 
lamban-drazana, linceul du défunt 46 
lofo, zébus tués en honneur du défunt 79 
lohatsitsina, prépuce 27 
 

= M = 

 
mampandihy razana, faire danser les corps des ancêtres 54 
Manan-joky afak’olan-teny, manan-jandry afak’olan’entana, en un frère 

aîné on a un porte-parole, et en un cadet, un porte-faix 25 
Maroa dimby, maroa fara, ayez beaucoup de successeurs et ayez beaucoup 

d’enfants 97 
Maty tsy alevin-kavana, toy ny amboa, mourir et ne pas être enterré par ses 

parents comme un chien 80 
mbola am-bohitra, le corps du défunt encore au village avant son 

enterrement 48 



115 

  

miampofo razana, : les membres de la famille ou les amis du défunt 
s'assoient en ligne pour qu’on place les restes mortels sur leurs cuisses 
53, 54 

mikoka razana, appel des ancêtres 47, 48, 49 
mindrana, le fait d'emprunter 41 
Miteraha fito lahy, fito vavy, ayez sept fils et sept filles 97 
mitokana fasambao, inauguration d'un nouveau tombeau78 
mokon-janak’omby, piquets où l'on attache les petits veaux 20 
mpanandro, astrologue 43, 45, 46, 51, 52, 53, 55 
mpanao diamanga, les lutteurs de savate malgache 78 
mpanao mozika, les trompettistes 46 
mpihiragasy, les chanteurs malgaches 46 
mpisavika, les lutteurs avec les zébus 78 
mpitsoka sodina, les flûtistes 46 
 

= N = 

 
Na homeko ny Taimbalivaly sy ny Taindronirony ary ny Besofina aza ny 

fananako dia tsy azon’olona didiana aho, approximativement, personne 
ne peut m’obliger ou me dicter de ce que je dois faire de mes richesses 
même si je veux les donner aux ancêtres 75 

nody mandry, littéralement, rentrer pour dormir, mourir 34 
Ny adala no tsy ambakaina, Andriamanitra no atahorana, si l'on ne trompe 

ou si l'on ne triche pas avec un malade mental, c’est parce qu’on a peur 
de Dieu 99 

Ny adalan’ny hafa ihomehezana, fa ny adalan’ny tena tafian-damba, on 
peut rire du fou des autres, mais il faut s’occuper du fou de la famille 89 

ny any ankoatra, l'au-delà 93 
Ny entan-jaraina mora zaka, un fardeau est plus léger si on le partage avec 

les autres 90 
ny fanahy no maha olona, c’est l’âme qui fait la valeur de l’homme 48 
Ny firaisan-kina no hery, l'union fait la force 90 
Ny hevitry ny maro mahataka-davitra, grâce aux idées de tout le monde, on 

peut aller loin 90 



116 

  

 
Ny mandeha irery sahalain’Andriamanitra, ny mandeha roa 

sahalain’olombelona, quand on marche seul, on est accompagné par 
Dieu, quand on marche à deux, on est accompagné par une personne 99 

Ny mita be tsy lanin’ny mamba, si on traverse la rivière en groupe, nul 
n’est happé par le crocodile 90 

 

= O = 

 
Omby maty zanaka ka izay ahafatesany itomaniany azy, une vache dont le 

veau a péri : là où il a péri, là elle le pleure 96 
 

= R = 

 
raborabon-kena, les poumons des animaux tués 91 
Raha ho faty aho, matesa rahavana, raha ho faty rahavana, matesa ny 

omby, si je dois mourir, que ce soit mon parent qui meure à ma place, et 
si mon parent doit mourir que ce soit le bœuf qui meure à sa place 34 

Raha razana tsy hitahy, fohazy hihady vomanga, si les ancêtres ne veulent 
pas vous bénir, réveillez-les pour arracher des patates 93 

Raha samy ho faty ihany dia aleo maty ny zanak’anabavy, puisqu’il faut 
bien que quelqu’un meure, il vaut mieux que ce soit l’enfant de ma sœur, 
plutôt que moi 34 

rain-jaza, l'homme qui pratique la circoncision, qui a un don ou une 
spécialité 28 

rambondamba, morceau de tissu 52 
rangolahy, larges pierres plates qui recouvrent le tombeau 41, 42, 53 
rao-dia, ramassage de l’empreinte de pied d’une personne dans le but de 

lui faire du mal 24 
razana, ancêtres 45, 47, 48, 49, 51, 52, 53, 54, 55, 59, 66, 68, 80, 87, 91, 

92, 93, 94, 99, 103 
Ron-kenan’i Mandiavato ka ny sisa tsy lany anasan-tongotra, la sauce des 

gens d’Imandiavato quand ils ont fini de manger, le surplus leur sert à 
se laver les pieds 58 

 

= S = 

 



117 

  

sambatra, la circoncision chez les Antambahoaka. Elle se célèbre 
solennellement tous les sept ans 28 

saodrazana, offrandes que les invités présentent aux responsables du 
bureau pour être inscrites dans le cahier prévu à cet effet 52, 59, 65, 73, 
82 

sikina, une pièce d’étoffe non cousue 45 
 

= T = 

 

tangalamena, prêtre traditionnel 79 
taolam-balo, ossements 31, 76 
taolan-doha, os crânien 31 
taolam-balon-drazana, ossements des ancêtres 32 
toaka gasy, rhum malgache de fabrication locale, interdit par les autorités 

mais abondamment consommé pendant les cérémonies rituelles 90 
toby, camp religieux 27 
toeram-pandevenana, lieu d'enterrement 79 
tolon’omby, tauromachie 16 
trano sale, construction de case verte temporaire pour la cérémonie de 

l'exhumation 47, 56 
tsangam-bato, stèle ou pierre levée 79 
tsinin-drazana, le blâme des ancêtres 41 
tsiny, le blâme 36, 59, 68, 89, 108 
 

= V = 

 

vadika, l'action de retrourner 31 
vadinandro, une femme ou une jeune fille qu'on offre à la merci des besoins 

sexuels du devin pendant les jours de la cérémonie 84 
vary aloha, riz en avance par rapport calendrier cultural normal 23 
vary an-tanety, riz pluvial sur montagne 22 
vary be menaka, repas huileux de la cérémonie de l'exhumation 55, 56, 68, 

73, 91, 104 
vary vaky ambiaty, deuxième plantation de riz en rizière irriguée 23 
very faty, dont le corps du défunt est perdu ou non rapatrié 79 
voanjobory, voandzou 22 



118 

  

voly avotra ou dimby ahitra, culture de contre-saison 85 
 

= Z = 

 
zanadrazana, les descendants des ancêtres, la famille du défunt 45, 52, 78, 

84, 85 
zokiolona, les aînés 81 
zoky olona, le plus âgé de la famille 73 



119 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TABLE DES MATIERES  



120 

  

 

 

 
L’EXHUMATION DANS LE DISTRICT DE MIARINARIVO ITASY . 1 
 
REMERCIEMENTS ................................................................................... 2 
 
LISTE DES INFORMATEURS ................................................................. 3 
 
INTRODUCTION ....................................................................................... 5 
 
LOCALISATION ET CARTE DU DISTRICT DE MIARINARIVO 

ITASY ........................................................................................................... 9 
PREMIERE PARTIE : PRESENTATION DU TERRAIN D’ETUDE ....... 10 

CHAPITRE I : PRESENTATION GEOGRAPHIQUE .............................................. 11 

I.- La délimitation du district de Miarinarivo Itasy .............................................. 11 

II.- Le relief .......................................................................................................................................... 12 

III.- Le climat ...................................................................................................................................... 12 

IV.- Les cours d’eau ...................................................................................................................... 13 

CHAPITRE II : QUELQUES DONNEES HISTORIQUES SUR 

MIARINARIVO ET ITASY  ....................................................................................................... 15 

I.- Données historiques sur Miarinarivo ....................................................................... 15 

1.- Origine du nom Miarinarivo........................................................................................... 16 

2.- L’histoire d’Andriamihatrarivo .................................................................................... 17 

3.- Histoire sur le plan politique .......................................................................................... 18 

II.- Données historiques sur Itasy ....................................................................................... 19 

1.- La légende de Rapeto et de Rasoalao ...................................................................... 19 

2.- L’idée scientifique .................................................................................................................. 21 

CHAPITRE III : LA POPULATION ET SES MODES DE VIE .......................... 22 

I.- Sur le plan social ....................................................................................................................... 22 

II.- Sur le plan culturel ................................................................................................................ 26 

1.- La religion ..................................................................................................................................... 26 

2.- La circoncision .......................................................................................................................... 27 

3.- Le famadihana (exhumation) ........................................................................................ 28 



121 

  

DEUXIEME PARTIE : LE DEROULEMENT DE L’EXHUMATION.... 30 

CHAPITRE I : DESCRIPTION DE L’EXHUMATION ........................................... 31 

I.- Quelques mots sur la mort ................................................................................................ 33 

II.- Quelques mots sur le tombeau ..................................................................................... 40 

EXEMPLES DE TOMBEAU ANCESTRAL A MIARINARIVO ITASY ..... 43 

CHAPITRE II : LE DEROULEMENT DE L’EXHUMATION A 

MIARINARIVO  ............................................................................................................................... 44 

I.- Avant la cérémonie ................................................................................................................. 44 

1.- Les préparatifs familiaux ................................................................................................... 44 

2.- La part de la société ou fokonolona .......................................................................... 47 

II.- Le rite pendant la cérémonie ......................................................................................... 47 

1.- Le mikoka razana (appel des ancêtres) .................................................................. 47 

2.- La veillée ........................................................................................................................................ 50 

3.- Le jour de l’exhumation ..................................................................................................... 51 

A.- Le famokarana (le déterrement) ................................................................................ 52 

B.- Le fanitrihana (le ré-enterrement) ............................................................................ 54 

4.- Le repas de la fête ................................................................................................................... 56 

MANIFESTATION PENDANT LA CEREMONIE........................................ 57 

III.- Après la cérémonie ............................................................................................................. 58 

1.- La reconnaissance de la famille face aux invités ........................................... 58 

2.- La réponse au discours de remerciements ........................................................... 67 

3.- La dernière réunion familiale......................................................................................... 72 
 
TROISIEME PARTIE : REFLEXION SUR L’EXHUMATION .................... 74 

CHAPITRE I : LES CAUSES DE L’EXHUMATION .............................................. 75 

I.- Les causes directes .................................................................................................................. 75 

II.- Les causes indirectes ........................................................................................................... 81 

CHAPITRE II : LES INCONVENIENTS ET LES AVANTAGES  DE 

L’EXHUMATION  ........................................................................................................................... 83 

I.- Les inconvénients ..................................................................................................................... 83 

1.- Les visions rurales .................................................................................................................. 83 

2.- Les visions urbaines .............................................................................................................. 85 

3.- La vision chrétienne .............................................................................................................. 86 

II.- Les avantages ............................................................................................................................. 87 

1.- Rencontre des vivants entre eux-mêmes .............................................................. 87 



122 

  

A.- L’inceste ........................................................................................................................................ 87 

B.- Le soutien familial ................................................................................................................. 89 

C.- Au niveau de la société ...................................................................................................... 89 

D.- Le partage de joie ................................................................................................................... 90 

2.- Rencontre des vivants avec les ancêtres ............................................................... 91 

A.- Le respect des ancêtres ...................................................................................................... 91 

B.- La continuité de la vie ........................................................................................................ 92 

3.- Rencontre des ancêtres entre eux ............................................................................... 93 

CHAPITRE III : VALEUR DE L’EXHUMATION  .................................................... 95 

I.- L’homme en tant qu’être vivant ................................................................................... 95 

II.- L’homme avec son semblable ...................................................................................... 96 

III.- L’homme et la coutume .................................................................................................. 98 
 
CONCLUSION ....................................................................................................................................... 102 
 
BIBLIOGRAPHIE ............................................................................................................................... 106 
 
INDEX-GLOSSAIRE ....................................................................................................................... 110 
 
TABLE DES MATIERES ............................................................................................................. 119 

 

 


