
MINISTERE DE L’EDUCATION NATIONALE 
ET DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE 

UNIVERSITE DE TOLIARA 
ECOLE NORMALE SUPERIEURE 

DE PHILOSOPHIE 
 

 

 

 

 

 

 

REFLEXION SUR LE KIRIDY, BETSILEO 

SUD DE L’ARINDRANO 
 

 

 

 

 

 

Mémoire en vue de l’obtention du Certificat d’Aptitude Pédagogique de l’Ecole Normale 

(CAPEN) 

Présenté par RASOAVOLOLONA Marie Francine  

Sous la direction de Monsieur SAMBO Clément 

Professeur à l’E.N.S DE TOLIARA 

Date de soutenance : 23 Janvier 2006 

Année universitaire 2004-2005  



 

 

 

 

 

 

 

 

REFLEXION SUR LE KIRIDY, BETSILEO 

SUD DE L’ARINDRANO 

 
 



 3 

REMERCIEMENTS 

Le présent mémoire est réalisé grâce au concours de nombreuses personnes. D’abord, je remercie Dieu 

Tout-Puissant qui m’a toujours assistée. Il est écrit, 

« Quand les montagnes feraient un écart et que les collines 
seraient brillantes, mon amitié loin de toi jamais ne s’écartera et 
mon alliance de paix jamais ne sera branlantes, dit celui qui te 
manifeste sa tendresse, le Seigneur. »1 

 

Je remercie mes ancêtres qui m’ont soutenue durant tout le parcours 

d’études et la réalisation de ce travail. 

Ensuite, je remercie mon directeur de recherches, Monsieur SAMBO Clé-

ment, professeur à l’Université de Tuléar. Malgré ses multiples responsabilités, il 

a bien accepté de diriger, avec patience le présent mémoire et nous a toujours 

consacré des accueils cordiaux à chacune de notre rencontre, tout au long de la 

réalisation de ce travail. 

Enfin, je remercie également mes parents qui m’ont constamment encou-

ragée à poursuivre les études à l’Université et d’aller jusqu’à bout du cycle uni-

versitaire. 

Pour terminer, je remercie tous ceux qui, de près ou de loin, ont collaboré 

avec moi pour la réalisation de ce mémoire, notamment, tous les enseignants de 

l’École Normale Supérieure de Philosophie à l’Université de Tuléar. 

« Sitraka enti-matory anie izao ataonareo aminay izao ka 
hovaliana raha mahatsiaro. »  

(Ce que vous faites-là est un bien emmené dans un sommeil et 
vous sera dû au réveil). 

Merci à tous !

                                                 
1 Isaïe 54, 10 



1 

 

 

INTRODUCTION 

Le kiridy chez les Betsileo du Sud, est une manifestation festive et rituelle 

pratiquée dans la région de l’Arindrano. Il englobe toutes les cérémonies com-

munautaires joyeuses marquant les étapes de la vie humaine (naissance, cir-

concision, mariage, etc.), les bons aboutissements des activités (nouvelles mai-

sons, accroissement du cheptel, etc.) et d’autres états satisfaisants (vœux exau-

cés, santé reconquise, etc.). Originaire de la région et voulant connaître ma pro-

pre coutume traditionnelle, j’ai choisi ce thème. 

Traditionnellement, au temps des rois, les régions betsileo se divisaient en 

quatre royautés. Manandriana au nord où sont situés les actuels chefs lieux de 

district, Fandriana, Ambositra et Ambatofinandrahana. La royauté d’Isandra au 

nord-ouest où nous trouvons les sites suivants, Ikalamavony, Andoharanomaitso 

et Isorana. Celle de Lalangina au nord-est englobe l’actuel chef lieu de Province, 

la ville de Fianarantsoa et ses environs tels que Mahasoabe, et sur la RN7 se 

termine au sommet du col nord de la ville d’Ambalavao. Enfin, nous avons la 

quatrième et dernière royauté de l’Arindrano qui se trouve au sud, elle a pour 

chef lieu Ambalavao-Tsieniparihy et plusieurs communes rurales, C’est dans ce 

site de l’Arindrano que nous avons mené notre recherche sur le Kiridy. 



 2 

Carte 1 , LES 4 ROYAUMES DES BETSILEO 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La royauté de l’Arindrano connait quatre subdivisions. Il s’agit de Homat-

sazo au nord-ouest, Vohibato au nord-est, Tsienimparihy au centre et Alananin-

dro au sud. Selon les données3 relevées au bureau administratif d’Ambalavao-

Tsienimparihy, la région compte 219 522 habitants et couvre une superficie de 

5488 km2. Etant donné l’étendue du territoire et le délai pour la préparation du 

mémoire, il a été difficile d’embrasser toutes les communes. Je me suis résignée 

à la commune d’ Anjomà comme échantillons aléatoires. Dans la commune ru-

rale d’Anjomà, les enquêtes de terrain ont été réalisées dans les villages tels 

que, Antoñombato dans le quartier de Iavomalaza et Ambalavory-Ranotsara qui 

est mon village natal, il se trouve à 6 km au nord-ouest, dans le quartier 

d’Angavo. Adoptant la méthode de Claude Levis-Strauss, je me suis limitée à 

des domaines bien précis. En effet, il écrit, 

                                                 
2 J.P. DOMINICHINI, J. POIRIER, D. RAHERISOANJATO, Ny razana tsy mba maty, p.213 
3 Recensement 2003. 



 3 

« Pour être légitime, la recherche doit se restreindre à une petite 
région, aux frontières nettement définies, et les comparaisons ne 
sauraient être étendues au-delà de l’aire choisie comme objet 
d’étude. »4 

 

Le sujet est choisi en fonction de plusieurs critères et questionnements 

dans le but de résoudre plusieurs problématiques importantes relatives à cette 

pratique. Comme dans toutes les pratiques rituelles communautaires, la difficulté 

est de statuer sur sa neutralité, c’est-à-dire sans intérêts économiques mis en 

jeu. Je sais que l’équilibre social repose sur l’équilibre des dons et des contre 

dons échangés à l’occasion des cérémonies. Le kiridy échappe-t-il à cette rè-

gle ? Ensuite, durant les jours de la cérémonie festive, c’est l’occasion des ma-

nifestations verbales très riches mais restant mal exploitées. J’ai recueilli quel-

ques genres littéraires oraux. Une philosophie betsileo en particulier et malagasy 

en général pourrait-elle être dégagée de ces genres ? Les études anthropologi-

que et sémiologique resteront à la base du mémoire d’où l’intitulé, 

« Réflexion sur le kiridy  chez les Betsileo du Sud de l’Arindrano » 

Ce travail se divise en trois parties. La première consiste à situer les rites 

dans leurs contextes socioculturels, ses motifs et le déroulement des étapes de 

la cérémonie. 

La seconde partie représente les différents genres littéraires oraux utilisés 

pendant le kiridy, parmi lesquels j’aborderai les deux catégories de texte pronon-

cées durant la cérémonie, à savoir les textes poétiques, tels que le genre isa, 

chanté et le genre non-isa. Ensuite j’étudierai quelques textes prosaïques, les 

discours monologues ou kabary et les discours dialogues, les fameux sokela. 

Dans la troisième partie, je reprendrai des textes du corpus pour en dégager de grands thèmes 

anthropologiques et philosophiques relatifs au kiridy. Les rites et les symbolismes serviront de base d’interprétation. 

Pour la réalisation de cette recherche, j’ai adopté la méthode anthropolo-

gique ou une méthode inductive en partant du particulier vers le général pour 

                                                 
4 C.LEVIS-STRAUSS, Anthropologie structurale, p. 16 



 4 

esquisser la philosophie et la croyance d’une société. J’ai appliqué à l’occasion 

la méthode de Malinowski, l’ «  observation participante». En plus, il faut 

observer tous les détails du rite et des gestes du groupe étudié parce que, 

« Pour connaître les sauvages il faut devenir l’un d’entre eux. »5 

 

Malgré ces méthodes, toutes les informations ne sont pas satisfaisantes. 

Les habitants ne veulent étaler aux « étrangers » les secrets de leur coutume. 

D’autres pensent qu’originaire de la région, je suis supposée connaître tout. 

Certains pensent que je suis un journaliste ou une espionne envoyée par l’Etat et 

que tout cela est de mauvais augure. Par ailleurs, il existe des tabous qui écar-

tent les femmes. Parler des talismans ou s’approcher de certains endroits rituels, 

assister aux réunions rituelles familiales de préparatifs et de clôture ne sont des 

activités auxquelles les femmes ne sont pas toujours conviées. 

 

                                                 
5 De Gérando. [Cours de Mme. NERINE Eléonore en Niveau B]. 



 5 

 

 

 

 

 

PREMIÈRE PARTIE,  

LE KIRIDY 



 6 

I.1 LES CIRCONSTANCES DU KIRIDY 

Pour mieux comprendre ce qu’est un kiridy, il s’avère utile de tracer une 

définition du rite et de le situer dans des circonstances et des contextes socio-

culturels. Le terme « kiridy » est utilisé par les Betsileo de l’Arindrano pour dési-

gner toutes cérémonies communautaires à caractères joyeux. Il veut dire 

« lañóna » dans la région de haute Matsiatra ; ou « za manosika » ou « vary be 

menaka » dans la région de Amoron’i Mania. Étant donné que la cérémonie revêt 

un caractère joyeux, une célébration d’une grâce, la société efface toutes traces 

de tristesse et de malheur avant d’organiser la fête. Citons ici la levée obligatoire 

des deuils. Chez les Betsileo du nord, le retournement des morts qu’ils pratiquent 

régulièrement chaque année est dit « lanonana » mais c’est tout autant joyeux. 

Jessé Rainihifina définit ce mot comme désignant, Une cérémonie joyeuse au 

cours de laquelle des zébus sont tués. « Fifaliana misy vonoana omby »6nous 

pouvons traduire le mot « kiridy » par « fête rituelle » et c’est ce que nous utiluse-

rons au cours de ce travail. 

Dans le cas de la fête scolaire, Jean-Marie Ralahady, un informateur du 

village que nous avons rencontré, explique ce qu’il entend par « kiridy »en des 

termes que nous avons traduits comme suit ,  

« Lorsque vous avez formulé un vœu et promis d’organiser une 
fête si le vœu est exaucé par les Ancêtres ou par Dieu, lorsqu’une 
personne tombe gravement malade ou accidentée et qu’elle a 
recouvert sa santé ; l’inauguration d’une maison ; la circoncision 
et célébration de la virilité ; la naissance d’un enfant mâle ; une 
mère chanceuse et qui a accouché sans difficultés. Les 
bénéficiaires organisent pour cela une fête en invitant toute la 
grande famille et tuent obligatoirement des zébus »7. 

L’organisme CIDLO fournit une autre version en écrivant,  

« Le kiridy est une grande fête adressée aux ancêtres, à Dieu et à 
toute la famille en guise de remerciement pour des vœux qui ont 

                                                 
6 J.RAINIHIFINA, Fomba Betsileo, p. 123 
7 RALAHADY Jean-Marie, cf. « liste des informateurs»  et Corpus, I, 1, p.28 



 7 

été exaucés. A cette occasion, on sacrifie un zébu, on fait un 
banquet et on danse. »8 

 

Une première approche pour comprendre la fête rituelle c’est de partir de 

la circonstance réelle, y assister ou au mieux y participer. Une grande fête est 

toujours l’occasion des dépenses importantes pour la famille organisatrice. C’est 

la raison pour laquelle il faut attendre la saison des récoltes (mai-juillet). J. Raini-

hifina place la période des fêtes rituelles à partir du mois d’avril. Nos enquêtes 

ont été réalisées durant ces mois. Le mois d’août est néfaste pour organiser des 

fêtes rituelles car c’est l’asaramantsy. Signalons que les mois malgaches sont 

lunaires. Si l’on le transpose en calendrier occidental, c’est juste pour fournir une 

correspondance approximative. L’étymologie du nom du mois « asaramantsy », 

littéralement « sec qui sent mauvais » renvoie à une idée de malheur.Chez les 

Betsileo, les douze mois de l’année lunaire sont ordonnés et appelés comme 

suit , Volambita, Asaramantsy, Asaramañitsa, Vatravatra, Asotry, Hasia, Vola-

sira, Faosa, Volamaka, Volankiahia, Sakamasay et Sakave9. Ces douze mois se 

divisent aussi en deux grandes saisons, le Havaràta (Asaramantsy-Volasira) 

(Aôut-Janvier) et Hasotry (Faosa-Volambita) (Juillet-Février). La plupart des fêtes 

rituelles se pratiquent à la saison hasotry. Après ce tour d’horizon, examinons de 

près la fête rituelle et les raisons pour lesquelles les Malgaches la pratiquent. 

                                                 
8 Http//,www.africa-orale numéro=169. Producteur, CIDLO 
9H.M. DUBOIS, Monographie des Betsileo, p. 366 



 8 

Carte 2 , LES ZONES D’ELABORATION DE LA RECHERCHE 

N

0 7 14 Kilomètres

#

#

#

#

#

#

#

#

#

#

#

#

%U

%UIarinomby

Anaody

Ifandany
Ambatomena

Ambohimiadana

Tsikahoe

Tambohobe

Somanandray

Samimasina

Angavo

Iavomalaza

Ankazosoaravina

Ranotsara

Antonombato

Routep.shp

Mananantanana.shp

Limite fkt.shp

Sites.shp%U
Quartier.shp#

Commune.shp

legende

Zone d'élaboration de recherche (Commune Rurale Anjoma)
District Ambalavao

 

FTM BD 500 

CRM  TOLIARA 



 9 

I.1.1. Raisons de la pratique des fêtes rituelles 

Les fêtes rituelles sont accomplies pour plusieurs raisons que nous allons 

voir en détail dans les paragraphes suivants. 

I.1.1.1 Inauguration d’une maison 

Dans la zone rurale, chacun habite dans sa propre maison dont la taille et 

la qualité dépendent du niveau économique du propriétaire. La location des mai-

sons d’habitation est presque inexistante. L’idéal est d’en avoir plus spacieuse et 

plus « moderne », tel qu’il est dit dans la région de l’Arindrano « Une maison à 

deux étages avec véranda »10. Pour faire fortune, les jeunes émigrent dans des 

pays lointains ou se lancent dans les petits commerces. Dans le Corpus, nous 

avons un exemple d’un homme qui, à son retour de Marovoay dans la province 

de Mahajanga a retapé son ancienne maison. Il a réhabilité l’ancienne au modèle 

traditionnel en l’élevant en deux étages. Il a changé la toiture en tôles ondulées. 

La véranda est le signe visible de la modernité et elle fait partie de l’architecture 

qualifiée de « moderne». A l’inauguration, Monsieur Rasamy a organisé une fête 

rituelle pour remercier Dieu et les ancêtres de lui avoir accordé la chance 

d’acquérir une nouvelle maison11.  

                                                 
10 Expression locale, « Roa riha misy lavaranga.» 
11 Corpus, I-3, p. 12, ligne 1 et corpus, II, p. 19, ligne 9 



 10 

Photo 1 , Une maison traditionnelle en toit de pail les 

 

Enquêteur, Atoñombato, juillet 2004  

I.1.1.2 La naissance tardive d’enfants 

Avoir un enfant est considéré comme une bénédiction des ancêtres et de Dieu. De ce fait, la stérilité n’est 

pas vue comme étant un défaut biologique mais une « malédiction » ou une « sanction » pour des fautes commises 

soit par la femme, soit par ses entourages familiaux immédiats. D’où la marginalisation des femmes stériles car elle 

est perçue en tant que « fautive ». Notons que l’idée que l’homme soit stérile n’est pas dans la civilisation 

traditionnelle. 

Du côté pratique, le fait d’avoir beaucoup d’enfants est nécessaire pour disposer de mains d’œuvre, en 

particulier, si les enfants sont des garçons. En ce qui concerne les filles, elles font rentrer des dons lors des 

fiançailles. Effectivement, lors de la demande en mariage, la famille du garçon,au cours d’une cérémonie prévue à cet 

effet, propose des dons à titre de dédommagement des services de la fille dont seront privés ses parents, puisqu’elle 

va partir vivre chez sa belle famille si la demande est acceptée. Les parents de la jeune fille, à travers un porte-parole 

soigneusement choisi font monter les enchères en évoquant les divers services que la fille aurait effectués s’il n’y 

avait pas la demande. 

L’aspect économique de la progéniture est ici mis en jeu avant que le FISA (Fianakaviana Sambatra) et 

l’E.M.P (Éducation en matière de Population) ne fassent leur apparition. Les villageois ne croient pas que c’est le fait 

d’avoir beaucoup d’enfants qui les rend pauvres, ils sont convaincus du contraire. 

Du côté rituel, l’importance de la progéniture directe est liée à la conception eschatologique malgache. Un 

mort accède aux différents statuts hiérarchiques des ancêtres à cause des rites accomplis par les vivants. Le 

« certificat » d’ancestralisation est fourni par les proches du défunt. Alors si une personne n’a pas d’enfants, elle a 

moins de chance d’accéder au rang d’ancêtre car elle risque de ne pas avoir des vivants qui réalisent les rites selon 

les règles strictes des coutumes. 

Les enfants ont une double valeur, une valeur économique d’abord, et en-

suite une valeur rituelle parce ce sont eux qui vont assurer les rites de passage 

qui permettent aux parents défunts d’acquérir le statut d’ancêtre. 



 11 

Dans ces conditions, l’enfant est toujours considéré comme un objet du 

désir qui justifie l’union du couple et dans le cas où un couple n’a pas d’enfant 

que tardivement, il organise une fête rituelle. Il en est de même pour les parents 

dont les enfants meurent en bas âge. Cette mort prématurée est perçue comme 

une malédiction, aussi les parents formulent-ils un vœu pour conjurer, en quel-

que sorte le destin, « Si j’ai un enfant, j’organiserai un kiridy et je tuerai à 

l’occasion un zébu ». C’est le cas de Madame Mpiono qui, longtemps n’avait pas 

d’enfants12.  

La circoncision et la réussite aux examens des enfants rentrent aussi dans 

cette catégorie de fête rituelle joyeuse. L’engagement des dépenses pour la fête 

dépend du degré de ces vœux et du niveau économique de la famille. La réus-

site des élèves au CEPE, par exemple, peut être célébrée juste en tuant un coq 

au plumage noir, akoholahy mainty fònotse, et la fête se pratique en famille res-

treinte. La circoncision et la célébration de la virilité sont plus importantes et 

engagent la grande famille. L’immolation d’un zébu est nécessaire. Chez les 

Sakalava, lorsque les enfants arrivent au nombre de dix folo anaka, la famille 

organise une fête rituelle au cours de laquelle un zébu sera nécessairement 

immolé. La circoncision est aussi une fête qui impose le sacrifice d’un zébu.13 

En effet, le Malgache attache une importance particulière à la circoncision 

parce ce que c’est un rite qui permet de faire sortir l’enfant du signe de 

l’indistinction avec la mère et d’acquérir le statut différentiel d’être un homme. 

Il faut aussi faire mention de la suggestion suivante à propos de la progéniture, le désir d’enfant instaure la 

continuité dans la discontinuité de la vie. S’il est vrai que dès qu’on est né on est déjà assez vieux pour mourir comme 

le signale Heidegger, ceci implique que la vie doit s’interrompre inévitablement, mais comme l’homme aspire 

également à l’infini, il laisse à ses descendants le soin de continuer ce qu’il n’a pas pu terminer, et ainsi de suite 

indéfiniment. 

C’est cette solution existentielle apportée par le paradoxe de la continuité dans la discontinuité qui fonde la 

sacralité du village natal sous la dénomination de añarandray (le nom du père) parce que le descendant doit 

continuer l’effort entrepris par son père et ainsi de perpétuer le projet parental.  

                                                 
12 Corpus, II, p. 19, ligne 24 
13 R. JAOVELO-DJAO, Mythes, rites et transes à Madagascar, p. 160 



 12 

Renforce également cette idée le proverbe suivant, « adala izay toa an-

drainy » (Littéralement il est fou celui qui est comme son père) qui signifie que 

« celui qui ne peut pas faire mieux que son père est un fou » parce qu’il hérite 

déjà d’une entreprise commencée par son père. 

I.1.1.3 La guérison inespérée 

Nous avons mentionné ci-dessus le cas d’une naissance tardive. C’est un 

cas qui a un point commun avec la guérison inespérée. Dans les deux cas, on 

assiste à un retournement d’une situation comprise comme défavorable, dans le 

sens de l’aspiration de l’individu et de la famille du désir. Et ce dénouement heu-

reux est, de la sorte, attribué à l’intervention de la transcendance verticale, ce qui 

implique qu’il faut procéder immédiatement à des processus rituels pour remer-

cier les ancêtres et Dieu et ainsi de toujours s’attirer leur bienveillance. 

C’est pour cela que nous pouvons dire que dans le cas d’une guérison 

inespérée, il s’agit d’une personne qui recouvre la santé par « miracle ». 

« Miracle », parce qu’il ne s’agit plus de l’intervention des hommes mais de 

l’intervention de la transcendance divine. La maladie était tellement grave qu’elle 

n’espérait plus en survivre. Face à cette situation très critique, sinon catastrophi-

que, elle ou un membre de la famille proche prononce un vœu, « Si Untel survit 

de sa maladie, j’organiserai un kiridy » ou tout au moins une cuisine commu-

nautaire, « Nahandro be » qui est aussi le synonyme de « Kiridy »14. 

Les raisons de l’organisation de la fête rituelle doivent être annoncées 

pendant les discours oratoires. Cette annonce est dite manivory. L’orateur doit 

développer en détails tous les hôpitaux et autres endroits de soins (confession-

nels et tradipraticiens) où le malade est allé pour se faire soigner. Bref, il doit 

faire un récit circonstancié qui parcourt la distance qui sépare la maladie et le 

recouvrement de la santé. Nous avons des exemples de ce type de récit dans le 

Corpus, le cas de Monsieur Ravesà (Vincent de Paul)15 et de Madame Zàfe et 

                                                 
14 Corpus, II, p. 19, ligne 14 
15 Corpus, I, 1, p. 4, ligne 55 



 13 

son enfant16. Ces raisons sont plusieurs fois évoquées et discutées durant les 

réunions familiales de préparation de la cérémonie. 

I.1.2 Étapes de la cérémonie 

Pour des raisons de commodité et comme dans la plupart des rites, nous 

avons adopté la division classique en trois parties selon le schéma tripartite des 

rites de passage d’Arnold Van Gennep17. 

I.1.2.1 Les préparatifs 

La période des fêtes rituelles, comme nous l’avons mentionné plus haut, 

c’est le hasotry (faosa-volambita). La décision précise sur la tenue de la cérémo-

nie dépend également de la qualité des récoltes de la saison. Si la saison a été 

mauvaise, les intéressés peuvent reporter la date à la prochaine récolte. Toute-

fois, il se présente des contraintes qui font qu’il faut accomplir le rite à tout prix, 

pourvu que ce soit fait. Ces contraintes se manifestent sous forme de visions ou 

de songes, les esprits des ancêtres exigent. Les malaises physiques et les ma-

ladies, les intempéries qui ravagent les récoltes ou tout autre accident corporel 

sont interprétés comme étant des « messages » qu’il faut décrypter ou décoder. 

« C’est parce que je n’ai pas réalisé ce que j’ai promis si mon vœu est 

exaucé ! »18. Dans ce cas, il faut immédiatement consulter le devin astrologue 

pour trouver le jour faste et organiser coûte que coûte la cérémonie. 

Effectivement, il existe une conception selon laquelle l’univers nous est 

offert dans un état de parfait équilibre qui permet à l’homme d’y vivre en harmo-

nie avec la nature. Il s’ensuit que la perturbation de cet équilibre initial ne peut 

qu’être le fait de l’homme, soit par intervention directe dans le monde visible, soit 

par une promesse non tenue à l’endroit des ancêtres ou par mépris des obliga-

tions qui leur sont dues. 

                                                 
16 Corpus, II, p. 19, ligne 6 
17 A.D.P.RAZAFINTSALAMA, Ny finoana sy ny fomba malagasy, p. 106 
18 RASOARIVAO Joséphine Lydiam, cf. « liste des informateurs », p. 28 



 14 

Or dans la mesure où toute tension cherche une issue, la rupture de 

l’équilibre initial cherche une réparation. Voilà pourquoi, face à des phénomènes 

plus ou moins bizarres comme ceux mentionnés ci-dessus, la victime se fait la 

réflexion suivante , « C’est parce que je n’ai pas réalisé ce que j’ai promis pour la 

satisfaction de mon vœu, mes ancêtres sont maintenant en train de me harce-

ler ! ». Dans ce cas, il faut immédiatement consulter le devin astrologue pour 

trouver le jour faste et organiser coûte que coûte la cérémonie. 

A Madagascar, le jour de la tenue de tous les rites est dicté par le devin 

astrologue ou par le géomancien. Toutefois, il faut reconnaître que les gens peu-

vent aussi consulter des possédés. Selon la tradition telle qu’elle a été expliquée 

par Monsieur Rabesata, les meilleurs jours pour consulter les devins sont le sa-

medi et le mercredi19. Selon lui, le jeudi est le premier jour de la semaine. Il est 

un jour néfaste Particulièrement chez les Betsileo et ce, selon Jessé Rainihifina, 

tous les jours sont fastes sauf le jeudi et lundi surtout en période de lune crois-

sante20. L’honoraire du devin astrologue varie de 2 000 à 10 000 Ariary. La date 

est généralement fixée un on deux mois avant. 

Dès son retour de l’astrologue, le consultant transmet la date dictée au 

chef de famille qui convoque une réunion d’abord plus restreinte, ensuite plus 

élargie , des personnes plus proches dans la filiation paternelle et de la parenté à 

plaisanteries. Elles comptent au maximum douze. Le thème de la réunion est 

naturellement le programme de la fête rituelle, des dépenses, et surtout établir la 

liste des invités éventuels. Les débats sont libres. La séance est dirigée par le 

chef de la famille paternelle. Il joue également le rôle de secrétaire de séance en 

faisant la synthèse des idées émises par l’assemblée. 

La résolution finale sera transmise à tous les membres de la famille. Etre 

invité à cette réunion consultation est un grand honneur dont les Malgaches sont 

jaloux. Tout au moins, il faut que tout le monde soit informé avant la fête propre-

ment dite. La locution betsileo pour signifier cette idée est, « Aleo tsa enin-kena 

                                                 
19 Emission à la Radio Nationale Malagasy (RNM) du 13 octobre 2003 à 8h 30. Thème, 

Almanach malgache ou Fanisana andro malagasy. 
20J.  RAINIHIFINA, opcit. , p. 192 



 15 

toy izay tsa enin-dahatse »21, en traduction libre, « il vaut mieux ne pas avoir sa 

part de viande que de ne pas avoir sa part de droit à la parole ». Autrement dit, il 

est infiniment plus grave d’ignorer quelqu’un en refusant de le consulter que 

d’oublier de lui donner de la viande. En effet, le mépris dans l’oubli du droit à la 

parole vient du fait que cela est ressenti comme un rabaissement au rang des 

animaux domestiques à qui on donne à manger sans jamais demander leur avis. 

C’est comme si, dans ce cas, l’individu était frappé d’inexistence. 

La participation de la communauté est nécessaire comme dans le cas du 

retournement des morts analysé par Pacaud,  

« Le retournement n’est pas une simple affaire personnelle, c’est 
une décision communautaire et c’est l’occasion d’un 
rassemblement.»22 

 

Côté organisationnel, la réunion familiale est aussi l’occasion de la réparti-

tion des tâches et responsabilités, les uns sensibilisent les membres de la famille 

et les amis concernés, les autres demandent l’autorisation officielle au bureau de 

la Commune. En réalité, la réunion restreinte n’est pas une prise de décision. 

Elle se limite à soulever les points qui seront validés par la réunion élargie au 

sein de la grande famille. La véritable décision est prise par toute la communauté 

en séance plénière, à l’issue de laquelle chacun passe aux préparations 

matérielles selon la répartition des tâches. 

La première tâche est de diffuser les informations et les invitations. Expé-

dier ces dernières par courriers papiers n’est pas seulement pratique parce que 

le taux d’alphabétisation est faible et que le papier est un bien de consommation 

rare dans le monde rural, mais ce serait surtout une marque de non considéra-

tion à l’endroit des destinataires. C’est pour cette raison que des jeunes gens se 

déplacent pour transmettre verbalement le message d’invitation et à chaque fois 

                                                 
21 Corpus, I.4, p.15 ligne 3 
22P.L. PACAUD, Un culte d’exhumation des morts à Madagascar, le Famadihana, Espace 

théorique, p. 84 



 16 

résument les décisions prises par la communauté organisatrice ainsi que la rai-

son de la fête rituelle. Il faut signaler ici que le fait d’avoir un messager permet au 

destinataire de l’invitation de renforcer par le langage le lien qui l’unit à la famille 

émettrice, parce que c’est une occasion de s’échanger des nouvelles sous forme 

de dialogue qui témoigne de l’intérêt réciproque des deux familles. C’est cette 

attitude qui justifie l’oralité caractéristique de la tradition. On peut même dire que 

si l’oralité africaine dont Madagascar est la partie insulaire provient du fait que 

les échanges verbaux ont pour l’Africain une valeur de communion et non seu-

lement de communication. Ils sont l’occasion de l’établissement d’une relation 

intersubjective qui englobe dans ses réseaux linguistiques la transcendance ho-

rizontale. Cette transcendance horizontale ne peut être transmis par écrit que 

très difficilement à cause de la distorsion flagrante entre la quantité 

d’informations et les moyens mis en œuvre pour leur transmission. La qualité de 

l’échange s’en trouve de sorte fortement compromise, parce que la mise à dis-

tance occasionnée par le papier empêche de donner à la communication 

communion une dimension affective. 

Pendant ce temps, chaque jour, les femmes continuent à faire le ménage 

et à nettoyer la maison principale où seront accueillis les invités dès leurs arri-

vées et où auront lieu tous les rites importants. Cette maison principale est ap-

pelée « lapa », le palais. Les filles sont responsables de la propreté et des orne-

mentations de l’intérieur du palais. Elles tapissent les murs de nattes décorati-

ves. Les garçons, quant à eux, s’occupent des parties extérieures. Ils retapent 

les murs s’il le faut, débroussaillent la cour, rebouchent les trous des toits s’il y 

en a. Après cela, les filles vont aller puiser de l’eau pour constituer un réservoir 

qui durerait pendant toute la durée de la cérémonie et les garçons vont aller 

chercher du bois de cuisine jusqu’à former un gros tas dans la cour. Ils renfor-

cent aussi le parc à bœufs en vue du sport favori des villageois, la tauromachie, 

le fameux « Toloñaòmbe » pendant lequel les hommes affrontent à mains nues 

les zébus.  

Deux ou trois jours avant le début de la cérémonie, les organisateurs 

construisent des cabanes de fortune pour abriter les groupes d’invités. Chaque 

cabane est construite avec des branches d’eucalyptus brutes, divisée générale-



 17 

ment en deux pièces. L’une servira de cuisine et l’autre pour la salle à manger. 

Cette dernière a deux portes, entrée et sortie pour éviter tout désordre éventuel 

durant les repas. La cabane est désignée sous le nom de « traño maitso », 

« cabane verte » en raison des matières premières avec lesquelles elle est 

construite. 

Après tous ces préparatifs, on n’a plus qu’à attendre la date et le jour dic-

tés par le devin astrologue pour débuter les cérémonies. 

I.1.2.2 Les cérémonies 

D’une manière générale, la fête rituelle dure trois jours. Le premier jour est 

une mise au point final de tous les préparatifs. Les manifestations se limitent au 

sein de la famille qui organise la fête. Les invités commencent à arriver le 

deuxième jour. C’est le début de la fête proprement dite qui ne se terminera que 

le lendemain soir. 

Le premier jour, à l’aube, un jeune homme - dont les parents sont encore 

vivants – est chargé par la communauté d’aller chercher de l’eau lustrale 

qu’aucun oiseau n’ait traversée, tsy dikaim-boro selon l’expression malgache. 

Cette eau servira aux rituels de bénédiction, saotse et d’aspersion durant le pi-

lage rituel de paddy, totovary sàsatse. 

En début de l’après-midi, les femmes se mettent en place pour le pilage communautaire de paddy, sous 

l’ordre du maître de la cérémonie. Les pileuses se mettent à deux ou à quatre par mortier selon la taille et la capacité 

de ce dernier. Une fois commencé, le pilage ne doit pas être interrompu sous aucun prétexte jusqu’au décorticage de 

tous les grains. Pour cela, elles se relaient à piler, animées par des artistes traditionnels à tambours et flûtes pour 

rythmer les mouvements. Une autre femme circule à travers les pileuses pour leur distribuer des verres d’alcool, ce 

qui ajoute de l’ambiance joyeuse à la festivité alors qu’une vieille femme asperge les pileuses avec de l’eau lustrale. 

Le vannage ne se fait qu’après le pilage. A la fin, les femmes dansent jusqu’à l’épuisement, parfois jusqu’au soir. A la 

nuit tombante, la famille organisatrice procède à l’invocation des ancêtres et de tous les esprits susceptibles 

d’assister  à la fête rituelle. C’est le fanambàña. La famille restreinte et quelques voisins s’entassent dans la maison 

principale. Tourné vers l’est, un homme ou un garçon descendant des Hova (nobles) crie la formule de prélude de 

l’invocation, « Ouh ! » trois fois. Après, c’est au chef de la famille organisatrice de prendre le relais et de continuer 

l’invocation pour informer toutes les puissances surnaturelles d’être présents durant le moment de la cérémonie. Les 

Betsileo croient que tous les esprits des défunts résident aux sommets de la chaîne des montagnes d’Ambondrombe. 

L’invocateur prononce la litanie généalogique de la famille par ordre décroissant de date de décès, les plus récents et 

les plus jeunes en dernier. Comme tout rituel, la cérémonie se termine par la distribution de verres de boisson 

alcoolique. 

Le deuxième jour, les villageois se réveillent très tôt pour mettre en place tous les matériels relatifs à la 

cuisine communautaire,  mamboatse toko. Un petit déjeuner collectif est préparé par les jeunes femmes tandis que 



 18 

les jeunes garçons terminent l’aménagement d’une place pour tout public appelé kianja, à côté de la maison 

principale. Sur cette place ou kianja, les jeunes construisent une sorte de tribune officielle. Le responsable de la 

préparation fait dérouler sur le sol des nattes prévues pour les femmes et pour les enfants. Il peut aligner des plan-

ches sur des mortiers ou autres blocs de bois en guise de bancs pour les hommes. Il faut noter ici que les femmes 

n’ont pas les mêmes rangs que les hommes à cause de cette disposition spatiale. 

Les activités durent presque toute la matinée. C’est là que vont se tenir les discours et les danses rituels. 

Cet emplacement est désigné par le devin astrologue. 

L’après-midi, les invités commencent à arriver. Ils font leur entrée par 

groupe à la tribune, accueillis par des jeunes hommes, après avoir exécuté une 

brève séance de danses rituelles tout en exhibant les dons apportés pour la cir-

constance. Les femmes prennent place sur les nattes et les hommes sur les 

bancs de fortune. 

 

Photo 2 , Danse des invités 

 

Antoñombato, 16 Juillet 2004 

Lorsque tous les invités sont en place, le maître de la cérémonie exige un 

silence relatif pour que les échanges de discours dialogue appelé sokela, puis-

sent commencer. Ces discours seront prononcés en trois temps. 

Dans le premier temps, un porte-parole des organisateurs se lève et ouvre 

la séance en souhaitant la bienvenue aux invités et en rappelant la raison de la 

fête rituelle. C’est le temps du « filaza ny manivory »23. Le discours doit suivre un 

                                                 
23 Corpus, I, 1, p. 4, ligne 53-64 et I, 3, p.11, ligne25-ligne 9, p.12 



 19 

plan rigoureux selon la coutume, l’orateur est toujours assisté par une personne 

plus âgée qui jouera le rôle de « souffleur » en cas d’hésitations et de bredouil-

lements.  

Ensuite, dans le deuxième temps, en réponse au discours de l’orateur 

porte-parole des organisateurs, celui des invités se lève à son tour, et prononce 

le sorom-bary. Il résume tout ce que le premier a dit et présente les dons appor-

tés par son groupe, des articles de vannerie, de l’agriculture et d’autres maté-

riaux comme le pouf, le pilon et le mortier. Le plus simplifié des dons sont offerts 

sous forme d’argent liquide et l’inévitable riz blanc. 

Dans le troisième temps, comme discours de conclusion, le représentant des organisateurs invite les invités 

à regagner les cabanes après les avoir remerciés d’être venus et d’avoir apporté tous ces dons « de valeur ». Là, des 

dîners sont servis. Si la famille organisatrice a les moyens, les plats sont garnis de viande de zébu tué la veille, 

autrement les invités doivent se contenter des légumes en potage. Pour le reste du séjour, il n’y aura plus de repas 

servis. Désormais, les invités s’organisent pour apprêter leurs propres repas sans dépendre de la famille hôtesse. 

Après le repas, les invités sont conduits dans une maison qu’une famille 

résidente a cédée pour les héberger. Il est de coutume que tous les groupes 

d’invités doivent être casés en occupant les maisons que les organisateurs leur 

ont indiquées jusqu’à la fin de la fête rituelle. Là, ils font comme chez eux et pour 

la circonstance, chanter, danser et boire. 

Le débit de boissons alcooliques est accru durant toute la nuit de veille. 

Des jeunes gens de la famille organisatrice font la tournée en offrant à chaque 

fois au moins un litre à chaque groupe d’invités. Cette contenance varie aussi 

selon l’importance du statut social du groupe et la valeur des dons qu’ils ont ap-

portés. Les distributeurs reviennent plusieurs fois jusqu’au petit matin. Pendant 

ce temps, ceux qui le peuvent continuent à danser, animés par des artistes tradi-

tionnels recrutés pour la circonstance. Pour avoir une idée de l’importance du 

nombre des invités, prenons l’exemple de Monsieur Ravesà24. Il a une sœur ma-

riée, à quelques kilomètres de son village. Celle-ci informe sa famille par alliance 

dont les membres transmettent le message en cascade à tout le monde. Il en est 

de même pour ses frères. La fierté de ses frères ou de ses sœurs est d’être arri-

vés à enivrer les personnes qui les ont accompagnés. Ce serait une grande hu-

                                                 
24 Corpus, I, 1, p. 4, ligne 29 



 20 

miliation que d’entendre les invités dire, « nous ne sommes même pas ivres ». 

Le débit de boissons alcooliques (rhum et vin) ou de boissons hygiéniques 

comme les limonades indique le niveau économique de l’organisateur. 

Durant la veillée, les jeunes quittent leur groupe d’origine et convergent 

vers la place publique que nous avons mentionnée un peu plus haut, le lapa mà-

sake. Il en vient aussi d’autres, sans être invités, d’une dizaine de kilomètre à la 

ronde. Là, les chants et les danses sont très animées, màsake. Pendant cette 

nuit de veillée, la société observe une licence sexuelle qui autorise les relations 

permises, c’est-à-dire, la licence ne va pas jusqu’à faire sauter le tabou de 

l’inceste qui constitue une limite absolue. C’est une occasion dont profitent parti-

culièrement les adultes mariés puisqu’il est interdit de surveiller sa conjointe ou 

son conjoint. Bref, il est interdit d’être jaloux pendant cette période qui 

n’appartient pas au temps profane mais relève d’un temps sacré où les règles de 

la vie quotidienne n’ont plus court, tous les codes restreignant l’adultère sont 

suspendus.  

Qu’on se rappelle ici, à propos de cette introduction dans un temps sacré 

de l’attitude de Zeus qui ne peut pas voir une jolie mortelle sans chercher à la 

séduire en utilisant sa capacité de métamorphose pour arriver à ses fins. 

Cette coutume se retrouve sous des formes diverses un peu partout à 

Madagascar lors des veillées rituelles aussi bien joyeuses que funèbres25.  

La place publique se vide tout doucement au fur et à mesure que le petit matin approche. Les jeunes 

rentrent chez eux, les autres rejoignent leurs groupes respectifs pour se préparer à la tauromachie. 

Le troisième jour, lorsque tout le monde et fin prêt, les adultes continuent 

les discours dialogues d’offrandes réception pendant que les jeunes gens 

conduisent les zébus dans le parc à bœufs spécialement aménagé pour la tau-

romachie. Les invités arrivés tardivement la veille ont attendu le matin pour pré-

senter leurs dons.  

                                                 
25 Chez les Sakalava du Menabe, durant le Fitampoha, ce flottement des lois lors de la veillée est 

appelé « Valabe ». Entretien privé avec le Prince Magloire, août 2004. 



 21 

Le parc est généralement aménagé au bord d’un talus. Il est complété par 

des haies de bois solidement unis entre eux au moyen des lianes ou des clous. 

Les spectateurs se tiennent debout sur les bords du talus et les lutteurs à cheval 

sur les haies en attendant le coup de sifflet de l’arbitre qui siffle le commence-

ment et la fin de chaque séance de lutte. Plus la bête se montre indompté et a 

l’air très excité, plus les jeunes gens aiment. Son propriétaire mise et exhibe 100 

à 1000 Ariary pour celui qui oserait s’attaquer à son zébu si robuste et farouche. 

Cet argent de défi s’appelle chez les Betsileo du sud le tapìtsake. Ici, l’argent a 

une double signification, cadeau destiné aux lutteurs et souhait pour le bon dé-

roulement de la tauromachie, sans accident majeur. 

Les zébus sont introduits deux par deux dans le parc. Les chants des jeu-

nes femmes, le rary, s’animent et les défis sont lancés. Les lutteurs repèrent la 

bête à attraper et se lancent sur la bosse de celle-ci. Le zébu saute de fureur en 

tentant d’encorner l’homme jusqu’à donner des coups des pattes. Au moment où 

l’arbitre juge que le lutteur court un certain danger ou que la bête est épuisée, il 

siffle la fin de la lutte et l’homme lâche la prise en faisant attention aux coups de 

cornes. D’autres lutteurs reviennent à la charge. Il faut préciser qu’il est interdit 

de prononcer les noms des lutteurs durant la séance. Il est aussi tabou pour les 

femmes de passer devant l’entrée du parc. De l’autre côté, les artistes continuent 

à chanter le horija. Généralement, les lutteurs sont plus nombreux que les bêtes 

à attraper. C’est pour cette raison que pour ne pas les frustrer, l’arbitre permet 

une prolongation à durée variable sur demande des lutteurs. Ce qui retarde le 

moment du sacrifice, le haut moment de la fête rituelle. Ceux qui sont blessés 

sont soignés sur place à la manière traditionnelle. Le propriétaire de la bête qui a 

encorné joue un rôle prépondérant car sans lui, la plaie ne serait pas guérie.  



 22 

Photo 3 , UNE SCENE DE TAUROMANCHIE 

 

Antoñombato, 17 juillet 2004 

Un peu avant midi, la communauté procède à l’immolation du zébu. C’est 

l’heure du sacrifice, effectué nécessairement avant midi, selon le devin astrolo-

gue. Tous les bœufs de la grande famille sont poussés dans le parc pour effec-

tuer six tours dans le sens contraire aux aiguilles d’une montre. Ensuite, tous les 

assistants se tournent vers l’est. Le descendant de Hova crie trois fois le prélude 

de l’invocation rituelle. A l’exemple de la fête rituelle à laquelle nous avons pu, 

celle organisée par Monsieur Ravesà, le chef de famille paternelle ou à défaut 

l’organisateur principal prononce l’invocation. Il rappelle les motifs de la fête, ré-

cite la litanie généalogique. Il désigne la bête à abattre, celle dont la couleur de 

la robe est désignée par le devin astrologue , le Fitabalañary26 ou « Noir tacheté 

de rouge, blanc à la poitrine et à la tête ». Cette couleur a été désignée par les 

ancêtres lors d’un songe selon nos informateurs27. 

                                                 
26 Corpus II, p.20, ligne 7  
27 RAZAFIMBELO Vincent De Paul, cf. « listes des informateurs », p.28 



 23 

Photo 4 , DU ZÉBU A SACRIFIER 

 

Antoñombato, 17 Juillet 2004 

Le saotse se réalise habituellement dans une grande assemblée. Cette 

assemblée s’appelle « saotse añaty vala » ou « prière dans le parc ». Plus préci-

sément, le saotse est une invocation et réconciliation avec Dieu et les ancêtres. 

Cela veut dire que c’est rendez-vous avec Dieu et avec les esprits ancestraux.  

Ainsi, un certain Monsieur Vincent accomplit ses vœux, il appelle les es-

prits venant du nord et du sud, de l’est et de l’ouest, les esprits du loin et du pro-

che. Ces mânes ne savent pas ce qu’ils devraient faire, alors Vincent s’adresse à 

quelques-uns de ces esprits qu’ils avaient nommés en les considérant comme 

les représentants de tous les autres 28.Puisque ces esprits sont de la sorte invi-

tés, Vincent indirectement, leur demande l’autorisation d’immoler le zébu, en di-

sant que le flux vital aina  de l’animal appartient à Dieu, son âme 

ou ambiroa appartient aux ancêtres, son sang appartient à la terre et sa viande 

appartient à l’homme. 

                                                 
28 Corpus, II, p. 20, ligne 21 



 24 

Plus précisément, par cette redistribution de l’animal du sacrifice l’homme 

est en train de remercier à la fois Dieu et les esprits, mais aussi la terre mère, de 

lui avoir permis de bénéficier des avantages de la vie et ainsi de pouvoir faire 

une offrande en guise de remerciement. En effet saotse  signifie littéralement 

« remerciement ».  

Quand le saotse est fini, les jeunes garçons veulent encore à continuer les 

tauromachies avec les bœufs harovoanjo29 qui doivent se dérouler selon la tradi-

tion, c’est pourquoi certains notables se fâchent contre les jeunes indisciplinés.  

Ensuite, ils terrassent ce bœuf du sacrifice du côté droit. Ceux qui veulent 

changer leurs noms, toño añara  peuvent entrer dans le parc et crient à haute 

voix en ce terme,  

« Ny añarako dia tsa mba i Piera koa fa Ratsiry. »30 

 

 Mon nom n’est pas plus Pierre mais Ratsiry. A ce moment-là, un repré-

sentant de la famille organisatrice tape sur le bœuf avec un bâton, chaque fois 

qu’un membre de la famille veut changer son nom. Le changement de nom a un 

caractère initiatique. L’individu, par ce changement de nom entend abandonner 

un état ancien pour accéder à un nouvel autre.  

Quand aucun individu ne se présente plus pour changer de nom, alors, un 

hova mpanominda ou « un noble sacrificateur du bœuf » égorge le bœuf. L’inter-

vention de ce noble sacrificateur rappelle le caractère religieux de l’acte. Si dans 

d’autres religions, c’est uniquement le prêtre qui a le droit de procéder au sacri-

fice, il en va de même ici, c’est le noble sacrificateur qui officie pour Vincent. 

Dans la région de l’Arindrano, les nobles se classent en trois catégories 

hiérarchisées, et chaque hiérarchie correspond à une fonction relative à la dou-

ble transcendance de l’individu malgache. Rappelons que l’individu est impliqué 

existentiellement au sein d’une transcendance horizontale qui le détermine dans 
                                                 

29 Expliqué à la troisième partie de ce travail. 
30 RAKAMISY Marcel cf. « liste des informateurs», p. 28 



 25 

le réseau de relations avec les consanguins, les cohabitants, les alliances, etc. 

qui peut avoir une dimension variable sans pourtant pouvoir s’étendre à l’infini 

sous peine de mourir par prolifération de type cancéreuse. 

Ensuite, il y a la transcendance verticale qui relie l’individu avec la divinité 

dans laquelle on retrouve non seulement les ancêtres et Dieu, mais aussi, la 

nature, comme en témoigne la part qui revient à la terre mère lors de l’offrande 

sacrificielle d’un zébu dans les cérémonies rituelles. 

Au sommet de cette hiérarchie, nous avons le hova zafimahafañandry  qui 

a pour fonction de délivrer la bénédiction mpitso-drano. Il va de soi que la béné-

diction ne peut provenir que d’une autorité supérieure comme le prouve 

l’expression « Que Dieu vous bénisse » parce que Dieu est l’autorité suprême. 

Mais il faut ajouter à cette première dimension de la bénédiction qu’elle se pré-

sente aussi comme une approbation d’une requête. Un fils, par exemple, peut 

faire part à ses parents de son désir d’acheter un zébu. Si les parents approu-

vent cet achat, le père donne sa bénédiction, autrement, le fils ne peut pas pro-

céder à l’achat au risque de subir un mauvais sort ou une malédiction. 

Ensuite, nous avons le hova mpanominda  ou noble sacrificateur qui oc-

cupe le second rang, il assure l’égorgement du bœuf à sacrifier de la fête kiridy 

ou lors des funérailles. Notons que le noble sacrificateur effectue des rites de 

purification et de sa personne et de l’animal pour que le sacrifice soit accepté par 

les dieux. Cette purification est une invariante dans tout sacrifice rituel. 

Ces deux premières fonctions se retrouvent conjointes dans la manière de 

tuer les volailles selon la tradition. Il arrive qu’on tue les poules sans qu’on fasse 

un sacrifice rituel. Dans ce cas, l’égorgeur bénit en même temps qu’il purifie 

l’oiseau pour éloigner les éventuels mauvais sorts et aussi pour s’excuser de 

devoir porter atteinte à une vie qui fait partie de la nature. C’est pour cette raison 

qu’il est interdit à une femme de tuer les poules, non pas parce que cela peut 

heurter sa sensibilité mais parce que dans la hiérarchie familiale, l’homme passe 

avant la femme. 



 26 

Enfin, le roandriana aby  ou noble maître du hazomanga tompon’ny ha-

zomanga  qui s’occupe de la confection des remèdes à partir de plantes31. En 

effet, dans la mesure où les plantes font partie de la nature, elles appartiennent 

aussi à la terre mère et partant, aux divinités. Ce qui explique qu’il faut une per-

sonne connaissant les rituels qui reviennent aux divinités pour s’en occuper. 

Ce hova mpanominda entaille un peu la gorge du zébu. Quand le sang 

coule, il laisse le couteau et recueille un peu de sang dans une corne et passe le 

verser sur la porte de celui qui accomplit le vœu. Un zébu est accepté par Dieu 

et les ancêtres s’il ne bouge pas au moment où il est entouré par la corde. Les 

fils des nobles mpanominda qui hériteront cette fonction rituelle prennent ensuite 

dans un seau le sang qui s’écoule du coup de l’animal au moment où il est com-

plètement égorgé. Ce sang sera apprêté par les femmes qui vont le partager à 

tous les invités. 

Quand le zébu est tué, un mpikabary (un orateur) s’adresse au sacrifica-

teur du zébu. Celui-ci arrête un instant son action et répond au mpikabary en 

position debout, tandis que les auditeurs autour de lui reste assis. A travers son 

discours kabary il raconte l’origine du bœuf sacrifié. Après son discours, tous les 

auditeurs le félicitent et lui offrent des dons en argent appelés fandraisan-taña  

en guise de remerciement. Le fandraisan-taña est un usage qui consiste à ré-

compenser une personne doté d’un pouvoir ou d’un talent pour exécuter quelque 

chose dont on est soi-même le bénéficiaire. Cette récompense est une manière 

de lui prendre les mains après son office pour qu’elles ne perdent pas leur habi-

lité ni leur pouvoir. 

Au moment du kabary, des jeunes garçons ou les fils du noble sacrifica-

teur quittent le parc afin de prélever les viandes réservées aux ancêtres telles 

qu’une partie de la cuisse gauche, de la bosse, du foie, des abats, de l’intestin 

grêle, de la panse, du feuillet, une partie de la mamelle gauche, une partie de la 

poitrine, les pattes gauches, les omoplates32. Après ce prélèvement des parts 

des ancêtres, les jeunes garçons qui sont les plus proches de la famille organi-

                                                 
31 ANDRIANARISON LIHIRAVO Florent cf. «liste des informateurs», p. 28 
32 Désiré ibid. 



 27 

satrice continuent à partager les viandes. Les viandes destinées aux ancêtres 

sont portées sur la tête dans un panier appelé, tanty rindra.  

Une ou deux filles désignées (fait) font la cuisson. La viande se fait cuire 

dans une marmite de terre cuite à l’anse rebondie qu’on appelle takoboke  tandis 

que le riz est cuit dans une cocotte en aluminium. Ces filles cuisinières ne peu-

vent pas quitter la cuisson qu’une fois celle-ci arrivée à terme. 

Pendant la cuisson, le partage de viande se déroule. On détache en pre-

mier lieu la part du noble, cette viande s’appelle tsivalamongany. Ensuite, on 

donne la part de l’autorité administrative présente, et puis celle des musiciens 

des chants populaires haren’ari-tane. Après, on donne aux jeunes garçons ou 

mahere la gorge. 

La viande des femmes relève des mamelles généralement partagées à 

toutes les filles qui assistent à cette cérémonie. Les abats sont réservés pour le 

bouvier, les poumons, le foie et le cœur sont attribués au gendre de la famille 

hote. Comme on a dit en Betsileo. « Ny vodihena tsa mienga aloha »33 (la partie 

postérieure de l’animal ne sort pas en premier lieu). Cette partie de la viande 

comprend globe et aloyau. Il faut noter ici que chaque fois qu’on tue un animal 

de manière profane ou de manière sacrée, la partie postérieure est toujours ré-

servée aux personnes les plus vénérables de la maisonnée ou de la famille. 

Cette pratique a fini par doter l’expression « Ny vodihena tsa mienga aloha » 

d’un nouveau sens qui signifie que les choses les plus importantes se passent 

toujours vers la fin. De la même manière que pour l’église catholique, la bénédic-

tion se place après l’annonce, la viande de l’invocateur est donnée en dernier 

lieu, il s’agit de la partie postérieure ou à défaut la cuisse qu’on appelle tongo-

peny34. Nous avons dans cette expression l’équivalent de celle du français qui 

préconise de « garder le meilleur pour la fin ». 

Les invités chantent les zafindraony en attendant le saotse. Une fois le re-

pas rituel cuit, la famille organisatrice invite les assistants à rentrer dans la salle 

                                                 
33 Corpus, I.2, p.7, ligne14 
34 Désiré cf. «  listes des informateurs », p. 28  



 28 

de sacrifice dans laquelle on prononcera la prière saotse. Les familles invitantes 

mettent en place la part de Dieu, celle des ancêtres et celle du mpitondra kizo-

tro 35 ou « celui qui porte l’imperméable ». Par un processus métonymique, le 

bouvier est désigné par cet attribut caractéristique dans le pays betsileo. C’est-à-

dire, c’est le porteur d’imperméable.  

Sur un mortier dans deux petits vans, sur des feuilles vertes de bananier, 

on met du riz avec de la viande, du rhum puis à côté la viande des invocateurs. 

En dessous de ces premières offrandes, se trouvent trois petits vans dans les-

quels il y a exactement les mêmes choses, du riz, de la viande et du rhum. Les 

offrandes d’en haut sont destinées à Dieu et aux mânes, tandis que celles d’en 

bas ont pour destinataires le porteur d’imperméable et ses amis36. 

A côté du mortier on place la tête et la partie postérieure avec la queue et 

la peau du zébu. Une fois venus dans la salle, portes et fenêtres fermées, tous 

les invités en position assise se tournent vers l’est. Le même garçon effectue le 

prélude d’invocation. 

                                                 
35 Le Kizotro est un imperméable en fibre végétale fait d’une double surface rectangulaire pliée 

en deux parties identiques et dont on coud une des lignes longitudinales pour lui donner la forme 

d’un auvent. Le bouvier le porte en bandoulière par beau temps. 
36 Corpus, II, ligne 5, p. 20 



 29 

Photo 5 , LA TETE ET LE CUIR DU ZEBU 

 

Antoñombato, 17 Juillet 2004 

L’officiant ou mpisaotse s’assoie sur un pouf devant tout le monde. Il com-

mence par asperger, trois fois, d’eau lustrale, l’est, et prononce ensuite le la 

prière du saotse à travers laquelle l’invocateur raconte d’abord la généalogie de 

celui qui accomplit le vœu, puis il annonce les raisons du kiridy, ensuite il pré-

sente et offre la part réservée à Dieu et aux esprits ancestraux et aux esclaves.  

Les mânes n’ont aucune raison de revenir chez les hommes après la cé-

rémonie. Pendant l’invocation, on fume une graisse pour faire exhaler une bonne 

senteur dans la salle d’invocation. 

A la fin du saotse, tous les assistants répondent ensemble comme suit, 

« Ho soa ho tsara Andriatompo Andrianañahary » ,« Qu’il soit bon et bien le Sei-

gneur (Andriatompo) Créateur (Andrianañahary) »37. L’officiant a dit ensuite, 

« Zanahary tsa ela mikama koa tahio añay hihinañ’azy ». Autrement dit, « le 

créateur ne met pas du temps pour manger et qu’il nous bénisse, nous qui vont 

prendre les offrandes ». Cette déclaration a pour valeur pragmatique de signaler 

qu’il est interdit de manger avant le Zanahary ou Dieu. 

                                                 
37 Corpus, II, ligne 28, p. 20 



 30 

Comme nous avons déjà dit dans le « saotse añaty vala », le flux fils vital 

c’est pour Dieu, l’ambiroa appartient aux mânes, le sang est à la terre et la 

viande est pour l’homme. Tous les êtres divins ont eu leurs parts parce qu’ 

« Un malade est sauvé de la mort si une personne ou un animal 
était sacrifié à sa place.»38 

Le zébu est sacrifié parce que les mânes l’ont désigné. Et Vincent est 

guéri définitivement puisqu’il y a un bœuf sacrifié à sa place. C’est l’origine de 

cette fête.  

Un chef de famille paternelle partage à toute l’assistance la part de Dieu, 

des mânes, et puis celle des esclaves. Ensuite, il donne le repas de chaque re-

présentant de la famille appelé par le nom de son village. Après le repas, le chef 

de famille distribue du rhum, d’abord, il réserve une partie pour les êtres surna-

turels comme Dieu et les mânes, et la grande partie pour tous les assistants qui 

doivent en boire ou moins en versent sur la tête. Après ce repas rituel, les invités 

quittent un à un la salle et à la fin, il n’y a plus que les membres du lignage pour 

attendre les rites finaux. 

I.1.2.3 Les rites finaux 

Le lendemain du sacrifice, la famille organisatrice invite tous les repré-

sentants de la famille concernée dans la salle de sacrifice. Elle salue tout le 

monde et offre du rhum à titre de fafa lapa. Littéralement, le fafa lapa signifie 

« balayage du palais ». Dit en d’autres mots, il s’agit de remettre un peu d’ordre 

à la suite de l’effervescence qu’ont provoquée les festins. Cette dernière distribu-

tion de rhum a pour fonction de marquer la clôture du festin. C’est aussi une ma-

nière de remercier l’assistance. A côté, les cohabitants démontent les cases de 

fortunes ou les maisons vertes et commentent la fête.  Avant le démontage, Vin-

cent partage du rhum pour remercier ses cohabitants. 

Pendant ce temps, la famille organisatrice fait le dinike ou « débat », une 

opération rituelle au cours de laquelle on évalue les recettes obtenues à travers 

                                                 
38 V. LARS, Croyance et mœurs à Madagascar. p. 25 



 31 

les dons en nature ou en argent offerts par les invités. Dans ce dinike  il y a des 

règles à suivre, il s’agit de redistribuer les dons. Ainsi, le « panier » ou tanty, 

« vahan-tsotro », le van, le mortier et le pilon reviennent aux filles. Alors que le 

« pouf », « vahan-tsotro » et le paddy sont offerts au chef de famille paternelle. 

Le riz blanc et l’argent sont distribués entre tous les fils des organisateurs afin de 

régler toutes les dépenses engagées lors du kiridy. 

On peut dire que les cohabitants ne se contentent pas de commenter la 

fête, ils font aussi en quelque sorte le dinike et décident de certaines sanctions. 

Ceux qui n’avaient pas bien assuré leur responsabilité doivent payer une 

amende de 0,5 litre ou 1 litre de rhum local selon le degré de la négligence.  Pre-

nons un exemple, si le responsable de cuisson va partager les repas des invités 

au lieu de s’occuper de la cuisine ou si sa famille entre dans la « maison verte », 

il est pénalisé d’une amende, il en est de même si le responsable de l’eau 

s’éclipse pendant une heure de temps. Comme tout s’est bien déroulé, Vincent, 

l’organisateur offre du rhum et du vin pour remercier ses cohabitants. A leur tour, 

les villageois remercient cet organisateur et se mettent à danser, ainsi, une autre 

séance de fête commence de nouveau au village. Ce n’est qu’après cette der-

nière manifestation de joie que la fête s’arrête définitivement. Chacun rentre chez 

soi et tout le monde reprend sa vie quotidienne. 

Enfin, entre la famille, il y a encore un nouveau partage de viande pour terminer la fête. La tête est 

distribuée entre les membres de la famille. La queue est donnée à celui qui a puisé l’eau lustrale pour qu’il s’en serve 

de poignée de porte. On peut dépecer et distribuer également la peau du zébu à des fins de cuisson, sinon elle 

servira à la maroquinerie. 



 32 

I.2 LES TEXTES RECUEILLIS 

Ce travail a été réalisé au cours des descentes sur le terrain. Par ces descentes, nous avons recueilli dix 

textes de genres littéraires oraux betsileo. Ces textes font l’objet du corpus et de la deuxième partie de mon travail 

intitulé le genre littéraire oral betsileo de ce présent travail. La présentation de leur transcription et de leur situation a 

été regroupée selon leur nature et leurs usages. Parmi ces usages, il y a des textes prévus pour les sokela, des 

textes pour le saotse, pour le kabary et ceux pour les horija. Et voici, comment se représentent ces textes dans ces 

transcriptions. 

Les sokela contiennent quatre textes dont, le premier est « filazàn’ny manivory .» Il s’agit d’un texte recueilli 

lors du kiridy effectué à Antoñombato le 16 juillet 2004. Ce texte annonce la raison du pratique de fête rituelle afin de 

raconter la généalogie de la famille organisatrice, tels que la guérison souhaité de Ravesà, de Zafe et son fils, puis la 

naissance tardive de Mpiono, enfin l’inauguration de la maison. 

Le deuxième, « Valiny, sorombare », cela s’effectue dans la même cérémonie, et il constitue la réponse à 

ce dernier, c’est-à-dire à ce premier texte du sokela. Dans ce sokela, les invités montrent leur fidélité à la tradition des 

ancêtres en portant le riz blanc dans des petits paniers, et le paddy dans un moyen panier.Ces dons constituent l’idée 

de quantité des offrandes. 

Le troisième ,  «  Filazan’ny manivory », c’est un texte recueilli lors du kiridy effectué à Ambalavory-

Ranotsara le 23 juillet 2004.ce texte fait savoir aussi la raison de fête rituelle et la généalogie de la famille 

organisatrice, comme l’augmentation en nombre des zébus, la circoncision bien passé et l’inauguration de la maison. 

Le quatrième et dernier sokela effectué dans la même cérémonie constitue la réponse à ce dernier. Les 

invités montrent leur vantardise car on ne sait pas exactement les nombres de gobelet du riz blanc, mais le porte-

parole parle seulement la quantité des dons. Cette dernière valorise le prestige des donneurs. 

Dans ce deuxième sokela (le troisième et quatrième), les invités commencent se détacher des rites 

traditionnels, parce qu’ils tendent vers la modernisation, l’essentiel est le don mais non pas la tradition. 

A partir de l’analyse de ces deux sokela, nous avons remarqué que la famille organisatrice dans le 

deuxième sokela est la plus croyante que celle du premier, car dans ce deuxième, le porte-parole n’oublie pas le 

dimanche pour prier et remercie Dieu. Lors de ces sokela de genre dialogue, les porte-paroles utilisent des différents 

genres littéraires oraux betsileo pour couronner ses discours par le kipotsake, le fitaroña, le ohabola, le kalambalala 

et le fandiambola. 

Dans la seconde section, le saotse présente un texte. Il s’agit d’un texte recueilli à Antoñombato le 17 juillet 

2004.Ce texte montre l’inter-integration et la communion entre les êtres divins et les hommes puis entre les hommes 

eux-mêmes. Il présente aussi que les vœux sont exaucés alors que la famille organisatrice offre des dons aux êtres 

divins et partage leur bien avec eux. 

Les horija contiennent quatre textes ; le premier, il s’agit du chant recueilli à Antoñombato le 17 juillet 2004. 

Ce texte présente que la fille est difficile à trouver alors qu’elle semble perdue si elle va dans l’endroit quelconque. Le 

deuxième chant s’agit du horija recueilli à Ambalavory-Ranotsara lors de la cérémonie du 24 juillet 2004. Il renferme 

l’idée de l’amour personnel à Razete. Le troisième chant s’effectue dans la même cérémonie, ceci conseille les 

jeunes filles à ne pas se hasarder dans le mariage précoce, car le mariage exige la maturité en âge et en esprit. Et le 

dernier chant rapporte l’attitude d’un jeune garçon face à une fille qu’il aime. Il se demande pourquoi cette fille qu’il 

adore ne lui prévient pas son programme quand elle veut aller à tel ou tel endroit. Il espère qu’ils vont se rencontrer 

au marché du jour puisque le marché est l’endroit favorable pour les jeunes de se fixer les rendez-vous. Alors que ces 

deux jeunes ne sont pas encore des vrais petits amis. Cette phrase les justifie, 



 33 

« Akory ny teninao ry malala. »39 

Car dans cette phrase le garçon est en train de demander l’avis de la jeune fille si elle l’aime ou non. 
Enfin, la quatrième section intitulée, « Kabary an-dañona » s’effectue après le sacrifice du zébu, dans le 

village de Ranotsara le 24 juillet 2004. Ce discours rapporte l’histoire de ce zébu qui vient d’être sacrifié, son origine 

et le motif de son sacrifice. Ceci contient l’idée de la sacralité et de la continuité de la vie (aina). Et dans ce texte, on 

transmet aux assistants l’importance de cette sacralité et de la continuité de la vie chez les vivants. 

Le nom des porte-paroles indiqués dans la présentation de chaque texte est normalement celui des 

descendants de la famille organisatrice ou parfois celui du cohabitant par lequel l’enregistrement a été réalisé. Et à ce 

propos de la présentation, nous avons adopté un classement plus simple suivant la date d’apparition du texte. 

 Ainsi, cette première partie nous a permis de prendre connaissance des circonstances du kiridy et de ses 

valeurs rituelles et cosmogoniques à travers la double transcendance qui caractérise le Malgache. Maintenant, nous 

allons observer les genres littéraires qui accompagnent le kiridy. 

 

                                                 
39 Corpus, III. 2.3, ligne 3-8, p. 24 par exemple 



 34 

 

 

 

 

 

 

DEUXIÈME PARTIE,  

LE GENRE LITTERAIRE BETSILEO ET SON CONTEXTE 



 35 

On peut dire, partir de l’observation du kiridy que sans le discours rien 

n’est possible dans le réseau qui implique l’individu dans la double transcen-

dance. A cause de cette importance primordiale, nous sommes amenés à une 

analyse de ces discours. On peut d’emblée les diviser en deux classes. La pre-

mière classe est constituée par les textes poétiques et la deuxième par ceux qui 

sont prosaïques, bien que des fois, la frontière entre les deux classes soit difficile 

à marquer. Par exemple, le kabary qui se présente sous une forme prosaïque est 

analysé par les spécialistes comme poétique. Nous allons alors commencer par 

les textes poétiques. 

II.1 LE TEXTE POÉTIQUE 

Il faut entendre ici par texte poétique un discours qui est marqué formel-

lement par des rythmes et des versets. C’est un discours qui ne s’utilise pas or-

dinairement mais dans un contexte bien déterminé. Dans le poétique, il y a le 

genre « isa » et le genre non Isa. Nous allons les voir l’un après l’autre en com-

mençant par le genre « isa ».  

II.1.1 Le genre « Isa » 

Selon Rainihifina, le « isa » signifie, « chant, chanson » et équivaut au 

« hira » du malgache classique40. Auparavant, cette chanson contient de l’édu-

cation, du conseil ou anatra. Par analogie à l’histoire de Razanapaniry, qui, après 

avoir terminer ses études, se hasarde d’oublier ses parents41. Alors le isa qui se 

rapporte à cette histoire de Razanapaniry. Par le système des isa, les parents 

livrent, par exemple, à leurs enfants une valeur fondamentale, à savoir, le père et 

la mère eux-mêmes sont les sources de la vie. 

Comme la poétique est une communication indirecte, le poète fait recours 

à toutes les ressources du langage pour toucher le cœur des hommes. C’est 

ainsi qu’il utilise différentes figures, comme la métaphore et l’hyperbole, pour 

                                                 
40 J. RAINIHIFINA, opcit. , p. 125 
41 Lakroan’I Madagasikara, p. 8 



 36 

changer la forme d’une chose ou « fanovana endrin-javatra »42 puis pour exagé-

rer une chose. A ce propos, Clotilde affirme,  

« Tsy lazaina mivantana izay tiana hambara an-kira fa 
miolakolaka indrindra amin’ny fotoana fiandrasam-paty dia 
sady mitomany no mihira, 
(on ne parle pas ouvertement ce que l’on veut dire par la 
chanson, mais d’une façon la plus voilée. Et cela en chantant et 
en pleurant. »43 

 Le isa est de la sorte une activité mi-théorique, mi-pratique et mi-ludique 

qui s’effectue au moment d’un kiridy comme la circoncision. Il faut noter ici que la 

pratique du isa est réservée exclusivement aux personnes adultes. 

II.1.1.1 Le Rary 

Le rary se présente de manière analogique au isa à la différence près qu’il 

renferme de la prière ou « hiram-bavaka »44. Tout ce qui est prière a un carac-

tère religieux. Ce qui envisage l’existence de Dieu. D’ailleurs, les Betsileo est 

l’une des populations les plus croyantes de Madagascar. Le recensement des 

chrétiens montre que la proportion des Betsileo croyants représente le taux le 

plus élevé comparé aux autres ethnies.  

Au niveau de la manifestation le rary, se caractérise en deux catégories 

bien distinctes de participants. Il y a d’abord « le récitant » ou celui qui est le me-

neur du chant, il peut être constitué par une ou plusieurs personnes dont la fonc-

tion est de chanter le noyau du rary. Ensuite, il y a le refrain qui est chanté par 

toute l’assistance. Quelquefois, il n’y a pas de refrain, mais l’assistance reprend 

ce que le récitant chante. Le rary s’exécute de l’objet concerné ou la personne 

concernée, ou bien sur une montagne en se tournant vers le soleil levant45. Le 

soleil se lève à l’est. Et le Zañahary ou Dieu et le fahasivy ou mânes se situent 

aussi à l’est. C’est pourquoi les gens tournent à l’est pour communiquer à ces 

forces mystérieuses.  

                                                 
42S. RAJAONA, Ny zavan-kanto vita amin’ny teny, p. 75 
43 Lakroan’i Madagasikara, p. 8 
44 J. RAINIHIFINA, opcit. , p. 113 
45F. NOIRET, Chants de lutte, Chants de vie à Madagascar, p. 69 



 37 

Voici comment MALZAC définit le rary,  

«Prière que les femmes chantaient en chœur en se dandinant 
légèrement pour les soldats qui étaient à la guerre. »46  

Cette définition nous montre que le rary  est un souhait de bien pour 

quelqu’un. En effet, le mot rary signifie littéralement « souhait ». Pour construire 

le caveau familial, le Betsileo taille dans une pierre monolithique des pièces qui 

peuvent peser plusieurs tonnes chacune. Pour encourager les hommes qui sont 

entrain de tirer de tel morceau de pierre, on chante le rary. Il peut être exécuté 

également à l’endroit d’une malade pour qu’il recouvre la santé ou à l’endroit 

d’une femme qui vient d’accoucher. 

Il y a plusieurs événements qui peuvent être des motifs pour exécuter le 

rary, au moment de jeux de tauromachie, les spectateurs ne chantent pas mais 

crient en haute voix, « vità soa » (Que tout se termine bien). Dans ce genre de 

jeux se mêlent à la fois l’instinct de mort et l’instinct de vie. Les spectateurs du 

jeu ont en même temps peur d’assister à des accidents graves en même temps 

qu’ils veulent voir leurs consanguins triompher des taureaux furieux. 

Pour eEncourager les combattants et pour inciter les bœufs, les artistes 

ou mpanao aponga chantent le rary et les spectateurs battent les mains avec 

souhait à l’intérieur du cœur comme, « mirary soa e ! Nous souhaitons le bien.» 

Deuxièmement lors de la circoncision, les femmes chantent en tenant à la main 

des herbes balais sèches kifafa maiña et dansent devant le palais. On effectue la 

circoncision dans cette salle mais les femmes sont interdites d’y entrer. Elles 

chantent comme suit, « añay eto ô ! mirary noro ,nous souhaitons du bien » et ce 

jusqu’à la fin de la circoncision. Si la coupe du prépuce est finie, tout le monde 

crie « lahy ! lahy ! lahy ! mâle ! mâle ! mâle !.» Après la prière, tout le monde féli-

cite la mère du garçon en lui donnant des cadeaux en chantant le rary  comme 

« manaranàra fère », « que la plaie soit guérie ». En outre, on pense rituellement 

que l’enfant circoncis traverse une période difficile comme des militaires qui vont 

faire des expEd.s, puisque déjà nombreux étaient les enfants malchanceux qui 

                                                 
46 A.LUCIEN XAVIER MICHEL, Systèmes littéraires betsileo, p. 253 



 38 

étaient décédés à cause de leur blessure. En outre, pendant les voyages des 

parents ou des enfants ou d’autres, ceux qui restent souhaitent aux voyageurs 

par exemple « Vità soa ny làla e ! Bonne route ! Bon voyage ! ».  

II.1.1.2 Le Zafindraony 

Le genre zafindraony est une sorte de genre «isa » spécialisé. On chante 

surtout l’Evangile ou la Bible ou un extrait des cantiques ou des prières. Avant le 

zafindraony est le meilleur moyen utilisé par les missionnaires pour transmettre 

la parole de Dieu, pour persuader les païens de se convertir au christianisme. Le 

ton et le rythme du zafindraony varient selon la parole. En effet, si on chante, par 

exemple « le Christ ressuscité »; on chante à haute voix avec un rythme rapide 

pour manifester la joie tandis que si on chante la « passion du Christ » on chante 

doucement avec des rythmes lents. 

 

 

 

 

 

Photo 6 , LES INVITES CHANTENT LES ZAFINDRAONY 

Antoñombato, 17 Juillet 2004 

 

 

 

 

 



 39 

 

 

 

On exécute ce genre des chants durant les grandes cérémonies chrétien-

nes telles que la fête de Noël, des Pâques, de l’Ascension, de Pentecôte et de 

l’Assomption ; pendant les funérailles, durant une fête familiale et lors d’une ré-

ception de hautes personnalités et surtout pendant la veillée d’une manifestation 

rituelle comme le kiridy.  

Le zafindraony devient en quelque sorte une musique populaire sans dis-

tinction d’âge et ni de sexe ni de religion, c'est-à-dire, tout le monde peut le 

chanter. Il est un « chant digne »47 parce qu’il parle de Dieu. Tous les chants qui 

parlent de Dieu comme les cantiques sont dignes dans la mesure où le Dieu 

créateur est bien révélé dans la parole de ces chants. Le zafindraony se diffère 

des autres chansons par son ton glissant « mitaraindraina sady mivalambalana 

mahafinaritra » (en forme de plainte et de fausse note)48, par son sens religieux, 

inspiré de l’Ecriture Sainte et de l’Enseignement des Eglises et surtout par sa 

cadence particulière. 

Le zafindraony prend une forme d’acculturation dans le sens où sa 

composition est fondée sur l’adaptation du christianisme dans la culture tradi-

tionnelle selon la réalité sociale49. Par conséquent, le zafindraony est un chant 

rituel populaire à la fois chrétien et à la foi malgache dont le contenu est biblique 

tandis que le son est malgache, c’est-à-dire, un chant biblique reformulé à sa 

façon. Le zafindraony est parmi le genre littéraire oral betsileo le plus frappant 

après le horija parce que les Betsileo le prennent pour leur propre identité cultu-

relle et religieuse. On chante le zafindraony pendant les veillées du kiridy pour 

créer l’ambiance de chaque groupe si les jeunes commencent à être fatigués de 

chanter le horija. A ce propos, ils font des «  joutes de chants » ou « fampiadian-
                                                 

47F. NOIRET, opcit. , p. 60 
48 Lakroan’I Madagasikarar, p. 8 
49 F. NOIRET, opcit. , p. 262 



 40 

kira » pour éviter le silence. A ce moment là, les uns et les autres groupes font le 

maximum possible pour réussir. Si les uns chantent moins fort, les autres écou-

tent, en pensant à une chanson plus belle que celle qui est en train d’être exé-

cutée. Et ainsi de suite jusqu’au petit matin.  

Pour encourager les chanteurs, les familles organisatrices donnent du jus 

ou ranom-boankazo, le « galeoke » (toaka gasy), du rhum artisanal. Aussi 

l’alcool et le zafindraony vont-ils de pair dans la fête rituelle. Si les uns se sentent 

battus dans cette veillée, ils vont organiser des répétitions périodiques pour 

l’emporter aux prochaines occasions. La pénétration du zafindraony dans ces 

domaines (cérémonies joyeuses, fêtes rituelle) est fonction de la position de la 

famille organisatrice par rapport à la foi chrétienne. Plus la famille est chrétienne, 

plus le zafindraony acquiert une place importante dans ses cérémonies. 

Le zafindraony est un chant populaire comme on vient de le dire. Il est ap-

précié par tout le monde, les enfants, les jeunes et les adultes. Mais les chan-

teurs comportent au moins deux filles qui jouent le rôle de la première voix ou 

soliste et de la deuxième voix, et puis des garçons qui tiennent le rôle de basse 

et de premier voix du garçon. S’il n’y a pas des filles, les garçons peuvent le 

faire, l’un joue le rôle du soliste et l’autre la deuxième voix. Pour réaliser le zafin-

draony, il faut y avoir au moins six personnes aptes à chanter pour bien le maîtri-

ser. Il faut reconnaître que le texte du zafindraony est assez long et il faut avoir 

une bonne capacité de mémorisation pour le chanter. Un zafindraony dure envi-

ron dix minutes. On le chante sans instruments de musique c’est ce qui le diffère 

du horija que nous allons voir à présent.  

II.1.1.3 Le Horija 

Nous avons vu que le isa contient de l’éducation et du conseil, du savoir 

vivre et de culture traditionnelle. Mais plu tard, il a connu une certaine transfor-

mation, son contenu sémantique tend de plus en plus vers le thème de l’amour. 

Pour cette raison, Guenier affirme, 



 41 

« Le rija  est essentiellement bâti sur un thème d’amour. »50 

Voilà pourquoi le horija a la préférence des jeunes. Dans la région du Bet-

sileo le horija est le chant le plus populaire et le plus remarquable. Si un Betsileo 

se rend à d’autres endroits, et qu’il entend le horija, il éprouvera de la nostalgie 

et il pensera tout de suite à son village natal. Avant de donner un exemple du 

horija voici ce que Lucien Xavier M. Andrianarahinjaka dit à propos, 

« Le Horija est incontestablement le genre isa le plus répandu, le 
plus universel pratiqué à travers le pays Betsileo, en somme le 
genre le plus populaire à l’époque présente. »51 

Cela veut dire que chaque fois qu’il y a des festivités familiales, les Betsi-

leo chante le horija. Surtout pendant la circoncision et le kiridy ou autres festivi-

tés, ils ne se sentent pas à l’aise s’il n’y en a pas de chanté, parce que la musi-

que et le thème sont en conformités avec la manière traditionnelle. Durant notre 

enquête, nous avons constaté que le horija est toujours accompagné d’un grand 

tambour et de son accessoire que les Betsileo du Sud de l’Arindrano appellent 

mavo mianake ou le « beige et son allié », le sifflet, le kabôsy ou guitare tradi-

tionnelle betsileo, les flûtes ou kiatsody. Avec ces instruments, le horija émeut 

l’individu jusqu’à lui faire ressentir le besoin de danser. La danse qui accompa-

gne le horija s’appelle traditionnellement le kidodo.  

Photo 7 , DANSE DU KIDODO 

                                                 
50Bulletin de Madagascar, Revu bimestriel. p .723 
51A.  LUCIEN XAVIER MICHEL, opcit. , p .204 



 42 

 

Antoñombato, 17 Juillet 2004 

Le kidodo est une ancienne danse du Betsileo, réalisée par deux person-

nes au moins, le mouvement rapide des pieds tape fortement la terre, les deux 

danseurs ne tapent pas au même rythme. L’un suit un rythme lent ou normal 

tandis que l’autre tape en contretemps du premier, (mañota) et ainsi de suite sui-

vant le nombre de danseurs. C’est pour cette raison que Rajemisa-Raolison Ré-

gis affirme 

« Hira atao miaraka amin’ny dihy mitoto tany fanaon’ny 
betsileo.»52   
(Chant que l’on fait avec une danse qui pilonne le sol) 

Pendant le moment du horija, il y a beaucoup de choses qui se passent à 

part le kidodo ; c’est une occasion aussi pour les jeunes filles de se faire courti-

ser en se signalant par des éclats de rire , en criant , « ha ! ha ! ha ! oy e » 

Voici une traduction du horija  intitulé « Razete» que nous avons recueilli 

pendant notre enquête  

« O ! Razete e ! Je t’aime 
O ! Razete e ! Je t’aime 
O ! Razete e ! Je t’aime  
O ! Razete e ! Je t’aime 
I- Feuille de caféier dissimilé sous les feuillages d’haricot   
Tu prétends ne pas aimer cesse de m’épier 

                                                 
52 R. RAJEMISA-RAOLISON, Rakibolana malagasy, p. 831 



 43 

Razete ! Je t’aime 
Razete ! Je t’aime 
II Tomates acides, celles qui sont abîmées deviennent piquantes 
Retourne-toi, la décision t’appartient  
Razete! Je t’aime  
Razete! Je t’aime. »53 

Le horija raconte l’histoire d’un jeune garçon et d’une jeune fille en train de 

tomber amoureux l’un de l’autre. Mais il s’agit d’un amour qui n’est pas encore 

bien enraciné. Voici quelques mots pour confirmer cela,  

« Saika resaka vehivahy na fitiavana sadasada ny tono-kira. 
Horija na rija no niantsoana izany » (la parole de la chanson 
concerne la femme et est souvent grivoise, cette chanson 
s’appelle « rija  ». 54 

Le Horija est une description d’histoire de femme et d’amour non légitime. 

Il peut être court ou long en fonction de l’ambiance des individus. Le chanteur 

peut enrichir le chant par d’autres versets selon ses besoins et de son inspira-

tion. A cause de ces inventions il y a toujours de différences de tonon-kira ou de 

copie entre les chanteurs de même endroit, même si le titre est identique. De ce 

point de vue François Noiret pense que  

« Les meneurs du chœur sont aussi de bon chan-
teur du rija et que sa voix en est façonnée. »55  

Malheureusement, à cause de l’introduction des chants occidentaux, les 

jeunes actuels ne peuvent chanter correctement le zafindraony et aussi le horija. 

II.1.2 Le genre non Isa 

C’est un genre « non chanté ». Ce genre comprend aussi de différents 

styles. A Madagascar, dans le pays betsileo, l’art de parler est une culture qui fait 

partie de la vie quotidienne. Pour expliciter beaucoup davantage cette idée, nous 

allons aborder en premier lieu le fitaroña.  

                                                 
53 Corpus, III.2.1 p. 23, ligne 5-12 
54 Lakroin’i Madagasikara, p. 8 
55F. NOIRET, opcit. , p. 56 



 44 

II.1.2.1 Le Fitaroña 

Le fitaroña ou dicton est un élément constitutif du kabary d’un côté il aug-

mente le prestige et l’honneur de celui qui le pratique. De l’autre côté, il est un 

souhait de bien et de bénédiction. On utilise le fitaroña pendant le sokela comme 

suit, 

« Izao mpanao fanjakà izao koa eroe… Ho vaha be ma-
nanikin’ny ala eny izao, ny ambane mananike tsa miène ka ny 
Ambony miravirave tsa ho trotraké.»  
(Les autorités sont des lianes très développées (vahabe) qui 
grimpent la forêt, celles d’en bas ne cessent de monter, et celles 
d’en haut pendent mais ne tombent pas)56 

Il est intéressant de savoir que, les autorités sont les concernés, ils sont 

comme Dieu sur terre qui autorisent cette festivité. Alors ils doivent être bénis et 

honorés. Ils sont comparés avec les vaha be  car dans le pouvoir il y a toujours 

l’interdépendance du bas jusqu’à haut et pour maintenir ses pouvoirs. Puis le 

mpisokela ou celui qui annonce la raison de la fête rituelle ou il bénit que tous 

les échelons de la hiérarchie des autorités du pouvoir. 

Le fitaroña n’est pas tout à fait identique au proverbe puisque l’un a une 

fonction « esthético-stylistique » tandis que l’autre a une fonction « éthico-so-

cial »57. On entend par « esthetico-stylistique » un art de bien parler avec diffé-

rents styles. Il s’intéresse seulement sur l’extérieur ou la beauté de sons et à 

l’aide des exemples spécifiques afin d’attirer l’attention des auditeurs et charmer 

les oreilles58. Ce genre est très nécessaire pour les sophistes pour accaparer 

des richesses et pour avoir le prestige. Même les politiciens l’utilisent lors de 

leurs propagandes pour persuader les peuples. En revanche, le proverbe insiste 

sur le fond. Il touche la morale de l’individu avec la vérité universelle et logique. 

Les anciens malgaches résument l’éducation et le conseil par des proverbes, 

comme toutes les autres nations d’ailleurs. Une phrase courte, simple mais qui 

résume une pensée profonde. En voici un exemple,  

                                                 
56 Corpus, I, 3, ligne 1-2, p. 11 et I.2, p.7, ligne 1-2 
57 A. LUCIEN XAVIER MICHEL, opcit. , p. 323 
58 A. LUCIEN XAVIER MICHEL, ibid.  



 45 

« Sery vita anamalaho ve, hamonoana vatotr’akoho? »  
Cela veut dire que « si du gingembre suffit à guérir du rhum de 
cerveau à quoi bon de tuer une poule ». Autrement dit, il ne faut 
pas faire du gaspillage pour remédier à une situation désagréable 
mais de prendre la solution la moins coûteuse. 

S’il en est ainsi du ce premier genre non isa, le fitaroña, maintenant, 

voyons une autre espèce du genre, le  kipotsake.  

II.1.2.2 Le Kipotsake  

Le Kipotsake est un art de bien parler également. Il constitue une 

analyse rythmique rimée et très souvent versifiée qui se présente un peu comme 

un calembour.59. En d’autres termes, dans le kipotsake il y a des répétitions de 

sons dans la deuxième ligne. C’est une espèce assez récente dans l’histoire litté-

raire du Betsileo. Bref, il est défini comme  

« Teny mitovitovy fanononana fotsiny fa tsy dia misy hevitra 
loatra »   
c’est un mot de même sons mais n’a pas de sens précis.» 60 

Cette définition a quelque chose d’un peu superficiel, parce qu’on ne 

s’expliquera pas pourquoi quelque chose qui n’a pas de sens, donc un peu ab-

surde prend place et vit au sein de la communauté qui l’a produit.  

En effet, le kipotsake tire son effecience justement par la création d’une 

séquence pratiquement homophone avant d’introduire la séquence qui renferme 

le véritable objet de la communication. Cette manière de faire donne parfois au 

kipotsake l’allure d’une métaphore filée parallèle comme celle-ci, 

« Ta gorge qui s’avance et qui pousse la moire 
Ta gorge triomphante est une belle armoire 
Dont les panneaux bombés et clairs 
Comme les boucliers accrochent les éclairs »61 

                                                 
59 A. LUCIEN XAVIER MICHEL, opcit. , p.78 
60 J. RAINIHIFINA, Fitenenana betsileo, p. 204  
61 C.BAUDELAIRE, Poème et proses, p. 40 



 46 

Cet extrait de poème est en tout point comparable au kipotsake suivant où 

la séquence introductive signifie parallèlement à la séquence centrale de ma-

nière à exposer les idées de la communication comme une vérité absolue, 

Vato re ro tsa halama lefa hosorana savony 
Vadin’ia re ro tsa halama lefa mivony  
(Quelle Pierre ne sera pas lisse lorsqu’on l’enduit de savon 
Et quelle épouse ne sera pas prise lorsqu’on se cache avec 
attention) 

Voici quelques exemples du kipotsake recueillis pendant notre enquête 

dans la région d’Ambalavao Tsienimparihy. 

« Añy Sorabola sy aña-kazofady hoe ro mariny aña Tañanirere 
ka aho tompon’ny volaña tompon’ny azafady akatrehanareo Ray 
aman- drene.»  

 « Sora-bola et Ankazofady se trouvent à Tananirere, et moi en 
tant que porte-parole suis également porteur d’excuse auprès de 
vous les parents. » 62 

Dans ce kipotsake, dans un premier abord, on dirait qu’il n’y a de relation 

entre les deux séquences que la nécessité de créer de l’homophonie. Pourtant, 

en dépit du caractère fictif de la première séquence, les lieux évoqués peuvent 

n’avoir pas d’existence réelle, elle s’impose comme une vérité absolue qui ren-

force l’idée affirmée dans la deuxième. 

En considérant tout ce qui a été dit jusque là, le kipotsake introduit le nou-

veau thème tels que, les excuses, les remerciements, les raisons de fête rituelle 

dans le sokela. On y trouve différent kipotsake pour introduire l’excuse dans 

chaque sokela et pour clôture. Par exemple 

« Ataoko tsotsotra sahala amin’ny fandrake eny ny ahe, 
marañitse leke tsa amin-jarane. Ka lehe mifopoke hoe ny 
renitrandrake ka masiaka leke sy ny zanane »  
(Je ferai simple comme le rabot qui est aiguisé même sans 

                                                 
62 Corpus, I, 4, ligne 10 p. 13 



 47 

manche. Et quand la mère tanrec hiberne, elle est méchante 
même sans ses petits.)63 

 

Le kipotsake a une fonction « eshetico-stylistique » aussi comme le fita-

roña comportant deux phrases, composées d’une phrase principale et d’autre 

phrase subordonnée mais ces deux phrases se terminent par la même rime. On 

utilise aussi le kipotsake lors de la visite d’une famille qui vient d’avoir un nou-

veau né. Les Betsileo sont très riches en kipotsake.  

II.1.2.3 Le Fandiambola 

Le fandiambola vient de deux mots “dia” (passer) et « vola » (parole) avec 

de préfixe « f » suivi de suffixe « an » pour obtenir la nominalisation (f-an-di (k) 

am-bola). Le fandiambola représente une ou plusieurs phrases utilisées par le 

mpisokela ou mpikabary (orateur) pour passer d’une idée à l’autre lors de son 

discours. 

Dans un sokela ou kabary, il y a beaucoup d’idées à transmettre, il y a 

l’idée de pardon, d’excuse, de remerciement en vers Dieu et envers les auditeurs 

de ces idées. Le discoureur ou l’orateur fait intervenir le fandiambola. 

Il montre la capacité d’un Betsileo de rapprocher deux choses différentes 

par le moyen de son habilité à manipuler la parole. Il est un genre plus mûr par 

rapport ou kipotsake. Non seulement il parle de la réalité, mais aussi il suit la lo-

gique de la parole. Pour éclaircir cette idée, prenons l’exemple de fandiambola 

suivant, 

« Ny dondò hoe misy farene, ka ny jàdo misy fiarenane, oae ny 
hazo firà e manam-pototse ka ny hazo vaky manañila, ny dia 
añañ’ala mana ny antone ka ny atsiva mañeno mana ny fotoane. 
Oa e ny tsipoy hoe matin’ino ka ny vorombe maty nanahoa ? 
Avadibadiho fa ao ny ferine. »64 

                                                 
63 Corpus, I, 4, ligne 14, p. 16 
64 Corpus, I.3, ligne 25-29, p .11 



 48 

Dans ce fandiambola, le mpisokela fait allusion au dondò, au jàdo, hazo 

firà, tsipoy…pour introduire l’annonce de la raison de fête rituelle. Dans ce cas, le 

fandiambola sert donc à introduire une idée à partir d’une évocation de plusieurs 

vérités incontestables. Ce qui semble donner une légitimité, non seulement à la 

prise de parole mais au contenu de la parole elle-même. Solofo le définit comme 

une phrase de transition utilisée par le mpisokela ou le mpikabary pour induire au 

contenu véritable de la communication, 

« Ny fandiambola dia fehezanteny teteza-mita ampiasain’ny 
mpisokela na mpikabary eo añelañelan’ny lohahevitse maro 
samihafa, izay milaza ny zava-misy. »65 

II.1.2.4 Le Kalambalala 

Le kalambalala est encore un des genres littéraires betsileo les plus re-

connus dans la région de l’Arindrano. On l’utilise pour mettre en évidence ou va-

loriser, le message ou l’idée à transmettre dans le discours. Dans ce cas, les 

Betsileo n’ont pas l’habitude de parler ouvertement d’une chose bonne ou mau-

vaise. Ils cherchent des moyens pour l’exprimer autrement pour ne pas heurter la 

sensibilité les autres. Autrement dit, le kalambalala fonctionne comme une sorte 

d’euphémisme ou d’expression permettant de contourner un tabou linguistique. 

Donnons tout de suite une illustration dans un exemple simple. Il est toujours très 

délicat de devoir annoncer la mort d’un membre d’une à ses autres membres, 

surtout si la mort est survenue au cours d’un voyage loin du village natal. 

Alors pour s’acquitter de ce devoir délicat, il convient de dire qu’il y a du 

sokela qui ne tourne pas rond sokela mivàla  à tel endroit. Au moment où sa fa-

mille entend l’expression sokela mivàla, elle comprend déjà qu’il y un mort dans 

sa famille, au point qu’elle boit de l’eau avant de pleurer. Cette expression fait 

partie du kalambalala. Nous trouvons des fois des expressions de ce genre dans 

le sokela. 

Ces phrases du kalambalala ont une parenté sémantique qui justifie 

qu’elles s’enchaînent les unes après les autres sans hiatus. En voici un exemple, 

                                                 
65 Solofo cf. «liste des informateurs», p. 28 



 49 

« Hapetrako ny tsiñy hataoko amy tany tsa mete vole, hataoko 
amin’ny manjozoro tsako, halako tao izao ka hapetrako añy 
Mania ka havalan’i Mahatsiatra ka hokododoñin’ny Betsiboka. 
Añy e ro misy ny antsatsa menalela sy ny voay mena vava ka 
mahaleo mahalanja aze izay.» 

Ce kalambalala a pour fonction de présenter des excuses avant de pren-

dre la parole ou plus précisément, avant d’entrer dans le vif du sujet. S’il faut 

entendre le tsiny comme une blâme que l’on reçoit dans l’effectuation d’une ac-

tion ou dans l’effectuation d’un acte de parole, il s’agit ici de se prémunir contre 

elle en prétendant 

« Pouvoir l’abandonner dans un champ impropre à la culture, 
pouvoir la mettre dans un champ où le maïs ne peut pas porter 
des épis, pouvoir la jeter dans le fleuve Mania pour qu’elle soit 
en dérive dans le fleuve Mahatsiatra et qu’elle soit malaxée par le 
fleuve Betsiboka. Car là-bas il y a du requin à la langue rouge 
(méchante) et le crocodile à la bouche rouge (méchante) qui 
peuvent l’emporter.»66 

La plupart du temps le kalambalala ne se prononce pas dans le kabary 

parce qu’il est un « hatsikana » 67(comédie) et donc quelque chose de plaisante 

pour attirer le goût des auditeurs. Or le kabary est un discours sérieux tant que 

tel le kabary exige donc des paroles bien ordonnées et bien claires. Tandis que 

le sokela est un discours d’usage quotidien, il accompagne les salutations, à 

cause de sa fréquence, le sokela intègre en son sein quelques aspects ludiques 

pour lutter contre l’usure. Le kabary est plutôt rare parce qu’il concerne toujours 

les grands événements. 

II.1.2.6 Le ohabola (proverbe) 

Le ohabola est un art oratoire qui se distingue par sa force de persuasion 

parce que le proverbe remonte dans la nuit des temps et sont compris comme un 

doxa populaire, donc comme une vérité universelle. Il est utilisé par un orateur 

pour attirer l’attention des auditeurs et pour prévenir les blâmes. Il est un genre 

                                                 
66 Corpus, I, 3, ligne 10-14, p. 10 
67 J. RAINIHIFINA, opcit. , p. 206 



 50 

auxiliaire dans la mesure où il n’est pas autonome mais s’insère dans d’autres 

discours comme le kabary ou le sokela. 

Néanmoins, certains discoureurs professionnels sont capables de com-

muniquer par la seule production de proverbes et de contre proverbes dans les 

joutes verbales lors d’une demande en mariage traditionnelle, par exemple.  

Le ohabola marque le caractère spécial du style Betsileo, du point de vue 

vestimentaire, langage et gestuel. Puis il facilite pour les auditeurs la bonne 

compréhension d’un discours. Ensuite, il est un langage poétique, c’est-à-dire 

une poésie brève mais claire, facile à retenir par cœur, quelque chose de char-

mant et de rythmé. En tant que poésie, il parle parfois de choses simples mais 

importantes et considérables, c’est la raison pour laquelle il joue un rôle persua-

sif  dans la communication orale afin d’attirer l’attention des auditeurs. Le oha-

bola est une expression ancestrale donc c’est un moyen de transmission de la 

sagesse malgache parce qu’il présente la réalité de la société. Cette réalité est 

constituée par les coutumes, la relation familiale. Voici ce que Dubois dit à ce 

propos, 

«Presque nos proverbes sont comparaisons tirées de la vie et des 
observations courantes. »68 

Alors, tout ce qui se passe dans la communauté Betsileo est résumé par 

leur ohabola .Il faut remarquer que chaque région possède ses proverbes spéci-

fiques en plus de ce qu’elle partage avec les autres régions. En mouvement 

rythmé et en caractère « concret »69. Cet ohabola couronne le kabary et vivifie le 

sokela, ceux sont des lieux privilégiés pour un orateur pour employer des oha-

bola. « Ho lany ihany ve ny vare tambe, ka tsy aleo lany amin-teña miana-

kaby »70. Par conséquent, l’auditeur focalise son attention et éprouve du plaisir 

lorsqu’il arrive à trouver le lien qui unit le ohabola et le discours dans lequel il 

s’insère. 

                                                 
68H.M. DUBOIS, opcit. , p. 1295 
69 H.M. DUBOIS, ibid. 
70 Corpus, IV, p.27, ligne3 



 51 

A Madagascar, chaque ethnie a son propre proverbe, mais les Betsileo 

ont quelques traits spécifiques d’abord du point de vue de forme, il est « serré et 

elliptique »71 comme,  

« Valala tsa an-taña tsa atolo-jaza.» 
(Une sauterelle qu’on n’a pas dans la main, il ne faut pas la 
promettre à un enfant)72 

Cela veut dire qu’il faut avoir le don en premier lieu pour pouvoir 

l’annoncer en qualité de don, sinon, ce sera une promesse d’ivrogne.  

Le proverbe est un art extraordinaire parce que c’est une expression an-

cestrale dans laquelle est enregistrée la sagesse d’une civilisation. Voilà ce que 

BAKOLY Dominichini- Ramiarimanana dit à ce propos, 

« Ny ohabolana no anisan’ny haren-tsaina sarobidy indrindra 
nolovantsika tamin’ny Ntaolo »73  
(Le proverbe est l’une des richesses culturelles les plus chères 
que nous ont légué les ancêtres). 

                                                 
71H.M. DUBOIS, opcit. ,  p. 1295 
72 D.R.BAKOLY, Exemples et des proverbes des anciens n° 1282, p. 225. 
73 D.R.BAKOLY, opcit., p. IX 



 52 

II.2 LES TEXTES PROSAIQUES 

C’est une sorte de texte long qui n’a pas de rythme. Il a la forme du dis-

cours ordinaire. Il y a beaucoup de textes prosaïques mais nous allons seule-

ment parler de quelques-uns qui caractérisent la tradition orale dans la région du 

betsileo, bien que les uns soient partagés avec les autres régions. 

II.2.2 Le Kabary 

Le kabary est un genre rituel non chanté. Il exprime non seulement la va-

leur du rite ou du coutume malgache, mais constitue aussi la sagesse malgache, 

dans la mesure où il valorise la fête et d’autres rites. Le kabary est un discours 

un peu long qui annonce la raison d’un comportement donné. Dans ce cas il res-

semble au sokela car le sokela aussi énonce la raison d’une telle réunion. Le 

kabary importe beaucoup plus dans la fête rituelle. La réalisation suppose 

l’insertion de fandiambola, de fitarona, et de l’ohabola. Voici comment Lucien 

Xavier M. Andrianarahinjaka dit à propos du kabary, 

« Le kabary est l’un des genres le plus strictement règlementé du 
système littéraire traditionnel, et ceci ne semble pas être un fait 
particulier à la tradition Betsileo.»74 

Cela veut dire que, le kabary an-dañòna est à la fois prosaïque et poéti-

que. Prosaïque, le discoureur énonce ses propos d’une façon commune, .La 

longueur du discours spécifiquement marquée. Poétique aussi, dans le sens qu’il 

renferme beaucoup de genres littéraires comme les rimes, de métaphores, des 

proverbes et tant d’autres caractères. 

En un mot, le kabary est un genre particulier parce qu’il est réservé aux 

personnes adultes, en particulier aux hommes mûrs En effet l’homme est père 

de famille et à Madagascar la famille paternelle domine. De surcroît c’est à partir 

de cet âge que les hommes connaissent leur généalogie et ils font déjà 

l’expérience de cet art. En outre, le kabary demande beaucoup de réflexions 

pour éviter de dire des bêtises. C’est la raison pour laquelle, le mpikabary ou le 

porte-parole a besoin de la bénédiction pour arriver jusqu’au bout, car s’il com-

                                                 
74 A.LUCIEN XAVIER MICHEL, opcit. , p. 236 



 53 

met de faute de parole ou de l’oubli surtout au moment d’exhumation, les audi-

teurs ne pensent à autres choses que de diffamer sans merci ce mpikabary.  

Par la suite, celui ci devient un sujet de discours aussi longtemps que 

possible. Dans ce cas le mpikabary a besoin de préparation, d’exercice, et de 

concentration ; puisque c’est infamant d’être ridiculisé devant le public. A ce pro-

pos cette phrase le confirme, 

« Fa izany « voatsaingoka, satria « ota »   kabary mantsy dia 
very hasina ka ataon’ny vahoaka resaka ombieny ombieny, ary 
tsy sahy miseho vahoaka mihitsy mandritra ny taona iray na 
roa.»  
« Celui qui est méprisé à cause de son discours perd sa dignité, 
sera sujet de discussion populaire, et n’ose plus se présenter 
devant le public durant un ou deux ans. »75 

Le kabary comporte quelques sous-genres comme, discours de festivité, 

discours d’Etat, discours de noces, et discours d’enterrement. Normalement, un 

vrai kabary est dit à haute voix, légèrement crié sur un ton plus élevé. Maintenant 

nous allons voir le sokela pour mieux marquer la distance qui le sépare du ka-

bary. 

II.2.3 Le Sokela du kiridy 

Il faut souligner que le sokela revêt deux sens, en premier sens, ce mot 

traduit une manière de saluer. Il ne s’agit pas d’une salutation simpliste mais 

d’une salutation comportant plusieurs séquences. D’abord, on se dit bonjour, 

suivi de demande des nouvelles ; et puis s’ajoute des formalités des courtoisies 

couronnées par des blagues, et des paroles amusantes. Enfin, on aborde le vif 

du propos. 

En second lieu, le sokela est un « discours à caractère éloquent »76 aussi. 

Il a une fonction « esthético-rituelle »77. Cela veut dire qu’il s’exécute dans un 

contexte bien déterminé. Il fait partir de la fête rituelle parce qu’au début de cette 

                                                 
75 ANDRIAMAMPIHATONA, kabary betsileo & riba malagasy p. 14 
76 A.LUCIEN XAVIER MICHEL, opcit. , p. 277 
77 A.LUCIEN XAVIER MICHEL, ibid., p. 278 



 54 

fête il y a un échange de parole entre deux ou plusieurs personnes. Le porte-pa-

role félicite les invités qui arrivent, salue et annonce la raison de la fête rituelle ou 

le manivory. Cela commence par l’excuse. L’interlocuteur remercie d’abord le 

porte-parole tout en réitérant la manivory, puis il donne l’offrande. C’est la raison 

pour laquelle le sokela se définit comme appartenant à une structure dialogique 

cette phrase énonce, 

« Le sokela désigne un échange de discours entre hôte qui 
accueille et les arrivants à l’occasion d’une visite ayant un 
caractère rituel. »78 

Pendant la fête rituelle, il importe d’expliquer le pourquoi de la réunion, 

remercier ceux qui sont venus avec des cadeaux, et inviter l’assistance au ban-

quet et à la cérémonie. Ce discours appelé sokela est le fruit d’un savoir-faire 

particulier en matière de linguistique et de rhétorique79. Quoique le sokela 

ressemble un peu au kabary, on remarque quelques différences au point de vue 

de contenu. Le sokela comporte beaucoup de kipotsake, de fitaroña, de kalam-

balala80. Alors, il s’intéresse surtout sur la forme, sur l’extérieur. Tandis que le 

kabary insiste sur le fond. De surcroît, le sokela ne sélectionne aucune hiérarchie 

sociale, contrairement au kabary, il peut être effectué aussi bien par les jeunes. 

C’est pourquoi le sokela est l’apanage des jeunes garçons. Il est le premier dis-

cours dans lequel les jeunes commencent leur initiation à la prise de parole. 

Le sokela a pour fonction de marquer et de souligner la transcendance ho-

rizontale de l’existence, on peut dire qu’il s’agit d’une forme de salutation élabo-

rée. 

 

 

 

                                                 
78 http, //www.africa-orale/archives/ fichier. Phtml ? Numéro = 117 
79A. LUCIEN XAVIER MICHEL, opcit. , p. 277 
80 Corpus, I. 2, p. 6 et Corpus, I, 3, p. 10, et I.4, p.13 



 55 

Voici un tableau qui résume les genres littéraires oraux Betsileo et ses 

contexes, 

 

AGE SEXE GENRE 
LITTERAIRE 

FONCTION CONTEXTE 

Moins de 18 ans Homme 
Femme 

Horija Distraction, loisir Kiridy,  
Cérémonie, 
Réunion fami-
liale  

Plus de 18 ans Homme 

Femme 

Ohabola 

Zafindraony 

Ethico-social 

Evangélisation, 

Distraction, loisir 

Kiridy,  

Cérémonie, 

Réunion fami-

liale, exhuma-

tion, éducation, 

funèbre 

Moins de 30 ans Homme 
Femme 

Sokela, Rary 
Fitaroña, Ki-
potsake  
Fandiambola  
Kalambalala 

Ethico-rituelle 

Esthético-stylis-
tique 

Phrase de trasi-
tion 

Kiridy,  
Cérémonie, 
Réunion fami-
liale, discours  

Plus de 30 ans  Homme Kabary Ethico-rituelle Kiridy,  

Cérémonie, 

Réunion fa-
miliale, ex-
humation 



 56 

  

 

 

 

 

 

TROISIÈME PARTIE,  

ETUDE ET INTERPRETATION 



 57 

III.1 ETUDES ET INTERPRETATIONS 

Pour les Betsileo, comme pour tous les Malgaches, il y a des rapports de 

réciprocité et de complémentarité entre les vivants et les ancêtres. Dans ces 

rapports les vivants ont le droit et le devoir de demander des biens et des se-

cours aux ancêtres, et les remercier pour les biens qu’ils ont reçus. Ces ancê-

tres, pour leur part, ont l’obligation et le devoir d’aider les vivants, c’est ce que 

rapporte un proverbe malgache en ces termes, 

«Raha razana tsy hitahy mifohaza hihady vomanga.  
Si vous êtes des ancêtres qui ne vont pas protéger, réveillez-vous 
pour déterrer les patates.» 

Si, les vivants ont joui de tel on tel bien comme la guérison d’une maladie, 

la bonne fin de construction d’une maison, la réussite d’un enfant à l’examen ; 

c’est qu’il y a des ancêtres veillent sur eux. Dans la pratique du kiridy, cette 

croyance se manifeste à travers tous les rites ; et tous les symboles qu’on utilise 

lors de cette cérémonie la justifient. D’où l’importance des études et interpréta-

tions des rites et des symboles utilisés pendant le kiridy. Puisque, 

« Aucune société ne vit sans rites »81. 

 

Il faut souligner l’existence de la double transcendance qui surpasse le vi-

vant dans sa vie quotidienne. La première transcendance réside dans l’existence 

des esprits des morts et des ancêtres. La seconde transcendance concerne le 

créateur. Les Malgaches sont convaincus que c’est le créateur qui a façonné 

l’homme. Le créateur est donc la substance qui fait que l’homme soit l’homme. 

Quoiqu’il en soit les Malgaches s’aperçoivent que le créateur, après avoir crée 

l’homme ne s’en occupe plus de lui. Toutefois, il confie aux ancêtres de trans-

mettre aux vivants la vitalité et tout ce qui a rapport de cette vitalité. Fait parti des 

corollaires de cette vitalité ; la santé, la prospérité des activités économiques, le 

bonheur familial, et tant d’autres. En principe, les Malgaches passent toujours 

                                                 
81C.H. FAVROD, Anthropologie, p. 178 



 58 

par la première transcendance pour confier la deuxième transcendance aux an-

cêtres. 

III.1.1 Les rites 

III.1.1.1 La consultation des astrologues 

On a dit aussi que, pour célébrer un kiridy, il faut consulter les astrolo-

gues, approximativement deux à trois mois avant la cérémonie. Pour les Malga-

ches, en particulier le Betsileo, il y a des rapports entre les phénomènes astrolo-

giques et la vie des hommes d’ici bàs. Les astrologues, ce sont des gens qui sa-

vent lire le mouvement de ces phénomènes astrologiques. En sachant cela, ces 

gens savent déjà ce qui va se passer dans l’avenir. Aussi, avant de faire des 

choses importantes, comme le kiridy, faut il consulter un astrologue. Ce dernier 

peut déterminer le moment favorable et indique les moments néfastes à 

l’accomplissement d’un rite. C’est lui qui doit déterminer le moment faste pour 

faire la cérémonie. Sans consulter l’astrologue, celui qui fait le kiridy ressemble à 

quelqu’un qui saute à l’aveuglette. Il ne sait même pas ce qui doit se passer au 

cours et après la cérémonie. Il ne sait pas non plus si le moment où il va faire la 

fête est favorable ou non. C’est pourquoi cette phrase affirme,  

« L’astrologue est garant contre les risques éventuels, d’erreurs 
ou d’oublies. »82 

III.1.1.2 Le Fanambàña 

Le mot fanambana est un nom dérivé du radical ambaña, accompagné du 

préfixe « f », qui marque la construction des noms et suffixe « ana » qui marque 

aussi le circonstanciel. « ambana » c’est une manière d’inviter quelqu’un ou 

quelque chose personnifié à se mettre à disposition en quelque sorte. 

Ainsi, le fanambàña est un rite par lequel les gens invitent les ancêtres ou 

le fahasivy à se réunir dans un lieu quelconque pour qu’ils puissent les invoquer 

facilement dès que le saotse commence. Avant de commencer le saotse il faut 

prévenir (ambana) les ancêtres car ils habitent en quelque part à Ambon-

                                                 
82P.L. PACAUD, opcit. , p.122 



 59 

drombe83, pour les Betsileo et pour les gens du plateau central de Madagascar. 

Deuxièmement, il faut les prévenir aussi pour qu’ils puissent avertir à leur tour 

leurs pairs de manière à ce que ceux-ci prennent les dispositions nécessaires 

pour honorer la fête rituelle.  

En tout cas, comme nous l’avons vu on sait que les ancêtres sont trans-

cendants ; en tant que tels, ils sont supérieurs. Dans la vie courante, quand on 

veut se mettre en contact avec un supérieur, il faut prendre à l’avance un rendez-

vous à titre de politesse et de respect. Dans ce cas, on peut déduire que dans 

le fanambàña les gens reconnaissent la supériorité de leurs ancêtres. Par ce 

geste, les gens manifestent leur respect envers leurs ancêtres. 

III.1.1.3 Le Totovary sasatse 

Le totovary sasatse a un double sens. Dans le premier sens, il s’agit d’une 

manière de piler le riz destiné au sacrifice selon les règles établies par les ancê-

tres. Dans le deuxième sens, il contient l’idée de l’invocation. Il s’agit de prière 

adressée à Dieu et aux ancêtres. Par ce rite les gens prient les ancêtres pour 

qu’ils n’interrompent pas la croissance du riz dans la rizière, vu que les vivants 

ne cessent jamais de cultiver. 

Généralement les offrandes destinées aux ancêtres sont spécifiques ; par 

exemple, ce rite (totovary sasatse) se manifeste par l’action de piler du riz à plu-

sieurs personnes simultanément sur un mortier et de manière ininterrompue 

jusqu’à ce que le riz devienne blanc. Ce geste marque la supériorité et le respect 

des ancêtres. 

                                                 
83 Ambondormbe est une montagne où résidet tous les esprits de tous les morts. 

RAKOTOARISON (A.M.H.) Les valeurs traditionnelles relatives à la gestion durable des 

ressources naturelles, exemple d’Ambondrombe A/vao Tsieniparihy. p. 7.  



 60 

 Photo 8 , FEMMES PILEUSES 

 

Antoñombato, 15 Juillet 2004 

III.1.1.4 Le Sokela 

Pour les Betsileo, le discours a une valeur précieuse. Rien n’est pire que 

de n’être pas mis au courant par un discours, surtout quand il s’agit d’un discours 

concernant les motifs d’une cérémonie. 

Partant de ce principe, les gens d’Arindrano font toujours de discours, en 

particulier le sokela à l’ouverture de toutes cérémonies, y comprise celle du ki-

ridy. Le sokela, en tant que forme élaborée de salutation renseigne nous seule-

ment sur ce qui s’est passé de part et d’autre pendant le moment de séparation 

ou se présente comme une conjuration du sort s’il anticipe la future séparation. Il 

peut recevoir en son sein des kipotsake et des proverbes. La raison de ce soin 

est que pour le Betsileo, la parole constitue une valeur précieuse. 

Pour Hegel, cette parole se définit comme instrument nécessaire de 

communication de la pensée. En elle-même, la pensée n’a pas de réalité. Pour 

être réelle, il faut que la pensée s’exprime par la parole, de même par le langage. 

De surcroît, pour les Malgache, la parole s’identifie à la vie, aina. Interrompre la 

parole revient à couper la vie. A juste titre le proverbe malgache stipule que, 

« Manapa-teny manapak’aina ». 

Poussés par cette philosophie les Betsileo mettent toujours l’accent, sur le 

discours, lui donnent une place importante dans toutes les cérémonies qu’ils ré-



 61 

alisent. Le choix des jeunes hommes pour porter la parole dans le discours du 

kiridy se fait en fonction de leur capacité mémorielle et de leur aptitude à soigner 

le discours. 

III.1.1.5 Le sens de l’orientation vers l’Est 

Nous avons dit précisément que, pendant le kiridy, on fait du fanambàña. 

Durant le fanambàña, tout le monde entre dans la salle de sacrifice et se tourne 

à l’Est, où le chef de famille asperge trois fois de l’eau immaculée. Le choix de ce 

point cardinal n’est pas par hasard. Il est significatif. Car, pour les Betsileo, l’Est 

est un lieu des ancêtres, Alahamadin-tany84 cet ainsi que Pacaud affirme,  

« L’Est est le premier point d’attache, le lien quotidien et 
permanent entre les vivants et les mort. »85 

Un endroit où le fils de Dieu est perdu86. L’Est est un lieu sacré ; Lieu où 

se lève le soleil, l’Est se reconnaît comme source de lumière et de vie. 

L’Ouest est un lieu du coucher du soleil, et considéré ainsi comme source 

du mal, de la mort et du péché primordial, par contre l’Est est reconnu comme 

source de tous les biens. Ainsi, selon la tradition ; les Anciens Betsileo posent 

toujours les matériaux de la cuisine dans la partie Est de la maison. Car le repas 

est destiné à la bouche qui se situe dans la partie supérieure du corps. 

III.1.1.6 La veilléé 

Nous avons que la nuit qui sépare la venue des invités et le jour du kiridy 

proprement, il y a une veillée. Pendant cette veillée, les gens jouent, chantent le 

horija, dansent, ils partagent et boivent de la boisson alcoolique (le toaka). On 

sait aussi que pendant cette nuit, les règles qui régissent l’interdit de l’adultère 

sont suspendues, alors les jeunes filles et les jeunes garçons font du va et vient, 

d’une case à l’autre pour se rencontrer. Il en est de même pour des femmes et 

des hommes qui ne veulent pas rater cette occasion permissive. 

                                                 
84A.D.P. RAZAFINTSALAMA, opcit. , p. 53 
85P.L. PACAUD, opcit. ,p. 80 
86 R. JAOVELO-DJAO, opcit. , p.21 



 62 

Bref, tout le monde entre dans le désordre. Cette entrée dans le désordre 

ne se fait pas pour rien. Elle signifie l’attachement des vivants à la vie des ancê-

tres primitif, et rappelle la vie des gens dans la période du chaos primitif, à 

l’époque où il n’y avait encore ni loi, ni règle, et où tout est en désordre. 

Dans ce sens, on peut conclure, que la pratique du kiridy comporte une 

dimension initiatique, en effet, le retour dans ce chaos primordial symbolise l’an-

nulation du vieillissement accumulé par écoulement dit. Ce retour à l’origine 

permet de prendre un nouveau départ. Il s’agit en quelque d’une expérience de 

la vie telle qu’elle s’est présentée dans la nuit des temps. En faisant cela, ils 

confirment leur attachement, (leur souci de garder) à la tradition de leurs ancê-

tres et leur respect de la continuité de la vie entre les ancêtres et les vivants. 

III.1.1.7 Le saotse 

Pour entreprendre un kiridy, il faut effectuer un saotse. Le terme saotse 

pourrait avoir trois significations. Dans le premier sens, le saotse a le sens de 

« remerciement » et de « reconnaissance ». Le saotse est donc un rite sacrificiel 

par lequel le Betsileo manifeste sa reconnaissance envers Dieu et les ancêtres 

pour la préservation reçue d’eux. A l’origine de la cérémonie, les gens deman-

dent à Dieu et aux ancêtres quelque chose ou un secours pour 

l’accomplissement de tel ou tel acte. En réponse à cette demande, ces derniers 

s’obligent à donner à l’individu ce qu’il leur a demandé. Une fois la demande sa-

tisfaite, les vivants se trouvent dans l’obligation d’offrir un holocauste aux divini-

tés en guise de remerciement. Et c’est cela qui origine le kiridy.  

Dans le deuxième sens, le saotse peut signifier répudiation. Dans ce cas 

par le biais du saotse, les Betsileo remettent les ancêtres à leur place légitime. 

Autrement dit, il est question de reconnaissance de leur supériorité, de leur 

transcendance, de leur divinité. 

Enfin, le troisième et dernier sens du mot saotse est une prière. En tant 

que prière, il est un rite par lequel les vivants entrent en dialogue avec les ancê-

tres. Ils demandent des biens pour leur vie quotidienne, les remercient pour les 

bienfaits obtenus d’eux. Prière sacrificielle, le saotse est un rite au cours duquel, 



 63 

les gens octroient aux ancêtres leurs offrandes à manger et à boire87. Parmi, ces 

offrandes on peut citer, le toaka, le repas (riz), la viande (bœuf). La prière saotse 

a aussi pour fonction d’inviter les esprits à ne plus revenir dans le monde des 

vivants pour tourmenter les hommes puisque justement, ceux-ci sont en train de 

réaliser leur promesse. 

En effet, il est vrai, pour les Betsileo, les ancêtres sont vivants. Ils com-

prennent tous les besoins des vivants. Ils mangent, ils boivent. Ils dorment. D’où 

la phrase de l’officiant lors du saotse  

« Zanahary tsa ela mikama koa tahio añay olombelo hi-
hinañ’azy.»  
(Le créateur ne met pas du temps pour manger et qu’il nous 
bénisse, nous qui vont prendre les offrandes)88. 

Cette phrase montre que, pour les Betsileo, les ancêtres mangent. Et lors 

du saotse, ils mangent ensemble avec les vivants. Ceci justifie que le saotse est 

un rite par lequel les vivants entre en rencontre avec les ancêtres. Ils mangent 

ensemble, entretiennent un dialogue entre eux. 

Le saotse témoigne donc, en plus de la manifestation d’action de grâce 

envers les ancêtres, l’existence d’une action réciproque entre l’humain et les an-

cêtres. Entre autre, l’homme demande, les ancêtres exaussent ; l’homme remer-

cie, les ancêtres reçoivent ses remerciements. Il est donc question d’action réci-

proque entre les vivants et les morts. Il s’agit d’un moment représentant 

l’existence de la cohabitation entre les vivants et les morts. 

L’emplacement de ces deux catégories de repas représentent l’hiérarchie 

entre le monde des vivants et celui des divinités. Ces feuilles de bananiers sont 

le signe de la joie, de l’épanouissement de la vie d’où l’origine du terme «hivela-

dràve » (que les feuilles s’étalent) pour dénommer les cérémonies festives. 

                                                 
87 J. MAISONEUVE, les rituels, p. 33 
88 RAZAFIMBELO Vincent De Paul, cf. «liste des informateurs», p. 28 



 64 

III.1.1.8 Le fafa lapa 

Les fafa lapa (balayage de la salle de sacrifice) sont des rites finaux du ki-

ridy. Ce sont des rites de passage. Il s’agit de passage de désordre à l’état nor-

mal. Pendant la cérémonie, les gens quittent le monde de vivants, ils entrent 

dans le monde des ancêtres pour se mettre en contact direct avec eux. A la fin 

de la cérémonie, il leur faut, revenir à leur situation quotidienne. 

Pour cela, il faut entreprendre des rites tels que, les rites finaux qui cons-

tituent donc, le retour des vivants à leur monde quotidien. Lors de ces rites, 

l’officiant prend la parole, il remercie tous les invités pour leur présence à la cé-

rémonie. Après, tous les invités rentrent. Ils retournent tous à leurs villages res-

pectifs. 

III.1.2 Les symboles 

III.1.2.1 Le climat 

Comme nous l’avons dit, le kiridy ne se pratique pas à tout moment. Il se 

réalise toujours dans la saison sèche, au cours des mois d’Avril, Mai, Juin et 

Juillet. Ce choix de période est significatif. Certes pour les Betsileo, comme pour 

tous les Malgaches, la saison sèche correspond à la période d’abondance et 

l’absence de pluie qui risque de perturber la fête. Néanmoins, on assiste à des 

pluies fines qui sont considérées comme aspersion d’eau en signe de bénédic-

tion de la part des ancêtres. Il marque aussi le souhait. D’où le souhait, 

« Enga anie mba hanitsinitsy hanaranara »  
(que cela soit froid et doux) 

Ces vœux représente premièrement un souhait de guérison. En effet, le 

froid représente la guérison. Cela veut dire que quand une personne est en 

bonne santé on sent la fraîcheur dans sa peau. Au contraire quand elle est ma-

lade, la chaleur se sent dans l’organe tactile. Cela est vérifié par la hausse tem-

pérature témoignée par le thermomètre médical. On dit aussi en Malgache qu’un 

guérisseur ou un docteur, ou un sage femme a « la main fraîche » (manitsy tana) 

au cas où ce guérisseur fait preuve d’une efficacité extraordinaire dans sa capa-

cité de guérir. Quand un Malgache prononce ce souhait à quelqu’un c’est qu’il lui 



 65 

souhaite le bonheur, ce qui fait la pratique du kiridy énonce également le même 

souhait pour tous les cohabitant et tous les membres de la famille concernée. 

En plus, dans la cérémonie, il y a des jeux qui exigent des mouvements 

qui produisant la chaleur, c’est le cas de tauromachie. En effet, dans cette pé-

riode de froid, le besoin de la chaleur est ardent. 

III.1.2.2 L’eau lustrale 

Toujours au cours d’un kiridy, pendant le fanambàña, le chef de famille 

asperge trois fois d’eau lustrale à l’Est. Ceci est fait pour favoriser la rencontre 

avec Dieu et les ancêtres. Car en tant qu’êtres divins, les ancêtres sont des es-

prits purs, dépourvus de toute impureté. Or, les vivants, en tant qu’êtres maté-

riels, se mettent toujours en contact avec des esprits néfastes. Ainsi, pour être 

digne de se mettre en contact avec la divinité et les ancêtres, il faut que les vi-

vants adoptent un élément qui joue un rôle de purificateur qu’est l’eau lustrale. 

L’eau lustrale tient une importance notoire pour s’assurer du passage au sacré. 

D’abord comme son nom l’indique en Malgache, aucun oiseau ne l’a traversée. 

Ce qui signifie que, l’eau n’est pas encore souillée par aucun excrément 

d’oiseau. Cela traduit sa propriété, donc sa sacralité. Le fait de l’utilisation de 

cette eau permet de se passer non seulement de la souillure dermique mais 

aussi de toute souillure métaphysique. Par exemple la transgression de tabou 

souille l’homme et le rend profane. En tant que profane, il est impossible pour lui 

de se communiquer avec les ancêtres qui sont sacré. C’est ce qui explique la 

primauté de l’eau lustrale sur une eau ordinaire. 

En effet, l’eau est un liquide transparent qui vivifie tout être vivant, que ce 

soient les végétaux ou les animaux. Dans l’antiquité grecque, certains philoso-

phes, comme Thalès, reconnaissent déjà que tout vient de l’eau, tout redevient 

de l’eau89. Toutes choses se nourrissent de l’humidité et toutes semences ont 

une nature humide. L’eau est donc l’être premier duquel toute chose tire son 

existence. D’où cette phrase dit, 

                                                 
89 C.WERNER, la philosophie grecque, p. 18 



 66 

« Les eaux symbolisent la somme universelle des virtualités ; 
elles sont fons et origo, le réservoir de toutes les possibilités 
d’existences ; elles précèdent toute forme et supportent toute 
création. »90 

En plus, non seulement l’eau représente un élément qui vivifie toute 

chose, mais aussi elle est un instrument de purification. Il purifie la tâche de no-

tre humanité, la tache causée par notre contact avec toute sorte d’esprits néfas-

tes qui existent ici bas. En cela, l’eau facilite notre rencontre avec la divinité, de 

même avec les ancêtres.  

« Quand il y a un malheur ou une joie ou un sacrifice, il faut 
prendre l’eau ; […] parce que c’est dans l’eau qu’a été perdu le 
remède de zanahary.»91 

Quoiqu’il en soit, il ne s’agit pas de n’importe quelle eau. Car élément 

matériel, faisant partie des éléments du monde sensible, l’eau peut aussi se 

mettre en contact avec l’impureté qui la souille. Dieu et les ancêtres sont divins. 

En tant que tels, ils se définissent comme des esprits purs, sans taches. Ainsi, 

pour pouvoir s’assurer de l’effectivité de ce rôle de purification, il faut de l’eau 

pure, de l’eau immaculée. Cette eau là symbolise la pureté, et favorise ainsi 

l’accès des vivants au monde des ancêtres et des invisibles. Il ne s’agit pas non 

plus de l’eau chaude, mais de l’eau fraîche. Et la pratique du kiridy constitue le 

souhait de joie, de santé et de bonheur. Alors que le chaud (mafana) constitue 

un signe de malheur et de douleur, mafana fo (ayant un cœur chaud), se dit 

quelqu’un qui a un esprit sanglant, mafana tratra (ayant la poitrine chaude) se dit 

de quelqu’un qui perd souvent son époux ou son épouse. 

III.1.2.3 Le Tanty rindra 

Tanty rindra est une sorte de corbeille plate faite de type d’un petit jonc 

triangulaire cyperus alternifalius.92C’est un matériel de haute qualité pour le 

Betsileo. On met dans ce matériel les repas des grands parents, des chefs de 

familles. On y met aussi des viandes destinées aux ancêtres pour la marque de 
                                                 

90M. ELIADE, Le sacré et le profane, p. 112 
91 R. DUBOIS, Olombelona, p. 33 
92 H.M. DUBOIS, opcit. , p. 218 



 67 

respect. Car, pour les Betsileo, les ancêtres sont sacrés et transcendants. Non 

seulement, ils existent, mais aussi ils sont sacrés et supérieurs par rapport aux 

vivants. Les ancêtres relèvent de la divinité. Et, comme nous l’avons dit ils habi-

tent dans les nuages. Cette place montre la supériorité des ancêtres par rapport 

aux vivants. Pour cette raison, on met toujours des viandes ou des repas desti-

nés aux ancêtres dans le Tanty rindra sur la tête. 

III.1.2.4 Le Cri oh ! Oh !oh ! 

Dans la vie courante, on ne crie pas quelque’un par oh !oh !oh ! Mais par 

eh !eh !ou autres selon la région. Cela renforce la valeur éminente accordée aux 

ancêtres ; valeur qui exige un respect particulière de la part de la personne hu-

maine. Tel est le pourquoi de ce cri. Selon les Betsileo les ancêtres ne se rap-

prochent des vivants que s’il y a quelque chose qu’ils aiment. Ils ne s’en rappro-

chent pas non plus si l’on ne les appelle pas. Et ils ne quittent que si les hommes 

les répudient. Ainsi, pendant le kiridy, on crie trois fois, « oh !oh !oh ! .» Ce cri 

n’est autre qu’un moyen par lequel les gens appellent les ancêtres. Car durant le 

saotse du kiridy, ce sont les ancêtres qu’on va appeler. Ce chiffre trois signifie un 

nombre faste93. Cette notion n’est pas spécifiquement malgache, elle est univer-

selle. Ce nombre exprime ainsi un ordre intellectuel et spirituel, en Dieu dans le 

cosmos ou dans l’homme, c’est pourquoi il est un nombre parfait. 

III.1.2.5 Le Tapitsake 

Le tapitsake est un mot vernaculaire betsileo, qui désigne un bois par le-

quel les bouviers frappent les bœufs quand ils les gardent. Les Betsileo appellent 

aussi tapitsake l’argent qu’on donne à la famille d’un mort lors d’une visite de 

condoléance. Par exemple, si les Betsileo présentent la condoléance en ame-

nant un bœuf, ils donnent de l’argent à part pour ce tapitsake, pour que le mort 

soit bien enterré. Quand aux jeux de tauromachies du kiridy, le tapitsake a un 

double sens. Dans un premier sens, il signifie une bénédiction. D’ailleurs, l’usage 

de tapitsake à l’idée de bénédiction renferme l’idée de consentement. Les pa-

rents confèrent des bénédictions à leurs enfants qui décident de faire tel on tel 

acte. Lorsqu’ils partagent les consentements à cette décision. Ils ne donnent pas 
                                                 

93 R.M. RABEMANANJARA, Le Monde malgache, p. 88 



 68 

de bénédiction en cas de mécontentement ou de désaccord. Ainsi par le don de 

tapitsake, le tompon’omby exprime le consentement au don qu’ils offrent lors de 

cérémonie. Ils montrent qu’ils donnent de bon cœur. Dans ce cas, par le don de 

tapitsake, le tompon’omby (possesseur des bœufs) bénit ceux qui participent à 

ces jeux pour qu’il n’y ait pas de blessé. Car les bœufs sont des animaux mé-

chants, puissants et forts94. Malgré la croyance suivie, le rary les jeux se passent 

bien. 

 Photo 9 , DON DES TAPITSAKE 

 

Antoñombato, 17 Juillet 2004 

Par ce geste également, les gens du village montrent leur sens d’amour 

du prochain. Sans doute, cela se rapproche du christianisme et illustre 

l’expérience d’un verset biblique selon lequel, « aimer c’est tout donner ».  

Dans un deuxième sens, le tapitsake constitue une protection pour les 

bœufs. Les gens de la région appellent cette protection le hazarin’aomby (talis-

man des bœufs). Dans cette région, chaque famille a ses propres talismans. 

Pour ne pas désacraliser ces talismans de bœuf, ses possesseurs se doivent de 

donner le tapitsake car la désacralisation de ces talismans entraîne la blessure 

de ces bœufs ou la blessure de leurs possesseurs. C’est pourquoi la blessure 

est guérit sur place. C’est la raison pour laquelle les participants à ces jeux 

s’obligent de consulter le devin–astrologue.  

                                                 
94 R.M. RABEMANANJARA, opcit. , p. 85  



 69 

III.1.2.6 Le nombre six (6) 

Pour le Malgache, le nombre 6 symbolise l’abondance, la suffisance, la 

vie, la réussite et le bonheur. D’où l’expression, 

« Ho eni-noro ho enim-kaveloma.   
Que vous soyez débordé de joie, de vie pérenne.» 

Ainsi, avant de faire le saotse du kiridy, les gens tournent six fois les 

bœufs dans le parc ? Et ceci, comme nous l’avons dit, se réalise tout de suite 

après le jeux de tauromachie, ou plus exactement avant le « saotse añaty vala » 

(prière dans le parc). Ce geste est une conjuration des actes des ennemis et des 

esprits. 

Enina (six) comme adjectif, signifie aussi, 

« Qui a sa part, pourvu »95 

Il est le nombre de la bénédiction.Il est interdit de continuer les jeux de 

tauromanchies après le saotse ou harovoanjo, puisqu’ils retardent l’heure du 

sacrifice. Pourtant, les participants en profitent cette occasion pour obtenir la 

bénediction, de même les adultes ne ratent pas cette occasion. Comme son nom 

l’indique haro « mélange » et voanjo « richesse », cela veut dire que la richerche  

vient des ancêtres. A ce moment là, grace aux relations verticales qui existent 

entre les hommes et ces êtres invisibles que nous avons dit plus haut, chacun 

bénéficie sa part  de la part des ancêtres.96 

III.1.2.7 La signification du toaka 

Dans la cérémonie du kiridy, on partage du toaka (boisson alcoolique). Le 

toaka est une boisson alcoolique qui peut procurer de l’ivresse. D’après les peu-

ples primitifs, par l’ivresse l’homme peut dépasser sa condition d’homme. Dans 

ce cas, dépourvu de son humanité par cette ivresse, l’homme se réduit à l’état 

animal. Mais dans son sens positif, l’ivresse conduit au monde de la divinité. A 

                                                 
95 L. MOLET, La conception malgache du monde, du surnaturel et de l’homme en Imerina, tome 

1 p. 84 
96RASIJA Joseph, cf. « listes de informateurs », p.28 



 70 

ce point de vue, ayant dépassé sa frontière de l’humanité dans l’ivresse, les vi-

vants peuvent s’ouvrir au monde de la divinité et des ancêtres. 

C’est probablement la raison pour laquelle les Betsileo adoptent toujours 

le partage de toaka dans toutes les cérémonies sacrificielles, y compris le kiridy. 

Ils croient que ce partage de toaka facilite leur accès au monde de leurs ancê-

tres. Car dans cet état d’ivresse ils peuvent briser facilement la frontière qui les 

sépare de leurs ancêtres. Dans l’état d’ivresse, les vivants se sentent intégrés 

dans le monde de la divinité par l’état de transe. Qui dit fête, dit boisson. Dans 

toutes les cérémonies traditionnelles joyeuses (lañona), l’alcool est une forme de 

respect dû à tout invité ; 

Non seulement, le toaka est une boisson alcoolique, mais aussi il est la 

boisson préférée par les ancêtres. De ce point de vue, RANDRIANARISON 

(A.N.M) le définit comme, 

« Un cadeau par excellence pour les ancêtres. »97 

Ainsi, pour mieux communiquer avec les ancêtres, les gens du village 

préfèrent de leur partager le toaka. Mais ici, il ne s’agit pas de n’importe quel 

taoka, il s’agit de lohan- toaka qui est de la première qualité, car parmi le toaka, il 

y a le lohan-toaka (la première qualité du toaka) qui est un toaka pour les autori-

tés et pour les hautes personnalités, le faharoa (deuxième qualité), toaka pour le 

commerce et le fahatelo (troisième qualité), toaka pour la foule ou pour la masse. 

Dans la vie quotidienne, le lohan-toaka coûte beaucoup plus cher et 

s’avère difficile à trouver par rapport aux toaka de ces deux autres qualités. Il 

coûte au tour de 15.000 fmg par litre. Alors que les autres  toaka (le faharoa et le 

fahatelo) varient autour de 10.000fmg. Ainsi, ce choix de lohan-toaka pour les 

ancêtres marque la reconnaissance des vivants pour la supériorité des ancêtres. 

Car pour eux, les ancêtres sont supérieurs et transcendants. Ils méritent de boire 

du toaka de la meilleure qualité.  

                                                 
97A.H.M. RANDRIANARSON, Les valeurs traditionnelles relatives à la gestions durable 

exemple Ambalavao Tsieniparihy, p. 55 



 71 

III.1.2.8 Le sens des feuilles vertes  

On a dit qu’avant de commencer le kiridy, les gens s’obligent de construire 

une maison verte (traño maitso), maison d’eucalyptus avec ses feuilles vertes. 

Dans cette maison la famille qui fait le kiridy reçoit tous les invités pour manger. 

Après ce repas dans la cabane, il y a aussi le repas dans la salle de sacrifice. Ce 

dernier est réservé seulement à la famille concernée, et s’appelle le saotse an-

trano. Là encore, ils mangent avec la main, et mettent le repas sur des feuilles 

vertes, plutôt qu’avec les cuillères et les assiettes comme d’habitude.  

Cet usage de la couleur verte a pour symbole l’espérance. Ce symbolisme 

est normal pour une société agro-pastorale. C’est également le symbole de la 

vie, il marque aussi l’existence de la vie, le aina. En effet, une feuille d’arbre, de 

son vivant reste toujours verte. Mais, au contraire, une fois que cet arbre est 

mort, ses feuilles changent tout de suite de couleur. Ainsi, en faisant intervenir 

cette couleur, les Betsileo montrent donc leur croyance en la continuité de la vie, 

ainsi qu’il s’agit d’une manière de nier la mort, conformément à la fonction du 

kiridy qui implique le retour au chaos initial pour renouveler la mort. En plus, cet 

emploi des feuilles pour le repas de saotse est un retour à l’expérience des an-

cêtres  qui ont ignoré les produits manufacturés que sont les assiettes et les 

cuillères. Par ce retour en arrière, le kiridy nie l’écoulement du temps par affirma-

tion de « l’immortalité »98, c’est d’ailleurs ce triomphe de la vie qui autorise la li-

cence sexuelle pendant la veillée du kiridy. Cet usage marque aussi 

l’attachement des vivants à la tradition des ancêtres. Car pour le Betsileo, 

comme pour tous les Malgaches, il y a toujours des rapports de réciprocité et de 

complémentarité entre les vivants et les ancêtres, les vivants et les morts. Pen-

dant le saotse, ce rapport est actualisé lorsque les gens communiquent et re-

mercient Dieu et les ancêtres.  

III.1.2.9 Le repas 

Le kiridy implique un grand banquet qui s’appelle localement « nahandro 

be ». Le grand banquet se passe dans la maison verte tandis que le grand repas 

se fait dans la salle de sacrifice. Pour les Betsileo, ces repas à base de riz sym-
                                                 

98 J. CHEVALIER & A. GHEERBRANT, Dictionnaire des symboles, p. 1002 



 72 

bolisent la force vitale, l’aspect rituel de ce grand repas a pour fonction d’affirmer 

la continuité de la « vie ». S’il n’y a pas de repas, il n’y aura pas de vie. La raison 

pour laquelle le riz est la nourriture de base pour les Betsileo voire pour les Mal-

gaches. Robert DUBOIS, a propos du riz, affirme qu’il s’agit là d’,  

« Une intégration exigée par la condition humaine répond à la 
volonté de son créature.»99 

Le riz marque aussi la multiplication des générations et signe de la pros-

périté comme le bœuf et signe d’abondance. Il symbolise la réincarnation des 

ancêtres dans les générations successives. 

On peut dire que les ancêtres ne sont pas créateurs de la vie, ils en sont seulement les transmetteurs. 

Cette transmission se fait par l’intermédiaire de génération. Cela veut dire que la vie vient donc des ancêtres en 

passant par les grands parents, les parents pour aboutir afin aux enfants. Alors les ancêtres sont considérés non 

seulement comme fondateur d’une communauté mais aussi comme gardien de la tradition. 

 Photo 10 , REPAS DES ANCETRES 

 

Antoñombato, 17 Juillet 2004 

Le riz figure parmi les offrandes aux êtres invisibles pour que subsiste la 

continuité de vie depuis les ancêtres jusqu’à nos jours. Le riz et la viande sont 

inséparables dans la manifestation du kiridy de la même manière que Dieu et les 

ancêtres ne font qu’un, pendant le saotse. 

Le repas du kiridy témoigne aussi de la double transcendance de l’homme 

malgache dans le réseau de relations de vivant à vivants et dans le réseau de 

relations du vivant aux ancêtres et divinités. Car là, il ne suffit pas de manger 

                                                 
99 R. DUBOIS, Identité malgache, p. 140 



 73 

mais il s’agit aussi de manger ensemble et de manger avec les ancêtres et Dieu. 

Selon la tradition française, le fait de manger ensemble, de partager le même 

pain, de manger sur la même table indique la fraternité et même l’unité dans la 

vie. D’où le terme français « copain ». En effet, le mot « copain » est composé de 

deux mots « co » qui signifie en commun et « pain » la nourriture de base des 

européens, en particulier les français. Le mot veut donc dire partage du même 

repas, le mot se dit de deux personnes qui entretiennent une étroite relation. 

C’est pour dire que le repas en commun représente une étroite relation entre les 

coparticipants. Parallèlement, selon cette philosophie, les Malgaches affirment 

que  

« Izay iray vatsy, iray aina. »  
Auront le même destin qui ont le même viatique »100 

Pour confirmer cette affirmation Robert Dubois dit, 

« Le repas marque un sommet de la communion vitale. »101 

III.1.2.10 La viande 

Pendant le kiridy, il y a un animal sacrifié. Cet animal qui est « consacré à 

certain dieux »102 n’est autre que le zébu. Les Betsileo considèrent les êtres 

transcendants comme dieux et les ancêtres comme le garant de l’ordre social. 

Les Betsileo choisissent le zébu comme animal à sacrifier pour des raisons mul-

tiples. D’abord, le bœuf est à la fois une richesse par excellence et à la fois le 

premier animal parce que, 

« Pendant longtemps, l’une des principales richesses des paysans 
a été le bœuf.»103 

Même les ancêtres ont déjà élevé des bœufs. Pour que la relation soit 

bien établie il faut immoler un zébu pour communier facilement aux ancêtres. La 

possession de zébus donne à quelqu’un une valeur exceptionnelle dans la so-
                                                 

100D.M. BAKOLY, opcit. , N° 1193, p. 210 
101R. DUBOIS, opcit. , p. 92 
102J. CHEVALIER & A.GHEERBRANT, opcit. , p. 133 
103I.F.RABEDIMY, M.RAJAONARIMANANA, VELONANDRO, origines des choses, p. 41. 



 74 

ciété malgache. La considération par des cohabitants pour quelqu’un repose sur 

la taille de son troupeau. Le zébu est l’image de ce qu’il y a de meilleur pour 

l’homme. Par conséquent, le zébu fait l’homme dans la communauté villageoise 

des Betsileo d’Arindrano. Donc pour être considéré dans la société il faut avoir 

au moins des bœufs pour la charrue. Voici ce que Pierre-Loïc Pacaud dit à ce 

propos, 

« Le taureau représente l’autorité parentale, royale, des ancêtres 
jusqu’aux vazimba.»104 

Dans la vie courante, les riches mangent toujours de la viande ; soit ils en 

achètent soit ils tuent un de ses zébus. Tandis que les pauvres ou la majorité 

des villageois ne mangent de la viande que chaque fois qu’il y a une cérémonie 

comme le mariage, l’exhumation, le kiridy, la fête nationale, le nouvel an ou 

lorsqu’il y a un mort. C’est cela aussi qui fait l’importance du zébu.  

Pour que le mort soit bien reçu par les ancêtres, il faut tuer un zébu pen-

dant ses funérailles. D’autant plus que pour accéder le mort au rang des ancê-

tres les vivants ne doivent pas cesser de sacrifier du zébu. En un mot le zébu 

incarne ainsi une sacralité qui lui permet d’être un élément incontournable de 

tous les évènements importants de l’existence du Betsileo dans la réalité du sa-

cré105. 

Le zébu est un animal sacré en grec et dans toute l’Afrique du Nord106, 

alors il est souvent immolé en sacrifie car,  

« Quand on fait un sacrifice ou un fafy, on prend un bœuf, par ce 
que c’est dans sa bouche qu’a reposé le remède de Zanahary.»107 

Le zébu est un animal de sacrifice, par excellence, apprécié par les forces surnaturelles ; 

Aucune partie du zébu n’est jetée ni abandonnée. C’est pour cette raison que le zébu reçoit une certaine 

forme de culte, par exemple, lorsqu’on croise un troupeau de zébus, il faut céder le passage et ôter son chapeau en 

signe de respect. 

                                                 
104P.L. PACAUD, opcit. , p.107 
105D. RANIVOHARINDRAMASY, Les rapports du Betsileo avec le sacré dans le saotse, p. 75. 
106J. CHEVALIER & A.GHEERBRANT, opcit. , p. 133 
107 R. DUBOIS, opcit. , p. 33 



 75 

III.1.2.11 La fumée de graisse 

Quand l’officiant invoque Dieu et les Ancêtres, un représentant de la fa-

mille organisatrice met la graisse du bœuf sur le feu dans la salle de sacrifice. 

Pendant cette invocation, la fumée circule dans toute la salle et monte pour invi-

ter Dieu et les Ancêtres à descendre dans cette salle et attirer leur appétit. 

L’ascension de fumée incite ces êtres divins à répondre à cette invocation. Car 

selon JAOVELO-DJAO la fumée est, 

« Riche en parfum et en bonne odeur, apanage et symbole de bon 
esprit et stimule l’appétit des dieux.»108 

Mais ici, il ne s’agit pas de n’importe quelle fumée. Il s’agit de fumée de 

graisse du zébu qu’on appelle fumée que les dieux apprécient particulièrement 

car il témoigne du respect et du partage du repas. 

III.1.2.12 La fermeture de la porte et la fenêtre et l’obscurité 

Pour faire un saotse, les gens entrent dans la salle de sacrifice. Ils ferment 

la porte et la fenêtre. Ils éteignent la lumière et entrent ainsi dans l’obscurité. Le 

mot obscur a un double sens. Dans le premier sens, il signifie le malheur, le dia-

ble et le maléfique. Dans ce cas, le diable et l’esprit impur habitent dans 

l’obscurité, la nuit, il faut donc de la lumière pour faire fuir le diable. Le deuxième 

sens de l’obscurité est l’invisibilité et la transcendance. Cette entrée dans 

l’obscurité favorise l’accès des vivants aux ancêtres. Car pour les Betsileo, les 

ancêtres sont divins et transcendants. Ils sont des esprits. En tant que tels ils 

habitent dans le monde invisible. Les ancêtres ne se manifestent pas dans la 

lumière, ils habitent dans le monde à part. Pour cette raison, quand on veut en-

trer en contact avec les ancêtres, il faut choisir la nuit et entrer dans l’obscurité. Il 

faut éteindre aussi toute la lumière. En plus la fermeture de la porte et de la fe-

nêtre signifie le détachement du monde sensible. Ainsi pour entrer en contact 

avec les ancêtres, il faut que les vivants quittent le monde sensible ou le monde 

visible, leur monde quotidien pour pénétrer dans le monde des ancêtres. Pour 

                                                 
108 R. JAOVELO-DJAO, opcit. , p. 327 



 76 

cela, il faut qu’ils créent un mur qui les sépare de leur monde quotidien. C’est 

pour cela qu’il ferme portes et fenêtres dans la maison du saotse. 

D’ailleurs, l’obscurité et la nuit et le silence favorisent la prière. Pendant le 

jour tout le monde travaille, les enfants jouent et les animaux font du bruit. D’où 

le bruit bat son plein partout. Tandis que pendant la nuit, tout le monde dort, le 

silence règne. Tout est calme. C’est ce qui explique que les ancêtres préfèrent le 

silence. Conviction partagée par le Pape Jean Paul II et qu’il a énoncée lors de la 

béatification de la Mère Thèrésa de Calcuta. Selon lui, la prière exige le silence. 

Voici ce qu’il dit à ce propos, 

« Le fruit de silence c’est la prière.»109 

De par cette conviction, les gens du village préfèrent la nuit quand ils font 

le saotse. A ce moment là, tout le monde se tait. Seul l’officiant parle. Ce silence 

favorise le dialogue avec les ancêtres. 

CONCLUSION 

De tout ce qui précède, nous pouvons conclure que la réflexion sur le ki-

ridy conduit beaucoup à découvrir certains points sur la croyance, dans laquelle 

se reflète un mode existentiel qui sous quelques réserves peut être compris 

comme la philosophie betsileo. Pour ce peuple, les ancêtres existent. Il y a des 

rapports de complémentarité et de réciprocité entre les vivants et les ancêtres. 

Les ancêtres sont transcendants, supérieurs, glorieux et divins. Mais, bien que 

transcendants, ils ne se détachent pas des vivants. Ils interviennent aux affaires 

des vivants. Ils les aident et s’approchent d’eux quand les vivants les appellent et 

leur demandent du secours. Et cette croyance se manifeste dans la pratique du 

kiridy. Cela montre que les Betsileo, comme tous les 

« Malgaches croient aux morts et non à la mort. »110  

Le kiridy est un lanonana betsileo par lequel les gens reconnaissent et 

remercient Dieu et les ancêtres pour les biens qu’ils ont reçus d’eux, en même 
                                                 

109 Panorama, mai 2005. p. 35-36 
110 P.L. PACAUD, opcit. , p. 105 



 77 

temps c’est une occasion pour les vivants de faire des partages et de renouveler 

la société par expérience du chaos primordial, pendant la veillée du kiridy. Ainsi, 

dans tous les rites qu’ils pratiquent et par tous les symboles qu’ils utilisent dans 

ce lanonana , les gens ne font que montrer leur désir de se mettre en contact 

avec Dieu et leurs ancêtres et aussi de se mettre en contact entre vivant. Il s’agit 

de la double transcendance qui caractérise l’homme betsileo dont nous avons 

parlé. 

D’ailleurs par sa pratique du totovary sasatse et de veillée, la cérémonie 

du kiridy montre l’attachement des Betsileo à la tradition de leurs ancêtres. Car 

le totovary sasatse est une manière de piler le riz selon la prescription des ancê-

tres. Pendant la veillée du kiridy les gens entrent tous dans le désordre. En vi-

vants le désordre, ils font l’expérience de la vie des ancêtres à l’époque primitive. 

Ainsi, en faisant ces rites des totovary sasatse et de la veillée, les gens expri-

ment leur fidélité à la tradition et à la prescription des ancêtres. En faisant cette 

expérience, les Betsileo montrent leur identité en tant qu’ethnie, et se reconnais-

sent comme un peuple qui n’est pas isolé dans une portion d’histoire, un peuple 

qui se ressource à l’origine de son histoire au temps des commencements. Car, 

malgré leur diversité individuelle, ils ne font qu’un génériquement. Et dans la pra-

tique du kiridy cette unité se manifeste en chair et en os. 

A part cette révélation de la foi et cet attachement à la tradition des ancê-

tres, la pratique du kiridy constitue la possibilité de distraction pour les jeunes de 

la région. Pendant la cérémonie, on pratique les jeux de tauromachie. Ces jeux 

donnent aux jeunes de la région la possibilité de se distraire et faire du sport ou 

de l’éducation physique. 

En plus de cette possibilité de distraction, la pratique du kiridy, donne 

aussi à tous les habitants et à tous les membres de la famille concernée 

l’opportunité de se rencontrer, c’est cela la transcendance horizontale. En effet 

pour faire le kiridy, il faut inviter tous les membres de la famille et tous les coha-

bitants de manière à constituer une sorte de grande famille élargie. Et cette ren-

contre peut donner aussi aux habitants la chance d’augmenter le sens de solida-

rité entre eux. 



 78 

Bref, on peut en déduire que la pratique du kiridy constitue une double di-

mension, à savoir la dimension verticale, celle du rapport des vivants avec les 

ancêtres et la dimension horizontale, celle du rapport des vivants entre eux. Elle 

relie aussi le présent avec le passé. Parce que, pendant le kiridy, en particulier 

par la pratique du totovary sasatse les gens manifestent leur fidélité et leur atta-

chement à la tradition de leurs ancêtres. 

Malheureusement, à côté de ces avantages, la pratique du kiridy ne va 

pas sans porter des inconvénients, à savoir la dépense inconsidérable pour la 

famille concernée. Car, comme nous l’avons dit, pour faire un kiridy, il faut tuer 

au moins un bœuf, inviter tous les membres de la famille et tous les cohabitants, 

et faire un grand banquet. Il y a des gens qui abattent même jusqu’à deux ou 

trois zébus, en fonction de leur possibilité. Or pour assurer le repas de tous ces 

invités, il faut de l’argent et de grandes quantités du riz. Et pour avoir un zébu il 

faut aussi de l’argent. Et même si ce zébu n’était pas acheté chez un vendeur, 

mais tiré du parc même de la personne, il faut reconnaître que sa valeur coûte 

chère. 

De ce point de vue, nous pouvons dire que la pratique du kiridy peut ap-

porter des conséquences ambulantes, dont les unes sont négatives et les autres 

sont positives. 

En effet, source de la possibilité, de la solidarité et convivialité et celle de 

la distraction et de l’éducation physique des jeunes de la société et de la révéla-

tion de la foi du peuple, le kiridy est une cérémonie admirable. Toutefois, comme 

source de dépense, il porte atteinte au développement économique de la so-

ciété. Ainsi, pour dépasser ces inconvénients, il faut simplifier la célébration de la 

cérémonie et de lui éviter toutes les dépenses inutiles. Il convient de garder uni-

quement les dépenses essentielles. On peut, par exemple, tuer un zébu pour le 

sacrifice. Mais on n’est pas obligé de tuer deux ou trois ou plusieurs zébus à la 

fois. Sinon, au lieu d’être atout, la pratique de cette cérémonie devient source de 

régression économique de la famille, voire région. 



 79 

BIBLIOGRAPHIE 

ANDRIAMAMPIHATONA, Kabary Betsileo & Riba malagasy, edisiona vaovao, 
Antanananrivo 1984, 90pages 

BAKOLY (Dominichini-Ramiarimanana), Exemples et proverbes des anciens 
recueillis par W.E Cousins et J.Parret avec la collaboration de 
T.T.Matthews, J.Andrianaivoravelona, Andriamananizao, etc. Editions 
Critique, Mémoires de l’académie malgache organisée par le décret 
n°69-024 du 13 Janvier 1969,653pages 

BAUDELAIRE (Charles), Poème et proses, Ed. Seghers, Paris 1964,161pages 

CHEVALIER (Jacques), GHEERBRANT (Alain), Dictionnaire des symboles, 
mythes, rêves, coutumes, gestes, formes, figures, couleurs, nombres, 
9è Ed. Paris, Collection Bouquins, Seghers et Jupiter 1973, 1060pages. 

DOMINICHINI (Jean Pierre), POIRIER (Jean), RAHERISOANJATO (Daniel), Ny 
razana tsy mba maty, cultures traditionnelles malgaches, Ed. Librairie de 
Madagascar, Tàna 1984,235 pages 

DUBOIS (Henri Michel) s. j, Monographie des betsileo (Madagascar), Paris, Ins-
titut d’ethnologie (travaux et mémoires, XXXIV), 1938, XVIII-1510pages. 

DUBOIS (Robert), L’Identité Malgache, la tradition des Ancêtres, Ed. Md Paoly 
Tananarivo/ Karthala, Paris 2002.171pages 

-Olombelona, essai sur l’existence personnelle et collective à Madagascar 
l’Harmattan 1978, 157 pages 

 ELIADE (Mircia), Aspects du mythe, Ed. Gallimard 1963, 250 pages 

             -Le sacré et le profane, Ed. Gallimard 1965, 187 pages 

FAVROD (Charles Henri), Anthropologie, France 1977, collection E.D.M ? A livre 
de poche, 212pages 

HOULDER (J.A), Ohabolana ou proverbe malgache, Ed. Trano Printy Loterana 
Tananarivo 1964, 170pages 

JAOVELO-DJAO (Robert), Mythe, rites et transes à Madagascar, Ed. Ambo-
zontany Analamahitsy, Tananarivo/Karthala 1996 Paris, France 
391pages 

JEAN (Servier), L’Ethnologie, Que-sais-je ? Ed. P.U.F Août 1986, 127pages 

LEVIS.STRAUSS (Claude), Anthropologie structurale, collection agora, Plon 
France 1958-1974, 480pages 

LUCIEN XAVIER MICHEL (Andrianarahinjaka), Système littéraire Betsileo, 
Fianarantsoa 1986,993pages 



 80 

MORIER (Henri), Dictionnaires poétiques et de rhétorique, 5è Ed. P.U.F 1998, 
1344pages 

MAISONNEUVE (Jean), Les rituels, Que sais- je ? P.U.F. 1988, 125pages 

MOLET (Louis), La conception malgache du monde, du surnaturel et de l’homme 
en Imerina, tome 1, Paris, Ed. L’Harmattan1979, 437 pages 

NOIRET (François), Chants de lutte, chants de vie à Madagascar, les Zafin-
draony du pays Betsileo, volume 1, l’Harmattan 1995, 316 pages 

PACAUD (Pierre-Loïc), Un culte d’exhumation des morts à Madagascar, le Fa-
madihana, Espace théorique. Ed. L’Harmattan, Paris, 2003, 356 pages 

RABEDIMY (J.F), RAJAONARIMANANA (N), VELONANDRO, L’origine des 
choses, récit de la côte Ouest de Madagascar, Ed. Foi et Justice, An-
tananarivo, 1994.  

RABEMANANJARA (Raymond William), Le monde malgache. Sociabilité et culte 
des Ancêtres, Ed. L’Harmattan 2001,121pages 

RAHAJARIZAFY (Antoine De Padou), Ny hanitra nentin-drazana, Ambozontany 
Fianarantsoa 1970, 88 pages. 

 Filozôfia malagasy, “NY fanahy no olona”, Ambozontany Fianarantsoa 
1981, 155 pages 

 Ny ohabolana malagasy, Ambozontany Fianarantsoa 1987, 175 pages 

 Ny finoana sy ny fomba malagasy, edisiona Md Paoly/Filles De Saint 
Paul, Antananarivo 03/01/98,148 pages 

RAINIHIFINA (Jessé), Tantara Betsileo, lovantsaina I, Ambozontany 
Fianarantsoa 1975, 240 pages 

 Fomba Betsileo, lovantsaina II, Ambozontany Fianarantsoa 1975, 204 
pages 

 Fitenenana Betsileo, Lovantsaina III, Ambozontany Fianarantsoa 
1961,270 pages 

RAJAONA (Siméon), Ny zava-kanto vita amin’ny teny na sari-teny eo amin’ny 
fomba filazan-javatra, Ambozontany Antananarivo 1993, 123pages 

RAJEMISA-RAOLISON (Régis), Raikibolana Malagasy, edisiona Ambozontany 
Fianarantsoa 1985,1061 pages 

RAKOTOMAMONJY (Jean De Bred), Dieu connu en Jésus-Christ une approche 
anthropologique et christologique de la figure du Christ à travers les 
chants Zafindraony à Madagascar, thèse de doctorat en théologie 1994, 
402 pages  



 81 

RAMAMONJISOA (Jean Bertin Iréné), La maladie et la guérison chez les 
Masikoro de la région de Tuléar (Sud Ouest de Madagascar) 
Diagnostique et guérir, Paris décembre 1994, 259 pages, Thèse de 
doctorat (Nouveau régime) en Etudes Africaines. 

RANIVOHARINDRAMASY (Dorothée), Les rapports du Betsileo avec le sacré 
dans le saotse, mémoire de C.A.P.E.N 1986, 91 pages 

RAKOTOARISON (Andriatokiniaina Hugues Marius), Les valeurs traditionnelles 
relatives à la gestion durable des ressources naturelles, Exemple 
d’Ambondrombe Ambalavao-Tsieniparihy, mémoire de C.A.P.E.N 2004, 
66 pages  

LARS (Vig), Croyances et mœurs de Malgache. Édité par Otto Chr. Dahl 1977, 
64 pages 

WERNER (Charles), La philosophie Grecque, Payot Paris 1972, 250pages 

REVUES 

1-Bulletin de Madagascar, 24è Année Revus bimestrielle n° 331. Nov-déc 1974, 
748 pages 

2-Lakroan’i Madagasikara, année 78, n°3406, Alahady  6/02/05, 8 pages 

3-Panorama, le mensuel Chrétien de spiritualité, mai 2005. 72pages 

RECHERCHE SUR INTERNET 

http, //www africa-orale-org/archives/fichierphtml ?numéro, 169, 171,15/09/2003. 



 82 

TABLE DES MATIÈRES 

REMERCIEMENTS ............................................................................................ 3 

INTRODUCTION ................................................................................................ 1 

PREMIÈRE PARTIE,  LE KIRIDY ...................................................................... 5 

I.1 LES CIRCONSTANCES DU KIRIDY ........................................................... 6 

I.1.1. Raisons de la pratique des fêtes rituelles ............................... 9 

I.1.1.1 Inauguration d’une maison ........................................... 9 

I.1.1.2 La naissance tardive d’enfants ................................... 10 

I.1.1.3 La guérison inespérée ................................................ 12 

I.1.2 Étapes de la cérémonie ......................................................... 13 

I.1.2.1 Les préparatifs ............................................................ 13 

I.1.2.2 Les cérémonies .......................................................... 17 

I.1.2.3 Les rites finaux ........................................................... 30 

I.2 LES TEXTES RECUEILLIS ........................................................................ 32 

DEUXIÈME PARTIE,  LE GENRE LITTERAIRE BETSILEO ET S ON 

CONTEXTE...................................................................................................... 34 

II.1 LE TEXTE POÉTIQUE .............................................................................. 35 

II.1.1 Le genre « Isa » ................................................................... 35 

II.1.1.1 Le Rary ...................................................................... 36 

II.1.1.2 Le Zafindraony .......................................................... 38 

II.1.1.3 Le Horija .................................................................... 40 

II.1.2 Le genre non Isa .................................................................. 43 

II.1.2.1 Le Fitaroña ................................................................ 44 

II.1.2.2 Le Kipotsake .............................................................. 45 

II.1.2.3 Le Fandiambola ......................................................... 47 

II.1.2.4 Le Kalambalala .......................................................... 48 

II.1.2.6 Le ohabola (proverbe) ............................................... 49 

II.2 LES TEXTES PROSAIQUES ..................................................................... 52 

II.2.2 Le Kabary ............................................................................. 52 



 83 

II.2.3 Le Sokela du kiridy ............................................................... 53 

TROISIÈME PARTIE,  ETUDE ET INTERPRETATION ........ .......................... 56 

III.1 ETUDES ET INTERPRETATIONS ......................................................... 57 

III.1.1 Les rites ............................................................................... 58 

III.1.1.1 La consultation des astrologues ............................... 58 

III.1.1.2 Le Fanambàña ......................................................... 58 

III.1.1.3 Le Totovary sasatse ................................................. 59 

III.1.1.4 Le Sokela ................................................................. 60 

III.1.1.5 Le sens de l’orientation vers l’Est ............................. 61 

III.1.1.6 La veilléé .................................................................. 61 

III.1.1.7 Le saotse .................................................................. 62 

III.1.1.8 Le fafa lapa ............................................................... 64 

III.1.2 Les symboles ...................................................................... 64 

III.1.2.1 Le climat ................................................................... 64 

III.1.2.2 L’eau lustrale ............................................................ 65 

III.1.2.3 Le Tanty rindra ......................................................... 66 

III.1.2.4 Le Cri oh ! Oh !oh ! ................................................... 67 

III.1.2.5 Le Tapitsake ............................................................. 67 

III.1.2.6 Le nombre six (6)...................................................... 69 

III.1.2.7 La signification du toaka ........................................... 69 

III.1.2.8 Le sens des feuilles vertes ....................................... 71 

III.1.2.9 Le repas ................................................................... 71 

III.1.2.10 La viande ................................................................ 73 

III.1.2.11 La fumée de graisse ............................................... 75 

III.1.2.12 La fermeture de la porte et la fenêtre et l’obscurité 75 

CONCLUSION ................................................................................................. 76 

BIBLIOGRAPHIE ..................................... ........................................................ 79 

 



 84 

LISTE DES PHOTOS 

Photo 1 , Une maison traditionnelle en toit de pailles ......................................... 10 

Photo 2 , Danse des invités ............................................................................... 18 

Photo 3 , UNE SCENE DE TAUROMANCHIE ................................................... 22 

Photo 4 , DU ZÉBU A SACRIFIER ..................................................................... 23 

Photo 5 , LA TETE ET LE CIUR DU ZEBU ........................................................ 29 

Photo 6 , LES INVITES CHANTENT LES ZAFINDRAONYErreur ! Signet non 

défini.  

Photo 7 , DANSE DE KIDODO .......................................................................... 41 

Photo 8 , FEMMES PILEUSES .......................................................................... 60 

Photo 9 , DON DES TAPITSAKE ....................................................................... 68 

Photo 10 , REPAS DES ANCETRES ................................................................. 72 

 

LISTE DES CARTES 

Carte 1 , LES 4 ROYAUMES DES BETSILEO .................................................... 2 

Carte 2 , LES ZONES D’ELABORATION DE LA RECHERCHE .......................... 8 

 

 

 


