MINISTERE DE L’EDUCATION NATIONALE
ET DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE
UNIVERSITE DE TOLIARA
ECOLE NORMALE SUPERIEURE
DE PHILOSOPHIE

REFLEXION SUR LE KIRIDY, BETSILEO
SUD DE L’ARINDRANO

Mémoire en vue de I'obtention du Certificat d’Aptile Pédagogique de I'Ecole Normale
(CAPEN)

Présenté padRASOAVOLOLONA Marie Francine
Sous la direction de Monsieur SAMBO Clément
Professeur a I'E.N.S DE TOLIARA

Date de soutenance : 23 Janvier 2006

Année universitaire 2004-2005



REFLEXION SUR LE KIRIDY, BETSILEO
SUD DE L’ARINDRANO



REMERCIEMENTS

Le présent mémoire est réalisé grace au concours de nombreuses personnes. D’abord, je remercie Dieu

Tout-Puissant qui m’a toujours assistée. Il est écrit,

« Quand les montagnes feraient un écart et quecdémes
seraient brillantes, mon amitié loin de toi jam@éss’écartera et
mon alliance de paix jamais ne sera branlantes;diiiti qui te
manifeste sa tendresse, le Seignetrr. »

Je remercie mes ancétres qui m’ont soutenue durant tout le parcours

d’études et la réalisation de ce travail.

Ensuite, je remercie mon directeur de recherches, Monsieur SAMBO Cle-
ment, professeur a I'Université de Tuléar. Malgré ses multiples responsabilités, il
a bien accepté de diriger, avec patience le présent mémoire et nous a toujours
consacreé des accueils cordiaux a chacune de notre rencontre, tout au long de la

réalisation de ce travail.

Enfin, je remercie également mes parents qui m’ont constamment encou-
ragée a poursuivre les études a I'Université et d’aller jusqu’a bout du cycle uni-

versitaire.

Pour terminer, je remercie tous ceux qui, de prés ou de loin, ont collaboré
avec moi pour la réalisation de ce mémoire, notamment, tous les enseignants de

I'Ecole Normale Supérieure de Philosophie a I'Université de Tuléar.

« Sitraka enti-matory anie izao ataonareo aminaypoizka
hovaliana raha mahatsiaro. »

(Ce que vous faites-la est un bien emmené dan®mmsil et
vous sera da au réveil).

tous !

Q-

Merci

!|saie 54, 10



INTRODUCTION

Le kiridy chez les Betsileo du Sud, est une manifestation festive et rituelle
pratiguée dans la région de I'Arindrano. Il englobe toutes les cérémonies com-
munautaires joyeuses marquant les étapes de la vie humaine (naissance, cir-
concision, mariage, etc.), les bons aboutissements des activités (nouvelles mai-
sons, accroissement du cheptel, etc.) et d’autres états satisfaisants (voeux exau-
cés, santé reconquise, etc.). Originaire de la région et voulant connaitre ma pro-

pre coutume traditionnelle, j'ai choisi ce theme.

Traditionnellement, au temps des rois, les régions betsileo se divisaient en
quatre royautés. Manandriana au nord ou sont situés les actuels chefs lieux de
district, Fandriana, Ambositra et Ambatofinandrahana. La royauté d’lsandra au
nord-ouest ou nous trouvons les sites suivants, lkalamavony, Andoharanomaitso
et Isorana. Celle de Lalangina au nord-est englobe I'actuel chef lieu de Province,
la ville de Fianarantsoa et ses environs tels que Mahasoabe, et sur la RN7 se
termine au sommet du col nord de la ville d’Ambalavao. Enfin, nous avons la
quatrieme et derniere royauté de I'Arindrano qui se trouve au sud, elle a pour
chef lieu Ambalavao-Tsieniparihy et plusieurs communes rurales, C’est dans ce

site de I’Arindrano que nous avons mené notre recherche sur le Kiridy.



Carte 1, LES 4 ROYAUMES DES BETSILEO 2

o_l- i A 1-th-'\|

1 HAMAHME VO !l sandrak

2. AAFIAMEHANA (Lyhmgina)
1. AANTRAA (rulideu)

o, ARN NAF ANAMDIINA
* [Trirnimparihy)

4 AAMATAHKANA

THIl i el

. AAMALNFL ¥ {Haia}

i+ HED™Y {Alennnirsdi 5l
B AAT 5AMT SR i iba;

“ae A EADlh s GAT:
O STSIE MMPRRIRY |

2 fonaisA O ,
. bt [ TR ¢ N
T, AMW/

PG CRMLRR S T
T;'.:\Dl-d

La royauté de I'Arindrano connait quatre subdivisions. Il s’agit de Homat-
sazo au nord-ouest, Vohibato au nord-est, Tsienimparihy au centre et Alananin-
dro au sud. Selon les données® relevées au bureau administratif d’Ambalavao-
Tsienimparihy, la région compte 219 522 habitants et couvre une superficie de
5488 km?. Etant donné I'étendue du territoire et le délai pour la préparation du
mémoire, il a été difficile d’embrasser toutes les communes. Je me suis résignée
a la commune d’ Anjoma comme échantillons aléatoires. Dans la commune ru-
rale d’Anjoma, les enquétes de terrain ont été réalisées dans les villages tels
que, Antofiombato dans le quartier de lavomalaza et Ambalavory-Ranotsara qui
est mon village natal, il se trouve a 6 km au nord-ouest, dans le quartier
d’Angavo. Adoptant la méthode de Claude Levis-Strauss, je me suis limitée a
des domaines bien précis. En effet, il écrit,

2 J.P. DOMINICHINI, J. POIRIER, D. RAHERISOANJAT®y razana tsy mba maty.213

® Recensement 2003.



« Pour étre légitime, la recherche doit se redireia une petite
région, aux frontieres nettement définies, et m®maraisons ne
sauraient étre étendues au-dela de l'aire choisiente objet
d’étude. 3

Le sujet est choisi en fonction de plusieurs critéres et questionnements
dans le but de résoudre plusieurs problématiques importantes relatives a cette
pratigue. Comme dans toutes les pratiques rituelles communautaires, la difficulté
est de statuer sur sa neutralité, c’est-a-dire sans intéréts économiques mis en
jeu. Je sais que I'équilibre social repose sur I'équilibre des dons et des contre
dons échangés a l'occasion des cérémonies. Le kiridy échappe-t-il a cette ré-
gle ? Ensuite, durant les jours de la cérémonie festive, c’est 'occasion des ma-
nifestations verbales trés riches mais restant mal exploitées. J'ai recueilli quel-
qgues genres littéraires oraux. Une philosophie betsileo en particulier et malagasy
en général pourrait-elle étre dégagee de ces genres ? Les études anthropologi-

que et sémiologique resteront a la base du mémoire d’ou l'intitulé,
« Réflexion sur le kiridy chez les Betsileo du Sud de I'Arindrano »

Ce travail se divise en trois parties. La premiere consiste a situer les rites
dans leurs contextes socioculturels, ses motifs et le déroulement des étapes de

la cérémonie.

La seconde patrtie représente les différents genres littéraires oraux utilisés
pendant le kiridy, parmi lesquels jaborderai les deux catégories de texte pronon-
cées durant la cérémonie, a savoir les textes poétiques, tels que le genre isa,
chanté et le genre non-isa. Ensuite j'étudierai quelques textes prosaiques, les
discours monologues ou kabary et les discours dialogues, les fameux sokela.

Dans la troisieme partie, je reprendrai des textes du corpus pour en dégager de grands thémes

anthropologiques et philosophiques relatifs au kiridy. Les rites et les symbolismes serviront de base d'interprétation.

Pour la réalisation de cette recherche, jai adopté la méthode anthropolo-

gigue ou une méthode inductive en partant du particulier vers le général pour

* C.LEVIS-STRAUSSAnthropologie structuralep. 16



esquisser la philosophie et la croyance d’'une société. J'ai appliqué a l'occasion
la méthode de Malinowski, I'« observation participante». En plus, il faut

observer tous les détails du rite et des gestes du groupe étudié parce que,

« Pour connattre les sauvages il faut devenirdientre eux. »

Malgré ces méthodes, toutes les informations ne sont pas satisfaisantes.
Les habitants ne veulent étaler aux « étrangers » les secrets de leur coutume.
D’autres pensent qu’originaire de la région, je suis supposée connaitre tout.
Certains pensent que je suis un journaliste ou une espionne envoyée par I'Etat et
que tout cela est de mauvais augure. Par ailleurs, il existe des tabous qui écar-
tent les femmes. Parler des talismans ou s’approcher de certains endroits rituels,
assister aux réunions rituelles familiales de préparatifs et de cléture ne sont des

activités auxquelles les femmes ne sont pas toujours conviées.

®> De Gérando. [Cours de Mme. NERINE Eléonore en &liv8].



PREMIERE PARTIE,
LE KIRIDY



|.1 LES CIRCONSTANCES DU KIRIDY

Pour mieux comprendre ce qu’est un kiridy, il s’avere utile de tracer une
définition du rite et de le situer dans des circonstances et des contextes socio-
culturels. Le terme « kiridy » est utilisé par les Betsileo de I'Arindrano pour dési-
gner toutes cérémonies communautaires a caracteres joyeux. Il veut dire
« lafidna » dans la région de haute Matsiatra ; ou « za manosika » ou « vary be
menaka » dans la région de Amoron’i Mania. Etant donné que la cérémonie revét
un caractere joyeux, une célébration d’une grace, la société efface toutes traces
de tristesse et de malheur avant d’organiser la féte. Citons ici la levée obligatoire
des deuils. Chez les Betsileo du nord, le retournement des morts qu'ils pratiquent
régulierement chaque année est dit « lanonana » mais c’est tout autant joyeux.
Jessé Rainihifina définit ce mot comme désignant, Une cérémonie joyeuse au
cours de laquelle des zébus sont tués. « Fifaliana misy vonoana omby »°nous
pouvons traduire le mot « kiridy » par « féte rituelle » et c’est ce que nous utiluse-

rons au cours de ce travail.

Dans le cas de la féte scolaire, Jean-Marie Ralahady, un informateur du
village que nous avons rencontré, explique ce qu'il entend par « kiridy »en des

termes que nous avons traduits comme suit

« Lorsque vous avez formulé un voeu et promis diusga une
féte si le voeu est exaucé par les Ancétres ou igar, Drsqu’une
personne tombe gravement malade ou accidentée '@teqa

recouvert sa santé ; I'inauguration d’'une maiskangirconcision
et célébration de la virilité ; la naissance d’'uria@t male ; une
meére chanceuse et qui a accouché sans difficultés.

bénéficiaires organisent pour cela une féte entanvitoute la
grande famille et tuent obligatoirement des zéBus »

L’'organisme CIDLO fournit une autre version en écrivant,

« Lekiridy est une grande féte adressée aux ancétres, &baeu
toute la famille en guise de remerciement pourvilesx qui ont

® J.RAINIHIFINA, Fomba Betsilepp. 123
"RALAHADY Jean-Marie, cf. diste des informateurs>etCorpus I, 1, p.28



été exaucés. A cette occasion, on sacrifie un zébufait un
banquet et on danse® »

Une premiére approche pour comprendre la féte rituelle c’est de partir de
la circonstance réelle, y assister ou au mieux y participer. Une grande féte est
toujours I'occasion des dépenses importantes pour la famille organisatrice. C'est
la raison pour laquelle il faut attendre la saison des récoltes (mai-juillet). J. Raini-
hifina place la période des fétes rituelles a partir du mois d’avril. Nos enquétes
ont été réalisées durant ces mois. Le mois d’aolt est néfaste pour organiser des
fétes rituelles car c’est 'asaramantsy. Signalons que les mois malgaches sont
lunaires. Si I'on le transpose en calendrier occidental, c’est juste pour fournir une
correspondance approximative. L’étymologie du nom du mois « asaramantsy »,
littéralement « sec qui sent mauvais » renvoie a une idée de malheur.Chez les
Betsileo, les douze mois de I'année lunaire sont ordonnés et appelés comme
suit, Volambita, Asaramantsy, Asaramafitsa, Vatravatra, Asotry, Hasia, Vola-
sira, Faosa, Volamaka, Volankiahia, Sakamasay et Sakave®. Ces douze mois se
divisent aussi en deux grandes saisons, le Havarata (Asaramantsy-Volasira)
(Adut-Janvier) et Hasotry (Faosa-Volambita) (Juillet-Février). La plupart des fétes
rituelles se pratiquent a la saison hasotry. Apres ce tour d’horizon, examinons de

pres la féte rituelle et les raisons pour lesquelles les Malgaches la pratiquent.

8 Http//,www.africa-orale numéro=169. Producteup0D
°H.M. DUBOIS, Monographie des Betsilep. 366



Carte 2, LES ZONES D’ELABORATION DE LA RECHERCHE

Zone d'élaboration de recherche (Commune Rurale Anjoma)
District Ambalavao

“ Ankazosoaravina

~ Angavo
%)
lavomalaza
Ranotsara #
" larinomby )
Antonombato

" Tsikahoe

" Anaod
¥ " Ambohimiadana

* Tambohagbe

 Ifandany

0 7 14 Kilometres

legende
——  Routep.shp (%)) Sites.shp FTM BD 500

= Mananantanana.shp # Quartier.shp

Limite fkt.shp |:| Commune.shp CRM TOLlARA




I.1.1. Raisons de la pratique des fétes rituelles

Les fétes rituelles sont accomplies pour plusieurs raisons que nous allons

voir en détail dans les paragraphes suivants.

[.1.1.1 Inauguration d’une maison

Dans la zone rurale, chacun habite dans sa propre maison dont la taille et
la qualité dépendent du niveau économique du propriétaire. La location des mai-
sons d’habitation est presque inexistante. L’idéal est d’en avoir plus spacieuse et
plus « moderne », tel gu’il est dit dans la région de I'Arindrano « Une maison a
deux étages avec véranda »'°. Pour faire fortune, les jeunes émigrent dans des
pays lointains ou se lancent dans les petits commerces. Dans le Corpus, nous
avons un exemple d’'un homme qui, a son retour de Marovoay dans la province
de Mahajanga a retapé son ancienne maison. Il a réhabilité 'ancienne au modeéle
traditionnel en I'élevant en deux étages. Il a changé la toiture en tbles ondulées.
La véranda est le signe visible de la modernité et elle fait partie de I'architecture
qualifiée de « moderne». A l'inauguration, Monsieur Rasamy a organisé une féte
rituelle pour remercier Dieu et les ancétres de lui avoir accordé la chance

d’acquérir une nouvelle maison™®.

19 Expression locale, Roa riha misy lavaranga

" Corpus I-3, p. 12, ligne 1 et corpus, II, p. 19, ligne 9



10

Photo 1 , Une maison traditionnelle en toit de pail  les

Enquéteur, Atofiombato, juillet 2004

[.1.1.2 La naissance tardive d’enfants

Avoir un enfant est considéré comme une bénédiction des ancétres et de Dieu. De ce fait, la stérilité n’est
pas vue comme étant un défaut biologique mais une « malédiction » ou une « sanction » pour des fautes commises
soit par la femme, soit par ses entourages familiaux immédiats. D’ou la marginalisation des femmes stériles car elle
est percue en tant que «fautive ». Notons que l'idée que 'homme soit stérile n'est pas dans la civilisation

traditionnelle.

Du co6té pratique, le fait d’avoir beaucoup d’enfants est nécessaire pour disposer de mains d'ceuvre, en
particulier, si les enfants sont des garcons. En ce qui concerne les filles, elles font rentrer des dons lors des
fiancailles. Effectivement, lors de la demande en mariage, la famille du gargon,au cours d'une cérémonie prévue a cet
effet, propose des dons a titre de dédommagement des services de la fille dont seront privés ses parents, puisqu’elle
va partir vivre chez sa belle famille si la demande est acceptée. Les parents de la jeune fille, a travers un porte-parole
soigneusement choisi font monter les enchéres en évoquant les divers services que la fille aurait effectués s'il n'y

avait pas la demande.

L’aspect économique de la progéniture est ici mis en jeu avant que le FISA (Fianakaviana Sambatra) et
I'E.M.P (Education en matiére de Population) ne fassent leur apparition. Les villageois ne croient pas que c'est le fait

d’avoir beaucoup d’enfants qui les rend pauvres, ils sont convaincus du contraire.

Du cbté rituel, 'importance de la progéniture directe est liée a la conception eschatologique malgache. Un
mort accéde aux différents statuts hiérarchiques des ancétres a cause des rites accomplis par les vivants. Le
« certificat » d’ancestralisation est fourni par les proches du défunt. Alors si une personne n'a pas d’enfants, elle a
moins de chance d'accéder au rang d'ancétre car elle risque de ne pas avoir des vivants qui réalisent les rites selon

les regles strictes des coutumes.

Les enfants ont une double valeur, une valeur économique d’abord, et en-
suite une valeur rituelle parce ce sont eux qui vont assurer les rites de passage
qui permettent aux parents défunts d’acquérir le statut d’ancétre.



11

Dans ces conditions, I'enfant est toujours considéré comme un objet du
désir qui justifie I'union du couple et dans le cas ou un couple n'a pas d’enfant
que tardivement, il organise une féte rituelle. Il en est de méme pour les parents
dont les enfants meurent en bas age. Cette mort prématurée est percue comme
une malédiction, aussi les parents formulent-ils un voeu pour conjurer, en quel-
que sorte le destin, « Si jai un enfant, jorganiserai un kiridy et je tuerai a
I'occasion un zébu ». C’est le cas de Madame Mpiono qui, longtemps n’avait pas

d’enfants??,

La circoncision et la réussite aux examens des enfants rentrent aussi dans
cette catégorie de féte rituelle joyeuse. L’engagement des dépenses pour la féte
dépend du degré de ces voeux et du niveau économique de la famille. La réus-
site des éleves au CEPE, par exemple, peut étre célébrée juste en tuant un coq
au plumage noir, akoholahy mainty fonotse, et la féte se pratique en famille res-
treinte. La circoncision et la célébration de la virilité sont plus importantes et
engagent la grande famille. L'immolation d’'un zébu est nécessaire. Chez les
Sakalava, lorsque les enfants arrivent au nombre de dix folo anaka, la famille
organise une féte rituelle au cours de laquelle un zébu sera nécessairement

immolé. La circoncision est aussi une féte qui impose le sacrifice d'un zébu.*

En effet, le Malgache attache une importance particuliere a la circoncision
parce ce que c’est un rite qui permet de faire sortir I'enfant du signe de

I'indistinction avec la mere et d’acquérir le statut différentiel d’étre un homme.

Il faut aussi faire mention de la suggestion suivante a propos de la progéniture, le désir d’enfant instaure la
continuité dans la discontinuité de la vie. S'il est vrai que dés qu’on est né on est déja assez vieux pour mourir comme
le signale Heidegger, ceci implique que la vie doit s’interrompre inévitablement, mais comme I'homme aspire
également a l'infini, il laisse a ses descendants le soin de continuer ce gu'il n'a pas pu terminer, et ainsi de suite
indéfiniment.

C’est cette solution existentielle apportée par le paradoxe de la continuité dans la discontinuité qui fonde la
sacralité du village natal sous la dénomination de afiarandray (le nom du pére) parce que le descendant doit

continuer I'effort entrepris par son pére et ainsi de perpétuer le projet parental.

2Corpus Il, p. 19, ligne 24
¥ R. JAOVELO-DJAOMythes, rites et transes a Madagasqar160



12

Renforce également cette idée le proverbe suivant, « adala izay toa an-
drainy » (Littéralement il est fou celui qui est comme son pére) qui signifie que
« celui qui ne peut pas faire mieux que son péere est un fou » parce qu’il hérite

déja d’'une entreprise commenceée par son pere.
[.1.1.3 La guérison inespérée

Nous avons mentionné ci-dessus le cas d’une naissance tardive. C’est un
cas qui a un point commun avec la guérison inespérée. Dans les deux cas, on
assiste a un retournement d’'une situation comprise comme défavorable, dans le
sens de I'aspiration de l'individu et de la famille du désir. Et ce dénouement heu-
reux est, de la sorte, attribué a I'intervention de la transcendance verticale, ce qui
implique qu’il faut procéder immédiatement a des processus rituels pour remer-

cier les ancétres et Dieu et ainsi de toujours s’attirer leur bienveillance.

C’est pour cela que nous pouvons dire que dans le cas d'une guérison
inespérée, il s’agit d'une personne qui recouvre la santé par « miracle ».
« Miracle », parce qu’il ne s’agit plus de lintervention des hommes mais de
I'intervention de la transcendance divine. La maladie était tellement grave qu’elle
n'espérait plus en survivre. Face a cette situation trés critique, sinon catastrophi-
que, elle ou un membre de la famille proche prononce un vceu, « Si Untel survit
de sa maladie, jorganiserai un kiridy » ou tout au moins une cuisine commu-

nautaire, « Nahandro be » qui est aussi le synonyme de « Kiridy »**.

Les raisons de l'organisation de la féte rituelle doivent étre annoncées
pendant les discours oratoires. Cette annonce est dite manivory. L'orateur doit
développer en détails tous les hopitaux et autres endroits de soins (confession-
nels et tradipraticiens) ou le malade est allé pour se faire soigner. Bref, il doit
faire un récit circonstancié qui parcourt la distance qui sépare la maladie et le
recouvrement de la santé. Nous avons des exemples de ce type de récit dans le

Corpus, le cas de Monsieur Ravesa (Vincent de Paul)’® et de Madame Zafe et

“Corpus Il, p. 19, ligne 14
> Corpus I, 1, p. 4, ligne 55



13

son enfant’®. Ces raisons sont plusieurs fois évoquées et discutées durant les

réunions familiales de préparation de la cérémonie.

1.1.2 Etapes de la cérémonie

Pour des raisons de commodité et comme dans la plupart des rites, nous
avons adopté la division classique en trois parties selon le schéma tripartite des

rites de passage d’Arnold Van Gennep*’.

[.1.2.1 Les préparatifs

La période des fétes rituelles, comme nous I'avons mentionné plus haut,
c’est le hasotry (faosa-volambita). La décision précise sur la tenue de la cérémo-
nie dépend également de la qualité des récoltes de la saison. Si la saison a été
mauvaise, les intéressés peuvent reporter la date a la prochaine récolte. Toute-
fois, il se présente des contraintes qui font qu’il faut accomplir le rite a tout prix,
pourvu que ce soit fait. Ces contraintes se manifestent sous forme de visions ou
de songes, les esprits des ancétres exigent. Les malaises physiques et les ma-
ladies, les intempéries qui ravagent les récoltes ou tout autre accident corporel
sont interprétés comme étant des « messages » qu'’il faut décrypter ou décoder.
« C'est parce que je n'ai pas réalisé ce que jai promis si mon vceu est
exaucé ! »'®. Dans ce cas, il faut immédiatement consulter le devin astrologue

pour trouver le jour faste et organiser colte que coUlte la cérémonie.

Effectivement, il existe une conception selon laquelle I'univers nous est
offert dans un état de parfait équilibre qui permet a ’'homme d'y vivre en harmo-
nie avec la nature. Il s’ensuit que la perturbation de cet équilibre initial ne peut
gu’étre le fait de ’'homme, soit par intervention directe dans le monde visible, soit
par une promesse non tenue a I'endroit des ancétres ou par mépris des obliga-

tions qui leur sont dues.

®Corpus Il, p. 19, ligne 6
" A.D.P.RAZAFINTSALAMA, Ny finoana sy ny fomba malagagy 106
' RASOARIVAO Joséphine Lydiangf. « liste des informateurs p, 28



14

Or dans la mesure ou toute tension cherche une issue, la rupture de
I’équilibre initial cherche une réparation. Voila pourguoi, face a des phénoménes
plus ou moins bizarres comme ceux mentionnés ci-dessus, la victime se fait la
réflexion suivante , « C’est parce que je n'ai pas réalisé ce que j'ai promis pour la
satisfaction de mon voeu, mes ancétres sont maintenant en train de me harce-
ler ! ». Dans ce cas, il faut immédiatement consulter le devin astrologue pour

trouver le jour faste et organiser colte que codlte la cérémonie.

A Madagascar, le jour de la tenue de tous les rites est dicté par le devin
astrologue ou par le géomancien. Toutefois, il faut reconnaitre que les gens peu-
vent aussi consulter des possédés. Selon la tradition telle qu’elle a été expliquée
par Monsieur Rabesata, les meilleurs jours pour consulter les devins sont le sa-
medi et le mercredi*®. Selon lui, le jeudi est le premier jour de la semaine. Il est
un jour néfaste Particulierement chez les Betsileo et ce, selon Jessé Rainihifina,
tous les jours sont fastes sauf le jeudi et lundi surtout en période de lune crois-
sante?’. L’honoraire du devin astrologue varie de 2 000 & 10 000 Ariary. La date

est généralement fixée un on deux mois avant.

Des son retour de l'astrologue, le consultant transmet la date dictée au
chef de famille qui convoque une réunion d’'abord plus restreinte, ensuite plus
élargie , des personnes plus proches dans la filiation paternelle et de la parenté a
plaisanteries. Elles comptent au maximum douze. Le theme de la réunion est
naturellement le programme de la féte rituelle, des dépenses, et surtout établir la
liste des invités éventuels. Les débats sont libres. La séance est dirigée par le
chef de la famille paternelle. Il joue également le réle de secrétaire de séance en

faisant la synthese des idées émises par 'assemblée.

La résolution finale sera transmise a tous les membres de la famille. Etre
invité a cette réunion consultation est un grand honneur dont les Malgaches sont
jaloux. Tout au moins, il faut que tout le monde soit informé avant la féte propre-

ment dite. La locution betsileo pour signifier cette idée est, « Aleo tsa enin-kena

' Emission a la Radio Nationale Malagasy (RNM) dwi®bre 2003 & 8h 30. Théme,
Almanach malgache deanisana andro malagasy
29J. RAINIHIFINA, opcit. ,p. 192



15

toy izay tsa enin-dahatse »*, en traduction libre, « il vaut mieux ne pas avoir sa
part de viande que de ne pas avoir sa part de droit a la parole ». Autrement dit, il
est infiniment plus grave d’ignorer quelqu’'un en refusant de le consulter que
d’oublier de lui donner de la viande. En effet, le mépris dans 'oubli du droit a la
parole vient du fait que cela est ressenti comme un rabaissement au rang des
animaux domestiques a qui on donne a manger sans jamais demander leur avis.

C’est comme si, dans ce cas, I'individu était frappé d’inexistence.

La participation de la communauté est nécessaire comme dans le cas du

retournement des morts analysé par Pacaud,

« Le retournement n’est pas une simple affairequarslile, c’est
une décision communautaire et c'est [|'occasion d'un
rassemblement’®

Coté organisationnel, la réunion familiale est aussi I'occasion de la réparti-
tion des taches et responsabilités, les uns sensibilisent les membres de la famille
et les amis concernés, les autres demandent I'autorisation officielle au bureau de
la Commune. En réalité, la réunion restreinte n'est pas une prise de décision.
Elle se limite & soulever les points qui seront validés par la réunion élargie au
sein de la grande famille. La véritable décision est prise par toute la communauté
en séance pléniere, a lissue de laquelle chacun passe aux préparations

matérielles selon la répartition des taches.

La premiére tache est de diffuser les informations et les invitations. Expé-
dier ces derniéres par courriers papiers n’est pas seulement pratique parce que
le taux d'alphabétisation est faible et que le papier est un bien de consommation
rare dans le monde rural, mais ce serait surtout une marque de non considéra-
tion a I'endroit des destinataires. C’est pour cette raison que des jeunes gens se

déplacent pour transmettre verbalement le message d’invitation et a chaque fois

L Corpus 1.4, p.15 ligne 3
2p L. PACAUD,Un culte d’exhumation des morts a MadagastafFamadihana, Espace
théorique p. 84



16

résument les décisions prises par la communauté organisatrice ainsi que la rai-
son de la féte rituelle. Il faut signaler ici que le fait d’avoir un messager permet au
destinataire de l'invitation de renforcer par le langage le lien qui 'unit a la famille
émettrice, parce que c’est une occasion de s’échanger des nouvelles sous forme
de dialogue qui témoigne de l'intérét réciproque des deux familles. C’est cette
attitude qui justifie I'oralité caractéristique de la tradition. On peut méme dire que
si l'oralité africaine dont Madagascar est la partie insulaire provient du fait que
les échanges verbaux ont pour I'Africain une valeur de communion et non seu-
lement de communication. Ils sont I'occasion de I'établissement d’une relation
intersubjective qui englobe dans ses réseaux linguistiques la transcendance ho-
rizontale. Cette transcendance horizontale ne peut étre transmis par écrit que
tres difficlement a cause de la distorsion flagrante entre la quantité
d’'informations et les moyens mis en ceuvre pour leur transmission. La qualité de
I'échange s’en trouve de sorte fortement compromise, parce que la mise a dis-
tance occasionnée par le papier empéche de donner a la communication

communion une dimension affective.

Pendant ce temps, chaque jour, les femmes continuent a faire le ménage
et a nettoyer la maison principale ou seront accueillis les invités des leurs arri-
vées et ou auront lieu tous les rites importants. Cette maison principale est ap-
pelée « lapa », le palais. Les filles sont responsables de la propreté et des orne-
mentations de l'intérieur du palais. Elles tapissent les murs de nattes décorati-
ves. Les garcons, quant & eux, s'occupent des parties extérieures. lls retapent
les murs s'il le faut, débroussaillent la cour, rebouchent les trous des toits s'il y
en a. Apres cela, les filles vont aller puiser de I'eau pour constituer un réservoir
qui durerait pendant toute la durée de la cérémonie et les garcons vont aller
chercher du bois de cuisine jusqu’a former un gros tas dans la cour. lls renfor-
cent aussi le parc a beeufs en vue du sport favori des villageois, la tauromachie,
le fameux « Tolofiladmbe » pendant lequel les hommes affrontent a mains nues

les zébus.

Deux ou trois jours avant le début de la cérémonie, les organisateurs
construisent des cabanes de fortune pour abriter les groupes d’invités. Chaque

cabane est construite avec des branches d’eucalyptus brutes, divisée générale-



17

ment en deux piéces. L’'une servira de cuisine et 'autre pour la salle a manger.
Cette derniere a deux portes, entrée et sortie pour éviter tout désordre éventuel
durant les repas. La cabane est désignée sous le nom de «trafio maitso »,
« cabane verte » en raison des matieres premiéeres avec lesquelles elle est

construite.

Apres tous ces préparatifs, on n’a plus qu’a attendre la date et le jour dic-

tés par le devin astrologue pour débuter les cérémonies.

[.1.2.2 Les cérémonies

D’une maniere générale, la féte rituelle dure trois jours. Le premier jour est
une mise au point final de tous les préparatifs. Les manifestations se limitent au
sein de la famille qui organise la féte. Les invités commencent a arriver le
deuxieme jour. C’est le début de la féte proprement dite qui ne se terminera que

le lendemain soir.

Le premier jour, a I'aube, un jeune homme - dont les parents sont encore
vivants — est chargé par la communauté d’aller chercher de I'eau lustrale
gu’aucun oiseau n’ait traverseée, tsy dikaim-boro selon I'expression malgache.
Cette eau servira aux rituels de bénédiction, saotse et d’aspersion durant le pi-

lage rituel de paddy, totovary sasatse.

En début de I'aprés-midi, les femmes se mettent en place pour le pilage communautaire de paddy, sous
I'ordre du maitre de la cérémonie. Les pileuses se mettent & deux ou a quatre par mortier selon la taille et la capacité
de ce derier. Une fois commencé, le pilage ne doit pas étre interrompu sous aucun prétexte jusqu’au décorticage de
tous les grains. Pour cela, elles se relaient a piler, animées par des artistes traditionnels & tambours et flites pour
rythmer les mouvements. Une autre femme circule a travers les pileuses pour leur distribuer des verres d’alcool, ce
qui ajoute de I'ambiance joyeuse a la festivité alors qu’une vieille femme asperge les pileuses avec de I'eau lustrale.
Le vannage ne se fait qu'apres le pilage. A la fin, les femmes dansent jusqu’a I'épuisement, parfois jusqu’au soir. A la
nuit tombante, la famille organisatrice procéde a l'invocation des ancétres et de tous les esprits susceptibles
d’assister a la féte rituelle. C'est le fanambafa. La famille restreinte et quelques voisins s’entassent dans la maison
principale. Tourné vers I'est, un homme ou un garcon descendant des Hova (nobles) crie la formule de prélude de
l'invocation, « Ouh'! » trois fois. Apres, c’'est au chef de la famille organisatrice de prendre le relais et de continuer
I'invocation pour informer toutes les puissances surnaturelles d'étre présents durant le moment de la cérémonie. Les
Betsileo croient que tous les esprits des défunts résident aux sommets de la chaine des montagnes d’Ambondrombe.
L’invocateur prononce la litanie généalogique de la famille par ordre décroissant de date de déceés, les plus récents et
les plus jeunes en dernier. Comme tout rituel, la cérémonie se termine par la distribution de verres de boisson

alcoolique.

Le deuxiéme jour, les villageois se réveillent trés t6t pour mettre en place tous les matériels relatifs a la

cuisine communautaire, mamboatse toko. Un petit déjeuner collectif est préparé par les jeunes femmes tandis que



18

les jeunes garcons terminent 'aménagement d'une place pour tout public appelé kianja, a c6té de la maison
principale. Sur cette place ou kianja, les jeunes construisent une sorte de tribune officielle. Le responsable de la
préparation fait dérouler sur le sol des nattes prévues pour les femmes et pour les enfants. Il peut aligner des plan-
ches sur des mortiers ou autres blocs de bois en guise de bancs pour les hommes. Il faut noter ici que les femmes

n'ont pas les mémes rangs que les hommes a cause de cette disposition spatiale.

Les activités durent presque toute la matinée. C’est la que vont se tenir les discours et les danses rituels.

Cet emplacement est désigné par le devin astrologue.

L'apres-midi, les invitts commencent a arriver. lls font leur entrée par
groupe a la tribune, accueillis par des jeunes hommes, aprés avoir exécuté une
breve séance de danses rituelles tout en exhibant les dons apportés pour la cir-
constance. Les femmes prennent place sur les nattes et les hommes sur les

bancs de fortune.

Photo 2 , Danse des invités

Antofiombato, 16 Juillet 2004

Lorsque tous les invités sont en place, le maitre de la cérémonie exige un
silence relatif pour que les échanges de discours dialogue appelé sokela, puis-

sent commencer. Ces discours seront prononcés en trois temps.

Dans le premier temps, un porte-parole des organisateurs se leve et ouvre
la séance en souhaitant la bienvenue aux invités et en rappelant la raison de la

féte rituelle. C’est le temps du « filaza ny manivory »*. Le discours doit suivre un

2 Corpus |, 1, p. 4, ligne 53-64 et |, 3, p.11, ligne2§de 9, p.12



19

plan rigoureux selon la coutume, I'orateur est toujours assisté par une personne
plus agée qui jouera le réle de « souffleur » en cas d’hésitations et de bredouil-

lements.

Ensuite, dans le deuxieme temps, en réponse au discours de |'orateur
porte-parole des organisateurs, celui des invités se léve a son tour, et prononce
le sorom-bary. Il résume tout ce que le premier a dit et présente les dons appor-
tés par son groupe, des articles de vannerie, de I'agriculture et d’autres mate-
riaux comme le pouf, le pilon et le mortier. Le plus simplifié des dons sont offerts
sous forme d’argent liquide et I'inévitable riz blanc.

Dans le troisieme temps, comme discours de conclusion, le représentant des organisateurs invite les invités
a regagner les cabanes apres les avoir remerciés d'étre venus et d’avoir apporté tous ces dons « de valeur ». La, des
diners sont servis. Si la famille organisatrice a les moyens, les plats sont garnis de viande de zébu tué la veille,

autrement les invités doivent se contenter des légumes en potage. Pour le reste du séjour, il n'y aura plus de repas

servis. Désormais, les invités s’organisent pour appréter leurs propres repas sans dépendre de la famille hotesse.

Apres le repas, les invités sont conduits dans une maison qu’une famille
résidente a cédée pour les héberger. Il est de coutume que tous les groupes
d’invités doivent étre casés en occupant les maisons que les organisateurs leur
ont indiquées jusqu’a la fin de la féte rituelle. La, ils font comme chez eux et pour

la circonstance, chanter, danser et boire.

Le débit de boissons alcooliques est accru durant toute la nuit de veille.
Des jeunes gens de la famille organisatrice font la tournée en offrant & chaque
fois au moins un litre a chaque groupe d’invités. Cette contenance varie aussi
selon 'importance du statut social du groupe et la valeur des dons qu’ils ont ap-
portés. Les distributeurs reviennent plusieurs fois jusqu’au petit matin. Pendant
ce temps, ceux qui le peuvent continuent a danser, animés par des artistes tradi-
tionnels recrutés pour la circonstance. Pour avoir une idée de lI'importance du
nombre des invités, prenons I'exemple de Monsieur Ravesa®*. Il a une sceur ma-
riée, a quelques kilomeétres de son village. Celle-ci informe sa famille par alliance
dont les membres transmettent le message en cascade a tout le monde. Il en est
de méme pour ses freres. La fierté de ses fréres ou de ses sceurs est d’étre arri-

Vés a enivrer les personnes qui les ont accompagnés. Ce serait une grande hu-

* Corpus |, 1, p. 4, ligne 29



20

miliation que d’entendre les invités dire, « nous ne sommes méme pas ivres ».
Le débit de boissons alcooliques (rhum et vin) ou de boissons hygiéniques

comme les limonades indique le niveau économique de I'organisateur.

Durant la veillée, les jeunes quittent leur groupe d’origine et convergent
vers la place publique que nous avons mentionnée un peu plus haut, le lapa ma-
sake. Il en vient aussi d’autres, sans étre invités, d’une dizaine de kilometre a la
ronde. La, les chants et les danses sont tres animées, masake. Pendant cette
nuit de veillée, la société observe une licence sexuelle qui autorise les relations
permises, c'est-a-dire, la licence ne va pas jusqu’a faire sauter le tabou de
I'inceste qui constitue une limite absolue. C’est une occasion dont profitent parti-
culierement les adultes mariés puisqu’il est interdit de surveiller sa conjointe ou
son conjoint. Bref, il est interdit d’étre jaloux pendant cette période qui
n'appartient pas au temps profane mais reléve d’'un temps sacré ou les regles de
la vie quotidienne n’ont plus court, tous les codes restreignant I'adultére sont

suspendus.

Qu’on se rappelle ici, a propos de cette introduction dans un temps sacré
de l'attitude de Zeus qui ne peut pas voir une jolie mortelle sans chercher a la

séduire en utilisant sa capacité de métamorphose pour arriver a ses fins.

Cette coutume se retrouve sous des formes diverses un peu partout a
Madagascar lors des veillées rituelles aussi bien joyeuses que funébres?.

La place publique se vide tout doucement au fur et a mesure que le petit matin approche. Les jeunes

rentrent chez eux, les autres rejoignent leurs groupes respectifs pour se préparer a la tauromachie.

Le troisiéme jour, lorsque tout le monde et fin prét, les adultes continuent
les discours dialogues d'offrandes réception pendant que les jeunes gens
conduisent les zébus dans le parc a bceufs spécialement aménagé pour la tau-
romachie. Les invités arrivés tardivement la veille ont attendu le matin pour pré-

senter leurs dons.

% Chez les Sakalava du Menabe, duraiitempoha ce flottement des lois lors de la veillée est

appelé «/alabe». Entretien privé avec le Prince Magloire, acii4



21

Le parc est généralement aménagé au bord d’un talus. Il est complété par
des haies de bois solidement unis entre eux au moyen des lianes ou des clous.
Les spectateurs se tiennent debout sur les bords du talus et les lutteurs a cheval
sur les haies en attendant le coup de sifflet de I'arbitre qui siffle le commence-
ment et la fin de chaque séance de lutte. Plus la béte se montre indompté et a
I'air tres excité, plus les jeunes gens aiment. Son propriétaire mise et exhibe 100
a 1000 Ariary pour celui qui oserait s’attaquer a son zébu si robuste et farouche.
Cet argent de défi s’appelle chez les Betsileo du sud le tapitsake. Ici, I'argent a
une double signification, cadeau destiné aux lutteurs et souhait pour le bon dé-

roulement de la tauromachie, sans accident majeur.

Les zébus sont introduits deux par deux dans le parc. Les chants des jeu-
nes femmes, le rary, s’animent et les défis sont lancés. Les lutteurs repérent la
béte a attraper et se lancent sur la bosse de celle-ci. Le zébu saute de fureur en
tentant d’encorner ’lhomme jusqu’a donner des coups des pattes. Au moment ou
I'arbitre juge que le lutteur court un certain danger ou que la béte est épuisée, Il
siffle la fin de la lutte et 'homme lache la prise en faisant attention aux coups de
cornes. D’autres lutteurs reviennent a la charge. Il faut préciser qu'il est interdit
de prononcer les noms des lutteurs durant la séance. Il est aussi tabou pour les
femmes de passer devant I'entrée du parc. De l'autre coté, les artistes continuent
a chanter le horija. Généralement, les lutteurs sont plus nombreux que les bétes
a attraper. C’est pour cette raison que pour ne pas les frustrer, I'arbitre permet
une prolongation a durée variable sur demande des lutteurs. Ce qui retarde le
moment du sacrifice, le haut moment de la féte rituelle. Ceux qui sont blessés
sont soignés sur place a la maniere traditionnelle. Le propriétaire de la béte qui a

encorneé joue un role prépondérant car sans lui, la plaie ne serait pas guérie.



22

Photo 3 , UNE SCENE DE TAUROMANCHIE

Antofiombato, 17 juillet 2004

Un peu avant midi, la communauté procede a I'immolation du zébu. C’est
I'neure du sacrifice, effectué nécessairement avant midi, selon le devin astrolo-
gue. Tous les beeufs de la grande famille sont poussés dans le parc pour effec-
tuer six tours dans le sens contraire aux aiguilles d’'une montre. Ensuite, tous les
assistants se tournent vers l'est. Le descendant de Hova crie trois fois le prélude
de linvocation rituelle. A I'exemple de la féte rituelle a laquelle nous avons pu,
celle organisée par Monsieur Ravesa, le chef de famille paternelle ou a défaut
I'organisateur principal prononce l'invocation. Il rappelle les motifs de la féte, ré-
cite la litanie généalogique. Il désigne la béte a abattre, celle dont la couleur de
la robe est désignée par le devin astrologue , le Fitabalafiary®® ou « Noir tacheté
de rouge, blanc a la poitrine et a la téte ». Cette couleur a été désignée par les

ancétres lors d’un songe selon nos informateurs?’.

%6 Corpusll, p.20, ligne 7
*’ RAZAFIMBELO Vincent De Paul, cf. listes des informateurs, p.28



23

Photo 4 , DU ZEBU A SACRIFIER

Antofiombato, 17 Juillet 2004

Le saotse se réalise habituellement dans une grande assemblée. Cette
assemblée s’appelle « saotse afaty vala » ou « priére dans le parc ». Plus préci-
sément, le saotse est une invocation et réconciliation avec Dieu et les ancétres.

Cela veut dire que c’est rendez-vous avec Dieu et avec les esprits ancestraux.

Ainsi, un certain Monsieur Vincent accomplit ses veeuy, il appelle les es-
prits venant du nord et du sud, de l'est et de I'ouest, les esprits du loin et du pro-
che. Ces méanes ne savent pas ce qu'ils devraient faire, alors Vincent s’adresse a
guelques-uns de ces esprits qu’ils avaient nommeés en les considérant comme
les représentants de tous les autres .Puisque ces esprits sont de la sorte invi-
tés, Vincent indirectement, leur demande I'autorisation d'immoler le zébu, en di-
sant que le flux vitalaina de [Il'animal appartient a Dieu, son ame
ou ambiroa appartient aux ancétres, son sang appartient a la terre et sa viande

appartient & ’lhomme.

8 Corpus I, p. 20, ligne 21



24

Plus précisément, par cette redistribution de I'animal du sacrifice 'homme
est en train de remercier a la fois Dieu et les esprits, mais aussi la terre mere, de
lui avoir permis de bénéficier des avantages de la vie et ainsi de pouvoir faire
une offrande en guise de remerciement. En effet saotse signifie littéralement

« remerciement ».

Quand le saotse est fini, les jeunes garcons veulent encore a continuer les
tauromachies avec les boeufs harovoanjo®® qui doivent se dérouler selon la tradi-

tion, c’est pourquoi certains notables se fachent contre les jeunes indisciplinés.

Ensuite, ils terrassent ce boeuf du sacrifice du cété droit. Ceux qui veulent
changer leurs noms, tofio aflara peuvent entrer dans le parc et crient a haute

VOIiX en ce terme,

« Ny afiarako dia tsa mba i Piera koa fa Ratsiry/. »

Mon nom n’est pas plus Pierre mais Ratsiry. A ce moment-la, un repre-
sentant de la famille organisatrice tape sur le boeuf avec un baton, chaque fois
gu’'un membre de la famille veut changer son nom. Le changement de nhom a un
caractére initiatique. L’individu, par ce changement de nom entend abandonner

un état ancien pour accéder a un nouvel autre.

Quand aucun individu ne se présente plus pour changer de nom, alors, un
hova mpanominda ou « un noble sacrificateur du bceuf » égorge le bceuf. L'inter-
vention de ce noble sacrificateur rappelle le caractére religieux de I'acte. Si dans
d’autres religions, c’est uniquement le prétre qui a le droit de procéder au sacri-

fice, il en va de méme ici, c’est le noble sacrificateur qui officie pour Vincent.

Dans la région de l'Arindrano, les nobles se classent en trois catégories
hiérarchisées, et chaque hiérarchie correspond a une fonction relative a la dou-
ble transcendance de l'individu malgache. Rappelons que I'individu est impliqué

existentiellement au sein d’une transcendance horizontale qui le détermine dans

? Expliqué a la troisiéme partie de ce travail.
% RAKAMISY Marcel cf. «liste des informateurs»p. 28



25

le réseau de relations avec les consanguins, les cohabitants, les alliances, etc.
qui peut avoir une dimension variable sans pourtant pouvoir s’étendre a l'infini

sous peine de mourir par prolifération de type cancéreuse.

Ensuite, il y a la transcendance verticale qui relie I'individu avec la divinité
dans laguelle on retrouve non seulement les ancétres et Dieu, mais aussi, la
nature, comme en témoigne la part qui revient a la terre mére lors de I'offrande

sacrificielle d’'un zébu dans les cérémonies rituelles.

Au sommet de cette hiérarchie, nous avons le hova zafimahafafiandry qui
a pour fonction de délivrer la bénédiction mpitso-drano. Il va de soi que la béné-
diction ne peut provenir que d'une autorité supérieure comme le prouve
I'expression « Que Dieu vous bénisse » parce que Dieu est I'autorité supréme.
Mais il faut ajouter a cette premiere dimension de la bénédiction qu'elle se pré-
sente aussi comme une approbation d’'une requéte. Un fils, par exemple, peut
faire part a ses parents de son désir d’acheter un zébu. Si les parents approu-
vent cet achat, le pére donne sa bénédiction, autrement, le fils ne peut pas pro-

céder a I'achat au risque de subir un mauvais sort ou une malédiction.

Ensuite, nous avons le hova mpanominda ou noble sacrificateur qui oc-
cupe le second rang, il assure I'égorgement du bceuf a sacrifier de la féte kiridy
ou lors des funérailles. Notons que le noble sacrificateur effectue des rites de
purification et de sa personne et de I'animal pour que le sacrifice soit accepté par

les dieux. Cette purification est une invariante dans tout sacrifice rituel.

Ces deux premiéres fonctions se retrouvent conjointes dans la maniere de
tuer les volailles selon la tradition. Il arrive qu’on tue les poules sans qu’on fasse
un sacrifice rituel. Dans ce cas, I'égorgeur bénit en méme temps qu’il purifie
I'oiseau pour éloigner les éventuels mauvais sorts et aussi pour s’excuser de
devoir porter atteinte a une vie qui fait partie de la nature. C’est pour cette raison
gu'il est interdit a une femme de tuer les poules, non pas parce que cela peut
heurter sa sensibilité mais parce que dans la hiérarchie familiale, ’homme passe

avant la femme.



26

Enfin, le roandriana aby ou noble maitre du hazomanga tompon’ny ha-
zomanga qui s'occupe de la confection des remédes & partir de plantes®. En
effet, dans la mesure ou les plantes font partie de la nature, elles appartiennent
aussi a la terre mere et partant, aux divinités. Ce qui explique qu’il faut une per-

sonne connaissant les rituels qui reviennent aux divinités pour s’en occuper.

Ce hova mpanominda entaille un peu la gorge du zébu. Quand le sang
coule, il laisse le couteau et recueille un peu de sang dans une corne et passe le
verser sur la porte de celui qui accomplit le voeu. Un zébu est accepté par Dieu
et les ancétres s'il ne bouge pas au moment ou il est entouré par la corde. Les
fils des nobles mpanominda qui hériteront cette fonction rituelle prennent ensuite
dans un seau le sang qui s’écoule du coup de I'animal au moment ou il est com-
pletement égorgé. Ce sang sera apprété par les femmes qui vont le partager a

tous les invités.

Quand le zébu est tué, un mpikabary (un orateur) s’adresse au sacrifica-
teur du zébu. Celui-ci arréte un instant son action et répond au mpikabary en
position debout, tandis que les auditeurs autour de lui reste assis. A travers son
discours kabary il raconte I'origine du bceuf sacrifie. Aprés son discours, tous les
auditeurs le félicitent et lui offrent des dons en argent appelés fandraisan-tafia
en guise de remerciement. Le fandraisan-tafia est un usage qui consiste a ré-
compenser une personne doté d’'un pouvoir ou d’un talent pour exécuter quelque
chose dont on est soi-méme le bénéficiaire. Cette récompense est une maniére
de lui prendre les mains apres son office pour qu’elles ne perdent pas leur habi-

lité ni leur pouvoir.

Au moment du kabary, des jeunes garcons ou les fils du noble sacrifica-
teur quittent le parc afin de prélever les viandes réservées aux ancétres telles
gu’une partie de la cuisse gauche, de la bosse, du foie, des abats, de lintestin
gréle, de la panse, du feuillet, une partie de la mamelle gauche, une partie de la
poitrine, les pattes gauches, les omoplates®. Aprés ce prélévement des parts

des ancétres, les jeunes garcons qui sont les plus proches de la famille organi-

% ANDRIANARISON LIHIRAVO Florent cf.«liste des informateurssyp, 28

32 Désiréibid.



27

satrice continuent a partager les viandes. Les viandes destinées aux ancétres

sont portées sur la téte dans un panier appelé, tanty rindra.

Une ou deux filles désignées (fait) font la cuisson. La viande se fait cuire
dans une marmite de terre cuite a 'anse rebondie qu’on appelle takoboke tandis
que le riz est cuit dans une cocotte en aluminium. Ces filles cuisiniéres ne peu-

vent pas quitter la cuisson qu’une fois celle-ci arrivée a terme.

Pendant la cuisson, le partage de viande se déroule. On détache en pre-
mier lieu la part du noble, cette viande s’appelle tsivalamongany. Ensuite, on
donne la part de l'autorité administrative présente, et puis celle des musiciens
des chants populaires haren’ari-tane. Apres, on donne aux jeunes gar¢cons ou

mahere la gorge.

La viande des femmes releve des mamelles généralement partagées a
toutes les filles qui assistent a cette cérémonie. Les abats sont réservés pour le
bouvier, les poumons, le foie et le coeur sont attribués au gendre de la famille
hote. Comme on a dit en Betsileo. « Ny vodihena tsa mienga aloha »** (la partie
postérieure de I'animal ne sort pas en premier lieu). Cette partie de la viande
comprend globe et aloyau. Il faut noter ici que chaque fois qu’'on tue un animal
de maniére profane ou de maniere sacrée, la partie postérieure est toujours ré-
servée aux personnes les plus vénérables de la maisonnée ou de la famille.
Cette pratique a fini par doter I'expression « Ny vodihena tsa mienga aloha »
d’'un nouveau sens qui signifie que les choses les plus importantes se passent
toujours vers la fin. De la méme maniére que pour I'église catholique, la bénédic-
tion se place aprés I'annonce, la viande de l'invocateur est donnée en dernier
lieu, il s’agit de la partie postérieure ou a défaut la cuisse gqu’on appelle tongo-
peny**. Nous avons dans cette expression I'équivalent de celle du francais qui

préconise de « garder le meilleur pour la fin ».

Les invités chantent les zafindraony en attendant le saotse. Une fois le re-

pas rituel cuit, la famille organisatrice invite les assistants a rentrer dans la salle

% Corpus 1.2, p.7, lignel4

% Désirécf. « listes des informateurs p. 28



28

de sacrifice dans laquelle on prononcera la priére saotse. Les familles invitantes
mettent en place la part de Dieu, celle des ancétres et celle du mpitondra kizo-
tro % ou « celui qui porte I'imperméable ». Par un processus métonymique, le
bouvier est désigné par cet attribut caractéristique dans le pays betsileo. C’est-a-

dire, c’est le porteur d'imperméable.

Sur un mortier dans deux petits vans, sur des feuilles vertes de bananier,
on met du riz avec de la viande, du rhum puis a c6té la viande des invocateurs.
En dessous de ces premieres offrandes, se trouvent trois petits vans dans les-
guels il y a exactement les mémes choses, du riz, de la viande et du rhum. Les
offrandes d’en haut sont destinées a Dieu et aux méanes, tandis que celles d’en

bas ont pour destinataires le porteur d'imperméable et ses amis®.

A c6té du mortier on place la téte et la partie postérieure avec la queue et
la peau du zébu. Une fois venus dans la salle, portes et fenétres fermées, tous
les invités en position assise se tournent vers I'est. Le méme garcgon effectue le

prélude d’'invocation.

% Le Kizotro est un imperméable en fibre végétale fait d’ungbiiwsurface rectangulaire pliée
en deux parties identiques et dont on coud undigiess longitudinales pour lui donner la forme
d’un auvent. Le bouvier le porte en bandouliérelymau temps.

% Corpus I, ligne 5, p. 20



29

Photo 5, LATETE ET LE CUIR DU ZEBU

Antofiombato, 17 Juillet 2004

L'officiant ou mpisaotse s’assoie sur un pouf devant tout le monde. Il com-
mence par asperger, trois fois, d’eau lustrale, I'est, et prononce ensuite le la
priere du saotse a travers laquelle l'invocateur raconte d’abord la généalogie de
celui qui accomplit le voeu, puis il annonce les raisons du kiridy, ensuite il pré-
sente et offre la part réservée a Dieu et aux esprits ancestraux et aux esclaves.

Les manes n'ont aucune raison de revenir chez les hommes apreés la cé-
rémonie. Pendant I'invocation, on fume une graisse pour faire exhaler une bonne

senteur dans la salle d'invocation.

A la fin du saotse, tous les assistants répondent ensemble comme suit,
« Ho soa ho tsara Andriatompo Andrianafiahary » ,« QU’il soit bon et bien le Sei-

37 Lofficiant a dit ensuite,

gneur (Andriatompo) Créateur (Andrianafiahary) »
« Zanahary tsa ela mikama koa tahio afiay hihinafi’'azy ». Autrement dit, «le
créateur ne met pas du temps pour manger et qu’il nous bénisse, nous qui vont
prendre les offrandes ». Cette déclaration a pour valeur pragmatique de signaler

gu’il est interdit de manger avant le Zanahary ou Dieu.

" Corpus,ll, ligne 28, p. 20



30

Comme nous avons déja dit dans le « saotse afiaty vala », le flux fils vital
c’est pour Dieu, 'ambiroa appartient aux manes, le sang est a la terre et la

viande est pour 'homme. Tous les étres divins ont eu leurs parts parce qu’

« Un malade est sauvé de la mort si une personna @nimal
était sacrifié a sa placé®

Le zébu est sacrifié parce que les manes l'ont désigné. Et Vincent est
guéri définitivement puisqu’il y a un bceuf sacrifié a sa place. C'est I'origine de
cette féte.

Un chef de famille paternelle partage a toute I'assistance la part de Dieu,
des manes, et puis celle des esclaves. Ensuite, il donne le repas de chaque re-
présentant de la famille appelé par le nom de son village. Apres le repas, le chef
de famille distribue du rhum, d’abord, il réserve une partie pour les étres surna-
turels comme Dieu et les manes, et la grande partie pour tous les assistants qui
doivent en boire ou moins en versent sur la téte. Aprés ce repas rituel, les invités
quittent un a un la salle et a la fin, il n'y a plus que les membres du lignage pour

attendre les rites finaux.

[.1.2.3 Les rites finaux

Le lendemain du sacrifice, la famille organisatrice invite tous les repre-
sentants de la famille concernée dans la salle de sacrifice. Elle salue tout le
monde et offre du rhum a titre de fafa lapa. Littéralement, le fafa lapa signifie
« balayage du palais ». Dit en d’autres mots, il s’agit de remettre un peu d’ordre
a la suite de I'effervescence qu’ont provoquée les festins. Cette derniére distribu-
tion de rhum a pour fonction de marquer la cléture du festin. C’est aussi une ma-
niere de remercier I'assistance. A c6té, les cohabitants démontent les cases de
fortunes ou les maisons vertes et commentent la féte. Avant le démontage, Vin-

cent partage du rhum pour remercier ses cohabitants.

Pendant ce temps, la famille organisatrice fait le dinike ou « débat », une

opération rituelle au cours de laquelle on évalue les recettes obtenues a travers

¥ V. LARS, Croyance et moeurs & Madagasqar25



31

les dons en nature ou en argent offerts par les invités. Dans ce dinike il y a des
regles a suivre, il s’agit de redistribuer les dons. Ainsi, le « panier » ou tanty,
« vahan-tsotro », le van, le mortier et le pilon reviennent aux filles. Alors que le
« pouf », « vahan-tsotro » et le paddy sont offerts au chef de famille paternelle.
Le riz blanc et I'argent sont distribués entre tous les fils des organisateurs afin de

régler toutes les dépenses engagées lors du kiridy.

On peut dire que les cohabitants ne se contentent pas de commenter la
féte, ils font aussi en quelque sorte le dinike et décident de certaines sanctions.
Ceux qui n'avaient pas bien assuré leur responsabilité doivent payer une
amende de 0,5 litre ou 1 litre de rhum local selon le degré de la négligence. Pre-
nons un exemple, si le responsable de cuisson va partager les repas des invités
au lieu de s’occuper de la cuisine ou si sa famille entre dans la « maison verte »,
il est pénalisé d’'une amende, il en est de méme si le responsable de l'eau
s'éclipse pendant une heure de temps. Comme tout s’est bien déroulé, Vincent,
I'organisateur offre du rhum et du vin pour remercier ses cohabitants. A leur tour,
les villageois remercient cet organisateur et se mettent a danser, ainsi, une autre
séance de féte commence de nouveau au village. Ce n’est qu’aprés cette der-
niere manifestation de joie que la féte s’arréte définitivement. Chacun rentre chez

soi et tout le monde reprend sa vie quotidienne.

Enfin, entre la famille, il y a encore un nouveau partage de viande pour terminer la féte. La téte est
distribuée entre les membres de la famille. La queue est donnée a celui qui a puisé I'eau lustrale pour qu'il s’en serve
de poignée de porte. On peut dépecer et distribuer également la peau du zébu a des fins de cuisson, sinon elle

servira a la maroquinerie.



32

1.2 LES TEXTES RECUEILLIS

Ce travail a été réalisé au cours des descentes sur le terrain. Par ces descentes, nous avons recueilli dix
textes de genres littéraires oraux betsileo. Ces textes font I'objet du corpus et de la deuxiéme partie de mon travail
intitulé le genre littéraire oral betsileo de ce présent travail. La présentation de leur transcription et de leur situation a
été regroupée selon leur nature et leurs usages. Parmi ces usages, il y a des textes prévus pour les sokela, des
textes pour le saotse, pour le kabary et ceux pour les horija. Et voici, comment se représentent ces textes dans ces

transcriptions.

Les sokela contiennent quatre textes dont, le premier est « filazan’ny manivory .» Il s’agit d'un texte recueilli
lors du kiridy effectué a Antofiombato le 16 juillet 2004. Ce texte annonce la raison du pratique de féte rituelle afin de
raconter la généalogie de la famille organisatrice, tels que la guérison souhaité de Ravesa, de Zafe et son fils, puis la

naissance tardive de Mpiono, enfin I'inauguration de la maison.

Le deuxieme, « Valiny, sorombare », cela s’effectue dans la méme cérémonie, et il constitue la réponse a
ce dernier, c'est-a-dire & ce premier texte du sokela. Dans ce sokela, les invités montrent leur fidélité a la tradition des
ancétres en portant le riz blanc dans des petits paniers, et le paddy dans un moyen panier.Ces dons constituent I'idée

de quantité des offrandes.

Le troisieme, « Filazan'ny manivory », c’est un texte recueilli lors du kiridy effectué a Ambalavory-
Ranotsara le 23 juillet 2004.ce texte fait savoir aussi la raison de féte rituelle et la généalogie de la famille

organisatrice, comme I'augmentation en nombre des zébus, la circoncision bien passé et I'inauguration de la maison.

Le quatrieme et dernier sokela effectué dans la méme cérémonie constitue la réponse a ce dernier. Les
invités montrent leur vantardise car on ne sait pas exactement les nombres de gobelet du riz blanc, mais le porte-

parole parle seulement la quantité des dons. Cette derniére valorise le prestige des donneurs.

Dans ce deuxiéme sokela (le troisieme et quatrieme), les invités commencent se détacher des rites

traditionnels, parce qu'ils tendent vers la modernisation, I'essentiel est le don mais non pas la tradition.

A partir de l'analyse de ces deux sokela, nous avons remarqué que la famille organisatrice dans le
deuxiéme sokela est la plus croyante que celle du premier, car dans ce deuxiéme, le porte-parole n'oublie pas le
dimanche pour prier et remercie Dieu. Lors de ces sokela de genre dialogue, les porte-paroles utilisent des différents
genres littéraires oraux betsileo pour couronner ses discours par le kipotsake, le fitarofia, le ohabola, le kalambalala
et le fandiambola.

Dans la seconde section, le saotse présente un texte. Il s’agit d’un texte recueilli & Antofiombato le 17 juillet
2004.Ce texte montre l'inter-integration et la communion entre les étres divins et les hommes puis entre les hommes
eux-mémes. Il présente aussi que les veeux sont exaucés alors que la famille organisatrice offre des dons aux étres

divins et partage leur bien avec eux.

Les horija contiennent quatre textes ; le premier, il s’agit du chant recueilli & Antofilombato le 17 juillet 2004.
Ce texte présente que la fille est difficile a trouver alors qu’elle semble perdue si elle va dans I'endroit quelconque. Le
deuxiéme chant s’agit du horija recueilli & Ambalavory-Ranotsara lors de la cérémonie du 24 juillet 2004. Il renferme
I'idée de I'amour personnel a Razete. Le troisieme chant s’effectue dans la méme cérémonie, ceci conseille les
jeunes filles a ne pas se hasarder dans le mariage précoce, car le mariage exige la maturité en age et en esprit. Et le
dernier chant rapporte I'attitude d’'un jeune gargon face a une fille qu’il aime. Il se demande pourquoi cette fille qu'il
adore ne lui prévient pas son programme quand elle veut aller & tel ou tel endroit. Il espére qu'ils vont se rencontrer
au marché du jour puisque le marché est I'endroit favorable pour les jeunes de se fixer les rendez-vous. Alors que ces

deux jeunes ne sont pas encore des vrais petits amis. Cette phrase les justifie,



33

« Akory ny teninao ry malala®%

Car dans cette phrase le gargon est en train de demander I'avis de la jeune fille si elle I'aime ou non.

Enfin, la quatriéme section intitulée, « Kabary an-dafiona » s’effectue apres le sacrifice du zébu, dans le
village de Ranotsara le 24 juillet 2004. Ce discours rapporte I'histoire de ce zébu qui vient d’étre sacrifié, son origine
et le motif de son sacrifice. Ceci contient I'idée de la sacralité et de la continuité de la vie (aina). Et dans ce texte, on

transmet aux assistants I'importance de cette sacralité et de la continuité de la vie chez les vivants.

Le nom des porte-paroles indiqués dans la présentation de chaque texte est normalement celui des
descendants de la famille organisatrice ou parfois celui du cohabitant par lequel I'enregistrement a été réalisé. Et a ce

propos de la présentation, nous avons adopté un classement plus simple suivant la date d’apparition du texte.

Ainsi, cette premiéere partie nous a permis de prendre connaissance des circonstances du kiridy et de ses
valeurs rituelles et cosmogoniques a travers la double transcendance qui caractérise le Malgache. Maintenant, nous

allons observer les genres littéraires qui accompagnent le kiridy.

% Corpus lIl. 2.3, ligne 3-8, p. 24 par exemple



34

DEUXIEME PARTIE,
LE GENRE LITTERAIRE BETSILEO ET SON CONTEXTE



35

On peut dire, partir de I'observation du kiridy que sans le discours rien
n'est possible dans le réseau qui implique I'individu dans la double transcen-
dance. A cause de cette importance primordiale, nous sommes amenés a une
analyse de ces discours. On peut d’emblée les diviser en deux classes. La pre-
miere classe est constituée par les textes poétiques et la deuxieéme par ceux qui
sont prosaiques, bien que des fois, la frontiere entre les deux classes soit difficile
a marquer. Par exemple, le kabary qui se présente sous une forme prosaique est
analysé par les spécialistes comme poétique. Nous allons alors commencer par

les textes poétiques.

IL.1 LE TEXTE POETIQUE

Il faut entendre ici par texte poétique un discours qui est marqué formel-
lement par des rythmes et des versets. C’est un discours qui ne s’utilise pas or-
dinairement mais dans un contexte bien déterminé. Dans le poétique, il y a le
genre « isa » et le genre non Isa. Nous allons les voir I'un apres l'autre en com-

mencant par le genre « isa ».

II.1.1 Le genre « Isa »

Selon Rainihifina, le «isa » signifie, « chant, chanson » et équivaut au
« hira » du malgache classique®. Auparavant, cette chanson contient de I'édu-
cation, du conseil ou anatra. Par analogie a I'histoire de Razanapaniry, qui, aprés
avoir terminer ses études, se hasarde d’oublier ses parents*’. Alors le isa qui se
rapporte a cette histoire de Razanapaniry. Par le systeme des isa, les parents
livrent, par exemple, a leurs enfants une valeur fondamentale, a savoir, le pere et

la mere eux-mémes sont les sources de la vie.

Comme la poétique est une communication indirecte, le poéte fait recours
a toutes les ressources du langage pour toucher le coeur des hommes. C'est

ainsi qu’il utilise différentes figures, comme la métaphore et I'hyperbole, pour

0J. RAINIHIFINA, opcit., p. 125
“! Lakroan’| Madagasikarap. 8



36

changer la forme d’une chose ou « fanovana endrin-javatra »* puis pour exagé-

rer une chose. A ce propos, Clotilde affirme,

«Tsy lazaina mivantana izay tiana hambara an-kifa

miolakolaka indrindra amin’ny fotoana fiandrasamtpadia

sady mitomany no mihira,
(on ne parle pas ouvertement ce que l'on veut gae la

chanson, mais d’'une facon la plus voilée. Et celalantant et
en pleurant. ¥

Le isa est de la sorte une activité mi-théorique, mi-pratique et mi-ludique
qui s’effectue au moment d’un kiridy comme la circoncision. Il faut noter ici que la

pratique du isa est réservée exclusivement aux personnes adultes.

11.L1.1.1 Le Rary

Le rary se présente de maniere analogique au isa a la différence pres qu'il
renferme de la priére ou « hiram-bavaka »*. Tout ce qui est priére a un carac-
tere religieux. Ce qui envisage l'existence de Dieu. D’ailleurs, les Betsileo est
'une des populations les plus croyantes de Madagascar. Le recensement des
chrétiens montre que la proportion des Betsileo croyants représente le taux le

plus élevé comparé aux autres ethnies.

Au niveau de la manifestation le rary, se caractérise en deux catégories
bien distinctes de participants. Il y a d’abord « le récitant » ou celui qui est le me-
neur du chant, il peut étre constitué par une ou plusieurs personnes dont la fonc-
tion est de chanter le noyau du rary. Ensuite, il y a le refrain qui est chanté par
toute I'assistance. Quelquefois, il N’y a pas de refrain, mais I'assistance reprend
ce que le récitant chante. Le rary s’exécute de I'objet concerné ou la personne
concernée, ou bien sur une montagne en se tournant vers le soleil levant®. Le
soleil se leve a l'est. Et le Zafiahary ou Dieu et le fahasivy ou manes se situent
aussi a l'est. C’est pourquoi les gens tournent a I'est pour communiquer a ces

forces mystérieuses.

42S. RAJAONA,Ny zavan-kanto vita amin’ny teny. 75

3 Lakroan’i Madagasikarap. 8

4 J. RAINIHIFINA, opcit., p. 113

“*F. NOIRET, Chants de lutte, Chants de vie & Madagaspa69



37

Voici comment MALZAC définit le rary,

«Priere que les femmes chantaient en chceur en rsfindat
légérement pour les soldats qui étaient a la gusfte

Cette définition nous montre que lerary est un souhait de bien pour
quelgu’un. En effet, le mot rary signifie littéralement « souhait ». Pour construire
le caveau familial, le Betsileo taille dans une pierre monolithique des pieces qui
peuvent peser plusieurs tonnes chacune. Pour encourager les hommes qui sont
entrain de tirer de tel morceau de pierre, on chante le rary. Il peut étre exécuté
également a I'endroit d’'une malade pour qu’il recouvre la santé ou a I'endroit

d’'une femme qui vient d’accoucher.

Il'y a plusieurs événements qui peuvent étre des motifs pour exécuter le
rary, au moment de jeux de tauromachie, les spectateurs ne chantent pas mais
crient en haute voix, « vita soa » (Que tout se termine bien). Dans ce genre de
jeux se mélent a la fois l'instinct de mort et l'instinct de vie. Les spectateurs du
jeu ont en méme temps peur d’assister a des accidents graves en méme temps

gu’ils veulent voir leurs consanguins triompher des taureaux furieux.

Pour eEncourager les combattants et pour inciter les boeufs, les artistes
ou mpanao aponga chantent le rary et les spectateurs battent les mains avec
souhait a l'intérieur du caeur comme, « mirary soa e ! Nous souhaitons le bien.»
Deuxiemement lors de la circoncision, les femmes chantent en tenant a la main
des herbes balais seches kifafa maifia et dansent devant le palais. On effectue la
circoncision dans cette salle mais les femmes sont interdites d'y entrer. Elles
chantent comme suit, « afiay eto 6 ! mirary noro ,nous souhaitons du bien » et ce
jusqu’a la fin de la circoncision. Si la coupe du prépuce est finie, tout le monde
crie « lahy ! lahy ! lahy ! male ! male ! male !.» Apres la priére, tout le monde féli-
cite la mére du garcon en lui donnant des cadeaux en chantant le rary comme
« manaranara fere », « que la plaie soit guérie ». En outre, on pense rituellement
gue I'enfant circoncis traverse une période difficle comme des militaires qui vont

faire des expEd.s, puisque déja nombreux étaient les enfants malchanceux qui

“® A.LUCIEN XAVIER MICHEL, Systémelttérairesbetsileq p. 253



38

étaient décédés a cause de leur blessure. En outre, pendant les voyages des
parents ou des enfants ou d’autres, ceux qui restent souhaitent aux voyageurs
par exemple « Vita soa ny lala e ! Bonne route ! Bon voyage ! ».

[1.1.1.2 Le Zafindraony

Le genre zafindraony est une sorte de genre «isa » spécialisé. On chante
surtout 'Evangile ou la Bible ou un extrait des cantiques ou des priéres. Avant le
zafindraony est le meilleur moyen utilisé par les missionnaires pour transmettre
la parole de Dieu, pour persuader les paiens de se convertir au christianisme. Le
ton et le rythme du zafindraony varient selon la parole. En effet, si on chante, par
exemple « le Christ ressuscité »; on chante a haute voix avec un rythme rapide
pour manifester la joie tandis que si on chante la « passion du Christ » on chante
doucement avec des rythmes lents.

Photo 6 , LES INVITES CHANTENT LES ZAFINDRAONY

Antofiombato, 17 Juillet 2004




39

On exécute ce genre des chants durant les grandes cérémonies chrétien-
nes telles que la féte de Noél, des Paques, de I'Ascension, de Pentecote et de
I’Assomption ; pendant les funérailles, durant une féte familiale et lors d’'une ré-
ception de hautes personnalités et surtout pendant la veillée d’'une manifestation

rituelle comme le kiridy.

Le zafindraony devient en quelque sorte une musique populaire sans dis-
tinction d’age et ni de sexe ni de religion, c'est-a-dire, tout le monde peut le
chanter. Il est un « chant digne »*’ parce qu'il parle de Dieu. Tous les chants qui
parlent de Dieu comme les cantiques sont dignes dans la mesure ou le Dieu
créateur est bien révélé dans la parole de ces chants. Le zafindraony se difféere
des autres chansons par son ton glissant « mitaraindraina sady mivalambalana
mahafinaritra » (en forme de plainte et de fausse note)*, par son sens religieux,
inspiré de I'Ecriture Sainte et de I'Enseignement des Eglises et surtout par sa

cadence particuliéere.

Le zafindraony prend une forme d’acculturation dans le sens ou sa
composition est fondée sur I'adaptation du christianisme dans la culture tradi-
tionnelle selon la réalité sociale*®. Par conséquent, le zafindraony est un chant
rituel populaire a la fois chrétien et a la foi malgache dont le contenu est biblique
tandis que le son est malgache, c’est-a-dire, un chant biblique reformulé a sa
facon. Le zafindraony est parmi le genre littéraire oral betsileo le plus frappant
apres le horija parce que les Betsileo le prennent pour leur propre identité cultu-
relle et religieuse. On chante le zafindraony pendant les veillées du kiridy pour
créer 'ambiance de chaque groupe si les jeunes commencent a étre fatigués de

chanter le horija. A ce propos, ils font des « joutes de chants » ou « fampiadian-

“’F. NOIRET,opcit., p. 60
8 Lakroan’l Madagasikarar, p. 8
“9F. NOIRET opcit. ,p. 262



40

kira » pour éviter le silence. A ce moment Ia, les uns et les autres groupes font le
maximum possible pour réussir. Si les uns chantent moins fort, les autres écou-
tent, en pensant a une chanson plus belle que celle qui est en train d’étre exe-

cutée. Et ainsi de suite jusqu’au petit matin.

Pour encourager les chanteurs, les familles organisatrices donnent du jus
ou ranom-boankazo, le « galeoke » (toaka gasy), du rhum artisanal. Aussi
I'alcool et le zafindraony vont-ils de pair dans la féte rituelle. Si les uns se sentent
battus dans cette veillée, ils vont organiser des répétitions périodiques pour
'emporter aux prochaines occasions. La pénétration du zafindraony dans ces
domaines (cérémonies joyeuses, fétes rituelle) est fonction de la position de la
famille organisatrice par rapport a la foi chrétienne. Plus la famille est chrétienne,

plus le zafindraony acquiert une place importante dans ses cérémonies.

Le zafindraony est un chant populaire comme on vient de le dire. Il est ap-
précié par tout le monde, les enfants, les jeunes et les adultes. Mais les chan-
teurs comportent au moins deux filles qui jouent le réle de la premiére voix ou
soliste et de la deuxiéme voix, et puis des garcons qui tiennent le réle de basse
et de premier voix du garcon. S’il n’'y a pas des filles, les garcons peuvent le
faire, I'un joue le réle du soliste et l'autre la deuxiéme voix. Pour réaliser le zafin-
draony, il faut y avoir au moins six personnes aptes a chanter pour bien le maitri-
ser. Il faut reconnaitre que le texte du zafindraony est assez long et il faut avoir
une bonne capacité de mémorisation pour le chanter. Un zafindraony dure envi-
ron dix minutes. On le chante sans instruments de musique c’est ce qui le differe

du horija que nous allons voir a présent.

[1.1.1.3 Le Horija

Nous avons vu que le isa contient de I'’éducation et du conseil, du savoir
vivre et de culture traditionnelle. Mais plu tard, il a connu une certaine transfor-
mation, son contenu sémantique tend de plus en plus vers le theme de I'amour.

Pour cette raison, Guenier affirme,



41

« Lerija est essentiellement bati sur un théme d’amadr. »

Voila pourquoi le horija a la préférence des jeunes. Dans la région du Bet-
sileo le horija est le chant le plus populaire et le plus remarquable. Si un Betsileo
se rend a d’autres endroits, et qu’'il entend le horija, il éprouvera de la nostalgie
et il pensera tout de suite a son village natal. Avant de donner un exemple du

horija voici ce que Lucien Xavier M. Andrianarahinjaka dit a propos,

« Le Horija est incontestablement le gelisa le plus répandu, le
plus universel pratiqué a travers le pays Betsi@bsomme le
genre le plus populaire & I'époque présente. »

Cela veut dire que chaque fois qu'il y a des festivités familiales, les Betsi-
leo chante le horija. Surtout pendant la circoncision et le kiridy ou autres festivi-
tés, ils ne se sentent pas a l'aise s’il 'y en a pas de chanté, parce que la musi-
gue et le théme sont en conformités avec la maniere traditionnelle. Durant notre
enquéte, nous avons constaté que le horija est toujours accompagné d’'un grand
tambour et de son accessoire que les Betsileo du Sud de I'Arindrano appellent
mavo mianake ou le « beige et son allié », le sifflet, le kabésy ou guitare tradi-
tionnelle betsileo, les flites ou kiatsody. Avec ces instruments, le horija émeut
I'individu jusqu’a lui faire ressentir le besoin de danser. La danse qui accompa-

gne le horija s’appelle traditionnellement le kidodo.

Photo 7 , DANSE DU KIDODO

*Bulletin de MadagascaRevu bimestrielp .723
>’A. LUCIEN XAVIER MICHEL, opcit. ,p .204



42

Antofiombato, 17 Juillet 2004

Le kidodo est une ancienne danse du Betsileo, réalisée par deux person-
nes au moins, le mouvement rapide des pieds tape fortement la terre, les deux
danseurs ne tapent pas au méme rythme. L'un suit un rythme lent ou normal
tandis que l'autre tape en contretemps du premier, (mafota) et ainsi de suite sui-
vant le nombre de danseurs. C’est pour cette raison que Rajemisa-Raolison Ré-

gis affirme

«Hira atao miaraka amin’ny dihy mitoto tany fanaop'n
betsileo»*?
(Chant que I'on fait avec une danse qui pilonngolg

Pendant le moment du horija, il y a beaucoup de choses qui se passent a
part le kidodo ; c’est une occasion aussi pour les jeunes filles de se faire courti-

ser en se signalant par des éclats de rire , en criant, « ha!ha!ha!oye »

Voici une traduction du horija intitulé « Razete» que nous avons recueilli

pendant notre enquéte

« O ! Razete e ! Je t'aime

O I Razete e ! Je t'aime

O I Razete e ! Je t'aime

O I Razete e ! Je t'aime

I- Feuille de caféier dissimilé sous les feuillages d’haricot
Tu prétends ne pas aimer cesse de m’épier

°2R. RAJEMISA-RAOLISON Rakibolana malagasy. 831



43

Razete ! Je t'aime

Razete ! Je t'aime

Il Tomates acides, celles qui sont abimées deviennent piquantes
Retourne-toi, la décision t'appartient

Razete! Je t'aime

Razete! Je t'aime. »*>

Le horija raconte I'histoire d’'un jeune garcon et d’une jeune fille en train de
tomber amoureux I'un de l'autre. Mais il s’agit d’'un amour qui n’est pas encore

bien enraciné. Voici quelques mots pour confirmer cela,

« Saika resaka vehivahy na fitiavana sadasada mp-kora.
Horija na rija no niantsoana izany (la parole de la chanson
concerne la femme et est souvent grivoise, cett@nsdn
s’appelle «ija ».>*

Le Horija est une description d’histoire de femme et d’amour non légitime.
Il peut étre court ou long en fonction de I'ambiance des individus. Le chanteur
peut enrichir le chant par d’autres versets selon ses besoins et de son inspira-
tion. A cause de ces inventions il y a toujours de différences de tonon-kira ou de
copie entre les chanteurs de méme endroit, méme si le titre est identique. De ce

point de vue Francois Noiret pense que

« Les meneurs du cheeur sont aussi de bon chan-
teur du rija et que sa voix en est faconnée. »>°

Malheureusement, a cause de l'introduction des chants occidentaux, les

jeunes actuels ne peuvent chanter correctement le zafindraony et aussi le horija.

II.1.2 Le genre non Isa

C’est un genre « non chanté ». Ce genre comprend aussi de différents
styles. A Madagascar, dans le pays betsileo, I'art de parler est une culture qui fait
partie de la vie quotidienne. Pour expliciter beaucoup davantage cette idée, nous

allons aborder en premier lieu le fitarofia.

>3 Corpus 111.2.1 p. 23, ligne 5-12
> Lakroin’i Madagasikarap. 8
**F. NOIRET,opcit , p. 56



44

[1.1.2.1 Le Fitarofia

Le fitarofia ou dicton est un élément constitutif du kabary d’'un coté il aug-
mente le prestige et 'honneur de celui qui le pratique. De l'autre c6té, il est un
souhait de bien et de bénédiction. On utilise le fitarofia pendant le sokela comme

suit,

«lzao mpanao fanjaka izao koa eroe... Ho vaha be ma-
nanikin'ny ala eny izao, ny ambane mananike tsaneniga ny
Ambony miravirave tsa ho trotraké.»
(Les autorités sont des lianes trés développéelsalfeg qui
grimpent la forét, celles d’en bas ne cessent detenoet celles
d’en haut pendent mais ne tombent pfas)

Il est intéressant de savoir que, les autorités sont les concernés, ils sont
comme Dieu sur terre qui autorisent cette festivité. Alors ils doivent étre bénis et
honorés. lls sont comparés avec les vaha be car dans le pouvoir il y a toujours
l'interdépendance du bas jusqu’a haut et pour maintenir ses pouvoirs. Puis le
mpisokela ou celui qui annonce la raison de la féte rituelle ou il bénit que tous

les échelons de la hiérarchie des autorités du pouvoir.

Le fitarofia n'est pas tout a fait identique au proverbe puisque I'un a une
fonction « esthético-stylistique » tandis que l'autre a une fonction « éthico-so-
cial »*’. On entend par « esthetico-stylistique » un art de bien parler avec diffé-
rents styles. Il s'intéresse seulement sur I'extérieur ou la beauté de sons et a
I'aide des exemples spécifiques afin d’attirer I'attention des auditeurs et charmer
les oreilles®®. Ce genre est trés nécessaire pour les sophistes pour accaparer
des richesses et pour avoir le prestige. Méme les politiciens l'utilisent lors de
leurs propagandes pour persuader les peuples. En revanche, le proverbe insiste
sur le fond. Il touche la morale de l'individu avec la vérité universelle et logique.
Les anciens malgaches résument I'éducation et le conseil par des proverbes,
comme toutes les autres nations d'ailleurs. Une phrase courte, simple mais qui

résume une pensée profonde. En voici un exemple,

*Corpus 1, 3, ligne 1-2, p. 11 et 1.2, p.7, ligne 1-2
" A. LUCIEN XAVIER MICHEL, opcit. ,p. 323
%8 A. LUCIEN XAVIER MICHEL, ibid.



45

«Sery vita anamalaho ve, hamonoana vatotrakbho
Cela veut dire que « si du gingembre suffit & guéwi rhum de
cerveau a quoi bon de tuer une poule ». Autremignil de faut
pas faire du gaspillage pour remédier a une sitnatésagréable
mais de prendre la solution la moins colteuse.

S’il en est ainsi du ce premier genre non isa, le fitarofia, maintenant,

voyons une autre espéce du genre, le kipotsake.

11.1.2.2 Le Kipotsake

Le Kipotsake est un art de bien parler également. Il constitue une
analyse rythmique rimée et tres souvent versifiée qui se présente un peu comme
un calembour.®®. En d’'autres termes, dans le kipotsake il y a des répétitions de
sons dans la deuxiéme ligne. C’est une espéce assez récente dans l'histoire litté-

raire du Betsileo. Bref, il est défini comme

«Teny mitovitovy fanononana fotsiny fa tsy dia nmhgyitra
loatra »
c’est un mot de méme sons mais n'a pas de seris.pf8c

Cette définition a quelque chose d’'un peu superficiel, parce qu'on ne
s’expliquera pas pourquoi quelque chose qui n'a pas de sens, donc un peu ab-

surde prend place et vit au sein de la communauté qui I'a produit.

En effet, le kipotsake tire son effecience justement par la création d’'une
séquence pratiquement homophone avant d’'introduire la séquence qui renferme
le véritable objet de la communication. Cette maniére de faire donne parfois au

kipotsake l'allure d’'une métaphore filée parallele comme celle-ci,

«Ta gorge qui Savance et qui pousse la moire
Ta gorge triomphante est une belle  armoire
Dont les panneaux bombés et clairs

Comme les boucliers accrochent les écldits »

** A. LUCIEN XAVIER MICHEL, opcit , p.78
® J. RAINIHIFINA, Fitenenana betsile@. 204
®1 C.BAUDELAIRE, Poéme et prosep. 40



46

Cet extrait de poeme est en tout point comparable au kipotsake suivant ou
la séquence introductive signifie parallelement a la séquence centrale de ma-

niere a exposer les idées de la communication comme une vérité absolue,

Vato re ro tsa halama lefa hosorana savony
Vadin’ia re ro tsa halama lefa mivony
(Quelle Pierre ne sera pas lisse lorsqu’on l'endl@t savon
Et quelle épouse ne sera pas prise lorsqu’on skecawec
attention)

Voici quelques exemples du kipotsake recueillis pendant notre enquéte

dans la région d’Ambalavao Tsienimparihy.

« Afly Sorabola syra-kazofady hoe ro mariny afia Tafianirere
ka aho tompon’ny volafia tompon’'ny azafady akatrenam Ray
aman- drene.»

« Sora-bola et Ankazofady se trouvent a Tananirtrenoi en
tant que porte-parole suis également porteur dex@upres de
vous les parents.%

Dans ce kipotsake, dans un premier abord, on dirait gu’il n’y a de relation
entre les deux séquences que la nécessité de créer de I’homophonie. Pourtant,
en dépit du caractere fictif de la premiere séquence, les lieux évoqués peuvent
n'avoir pas d’existence réelle, elle s'impose comme une vérité absolue qui ren-

force I'idée affirmée dans la deuxiéme.

En considérant tout ce qui a été dit jusque 1a, le kipotsake introduit le nou-
veau theme tels que, les excuses, les remerciements, les raisons de féte rituelle
dans le sokela. On y trouve différent kipotsake pour introduire I'excuse dans

chaque sokela et pour cl6ture. Par exemple

« Ataoko tsotsotra sahala amin’ny fandrake eny nye,a
marafitse leke tsa amin-jarane. Ka lehe mifopokes my
renitrandrake ka masiaka leke sy ny zanane »
(Je ferai simple comme le rabot qui est aiguisé en&ans

®2 Corpus |, 4, ligne 10 p. 13



a7

manche. Et quand la mere tanrec hiberne, elle &sthamte
méme sans ses petifs.)

Le kipotsake a une fonction « eshetico-stylistique » aussi comme le fita-
rofla comportant deux phrases, composées d'une phrase principale et d'autre
phrase subordonnée mais ces deux phrases se terminent par la méme rime. On
utilise aussi le kipotsake lors de la visite d’une famille qui vient d’avoir un nou-

veau né. Les Betsileo sont trés riches en kipotsake.

[1.1.2.3 Le Fandiambola

Le fandiambola vient de deux mots “dia” (passer) et « vola » (parole) avec
de préfixe « f» suivi de suffixe « an » pour obtenir la nominalisation (f-an-di (k)
am-bola). Le fandiambola représente une ou plusieurs phrases utilisées par le
mpisokela ou mpikabary (orateur) pour passer d’'une idée a l'autre lors de son

discours.

Dans un sokela ou kabary, il y a beaucoup d’idées a transmettre, il y a
I'idée de pardon, d’excuse, de remerciement en vers Dieu et envers les auditeurs

de ces idées. Le discoureur ou 'orateur fait intervenir le fandiambola.

Il montre la capacité d’'un Betsileo de rapprocher deux choses différentes
par le moyen de son habilité a manipuler la parole. Il est un genre plus mar par
rapport ou kipotsake. Non seulement il parle de la réalité, mais aussi il suit la lo-
gique de la parole. Pour éclaircir cette idée, prenons I'exemple de fandiambola

suivant,

« Ny don@d hoe misy farene, ka ny jado misy fiarenane, oae ny
hazo fira e manam-pototse ka ny hazo vaky manafiyadia
afiafi'ala mana ny antone ka ny atsiva mafieno marfatogne.

Oa e ny tsipoy hoe matin’ino ka ny vorombe matyahaa ?
Avadibadiho fa ao ny ferine®%

® Corpus 1, 4, ligne 14, p. 16
% Corpus 1.3, ligne 25-29, p .11



48

Dans ce fandiambola, le mpisokela fait allusion au dondo, au jado, hazo
fira, tsipoy...pour introduire I'annonce de la raison de féte rituelle. Dans ce cas, le
fandiambola sert donc a introduire une idée a partir d'une évocation de plusieurs
vérités incontestables. Ce qui semble donner une Iégitimité, non seulement a la
prise de parole mais au contenu de la parole elle-méme. Solofo le définit comme
une phrase de transition utilisée par le mpisokela ou le mpikabary pour induire au

contenu véritable de la communication,

« Ny fandiambola dia fehezanteny teteza-mita amapias/
mpisokela na mpikabary eo afelafielan’ny lohahevitsao
samihafa, izay milaza ny zava-mis$’ »

[1.1.2.4 Le Kalambalala

Le kalambalala est encore un des genres littéraires betsileo les plus re-
connus dans la région de I'Arindrano. On I'utilise pour mettre en évidence ou va-
loriser, le message ou l'idée a transmettre dans le discours. Dans ce cas, les
Betsileo n'ont pas I'habitude de parler ouvertement d'une chose bonne ou mau-
vaise. lls cherchent des moyens pour I'exprimer autrement pour ne pas heurter la
sensibilité les autres. Autrement dit, le kalambalala fonctionne comme une sorte
d’euphémisme ou d’expression permettant de contourner un tabou linguistique.
Donnons tout de suite une illustration dans un exemple simple. Il est toujours trés
délicat de devoir annoncer la mort d’'un membre d’'une a ses autres membres,

surtout si la mort est survenue au cours d’'un voyage loin du village natal.

Alors pour s’acquitter de ce devoir délicat, il convient de dire qu’il y a du
sokela qui ne tourne pas rond sokela mivala a tel endroit. Au moment ou sa fa-
mille entend I'expression sokela mivala, elle comprend déja qu’il y un mort dans
sa famille, au point qu’elle boit de I'eau avant de pleurer. Cette expression fait
partie du kalambalala. Nous trouvons des fois des expressions de ce genre dans

le sokela.

Ces phrases du kalambalala ont une parenté sémantique qui justifie

gu’elles s’enchainent les unes apres les autres sans hiatus. En voici un exemple,

% Solofo cf.«liste des informateursyp, 28



49

« Hapetrako ny tsifiy hataoko amy tany tsa mete, \@&oko
amin’ny manjozoro tsako, halako tao izao ka hapeirafny
Mania ka havalan’i Mahatsiatra ka hokododofin’nyt&boka.
ARy e ro misy ny antsatsa menalela sy ny voay mama ka
mahaleo mahalanja aze izay.»

Ce kalambalala a pour fonction de présenter des excuses avant de pren-
dre la parole ou plus précisément, avant d’entrer dans le vif du sujet. S’il faut
entendre le tsiny comme une blame que 'on recoit dans l'effectuation d’'une ac-
tion ou dans I'effectuation d’un acte de parole, il s’agit ici de se prémunir contre

elle en prétendant

« Pouvoir I'abandonner dans un champ impropre auléure,

pouvoir la mettre dans un champ ou le mais ne pasitporter
des épis, pouvoir la jeter dans le fleuve Maniarppuelle soit

en dérive dans le fleuve Mahatsiatra et qu’ellé mailaxée par le
fleuve Betsiboka. Car la-bas il y a du requin dalague rouge
(méchante) et le crocodile a la bouche rouge (méehaqui

peuvent 'emporter®

La plupart du temps le kalambalala ne se prononce pas dans le kabary
parce qu'il est un « hatsikana » ®’(comédie) et donc quelque chose de plaisante
pour attirer le golt des auditeurs. Or le kabary est un discours sérieux tant que
tel le kabary exige donc des paroles bien ordonnées et bien claires. Tandis que
le sokela est un discours d’'usage quotidien, il accompagne les salutations, a
cause de sa frequence, le sokela integre en son sein quelques aspects ludiques
pour lutter contre l'usure. Le kabary est plutbt rare parce qu’il concerne toujours

les grands événements.

[1.1.2.6 Le ohabola (proverbe)

Le ohabola est un art oratoire qui se distingue par sa force de persuasion
parce que le proverbe remonte dans la nuit des temps et sont compris comme un
doxa populaire, donc comme une vérité universelle. Il est utilisé par un orateur

pour attirer I'attention des auditeurs et pour prévenir les blames. Il est un genre

% Corpus |, 3, ligne 10-14, p. 10
®7J. RAINIHIFINA, opcit. ,p. 206



50

auxiliaire dans la mesure ou il n’est pas autonome mais s'insére dans d’autres

discours comme le kabary ou le sokela.

Néanmoins, certains discoureurs professionnels sont capables de com-
muniquer par la seule production de proverbes et de contre proverbes dans les

joutes verbales lors d’'une demande en mariage traditionnelle, par exemple.

Le ohabola marque le caractere spécial du style Betsileo, du point de vue
vestimentaire, langage et gestuel. Puis il facilite pour les auditeurs la bonne
compréhension d’'un discours. Ensuite, il est un langage poétique, c’est-a-dire
une poésie breve mais claire, facile a retenir par cceur, quelque chose de char-
mant et de rythmé. En tant que poésie, il parle parfois de choses simples mais
importantes et considérables, c’est la raison pour laquelle il joue un réle persua-
sif dans la communication orale afin d'attirer I'attention des auditeurs. Le oha-
bola est une expression ancestrale donc c’est un moyen de transmission de la
sagesse malgache parce qu'il présente la réalité de la société. Cette réalité est
constituée par les coutumes, la relation familiale. Voici ce que Dubois dit a ce

propos,

«Presque nos proverbes sont comparaisons tirélesviie et des
observations courante<®»

Alors, tout ce qui se passe dans la communauté Betsileo est résumé par
leur ohabola .1l faut remarquer que chaque région possede ses proverbes spéci-
fiqgues en plus de ce qu’elle partage avec les autres régions. En mouvement
rythmé et en caractére « concret »*. Cet ohabola couronne le kabary et vivifie le
sokela, ceux sont des lieux privilégiés pour un orateur pour employer des oha-
bola. « Ho lany ihany ve ny vare tambe, ka tsy aleo lany amin-tefia miana-
kaby »"°. Par conséquent, I'auditeur focalise son attention et éprouve du plaisir
lorsqu’il arrive a trouver le lien qui unit le ohabola et le discours dans lequel il

s'insere.

®¥4.M. DUBOIS, opcit. p. 1295
% H.M. DUBOIS, ibid.
©Corpus IV, p.27, ligne3



51

A Madagascar, chaque ethnie a son propre proverbe, mais les Betsileo
ont quelques traits spécifiques d’abord du point de vue de forme, il est « serré et

elliptique »"* comme,

« Valala tsa an-tafa tsa atolo-jaza.
(Une sauterelle qu'on n'a pas dans la main, il aet fpas la
promettre & un enfarif)

Cela veut dire gu’il faut avoir le don en premier lieu pour pouvoir

I'annoncer en qualité de don, sinon, ce sera une promesse d’ivrogne.

Le proverbe est un art extraordinaire parce que c’est une expression an-
cestrale dans laquelle est enregistrée la sagesse d’une civilisation. Voila ce que
BAKOLY Dominichini- Ramiarimanana dit a ce propos,

« Ny ohabolana no anisan’ny haren-tsaina sarobidgrindra

nolovantsika tamin’'ny Ntaolo’

(Le proverbe est I'une des richesses culturellssples chéres
gue nous ont Iégué les ancétres).

"'H.M. DUBOIS, opcit., p.1295
2D.R.BAKOLY, Exemples et des proverbes des anaigr282, p. 225.
® D.R.BAKOLY, opcit, p. IX



52

II.2 LES TEXTES PROSAIQUES

C’est une sorte de texte long qui n’a pas de rythme. Il a la forme du dis-
cours ordinaire. Il y a beaucoup de textes prosaigues mais nous allons seule-
ment parler de quelques-uns qui caractérisent la tradition orale dans la région du

betsileo, bien que les uns soient partagés avec les autres régions.

I1.2.2 Le Kabary

Le kabary est un genre rituel non chanté. Il exprime non seulement la va-
leur du rite ou du coutume malgache, mais constitue aussi la sagesse malgache,
dans la mesure ou il valorise la féte et d’autres rites. Le kabary est un discours
un peu long qui annonce la raison d’'un comportement donné. Dans ce cas il res-
semble au sokela car le sokela aussi énonce la raison d’'une telle réunion. Le
kabary importe beaucoup plus dans la féte rituelle. La réalisation suppose
I'insertion de fandiambola, de fitarona, et de 'ohabola. Voici comment Lucien

Xavier M. Andrianarahinjaka dit a propos du kabary,

« Le kabaryest I'un des genres le plus strictement reglemeaté
systeme littéraire traditionnel, et ceci ne sengas étre un fait
particulier & la tradition Betsiled'$

Cela veut dire que, le kabary an-dafiona est a la fois prosaique et poéti-
que. Prosaique, le discoureur énonce ses propos d’'une fagcon commune, .La
longueur du discours spécifiquement marquée. Poétique aussi, dans le sens qu'il
renferme beaucoup de genres littéraires comme les rimes, de métaphores, des

proverbes et tant d’autres caracteres.

En un mot, le kabary est un genre particulier parce qu’il est réservé aux
personnes adultes, en particulier aux hommes mars En effet ’Thomme est pére
de famille et a Madagascar la famille paternelle domine. De surcroit c’est a partir
de cet age que les hommes connaissent leur généalogie et ils font déja
I'expérience de cet art. En outre, le kabary demande beaucoup de réflexions
pour éviter de dire des bétises. C’est la raison pour laguelle, le mpikabary ou le

porte-parole a besoin de la bénédiction pour arriver jusqu’au bout, car s’il com-

" A.LUCIEN XAVIER MICHEL, opcit. ,p. 236



53

met de faute de parole ou de I'oubli surtout au moment d’exhumation, les audi-

teurs ne pensent a autres choses que de diffamer sans merci ce mpikabary.

Par la suite, celui ci devient un sujet de discours aussi longtemps que
possible. Dans ce cas le mpikabary a besoin de préparation, d’exercice, et de
concentration ; puisque c’est infamant d’étre ridiculisé devant le public. A ce pro-

pos cette phrase le confirme,

« Fa izany «voatsaingoka, satria « ota » kabamgntsy dia
very hasina ka ataon’ny vahoaka resaka ombieny enyhiary

tsy sahy miseho vahoaka mihitsy mandritra ny tamag na

roa.»

« Celui qui est méprisé a cause de son discours gedignité,
sera sujet de discussion populaire, et n'ose plugprésenter
devant le public durant un ou deux ars. »

Le kabary comporte quelques sous-genres comme, discours de festivite,
discours d’Etat, discours de noces, et discours d’enterrement. Normalement, un
vrai kabary est dit a haute voix, légérement crié sur un ton plus élevé. Maintenant
nous allons voir le sokela pour mieux marquer la distance qui le sépare du ka-

bary.

I1.2.3 Le Sokela du kiridy

Il faut souligner que le sokela revét deux sens, en premier sens, ce mot
traduit une maniere de saluer. Il ne s’agit pas d’'une salutation simpliste mais
d’'une salutation comportant plusieurs séquences. D’abord, on se dit bonjour,
suivi de demande des nouvelles ; et puis s’ajoute des formalités des courtoisies
couronnées par des blagues, et des paroles amusantes. Enfin, on aborde le vif

du propos.

En second lieu, le sokela est un « discours & caractére éloquent »® aussi.
Il a une fonction « esthético-rituelle »’’. Cela veut dire qu'il s’exécute dans un

contexte bien déterminé. Il fait partir de la féte rituelle parce qu’au début de cette

> ANDRIAMAMPIHATONA, kabary betsileo & riba malagagy. 14
® A.LUCIEN XAVIER MICHEL, opcit. , p.277
" A.LUCIEN XAVIER MICHEL, ibid., p. 278



54

féte il y a un échange de parole entre deux ou plusieurs personnes. Le porte-pa-
role félicite les invités qui arrivent, salue et annonce la raison de la féte rituelle ou
le manivory. Cela commence par I'excuse. L'interlocuteur remercie d’abord le
porte-parole tout en réitérant la manivory, puis il donne l'offrande. C’est la raison
pour laguelle le sokela se définit comme appartenant a une structure dialogique
cette phrase énonce,

« Le sokela désigne un échange de discours entre hdte qui
accueille et les arrivants a l'occasion d’'une eisdyant un
caractére rituel. 3

Pendant la féte rituelle, il importe d’expliquer le pourquoi de la réunion,
remercier ceux qui sont venus avec des cadeaux, et inviter I'assistance au ban-
quet et a la cérémonie. Ce discours appelé sokela est le fruit d’'un savoir-faire
particulier en matiére de linguistique et de rhétorique”. Quoique le sokela
ressemble un peu au kabary, on remarque quelques différences au point de vue
de contenu. Le sokela comporte beaucoup de kipotsake, de fitarofia, de kalam-
balala®. Alors, il s'intéresse surtout sur la forme, sur I'extérieur. Tandis que le
kabary insiste sur le fond. De surcroit, le sokela ne sélectionne aucune hiérarchie
sociale, contrairement au kabary, il peut étre effectué aussi bien par les jeunes.
C’est pourquoi le sokela est I'apanage des jeunes garcons. Il est le premier dis-

cours dans lequel les jeunes commencent leur initiation a la prise de parole.

Le sokela a pour fonction de marquer et de souligner la transcendance ho-
rizontale de I'existence, on peut dire qu'’il s’agit d’'une forme de salutation élabo-

rée.

"8 http, //www.africa-orale/archives/ fichier. PhtthNuméro = 117
"A. LUCIEN XAVIER MICHEL, opcit. ,p. 277
8 Corpus,|. 2, p. 6 eCorpus |, 3, p. 10, et 1.4, p.13



55

Voici un tableau qui résume les genres littéraires oraux Betsileo et ses

contexes,
AGE SEXE GENRE FONCTION CONTEXTE
LITTERAIRE
Moins de 18 ans Homme Horija Distraction, loisir | Kiridy,
Femme Cérémonie,
Réunion fami-
liale
Plus de 18 ans Homme Ohabola Ethico-social Kiridy,
Femme Zafindraony Evangélisation, Cérémonie,
Distraction, loisir | Réunion fami-
liale, exhuma-
tion, éducation
funébre
Moins de 30 ans Homme Sokela, Rary Ethico-rituelle Kiridy,
Femme Fitarofia, Ki- | Esthético-stylis- | Cérémonie,
potsake tique | Réunion fami-
Fandiambola Ect‘r:ase de trasi- | jizle, discours
Kalambalala
Plus de 30 ans Homme Kabary Ethico-rituelle Kiridy,
Cérémonie,

Réunion fa-
miliale, ex-
humation




TROISIEME
ETUDE ET INTERPRETATION

56

PARTIE,



57

III.1 ETUDES ET INTERPRETATIONS

Pour les Betsileo, comme pour tous les Malgaches, il y a des rapports de
réciprocité et de complémentarité entre les vivants et les ancétres. Dans ces
rapports les vivants ont le droit et le devoir de demander des biens et des se-
cours aux ancétres, et les remercier pour les biens qu’ils ont recus. Ces ancé-
tres, pour leur part, ont I'obligation et le devoir d’aider les vivants, c’est ce que

rapporte un proverbe malgache en ces termes,

«Raha razana tsy hitahy mifohaza hihady vomanga.
Si vous étes des ancétres qui ne vont pas protéyeillez-vous
pour déterrer les patates.

Si, les vivants ont joui de tel on tel bien comme la guérison d’une maladie,
la bonne fin de construction d’une maison, la réussite d’'un enfant a I'examen ;
c’est qu'il y a des ancétres veillent sur eux. Dans la pratique du kiridy, cette
croyance se manifeste a travers tous les rites ; et tous les symboles qu’on utilise
lors de cette cérémonie la justifient. D’ou I'importance des études et interpréta-

tions des rites et des symboles utilisés pendant le kiridy. Puisque,

« Aucune société ne vit sans rités. »

Il faut souligner I'existence de la double transcendance qui surpasse le vi-
vant dans sa vie quotidienne. La premiére transcendance réside dans I'existence
des esprits des morts et des ancétres. La seconde transcendance concerne le
créateur. Les Malgaches sont convaincus que c’est le créateur qui a faconné
'hnomme. Le créateur est donc la substance qui fait que 'homme soit 'homme.
Quoiqu’il en soit les Malgaches s’apercoivent que le créateur, apres avoir crée
’'hnomme ne s’en occupe plus de lui. Toutefois, il confie aux ancétres de trans-
mettre aux vivants la vitalité et tout ce qui a rapport de cette vitalité. Fait parti des
corollaires de cette vitalité ; la santé, la prospérité des activités économiques, le
bonheur familial, et tant d’autres. En principe, les Malgaches passent toujours

#1C.H. FAVROD,Anthropologiep. 178



58

par la premiére transcendance pour confier la deuxieme transcendance aux an-

cétres.

I1I.1.1 Les rites

[11.1.1.1 La consultation des astrologues

On a dit aussi que, pour célébrer un kiridy, il faut consulter les astrolo-
gues, approximativement deux a trois mois avant la cérémonie. Pour les Malga-
ches, en particulier le Betsileo, il y a des rapports entre les phénomeénes astrolo-
giques et la vie des hommes d'’ici bas. Les astrologues, ce sont des gens qui sa-
vent lire le mouvement de ces phénomenes astrologiques. En sachant cela, ces
gens savent déja ce qui va se passer dans l'avenir. Aussi, avant de faire des
choses importantes, comme le kiridy, faut il consulter un astrologue. Ce dernier
peut déterminer le moment favorable et indique les moments néfastes a
I'accomplissement d’un rite. C’est lui qui doit déterminer le moment faste pour
faire la cérémonie. Sans consulter I'astrologue, celui qui fait le kiridy ressemble a
guelqu’un qui saute a l'aveuglette. Il ne sait méme pas ce qui doit se passer au
cours et apres la cérémonie. Il ne sait pas non plus si le moment ou il va faire la

féte est favorable ou non. C’est pourquoi cette phrase affirme,

« L'astrologue est garant contre les risques éwebsitul’erreurs
ou d’oublies. ¥

[11.1.1.2 Le Fanambarna

Le mot fanambana est un nom dérivé du radical ambafa, accompagné du
préfixe « f », qui marque la construction des noms et suffixe « ana » qui marque
aussi le circonstanciel. « ambana » c’est une maniere d’inviter quelqu’un ou

guelque chose personnifié a se mettre a disposition en quelque sorte.

Ainsi, le fanambafia est un rite par lequel les gens invitent les ancétres ou
le fahasivy a se réunir dans un lieu quelconque pour qu’ils puissent les invoquer
facilement dés que le saotse commence. Avant de commencer le saotse il faut

prévenir (ambana) les ancétres car ils habitent en quelque part a Ambon-

%p L. PACAUD,opcit., p.122



59

drombe®®, pour les Betsileo et pour les gens du plateau central de Madagascar.
Deuxiemement, il faut les prévenir aussi pour qu’ils puissent avertir & leur tour
leurs pairs de maniére a ce que ceux-Ci prennent les dispositions nécessaires

pour honorer la féte rituelle.

En tout cas, comme nous I'avons vu on sait que les ancétres sont trans-
cendants ; en tant que tels, ils sont supérieurs. Dans la vie courante, quand on
veut se mettre en contact avec un supérieur, il faut prendre a I'avance un rendez-
vous a titre de politesse et de respect. Dans ce cas, on peut déduire que dans
le fanambafna les gens reconnaissent la supériorité de leurs ancétres. Par ce

geste, les gens manifestent leur respect envers leurs ancétres.

[11.1.1.3 Le Totovary sasatse

Le totovary sasatse a un double sens. Dans le premier sens, il s’agit d’'une
maniere de piler le riz destiné au sacrifice selon les régles établies par les ancé-
tres. Dans le deuxiéme sens, il contient I'idée de l'invocation. |l s’agit de priere
adressée a Dieu et aux ancétres. Par ce rite les gens prient les ancétres pour
gu’ils n’'interrompent pas la croissance du riz dans la riziere, vu que les vivants

ne cessent jamais de cultiver.

Généralement les offrandes destinées aux ancétres sont spécifiques ; par
exemple, ce rite (totovary sasatse) se manifeste par I'action de piler du riz a plu-
sieurs personnes simultanément sur un mortier et de maniere ininterrompue
jusqu’a ce que le riz devienne blanc. Ce geste marque la supériorité et le respect

des ancétres.

8 Ambondormbe est une montagne oul résidet touspeisde tous les morts.
RAKOTOARISON (A.M.H.)Les valeurs traditionnelles relatives a la gestthmabledes

ressources naturelles, exemple d’Ambondrombe Arssmiparihy p. 7.



60

Photo 8 , FEMMES PILEUSES

Antofiombato, 15 Juillet 2004

[11.1.1.4 Le Sokela

Pour les Betsileo, le discours a une valeur précieuse. Rien n’est pire que
de n’étre pas mis au courant par un discours, surtout quand il s’agit d’'un discours

concernant les motifs d’'une cérémonie.

Partant de ce principe, les gens d’Arindrano font toujours de discours, en
particulier le sokela a I'ouverture de toutes cérémonies, y comprise celle du ki-
ridy. Le sokela, en tant que forme élaborée de salutation renseigne nous seule-
ment sur ce qui s’est passé de part et d’autre pendant le moment de séparation
ou se présente comme une conjuration du sort s’il anticipe la future séparation. Il
peut recevoir en son sein des kipotsake et des proverbes. La raison de ce soin

est que pour le Betsileo, la parole constitue une valeur précieuse.

Pour Hegel, cette parole se définit comme instrument nécessaire de
communication de la pensée. En elle-méme, la pensée n’a pas de réalité. Pour
étre réelle, il faut que la pensée s’exprime par la parole, de méme par le langage.
De surcroit, pour les Malgache, la parole s’identifie a la vie, aina. Interrompre la
parole revient a couper la vie. A juste titre le proverbe malgache stipule que,

« Manapa-teny manapak’aina ».

Pousseés par cette philosophie les Betsileo mettent toujours I'accent, sur le

discours, lui donnent une place importante dans toutes les cérémonies qu’ils ré-



61

alisent. Le choix des jeunes hommes pour porter la parole dans le discours du
kiridy se fait en fonction de leur capacité mémorielle et de leur aptitude a soigner

le discours.

[11.1.1.5 Le sens de l'orientation vers I'Est

Nous avons dit précisément que, pendant le kiridy, on fait du fanambafa.
Durant le fanambafia, tout le monde entre dans la salle de sacrifice et se tourne
a I'Est, ou le chef de famille asperge trois fois de I'eau immaculée. Le choix de ce
point cardinal n’est pas par hasard. Il est significatif. Car, pour les Betsileo, I'Est

est un lieu des ancétres, Alahamadin-tany®* cet ainsi que Pacaud affirme,

« L'Est est le premier point d’attache, le lien tidien et
permanent entre les vivants et les mdft. »

Un endroit ou le fils de Dieu est perdu®. L’Est est un lieu sacré ; Lieu ou

se leve le soleil, I'Est se reconnait comme source de lumiére et de vie.

L'Ouest est un lieu du coucher du soleil, et considéré ainsi comme source
du mal, de la mort et du péché primordial, par contre I'Est est reconnu comme
source de tous les biens. Ainsi, selon la tradition ; les Anciens Betsileo posent
toujours les matériaux de la cuisine dans la partie Est de la maison. Car le repas

est destiné a la bouche qui se situe dans la partie supérieure du corps.

[11.1.1.6 La veilléé

Nous avons que la nuit qui sépare la venue des invités et le jour du kiridy
proprement, il y a une veillée. Pendant cette veillée, les gens jouent, chantent le
horija, dansent, ils partagent et boivent de la boisson alcoolique (le toaka). On
sait aussi que pendant cette nuit, les regles qui régissent l'interdit de I'adultere
sont suspendues, alors les jeunes filles et les jeunes garcons font du va et vient,
d’'une case a l'autre pour se rencontrer. Il en est de méme pour des femmes et

des hommes qui ne veulent pas rater cette occasion permissive.

%A.D.P. RAZAFINTSALAMA, opcit. ,p. 53
%p L. PACAUD,opcit. p. 80
% R. JAOVELO-DJAOopcit. ,p.21



62

Bref, tout le monde entre dans le désordre. Cette entrée dans le désordre
ne se fait pas pour rien. Elle signifie I'attachement des vivants a la vie des ancé-
tres primitif, et rappelle la vie des gens dans la période du chaos primitif, a

I'époque ou il n’y avait encore ni loi, ni regle, et ou tout est en désordre.

Dans ce sens, on peut conclure, que la pratique du kiridy comporte une
dimension initiatique, en effet, le retour dans ce chaos primordial symbolise I'an-
nulation du vieillissement accumulé par écoulement dit. Ce retour a l'origine
permet de prendre un nouveau départ. Il s’agit en quelque d’'une expérience de
la vie telle qu'elle s’est présentée dans la nuit des temps. En faisant cela, ils
confirment leur attachement, (leur souci de garder) a la tradition de leurs ancé-

tres et leur respect de la continuité de la vie entre les ancétres et les vivants.

[11.1.1.7 Le saotse

Pour entreprendre un kiridy, il faut effectuer un saotse. Le terme saotse
pourrait avoir trois significations. Dans le premier sens, le saotse a le sens de
« remerciement » et de « reconnaissance ». Le saotse est donc un rite sacrificiel
par lequel le Betsileo manifeste sa reconnaissance envers Dieu et les ancétres
pour la préservation recue d’eux. A l'origine de la cérémonie, les gens deman-
dent a Dieu et aux ancétres gquelque chose ou un secours pour
I'accomplissement de tel ou tel acte. En réponse a cette demande, ces derniers
s’obligent a donner a I'individu ce qu’il leur a demandé. Une fois la demande sa-
tisfaite, les vivants se trouvent dans l'obligation d’offrir un holocauste aux divini-

tés en guise de remerciement. Et c’est cela qui origine le kiridy.

Dans le deuxieme sens, le saotse peut signifier répudiation. Dans ce cas
par le biais du saotse, les Betsileo remettent les ancétres a leur place légitime.
Autrement dit, il est question de reconnaissance de leur supériorité, de leur

transcendance, de leur divinité.

Enfin, le troisieme et dernier sens du mot saotse est une priére. En tant
que priére, il est un rite par lequel les vivants entrent en dialogue avec les ancé-
tres. lls demandent des biens pour leur vie quotidienne, les remercient pour les

bienfaits obtenus d’eux. Priere sacrificielle, le saotse est un rite au cours duquel,



63

les gens octroient aux ancétres leurs offrandes & manger et & boire®”. Parmi, ces
offrandes on peut citer, le toaka, le repas (riz), la viande (bceuf). La priere saotse
a aussi pour fonction d’inviter les esprits a ne plus revenir dans le monde des
vivants pour tourmenter les hommes puisque justement, ceux-ci sont en train de

réaliser leur promesse.

En effet, il est vrai, pour les Betsileo, les ancétres sont vivants. Ills com-
prennent tous les besoins des vivants. lls mangent, ils boivent. lls dorment. D’ou

la phrase de l'officiant lors du saotse

« Zanahary tsa ela mikama koa tahio afiay olombeio h
hinafi’azy»

(Le createur ne met pas du temps pour manger dt rouuis
bénisse, nous qui vont prendre les offrantes)

Cette phrase montre que, pour les Betsileo, les ancétres mangent. Et lors
du saotse, ils mangent ensemble avec les vivants. Ceci justifie que le saotse est
un rite par lequel les vivants entre en rencontre avec les ancétres. Ills mangent

ensemble, entretiennent un dialogue entre eux.

Le saotse témoigne donc, en plus de la manifestation d’action de grace
envers les ancétres, I'existence d’une action réciproque entre 'humain et les an-
cétres. Entre autre, 'hnomme demande, les ancétres exaussent ; 'lhomme remer-
cie, les ancétres recoivent ses remerciements. Il est donc question d’action réci-
proque entre les vivants et les morts. Il s’agit dun moment représentant

I'existence de la cohabitation entre les vivants et les morts.

L’emplacement de ces deux catégories de repas représentent I'hiérarchie
entre le monde des vivants et celui des divinités. Ces feuilles de bananiers sont
le signe de la joie, de I'épanouissement de la vie d’ou l'origine du terme «hivela-

drave » (que les feuilles s’étalent) pour dénommer les cérémonies festives.

8 J. MAISONEUVE, legituels, p. 33
% RAZAFIMBELO Vincent De Paulcf. «liste des informateursp, 28



64

[11.1.1.8 Le fafa lapa

Les fafa lapa (balayage de la salle de sacrifice) sont des rites finaux du ki-
ridy. Ce sont des rites de passage. Il s’agit de passage de désordre a I'état nor-
mal. Pendant la cérémonie, les gens quittent le monde de vivants, ils entrent
dans le monde des ancétres pour se mettre en contact direct avec eux. A la fin

de la cérémonie, il leur faut, revenir a leur situation quotidienne.

Pour cela, il faut entreprendre des rites tels que, les rites finaux qui cons-
tituent donc, le retour des vivants a leur monde quotidien. Lors de ces rites,
I'officiant prend la parole, il remercie tous les invités pour leur présence a la cé-
rémonie. Apres, tous les invités rentrent. lls retournent tous a leurs villages res-

pectifs.

I11.1.2 Les symboles

[11.1.2.1 Le climat

Comme nous I'avons dit, le kiridy ne se pratique pas a tout moment. Il se
réalise toujours dans la saison séche, au cours des mois d’Avril, Mai, Juin et
Juillet. Ce choix de période est significatif. Certes pour les Betsileo, comme pour
tous les Malgaches, la saison séche correspond a la période d’abondance et
I'absence de pluie qui risque de perturber la féte. Néanmoins, on assiste a des
pluies fines qui sont considérées comme aspersion d’eau en signe de bénédic-

tion de la part des ancétres. Il marque aussi le souhait. D'ou le souhait,

« Enga anie mba hanitsinitsy hanaranara »
(que cela soit froid et doux)

Ces veeux représente premierement un souhait de guérison. En effet, le
froid représente la guérison. Cela veut dire que quand une personne est en
bonne santé on sent la fraicheur dans sa peau. Au contraire quand elle est ma-
lade, la chaleur se sent dans l'organe tactile. Cela est vérifié par la hausse tem-
pérature témoignée par le thermometre meédical. On dit aussi en Malgache qu’un
guérisseur ou un docteur, ou un sage femme a « la main fraiche » (manitsy tana)
au cas ou ce guérisseur fait preuve d’'une efficacité extraordinaire dans sa capa-

cité de guérir. Quand un Malgache prononce ce souhait a quelqu’un c’est qu'il lui



65

souhaite le bonheur, ce qui fait la pratique du kiridy énonce également le méme

souhait pour tous les cohabitant et tous les membres de la famille concernée.

En plus, dans la cérémonie, il y a des jeux qui exigent des mouvements
qui produisant la chaleur, c’est le cas de tauromachie. En effet, dans cette pé-

riode de froid, le besoin de la chaleur est ardent.

[11.1.2.2 L’eau lustrale

Toujours au cours d’'un kiridy, pendant le fanambafia, le chef de famille
asperge trois fois d’eau lustrale a I'Est. Ceci est fait pour favoriser la rencontre
avec Dieu et les ancétres. Car en tant qu’étres divins, les ancétres sont des es-
prits purs, dépourvus de toute impureté. Or, les vivants, en tant qu’étres maté-
riels, se mettent toujours en contact avec des esprits néfastes. Ainsi, pour étre
digne de se mettre en contact avec la divinité et les ancétres, il faut que les vi-
vants adoptent un élément qui joue un réle de purificateur qu’est I'eau lustrale.
L'eau lustrale tient une importance notoire pour s’assurer du passage au sacré.
D’abord comme son nom l'indiqgue en Malgache, aucun oiseau ne I'a traversée.
Ce qui signifie que, I'eau n’est pas encore souillée par aucun excrément
d’oiseau. Cela traduit sa propriété, donc sa sacralité. Le fait de l'utilisation de
cette eau permet de se passer non seulement de la souillure dermique mais
aussi de toute souillure métaphysique. Par exemple la transgression de tabou
souille ’'homme et le rend profane. En tant que profane, il est impossible pour lui
de se communiquer avec les ancétres qui sont sacré. C'est ce qui explique la

primauté de I'eau lustrale sur une eau ordinaire.

En effet, I'eau est un liquide transparent qui vivifie tout étre vivant, que ce
soient les végétaux ou les animaux. Dans l'antiquité grecque, certains philoso-
phes, comme Thalés, reconnaissent déja que tout vient de I'eau, tout redevient
de I'eau®. Toutes choses se nourrissent de I'humidité et toutes semences ont
une nature humide. L'eau est donc I'étre premier duquel toute chose tire son

existence. D’ou cette phrase dit,

8 C.WERNER Ja philosophie grecque. 18



66

« Les eaux symbolisent la somme universelle dewsialités ;
elles sont fons et origo, le réservoir de toutes pessibilités
d’existences ; elles précedent toute forme et su@pb toute
création. $°

En plus, non seulement I'eau représente un élément qui vivifie toute
chose, mais aussi elle est un instrument de purification. Il purifie la tache de no-
tre humanité, la tache causée par notre contact avec toute sorte d’esprits néfas-
tes qui existent ici bas. En cela, I'eau facilite notre rencontre avec la divinité, de

méme avec les ancétres.

«Quand il y a un malheur ou une joie ou un saijfil faut
prendre I'eau ; [...] parce que c’est dans I'eau gté@a perdu le
reméde deanahary»"

Quoigu’il en soit, il ne s’agit pas de n'importe quelle eau. Car élément
matériel, faisant partie des éléments du monde sensible, I'eau peut aussi se
mettre en contact avec l'impureté qui la souille. Dieu et les ancétres sont divins.
En tant que tels, ils se définissent comme des esprits purs, sans taches. Ainsi,
pour pouvoir s'assurer de I'effectivité de ce rdle de purification, il faut de I'eau
pure, de I'eau immaculée. Cette eau la symbolise la pureté, et favorise ainsi
I'acces des vivants au monde des ancétres et des invisibles. Il ne s’agit pas non
plus de I'eau chaude, mais de I'eau fraiche. Et la pratique du kiridy constitue le
souhait de joie, de santé et de bonheur. Alors que le chaud (mafana) constitue
un signe de malheur et de douleur, mafana fo (ayant un cceur chaud), se dit
quelqu’un qui a un esprit sanglant, mafana tratra (ayant la poitrine chaude) se dit

de quelqu’un qui perd souvent son époux ou son épouse.

[11.1.2.3 Le Tanty rindra

Tanty rindra est une sorte de corbeille plate faite de type d’un petit jonc
triangulaire cyperus alternifalius.®C’est un matériel de haute qualité pour le
Betsileo. On met dans ce matériel les repas des grands parents, des chefs de

familles. On y met aussi des viandes destinées aux ancétres pour la marque de

M. ELIADE, Le sacré et le profan@. 112
1 R. DUBOIS,Olombelona, p33
%2 H.M. DUBOIS, opcit. ,p. 218



67

respect. Car, pour les Betsileo, les ancétres sont sacrés et transcendants. Non
seulement, ils existent, mais aussi ils sont sacrés et supeérieurs par rapport aux
vivants. Les ancétres relévent de la divinité. Et, comme nous I'avons dit ils habi-
tent dans les nuages. Cette place montre la supériorité des ancétres par rapport
aux vivants. Pour cette raison, on met toujours des viandes ou des repas desti-

nés aux ancétres dans le Tanty rindra sur la téte.

[11.1.2.4 Le Cri oh ! Oh loh !

Dans la vie courante, on ne crie pas quelque’un par oh !oh loh ! Mais par
eh !eh lou autres selon la région. Cela renforce la valeur éminente accordée aux
ancétres ; valeur qui exige un respect particuliére de la part de la personne hu-
maine. Tel est le pourquoi de ce cri. Selon les Betsileo les ancétres ne se rap-
prochent des vivants que s’il y a quelque chose qu’ils aiment. lIs ne s’en rappro-
chent pas non plus si I'on ne les appelle pas. Et ils ne quittent que si les hommes
les répudient. Ainsi, pendant le kiridy, on crie trois fois, « oh !oh loh!.» Ce cri
n’est autre qu’un moyen par lequel les gens appellent les ancétres. Car durant le
saotse du kiridy, ce sont les ancétres qu’on va appeler. Ce chiffre trois signifie un
nombre faste®. Cette notion n’est pas spécifiquement malgache, elle est univer-
selle. Ce nombre exprime ainsi un ordre intellectuel et spirituel, en Dieu dans le

cosmos ou dans 'homme, c’est pourquoi il est un nombre parfait.

[11.1.2.5 Le Tapitsake

Le tapitsake est un mot vernaculaire betsileo, qui désigne un bois par le-
quel les bouviers frappent les boeufs quand ils les gardent. Les Betsileo appellent
aussi tapitsake I'argent qu’on donne a la famille d’'un mort lors d’'une visite de
condoléance. Par exemple, si les Betsileo présentent la condoléance en ame-
nant un beeuf, ils donnent de I'argent a part pour ce tapitsake, pour que le mort
soit bien enterré. Quand aux jeux de tauromachies du kiridy, le tapitsake a un
double sens. Dans un premier sens, il signifie une bénédiction. D’ailleurs, l'usage
de tapitsake a l'idée de bénédiction renferme I'idée de consentement. Les pa-
rents conférent des bénédictions a leurs enfants qui décident de faire tel on tel

acte. Lorsqu’ils partagent les consentements a cette décision. lls ne donnent pas

% R.M. RABEMANANJARA, Le Monde malgache. 88



68

de bénédiction en cas de mécontentement ou de désaccord. Ainsi par le don de
tapitsake, le tompon’omby exprime le consentement au don qu’ils offrent lors de
cérémonie. lls montrent qu’ils donnent de bon cceur. Dans ce cas, par le don de
tapitsake, le tompon’'omby (possesseur des beceufs) bénit ceux qui participent a
ces jeux pour qu’il N’y ait pas de blessé. Car les bceufs sont des animaux meé-
chants, puissants et forts®. Malgré la croyance suivie, le rary les jeux se passent

bien.

Photo 9, DON DES TAPITSAKE

Antofiombato, 17 Juillet 2004

Par ce geste également, les gens du village montrent leur sens d’amour
du prochain. Sans doute, cela se rapproche du christianisme et illustre

I'expérience d’'un verset biblique selon lequel, « aimer c’est tout donner ».

Dans un deuxiéeme sens, le tapitsake constitue une protection pour les
beeufs. Les gens de la région appellent cette protection le hazarin’aomby (talis-
man des bcoeufs). Dans cette région, chaque famille a ses propres talismans.
Pour ne pas désacraliser ces talismans de baeuf, ses possesseurs se doivent de
donner le tapitsake car la désacralisation de ces talismans entraine la blessure
de ces beeufs ou la blessure de leurs possesseurs. C’est pourquoi la blessure
est guérit sur place. C’est la raison pour laquelle les participants a ces jeux

s’obligent de consulter le devin—astrologue.

% R.M. RABEMANANJARA, opcit. , p. 85



69

[11.1.2.6 Le nombre six (6)

Pour le Malgache, le nombre 6 symbolise I'abondance, la suffisance, la

vie, la réussite et le bonheur. D’ou I'expression,

«Ho eni-noro ho enim-kaveloma
Que vous soyez débordé de joie, de vie pérenne.»

Ainsi, avant de faire le saotse du kiridy, les gens tournent six fois les
bceufs dans le parc ? Et ceci, comme nous l'avons dit, se réalise tout de suite
apres le jeux de tauromachie, ou plus exactement avant le « saotse afiaty vala »
(priere dans le parc). Ce geste est une conjuration des actes des ennemis et des

esprits.
Enina (six) comme adjectif, signifie aussi,
« Qui a sa part, pourvi’>

Il est le nombre de la bénédiction.ll est interdit de continuer les jeux de
tauromanchies aprés le saotse ou harovoanjo, puisqu’ils retardent I'heure du
sacrifice. Pourtant, les participants en profitent cette occasion pour obtenir la
bénediction, de méme les adultes ne ratent pas cette occasion. Comme son nom
I'indiqgue haro « mélange » et voanjo « richesse », cela veut dire que la richerche
vient des ancétres. A ce moment la, grace aux relations verticales qui existent
entre les hommes et ces étres invisibles que nous avons dit plus haut, chacun

bénéficie sa part de la part des ancétres.”®

[11.1.2.7 La signification du toaka

Dans la cérémonie du kiridy, on partage du toaka (boisson alcoolique). Le
toaka est une boisson alcoolique qui peut procurer de l'ivresse. D’aprés les peu-
ples primitifs, par I'ivresse I'homme peut dépasser sa condition d’homme. Dans
ce cas, dépourvu de son humanité par cette ivresse, I'hnomme se réduit a I'état

animal. Mais dans son sens positif, I'ivresse conduit au monde de la divinité. A

% . MOLET, La conception malgache du monde, du surnatured¢thdmme en Imerindome
1p.84
®RASIJA Joseph, cf. kstes de informateurs, p.28



70

ce point de vue, ayant dépassé sa frontiere de I'humanité dans l'ivresse, les vi-

vants peuvent s’ouvrir au monde de la divinité et des ancétres.

C’est probablement la raison pour laquelle les Betsileo adoptent toujours
le partage de toaka dans toutes les cérémonies sacrificielles, y compris le kiridy.
lls croient que ce partage de toaka facilite leur accés au monde de leurs ancé-
tres. Car dans cet état d’ivresse ils peuvent briser facilement la frontiére qui les
sépare de leurs ancétres. Dans I'état d’ivresse, les vivants se sentent intégrés
dans le monde de la divinité par I'état de transe. Qui dit féte, dit boisson. Dans
toutes les cerémonies traditionnelles joyeuses (lafiona), I'alcool est une forme de

respect dd a tout invité ;

Non seulement, le toaka est une boisson alcoolique, mais aussi il est la
boisson préférée par les ancétres. De ce point de vue, RANDRIANARISON
(A.N.M) le définit comme,

« Un cadeau par excellence pour les ancétPés. »

Ainsi, pour mieux communiquer avec les ancétres, les gens du village
préféerent de leur partager le toaka. Mais ici, il ne s’agit pas de n’importe quel
taoka, il s’agit de lohan- toaka qui est de la premiére qualité, car parmi le toaka, il
y a le lohan-toaka (la premiére qualité du toaka) qui est un toaka pour les autori-
tés et pour les hautes personnalités, le faharoa (deuxieme qualité), toaka pour le
commerce et le fahatelo (troisieme qualité), toaka pour la foule ou pour la masse.

Dans la vie quotidienne, le lohan-toaka colte beaucoup plus cher et
s’avere difficile a trouver par rapport aux toaka de ces deux autres qualités. Il
codte au tour de 15.000 fmg par litre. Alors que les autres toaka (le faharoa et le
fahatelo) varient autour de 10.000fmg. Ainsi, ce choix de lohan-toaka pour les
ancétres margue la reconnaissance des vivants pour la supériorité des ancétres.
Car pour eux, les ancétres sont supérieurs et transcendants. lls méritent de boire

du toaka de la meilleure qualité.

9A.H.M. RANDRIANARSON, Les valeurs traditionnelles relatives a la gestidosable
exemple Ambalavabsieniparihy, p. 55



71

[11.1.2.8 Le sens des feuilles vertes

On a dit qu’avant de commencer le kiridy, les gens s’obligent de construire
une maison verte (trafio maitso), maison d’eucalyptus avec ses feuilles vertes.
Dans cette maison la famille qui fait le kiridy recoit tous les invités pour manger.
Apres ce repas dans la cabane, il y a aussi le repas dans la salle de sacrifice. Ce
dernier est réservé seulement a la famille concernée, et s’appelle le saotse an-
trano. La encore, ils mangent avec la main, et mettent le repas sur des feuilles

vertes, plutdt qu’'avec les cuilleres et les assiettes comme d’habitude.

Cet usage de la couleur verte a pour symbole I'espérance. Ce symbolisme
est normal pour une société agro-pastorale. C’est également le symbole de la
vie, il marque aussi I'existence de la vie, le aina. En effet, une feuille d’arbre, de
son vivant reste toujours verte. Mais, au contraire, une fois que cet arbre est
mort, ses feuilles changent tout de suite de couleur. Ainsi, en faisant intervenir
cette couleur, les Betsileo montrent donc leur croyance en la continuité de la vie,
ainsi qu’il s’agit d'une maniére de nier la mort, conformément a la fonction du
kiridy qui implique le retour au chaos initial pour renouveler la mort. En plus, cet
emploi des feuilles pour le repas de saotse est un retour a I'expérience des an-
cétres qui ont ignoré les produits manufacturés que sont les assiettes et les
cuilleres. Par ce retour en arriére, le kiridy nie 'écoulement du temps par affirma-
tion de « l'immortalité »%, c’est dailleurs ce triomphe de la vie qui autorise la li-
cence sexuelle pendant la veillée du kiridy. Cet usage marque aussi
'attachement des vivants a la tradition des ancétres. Car pour le Betsileo,
comme pour tous les Malgaches, il y a toujours des rapports de réciprocité et de
complémentarité entre les vivants et les ancétres, les vivants et les morts. Pen-
dant le saotse, ce rapport est actualisé lorsque les gens communiquent et re-

mercient Dieu et les ancétres.

[1.1.2.9 Le repas

Le kiridy impliqgue un grand banquet qui s’appelle localement « nahandro
be ». Le grand banquet se passe dans la maison verte tandis que le grand repas

se fait dans la salle de sacrifice. Pour les Betsileo, ces repas a base de riz sym-

% J. CHEVALIER & A. GHEERBRANT Dictionnaire des symbolep. 1002



72

bolisent la force vitale, I'aspect rituel de ce grand repas a pour fonction d’affirmer
la continuité de la « vie ». S’il n’y a pas de repas, il n'y aura pas de vie. La raison
pour laquelle le riz est la nourriture de base pour les Betsileo voire pour les Mal-
gaches. Robert DUBOIS, a propos du riz, affirme qu'il s'agit la d’,

« Une intégration exigée par la condition humaiégond a la
volonté de son créaturé®

Le riz marque aussi la multiplication des générations et signe de la pros-
périté comme le bceuf et signe d’abondance. Il symbolise la réincarnation des
ancétres dans les générations successives.

On peut dire que les ancétres ne sont pas créateurs de la vie, ils en sont seulement les transmetteurs.
Cette transmission se fait par I'intermédiaire de génération. Cela veut dire que la vie vient donc des ancétres en

passant par les grands parents, les parents pour aboutir afin aux enfants. Alors les ancétres sont considérés non

seulement comme fondateur d’'une communauté mais aussi comme gardien de la tradition.

Photo 10 , REPAS DES ANCETRES

Antofiombato, 17 Juillet 2004

Le riz figure parmi les offrandes aux étres invisibles pour que subsiste la
continuité de vie depuis les ancétres jusqu’a nos jours. Le riz et la viande sont
inséparables dans la manifestation du kiridy de la méme maniére que Dieu et les

ancétres ne font qu’un, pendant le saotse.

Le repas du kiridy témoigne aussi de la double transcendance de 'homme
malgache dans le réseau de relations de vivant a vivants et dans le réseau de
relations du vivant aux ancétres et divinités. Car 1a, il ne suffit pas de manger

% R. DUBOIS,|dentité malgachep. 140



73

mais il s’agit aussi de manger ensemble et de manger avec les ancétres et Dieu.
Selon la tradition francaise, le fait de manger ensemble, de partager le méme
pain, de manger sur la méme table indique la fraternité et méme l'unité dans la
vie. D’ou le terme francais « copain ». En effet, le mot « copain » est composé de
deux mots « co » qui signifie en commun et « pain » la nourriture de base des
européens, en particulier les francais. Le mot veut donc dire partage du méme
repas, le mot se dit de deux personnes qui entretiennent une étroite relation.
C’est pour dire que le repas en commun représente une étroite relation entre les
coparticipants. Parallelement, selon cette philosophie, les Malgaches affirment

que

«lzay iray vatsy, iray aina»
Auront le méme destin qui ont le méme viatiqi® »

Pour confirmer cette affirmation Robert Dubois dit,

« Le repas marque un sommet de la communion visdfe.

[11.1.2.10 La viande

Pendant le kiridy, il y a un animal sacrifié. Cet animal qui est « consacré a
certain dieux »% n’est autre que le zébu. Les Betsileo considérent les étres
transcendants comme dieux et les ancétres comme le garant de I'ordre social.
Les Betsileo choisissent le zébu comme animal a sacrifier pour des raisons mul-
tiples. D’abord, le beceuf est a la fois une richesse par excellence et a la fois le

premier animal parce que,

« Pendant longtemps, I'une des principales riclseedss paysans
a été le boeuf$®

Méme les ancétres ont déja élevé des boeufs. Pour que la relation soit
bien établie il faut immoler un zébu pour communier facilement aux ancétres. La

possession de zébus donne a quelqu’un une valeur exceptionnelle dans la so-

19D M. BAKOLY, opcit. ,N° 1193, p. 210

'9lR. DUBOIS, opcit., p. 92

1923, CHEVALIER & A.GHEERBRANT opcit. ,p. 133

1% F.RABEDIMY, M.RAJAONARIMANANA, VELONANDRO, origines des chosep, 41.



74

ciété malgache. La considération par des cohabitants pour quelqu’un repose sur
la taille de son troupeau. Le zébu est I'image de ce qu’il y a de meilleur pour
'homme. Par conséquent, le zébu fait 'lhomme dans la communauté villageoise
des Betsileo d’Arindrano. Donc pour étre considéré dans la société il faut avoir
au moins des bceufs pour la charrue. Voici ce que Pierre-Loic Pacaud dit a ce
propos,

« Le taureau représente l'autorité parentale, mydds ancétres

jusqu’auxvazimba»'®*

Dans la vie courante, les riches mangent toujours de la viande ; soit ils en
achétent soit ils tuent un de ses zébus. Tandis que les pauvres ou la majorité
des villageois ne mangent de la viande que chaque fois qu’il y a une cérémonie
comme le mariage, I'exhumation, le kiridy, la féte nationale, le nouvel an ou

lorsqu’il y a un mort. C’est cela aussi qui fait 'importance du zébu.

Pour que le mort soit bien recu par les ancétres, il faut tuer un zébu pen-
dant ses funérailles. D’autant plus que pour accéder le mort au rang des ancé-
tres les vivants ne doivent pas cesser de sacrifier du zébu. En un mot le zébu
incarne ainsi une sacralité qui lui permet d’étre un élément incontournable de
tous les évenements importants de I'existence du Betsileo dans la réalité du sa-

crél®,

Le zébu est un animal sacré en grec et dans toute I'Afrique du Nord'®,

alors il est souvent immolé en sacrifie car,

« Quand on fait un sacrifice ou tafy, on prend un beceuf, par ce
que c’est dans sa bouche qu’a reposé le remédaraghary. 3’

Le zébu est un animal de sacrifice, par excellence, apprécié par les forces surnaturelles ;

Aucune partie du zébu n’est jetée ni abandonnée. C’est pour cette raison que le zébu recoit une certaine
forme de culte, par exemple, lorsqu’on croise un troupeau de zébus, il faut céder le passage et 6ter son chapeau en

signe de respect.

1%p | PACAUD,0pcit. ,p.107

19D, RANIVOHARINDRAMASY, Les rapports du Betsileo avec le sacré dans lessapt 75.
1993, CHEVALIER & A.GHEERBRANT opcit. ,p. 133

9 R. DUBOIS,opcit. ,p. 33



75

[11.1.2.11 La fumée de graisse

Quand l'officiant invoque Dieu et les Ancétres, un représentant de la fa-
mille organisatrice met la graisse du beoeuf sur le feu dans la salle de sacrifice.
Pendant cette invocation, la fumée circule dans toute la salle et monte pour invi-
ter Dieu et les Ancétres a descendre dans cette salle et attirer leur appétit.
L’ascension de fumée incite ces étres divins a répondre a cette invocation. Car
selon JAOVELO-DJAO la fumée est,

« Riche en parfum et en bonne odeur, apanage dtadgrde bon
esprit et stimule I'appétit des dieu$

Mais ici, il ne s’agit pas de n'importe quelle fumée. Il s’agit de fumée de
graisse du zébu qu'on appelle fumée que les dieux apprécient particulierement

car il témoigne du respect et du partage du repas.

[11.1.2.12 La fermeture de la porte et la fenétre €l'obscurité

Pour faire un saotse, les gens entrent dans la salle de sacrifice. lls ferment
la porte et la fenétre. lls éteignent la lumiere et entrent ainsi dans I'obscurité. Le
mot obscur a un double sens. Dans le premier sens, il signifie le malheur, le dia-
ble et le maléfigue. Dans ce cas, le diable et I'esprit impur habitent dans
I'obscurité, la nuit, il faut donc de la lumiéere pour faire fuir le diable. Le deuxieme
sens de l'obscurité est linvisibilité et la transcendance. Cette entrée dans
I'obscurité favorise I'accés des vivants aux ancétres. Car pour les Betsileo, les
ancétres sont divins et transcendants. lls sont des esprits. En tant que tels ils
habitent dans le monde invisible. Les ancétres ne se manifestent pas dans la
lumiére, ils habitent dans le monde a part. Pour cette raison, quand on veut en-
trer en contact avec les ancétres, il faut choisir la nuit et entrer dans I'obscurité. Il
faut éteindre aussi toute la lumiére. En plus la fermeture de la porte et de la fe-
nétre signifie le détachement du monde sensible. Ainsi pour entrer en contact
avec les ancétres, il faut que les vivants quittent le monde sensible ou le monde

visible, leur monde quotidien pour pénétrer dans le monde des ancétres. Pour

1% R, JAOVELO-DJAOopcit. ,p. 327



76

cela, il faut qu’ils créent un mur qui les sépare de leur monde quotidien. C’est

pour cela qu’il ferme portes et fenétres dans la maison du saotse.

Dailleurs, I'obscurité et la nuit et le silence favorisent la priere. Pendant le
jour tout le monde travaille, les enfants jouent et les animaux font du bruit. D’ou
le bruit bat son plein partout. Tandis que pendant la nuit, tout le monde dort, le
silence regne. Tout est calme. C’est ce qui explique que les ancétres préferent le
silence. Conviction partagée par le Pape Jean Paul Il et qu’il a énoncée lors de la
béatification de la Mére Thérésa de Calcuta. Selon lui, la priere exige le silence.

Voici ce qu'il dit a ce propos,
« Le fruit de silence c’est la prieré®

De par cette conviction, les gens du village préférent la nuit quand ils font
le saotse. A ce moment |a, tout le monde se tait. Seul I'officiant parle. Ce silence

favorise le dialogue avec les ancétres.

CONCLUSION

De tout ce qui précéde, nous pouvons conclure que la réflexion sur le ki-
ridy conduit beaucoup a découvrir certains points sur la croyance, dans laquelle
se reflete un mode existentiel qui sous quelques réserves peut étre compris
comme la philosophie betsileo. Pour ce peuple, les ancétres existent. Il y a des
rapports de complémentarité et de réciprocité entre les vivants et les ancétres.
Les ancétres sont transcendants, supérieurs, glorieux et divins. Mais, bien que
transcendants, ils ne se détachent pas des vivants. lls interviennent aux affaires
des vivants. lIs les aident et s’approchent d’eux quand les vivants les appellent et
leur demandent du secours. Et cette croyance se manifeste dans la pratique du

kiridy. Cela montre que les Betsileo, comme tous les
« Malgaches croient aux morts et non a la mdtf. »

Le kiridy est un lanonana betsileo par lequel les gens reconnaissent et

remercient Dieu et les ancétres pour les biens qu’ils ont recus d’eux, en méme

199 panorama, mai 2005. p. 35-36
19p L. PACAUD,opcit. ,p. 105



77

temps c’est une occasion pour les vivants de faire des partages et de renouveler
la société par expérience du chaos primordial, pendant la veillée du kiridy. Ainsi,
dans tous les rites gu’ils pratiquent et par tous les symboles qu’ils utilisent dans
ce lanonana, les gens ne font que montrer leur désir de se mettre en contact
avec Dieu et leurs ancétres et aussi de se mettre en contact entre vivant. Il s’agit
de la double transcendance qui caractérise 'lhomme betsileo dont nous avons

parlé.

D’ailleurs par sa pratique du totovary sasatse et de veillée, la cérémonie
du kiridy montre I'attachement des Betsileo a la tradition de leurs ancétres. Car
le totovary sasatse est une maniére de piler le riz selon la prescription des ancé-
tres. Pendant la veillée du kiridy les gens entrent tous dans le désordre. En vi-
vants le désordre, ils font I'expérience de la vie des ancétres a I'époque primitive.
Ainsi, en faisant ces rites des totovary sasatse et de la veillée, les gens expri-
ment leur fidélité & la tradition et a la prescription des ancétres. En faisant cette
expérience, les Betsileo montrent leur identité en tant qu’ethnie, et se reconnais-
sent comme un peuple qui n'est pas isolé dans une portion d’histoire, un peuple
qui se ressource a l'origine de son histoire au temps des commencements. Car,
malgré leur diversité individuelle, ils ne font gu’'un génériguement. Et dans la pra-

tique du kiridy cette unité se manifeste en chair et en os.

A part cette révélation de la foi et cet attachement a la tradition des ancé-
tres, la pratique du kiridy constitue la possibilité de distraction pour les jeunes de
la région. Pendant la cérémonie, on pratique les jeux de tauromachie. Ces jeux
donnent aux jeunes de la région la possibilité de se distraire et faire du sport ou

de I'éducation physique.

En plus de cette possibilité de distraction, la pratique du kiridy, donne
aussi a tous les habitants et a tous les membres de la famille concernée
I'opportunité de se rencontrer, c’est cela la transcendance horizontale. En effet
pour faire le kiridy, il faut inviter tous les membres de la famille et tous les coha-
bitants de maniére a constituer une sorte de grande famille élargie. Et cette ren-
contre peut donner aussi aux habitants la chance d’augmenter le sens de solida-

rité entre eux.



78

Bref, on peut en déduire que la pratique du kiridy constitue une double di-
mension, a savoir la dimension verticale, celle du rapport des vivants avec les
ancétres et la dimension horizontale, celle du rapport des vivants entre eux. Elle
relie aussi le présent avec le passé. Parce que, pendant le kiridy, en particulier
par la pratique du totovary sasatse les gens manifestent leur fidélité et leur atta-

chement a la tradition de leurs ancétres.

Malheureusement, a c6té de ces avantages, la pratique du kiridy ne va
pas sans porter des inconvénients, a savoir la dépense inconsidérable pour la
famille concernée. Car, comme nous l'avons dit, pour faire un kiridy, il faut tuer
au moins un boeuf, inviter tous les membres de la famille et tous les cohabitants,
et faire un grand banquet. Il y a des gens qui abattent méme jusqu’a deux ou
trois zébus, en fonction de leur possibilité. Or pour assurer le repas de tous ces
invités, il faut de I'argent et de grandes quantités du riz. Et pour avoir un zébu il
faut aussi de I'argent. Et méme si ce zébu n’était pas acheté chez un vendeur,
mais tiré du parc méme de la personne, il faut reconnaitre que sa valeur colte

chere.

De ce point de vue, nous pouvons dire que la pratique du kiridy peut ap-
porter des conséquences ambulantes, dont les unes sont négatives et les autres

sont positives.

En effet, source de la possibilité, de la solidarité et convivialité et celle de
la distraction et de I'éducation physique des jeunes de la société et de la révéla-
tion de la foi du peuple, le kiridy est une cérémonie admirable. Toutefois, comme
source de dépense, il porte atteinte au développement économique de la so-
ciété. Ainsi, pour dépasser ces inconvénients, il faut simplifier la célébration de la
céréemonie et de lui éviter toutes les dépenses inutiles. Il convient de garder uni-
guement les dépenses essentielles. On peut, par exemple, tuer un zébu pour le
sacrifice. Mais on n’est pas obligé de tuer deux ou trois ou plusieurs zébus a la
fois. Sinon, au lieu d’étre atout, la pratique de cette céréemonie devient source de

régression économique de la famille, voire région.



79

BIBLIOGRAPHIE

ANDRIAMAMPIHATONA, Kabary Betsileo & Riba malagasy, edisiona vaovao,
Antanananrivo 1984, 90pages

BAKOLY (Dominichini-Ramiarimanana), Exemples et proverbes des anciens
recueillis par W.E Cousins et J.Parret avec la collaboration de
T.T.Matthews, J.Andrianaivoravelona, Andriamananizao, etc. Editions
Critique, Mémoires de l'académie malgache organisée par le décret
n%9-024 du 13 Janvier 1969,653pages

BAUDELAIRE (Charles), Poeme et proses, Ed. Seghers, Paris 1964,161pages

CHEVALIER (Jacques), GHEERBRANT (Alain), Dictionnaire des symboles,
mythes, réves, coutumes, gestes, formes, figures, couleurs, nombres,
9¢ Ed. Paris, Collection Bouquins, Seghers et Jupiter 1973, 1060pages.

DOMINICHINI (Jean Pierre), POIRIER (Jean), RAHERISOANJATO (Daniel), Ny
razana tsy mba maty, cultures traditionnelles malgaches, Ed. Librairie de
Madagascar, Tana 1984,235 pages

DUBOIS (Henri Michel) s. j, Monographie des betsileo (Madagascar), Paris, Ins-
titut d’ethnologie (travaux et mémoires, XXXIV), 1938, XVIII-1510pages.

DUBOIS (Robert), L'ldentité Malgache, la tradition des Ancétres, Ed. Md Paoly
Tananarivo/ Karthala, Paris 2002.171pages

-Olombelona, essai sur l'existence personnelle et collective a Madagascar
I'Harmattan 1978, 157 pages

ELIADE (Mircia), Aspects du mythe, Ed. Gallimard 1963, 250 pages
-Le sacré et le profane, Ed. Gallimard 1965, 187 pages

FAVROD (Charles Henri), Anthropologie, France 1977, collection E.D.M ? A livre
de poche, 212pages

HOULDER (J.A), Ohabolana ou proverbe malgache, Ed. Trano Printy Loterana
Tananarivo 1964, 170pages

JAOVELO-DJAO (Robert), Mythe, rites et transes a Madagascar, Ed. Ambo-
zontany Analamahitsy, Tananarivo/Karthala 1996 Paris, France
391pages

JEAN (Servier), L’'Ethnologie, Que-sais-je ? Ed. P.U.F Aolt 1986, 127pages

LEVIS.STRAUSS (Claude), Anthropologie structurale, collection agora, Plon
France 1958-1974, 480pages

LUCIEN XAVIER MICHEL (Andrianarahinjaka), Systéme littéraire Betsileo,
Fianarantsoa 1986,993pages



80

MORIER (Henri), Dictionnaires poétiques et de rhétorique, 5¢ Ed. P.U.F 1998,
1344pages

MAISONNEUVE (Jean), Les rituels, Que sais- je ? P.U.F. 1988, 125pages

MOLET (Louis), La conception malgache du monde, du surnaturel et de ’lhomme
en Imerina, tome 1, Paris, Ed. L’Harmattan1979, 437 pages

NOIRET (Francois), Chants de lutte, chants de vie a Madagascar, les Zafin-
draony du pays Betsileo, volume 1, 'Harmattan 1995, 316 pages

PACAUD (Pierre-Loic), Un culte d’exhumation des morts a Madagascar, le Fa-
madihana, Espace théorique. Ed. L’Harmattan, Paris, 2003, 356 pages

RABEDIMY (J.F), RAJAONARIMANANA (N), VELONANDRO, L’origine des
choses, récit de la cote Ouest de Madagascar, Ed. Foi et Justice, An-
tananarivo, 1994.

RABEMANANJARA (Raymond William), Le monde malgache. Sociabilité et culte
des Ancétres, Ed. L’Harmattan 2001,121pages

RAHAJARIZAFY (Antoine De Padou), Ny hanitra nentin-drazana, Ambozontany
Fianarantsoa 1970, 88 pages.

Filoz6fia malagasy, “NY fanahy no olona”, Ambozontany Fianarantsoa
1981, 155 pages

Ny ohabolana malagasy, Ambozontany Fianarantsoa 1987, 175 pages

Ny finoana sy ny fomba malagasy, edisiona Md Paoly/Filles De Saint
Paul, Antananarivo 03/01/98,148 pages

RAINIHIFINA (Jess€), Tantara Betsileo, lovantsaina |, Ambozontany
Fianarantsoa 1975, 240 pages

Fomba Betsileo, lovantsaina Il, Ambozontany Fianarantsoa 1975, 204
pages

Fitenenana Betsileo, Lovantsaina Ill, Ambozontany Fianarantsoa
1961,270 pages

RAJAONA (Siméon), Ny zava-kanto vita amin’ny teny na sari-teny eo amin’ny
fomba filazan-javatra, Ambozontany Antananarivo 1993, 123pages

RAJEMISA-RAOLISON (Régis), Raikibolana Malagasy, edisiona Ambozontany
Fianarantsoa 1985,1061 pages

RAKOTOMAMONJY (Jean De Bred), Dieu connu en Jésus-Christ une approche
anthropologique et christologique de la figure du Christ a travers les
chants Zafindraony a Madagascar, thése de doctorat en théologie 1994,
402 pages



81

RAMAMONJISOA (Jean Bertin Iréné), La maladie et la guérison chez les
Masikoro de la région de Tuléar (Sud Ouest de Madagascar)
Diagnostique et guérir, Paris décembre 1994, 259 pages, Thése de
doctorat (Nouveau régime) en Etudes Africaines.

RANIVOHARINDRAMASY (Dorothée), Les rapports du Betsileo avec le sacré
dans le saotse, mémoire de C.A.P.E.N 1986, 91 pages

RAKOTOARISON (Andriatokiniaina Hugues Marius), Les valeurs traditionnelles
relatives a la gestion durable des ressources naturelles, Exemple
d’Ambondrombe Ambalavao-Tsieniparihy, mémoire de C.A.P.E.N 2004,
66 pages

LARS (Vig), Croyances et maeurs de Malgache. Edité par Otto Chr. Dahl 1977,
64 pages

WERNER (Charles), La philosophie Grecque, Payot Paris 1972, 250pages
REVUES

1-Bulletin de Madagascar, 24é Année Revus bimestrielle n°331. Nov-déc 1974,
748 pages

2-Lakroan’i Madagasikara, année 78, n3406, Alahady 6/02/05, 8 pages
3-Panorama, le mensuel Chrétien de spiritualité, mai 2005. 72pages
RECHERCHE SUR INTERNET

http, //www africa-orale-org/archives/fichierphtml ?numéro, 169, 171,15/09/2003.



82

TABLE DES MATIERES

REMERCIEMENTS ... s 3
INTRODUCTION . ..o s 1
PREMIERE PARTIE, LE KIRIDY ...oooviiiieieeeeeiece ettt 5
.1 LES CIRCONSTANCES DUKIRIDY ..coviiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeee e 6
l.1.1. Raisons de la pratique des fétes rituelles............ccccovvviivnnnnnnn. 9
[.1.1.1 Inauguration d’une MaiSON ...........ccevvvrevviriiiieeeeeeeeennnnnns 9
[.1.1.2 La naissance tardive d’enfants............ccccceeveeieiiinnnnnns 10
[.1.1.3 La QUETISON INESPEIEE.......evvveeeeeeeeeiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeens 12
1.1.2 Etapes de la CErEMONIE........c..ceevveeeeeceeee e 13
[.1.2.1 Les préparatifS..........ccccevveeeuiiiiini e e e 13
[.1.2.2 LS CEIEMONIES ...evvvvvveeieiieeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeees 17
[.1.2.3 LeS MES fINAUX ...uuuiiieiiiiiiiiiiiiie e 30

1.2 LES TEXTES RECUEILLIS ......ooiiiiiiiiiiiiiiii et 32

DEUXIEME PARTIE, LE GENRE LITTERAIRE BETSILEO ET S ON

CONTEXTE . ..ottt ettt e e e e e e s et e e e e e e e e s s nnsnbereeeeaaeeeaaans 34
1.1 LE TEXTE POETIQUE ..ottt ettt 35.
[1.1.1 L& gENIE « ISA » .uuiiiiiiiiiiie ittt e e 35
[1L1.1.1 L RAIY .ot 36
[1.1.1.2 Le Zafindraony ..........ccovveeiuiiiiiie e e 38
[1.1.1.3 L& HOMJa e eeeeeiiiiiie e 40
[1.1.2 L& gENIE NON ISA ...ueiiiiiiie et 43
[1.1.2.0 L& FitArOM@ . .evvvveeeeeeiieeieeiieeeeeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeees 44
[1.1.2.2 L& KIPOtSAKE.......uuieiieeeiiieeiiiiiie e e eee et eeeeeeaaees 45
[1.1.2.3 Le Fandiambola..............couuuiiiniiiiiiiiiiii e 47
[1.1.2.4 Le Kalambalala..............cooouiiiiiiiii s 48
[1.1.2.6 Le ohabola (proverbe) ........cccooevveeiiiiiiiiiiiiei e 49

[1.2 LES TEXTES PROSAIQUES ...ttt 52

[1.2.2 Le KaDAIY ..o 52



[1.2.3 Le Sokela du Kiridy ........ccoovveeiiiiiieeeeeeceeeeicee e 53
TROISIEME PARTIE, ETUDE ET INTERPRETATION ......ccvviiiiieeeee e, 56
1.1 ETUDES ET INTERPRETATIONS ....coiiiiitiiieiee e
e I =TS (= PRSP PPPPPPPPPPP 58
[11.1.1.1 La consultation des astrologues............ccccceeeevvevennne 58
[11.1.1.2 Le FaN@ambana ............eeveeeeiiiiiiiiiiiiiiiieieieeeeeeeeeeeeeeeee 58
[11.1.1.3 Le Totovary SaSatSe ..........coeeveeuuieeeeiiiiaeeeeiiiaeeeeeennns 59
1.1.1.4 Le SOKEIA ...coevviiiiieii e 60
[11.1.1.5 Le sens de l'orientation vers 'ESt..............cevvvvveeeeeee. 61
H1.1.1.6 LaVEIIEE ... 61
H1.1.1.7 L& SAOLSE ... ceiieiei e 62
I.1.1.8 Le fafa lapa........cooeveeeiiiieiiiiiiiee e 64
[1.1.2 LeS SYMDOIES ... 64
1.1.2.2 L& ClIMAL .....eeeiiiiiiiiiiieeieieieeeeeeeeee e 64
1.1.2.2 L’'e@U [USErale .......cooeeeiieeeeiicee e 65
1.1.2.3 Le Tanty rindra .........ccooeeeiuiiiiinneeeeeeeeeiiieee e 66
1.1.2.4 Le Crioh ' Oh loh I ..., 67
1.1.2.5 Le TapitSaKe .......cccoeeeeeiieeeeiiiiee e 67
[11.1.2.6 L& NOMDBIe SiX (6).....cceeveeerririiiieeeeeeeeeiiiiiineeeeeeeeeeeannns 69
[11.1.2.7 La signification du toaka.............cceeeevviviiiiiniieiiiieeinns 69
[11.1.2.8 Le sens des feuilles vertes ...........oouuuieiiniiiieiieeennnns 71
1.1.2.9 LE rEPAS .vuniiiiii ittt 71
[11.1.2.20 LA VIANE......eeieiiiieiiiiiieiieeiieeieeeeeeeeeeee e 73
[11.1.2.11 La fumée de graiSSe..........uuueeeeeeeeerreeeeeereeeeeeeeeneenne 75

CONCLUSION

[11.1.2.12 La fermeture de la porte et la fenétre et I'obscurité 75

BIBLIOGRAPHIE ... e 79



84

LISTE DES PHOTOS

Photo 1 , Une maison traditionnelle en toit de pailles.............cccovviveiiiiiiien e, 10
Photo 2, DANSe deS INVITES .......cooiiiiiiiiiiieiicee et 18
Photo 3, UNE SCENE DE TAUROMANCHIE ........coooiiiiiiiiieeeeeeiii e 22
Photo 4 , DU ZEBU A SACRIFIER.......cocoiieeee e 23
Photo 5, LATETE ET LE CIUR DU ZEBU ........coiiiiiiiiee 29

Photo 6 , LES INVITES CHANTENT LES ZAFINDRAONYErreur ! Signet non

défini.
Photo 7 , DANSE DE KIDODO ..ottt 41
Photo 8 , FEMMES PILEUSES ...........ootiiiiiiiiiiiee e 60
Photo 9, DON DES TAPITSAKE ...t 68
Photo 10, REPAS DES ANCETRES ... 72
LISTE DES CARTES
Carte 1, LES 4 ROYAUMES DES BETSILEO .....couiiiiiiiiiiiiiiieeeeeee 2

Carte 2, LES ZONES D'’ELABORATION DE LA RECHERCHE............ccovvveennnn. 8



