
 

 

FILIERE  : Droit 

Option : Carrière judiciaire et science criminelle 

 

FEMME ET COUTUME ANTAIMORO 

  DANS LE CADRE DU DROIT 
 

 

Mémoire de maîtrise en droit présenté et soutenu publiquement par : 

RATOLONJANAHARY Mike Antonio Hermans 

 

                                                        Jury :  

Président : 

Monsieur RASOLOFOMASY Simon Seta 

Maître de conférences, chef du Département de Droit à la Faculté de Droit, 

d’Economie, de Gestion et de Sociologie de l’Université de Toliara.  

Suffragants : 
 

                    Rapporteur :                                               

Maître RANOROARIVONY Voahanginirina,  

Assistant d’Enseignement Supérieur et de Recherche à la faculté D.E.G.S de    

l’Université de Fianarantsoa 

 

                  Assesseur critique : 

Madame NARAZANA Eudoxie,  

Assistant d’Enseignement Supérieur et de Recherche à la faculté D.E.G.S de 

l’Université de Fianarantsoa 

10 Décembre 2008 

       Année universitaire : 2007-2008 

MINISTERE DE L’EDUCATION NATIONALE 
ET DE RECHERCHE SCIENTIFIQUE 

******** 
UNIVERSITE DE TULEAR 

******** 
FACULTE DE DROIT, ECONOMIE, 

GESTION ET SOCIOLOGIE 
******** 

DEPARTEMENT DROIT 
******** 



REMERCIEMENT 

 

Ce travail n’aura pas vu le jour sans l’appui bienveillant de tous ceux qui ont collaboré 

à son élaboration 

Avant tout, je tiens à glorifier Dieu, parce qu’il a le seul pouvoir de réaliser le souhait 

de l’homme 

Ensuite, je tiens à exprimer ma profonde gratitude à :  

- Dr RASOLOFOMASY Simon Seta, président de jury 

- Maître RANOROARIVONY Voahanginirina, encadreur, pour les 

suggestions, critique qui a voulu respectueusement nous diriger et encadrer malgré ses 

nombreuses responsabilités ; 

- -Madame NARAZANA Eudoxie, assesseur critique, 

Je remercie vivement mes parents, mes frères, mademoiselle AEMIKAELLE Soazanany 

Andriance, Monsieur et Madame OLIVIER Razafindraimindra Rakotovao, à toutes les 

équipes d’Ambodinimo de m’aider matériellement, de me soutenir, moralement pendant la 

réalisation de cet ouvrage. On adresse aussi notre gratitude à tous ceux qui ont contribué de 

près ou de loin à la réalisation de ce travail. 

Enfin, nous tenons à remercier la faculté D.E.G.S de l’Université de Tuléar pour nous 

avoir permis d’étendre notre connaissance, notre savoir en matière de formation juridique. 

Pour finir, j’oriente mes remerciement à : 

- Monsieur le Président de l’Université de Tuléar ; 

- Monsieur le Doyen de la faculté D.E.G.S de l’Université de Tuléar ; 

- Monsieur le Chef de Département de Droit de l’Université de Tuléar. 

  

 

 
 



 1

 

AVANT-PROPOS 

Le but de cette recherche est de faire connaître les lecteurs sur la vie quotidienne de la 

femme antaimoro qui souffert par le biais de la coutume. 

Nous tenons souligner que notre intention c’est de faire appel, à tous les juristes et 

surtout les législateurs, de faire connaître qu’il y a de lacune pour la situation de fait ; quant à 

l’application de loi par défaut de l’ignorance. 

Femme et coutume antaimoro dans le cadre de droit, le titre de ce travail, pour nous 

dire que cet ouvrage est spécialisé pour les intéressés de la coutume et de droit. L’évolution de 

la coutume face à la place de la femme dans notre pays, surtout le district de Vohipeno objet 

de notre enquête prouve quelque chose espérée. Notre souhait est de lancer une discussion 

juridique dans ce cas d’espèce. 

Alors, pour se faire nous allons soulever et essayer d’indiquer, de citer le caractère de 

la coutume comme source de droit ainsi qu’à la fois elle encontre de la loi. 



 2

SOMMAIRE 
AVANT-PROPOS 

GLOSSAIRE 

INTRODUCTION 

TITRE I : LAVIE D’UNE FEMME ANTEMORO DANS LA SOCIETE ANTEMORO 

CHAPITRE I : FEMME ANTAIMORO ET COUTUME ANTEMORO 

SECTION 1- FEMME ANTAIMORO : ENFANCE ET ADOLESCENCE 

SECTION 2. FEMME ANTAIMORO ET SITUATION MATRIMONIALE 

SECTION 3 : FEMME ANTAIMORO : VIEILLESSE ET DECES 

CHAPITRE 2: AVANTAGES ET INCONVENIENTS DE LA COUTUME ANTAIMORO 

A L’EGARD DE LA FEMME ANTAIMORO 

SECTION 2 : INCONVENIENTS. 

DEUXIEME PARTIE : EVOLUTION DE DROIT DE LA FEMME A L’ERE ACTUEL AU 

SEIN DE LA SOCIETE ANTAIMORO 

CHAPITRE 1 : AFFAIBLISSEMENT DE LA COUTUME 

SECTION 1 : CAUSE DE L’AFFAIBLISSEMENT 

SECTION 2 : EFFET DE L’AFFAIBLISSEMENT 

CHAPITRE II- NOUVEAUX PROBLEMES ENGENDRES PAR LE DROIT POSITIF 

MALAGASY 

SECTION 1-CONTRADICTION DE LA LOI ET DE LA COUTUME 

SECTION 2 : UTILISATION DU DINA 

CONCLUSION 



 3

GLOSSAIRE 
-Afaka : quand le mari demande le divorce 

-Ala volon-jaza : premier coupe des cheveux d’un enfant conçu, c’est une fête pour les 

Malgaches 

-Ampanjaka ou Randriambe : roitelet 

-Anakavy amin-dreny : ensemble des sœurs paternels qui ont certain pouvoir en matière de 

succession et dans d’autre domaine comme le savatry (on appelle savatry toute la fête 

antaimoro). 

-Antsy goro : coupe coupe ou couteau à longue manche 

-Arabaina heky : reconnaissance et salutation 

-Atrotro ou lohalambanana : repas reste après que le mari soit rassasié 

-Diafatotra, fanaja, fiboahana, vody ondry : dot 

-Dina : convention collective  

-Esitry rainjanavavy : fille ! Pas important 

-Fafalakevo : -fiançailles 

-Non d’une fête qui marque la fin de fiançailles en entrant au mariage. 

 

-Fafirano : bénédiction 

-Falafa : tige de ravinala 

-Faravady : dernier mari, lorsqu’une femme est divorcé elle doit rentrer auprès de son frère. 

Ce dernier remplace le mari dans la vie quotidienne. 

-Fotrangegny ou fatrangegny ou tragnobe : -maison ou la cour y trouve cette maison, où 

habite les chefs de sous-clan ou le roitelet. (on l’appelle aussi maison du clan). 

-lignage 

-Harembiavy (ou asatanam-biavy ou asam-biavy): fortune ou biens provenant de l’effort de la 

femme toute seule 

-Hendrilahy : oncle maternel  

-Ho lahy anaka, ho vavy omby : on souhaite un garçon pour les femmes enceintes et une veau 

pour les vaches. 

-Kabaro ampotrangegny : discours devant public, devant le clan, dans le fotrangegny. 

-Kabaro : discours, parable 

-Katibo : sorcier conseiller de l’Ampanjaka ou chef religieux 

-Kitay : bois de chauffe. 



 4

-Lahy, lahy : garçonnet  

-Magnosy : bêcher la rizière 

-Mamanga : c’est une migration que les antaimoro font afin de chercher l’argent 

-Mampalemy vavy hanaiky ny fahefan’ny lahy : rendre la femme inoffensive devant son mari. 

-Mampiteradahy : une chance, un destin qu’on peut avoir conçu un garçon. 

-Mialo: premier visite que les nouveaux mariés font aux beaux parents (spécialement aux 

parents de la femme). 

-Miampatana : femme accouchée 

-Miandry troky : une femme enceinte qui attend l’accouchement 

-Mifamofo : fiançailles. 

-Mivarigna : va au travail 

-nenga : quand la femme demande la rupture de mariage 

-Ombiasa : sorcier 

-Raharaha : mariage. 

-Sakandro : c’est un genre d’excursion que les antaimoro font au moins une fois par an. 

-Sisihiko aminanjanahary sy ny razana raha ny zanako …: maudire au nom de Dieu et des 

ancêtres, à tout ce qui ont fait … à ma fille 

-Sisika : atteste 

-Tanà : village 

-Taha : pour les Hauts-Plateaux, c’est le tsiny 

-Tandra : donation pour la fille ou la soeur  

-Tangegny : tanguin 

-Tso-drano : argent apporté par le mariage 

-Tsy ho tratry ny andro milentika : mort avant le coucher du soleil  

-Vadin’ny aba ka endry, vadin’ny endry ka aba : la femme du papa c’est maman, le mari de la 

mère c’est père. (adage antalaotra). 

-Vady lova : succession conjugale 

-Zaza an-tany : enfant né hors du mariage 

-Zaza mangery tsy roa reny : lorsque l’enfant fait de selle il n’a qu’une seule mère (adage 

antalaotra). 

-Zaza miaro : enfant considéré a d’autre père que le mari de sa mère. 

-Sorabe : grand écriture 



 5

INTRODUCTION  

Madagascar est connu dans le monde entier grâce à  ses richesses naturelles faunes et 

flores. Mais ses richesses s’étendent également dans le  domaine de la  coutume, ensemble des 

pratiques et usages dont la société utilise  comme des normes et règles, car toutes les tribus 

ont leurs particularités. 

Depuis toujours à Madagascar, les femmes sont plus nombreuses par rapport aux 

hommes or dans la vie quotidienne, la majorité féminine est dominée par la minorité 

masculine et les aspects de ces prédominances sont apparus sous diverses formes mais le 

caractère commun, dans le rite malagasy, c’est la non considération des Droits de la femme. A 

vrai dire, on dirait que c’est la loi de la jungle qui a toujours primé. Mais grâce à l’évolution 

de  la science juridique et l’affaiblissement de la coutume le monde change. D’où le choix de 

ce thème sur la femme et coutume Antaimoro afin de pouvoir étudier la  situation juridique de  

la femme Antaimoro. 

On ne peut pas oublier non plus que la coutume a des impacts aussi bien positif que 

négatif, on  a donc intérêt à invoquer la positivité et l’inégalité, la considération d’une femme 

au sein de la famille ; et à l’heure actuelle on a le soif de savoir dans le statut juridique si les 

Droits de la femme s’améliorent car la coutume ne cesse de s’affaiblir. 

D’après l’histoire les Antaimoro estimaient qu’ils sont les descendants des arabes, les 

Antalaotra, qui sont venus à Madagascar en 13351. Les Antalaotra allaient du Nord au Sud, de 

l’Est à Ouest et enfin ils s’installaient au bord du Matitanana car ils ont pensé que ce lieu  est 

calme grâce à son cours d’eaux secondaire  droite qui est  morte. Les antaimoro sont parmi 

des grands du Sud-Est, de Nosy Varika à Fort-Dauphin, et se situent dans la région de 

Manakara et Vohipeno. Malgré l’existence de ressemblance de dialecte entre eux, les 

antaimoro sont délimités : au Nord Ouest par les antanala, le district d’Ikongo, au Nord par 

les antambahoaka (district de Mananjary) et au Sud ce sont les zafisoro, les antefasy et les 

antesaka (district de Farafangana et Vangaindrano), et à l’Est c’est l’Océan Indien. 

Les antaimoro se subdivisent en deux grandes parties : les antaimoro avaratra qui se 

situent au Nord de Manakara et les antaimoro atsimo qui se situent au Sud de ce district, plus 

précisément dans la zone de Vohipeno. Particulièrement on choisit le district de Vohipeno, 

comme objet d’enquête, car les antaimoro y sont majoritaires et en plus conservateur par 

                                                 
1 ROMBAKA Philippe, 1929, Tantaran-drazana Antemoro, Anteony. p 05 



 6

rapport à son homologue concernant la coutume. Et la coutume des arabes est  encore 

conservée comme, entre autre, la signification des porcs considérés comme tabou alimentaire. 

Cependant il y a des nuances entre les Droits arabes et la coutume Antaimoro : c’est le cas de 

bigamie ou polygamie parce que la société Antaimoro ne les accepte pas. 

A cause de la politique de l’Etat pour l’amélioration de la situation juridique de la 

femme malgache, d’une part et la persistance de la coutume, d’autre part on va étudier 

successivement : la vie  d’une femme  Antaimoro dans la société antimoro et dans  laquelle on 

va parler de la femme et coutume Antaimoro ainsi que les avantages et inconvénients de celle-

ci ,(titre I), et l’évolution des Droits de la femme dans la société Antemoro,où on invoque 

l’affaiblissement de la coutume ainsi que les nouveaux problèmes, (titre II). 

 



 7

TITRE I : LAVIE D’UNE FEMME ANTEMORO DANS LA SOCIET E ANTEMORO  

Lorsqu’on parle de société, on peut penser à l’ensemble de deux ou plusieurs 

personnes, c’est pourquoi on met l’accent sur le fait que l’union d’une femme à un homme 

constitue une société. Mais auparavant cette femme a vécu dans sa famille en tant qu’enfant et 

adolescente et surtout qu’elle ne peut pas échapper aux effets des règles coutumières. 

 

CHAPITRE I : FEMME ANTEMORO ET COUTUME ANTEMORO 

On étudie plus particulièrement les Antaimoro de la région de Vohipeno plus 

précisément au bord de Matitanana. 

 

SECTION I- FEMME ANTEMORO : ENFANCE ET ADOLESCENCE  

Avant de parler de l’âge matrimonial, qu’en est-il de la naissance d’une fille 

Antaimoro ? 

§1: NAISSANCE D’UNE FILLE ANTEMORO 

I. ACCOUCHEMENT  

En général les Antaimoro ont à peu près, la même coutume à la naissance d’un premier 

enfant .Lorsque la grossesse atteint le huitième mois, la femme enceinte devrait rentrer au 

foyer de ses parents pour préparer l’accouchement ; c’est le « miandry troky 2», c'est-à-dire 

attend l’accouchement. Le mari n’a en général pas d’obligation bien déterminée parce qu’il 

peut aider ou pas sa femme en matière de trousseau de naissance. 

Au moment où les contractions commencent, lorsque la poche d’eau sort, toutes les 

femmes de la famille pour ne pas dire du village se réunissent dans la maison où la femme va 

accoucher. Par la suite elles font appel aux malédictions à la femme qui va accoucher mais 

considérée comme infidèle. Les Antaimoro a une philosophie simple : c’est la présomption 

                                                 
2 Fomban-drazana Antemoro : ROMBAKA Philippe 



 8

d’un enfant, conçu, de « zaza miharo ».C’est donc la considération que cet enfant conçu a 

d’autre père que celui du mari de sa mère. Donc tout le monde présume que cette femme est 

infidèle et cela peut être une cause de rejet de l’enfant par le père et sa famille, et surtout la 

destitution du foyer conjugal. 

Après la naissance de l’enfant, tout le monde demande après son sexe et si celui-ci est 

un garçon, les gens crient de joie en entonnant « lahy, lahy ».Cela veut dire, pour le clan 

Antalaotra que quelqu’un va prendre le trône, s’il est de la famille noble, ou c’est le 

successeur de son père s’il est roturier.  

Mais dans le cas contraire, si c’est une fille, qui est née, ils ne sont pas content du tout 

car pour eux c’est un fardeau ; c’est pourquoi ils disent, juste après la naissance d’une fille : 

« esitry, rainjanavavy » ; pour le clan Anteony, cela veut dire c’est une fille donc ce n’est pas 

important  

En général, selon la coutume, on ne donne un nom qu’au moment d’ « ala volon-jaza » et 

quant à la procédure la pratique de l’« ala volon-jaza »est la même quelque soit le sexe de 

l’enfant mais quand même il y a quelques nuances, en faveur de garçonnet à propos de la 

célébration de la fête  

Ainsi, depuis sa naissance, la fille n’est  pas la bienvenue dans la famille. Ce problème 

persiste jusqu’à sa vie adolescente. 

II. LA FILLE ANTEMORO ET ADOLESCENTE 

Il y a une tradition dans la région du Matitanana qu’on appelle «SAKANDRO ». C’est 

une distraction que les Antemoro préfèrent car elle constitue à la fois un jeu ; pendant une 

excursion les participants sont des enfants de 4 à 14 ans, c'est-à-dire des enfants et 

adolescents. 

Les filles préparent le repas et les garçons s’occupent du « Kitay ». Les autres filles 

vont être occupés, à arranger la place où ils s’installent. 

Mais lorsque quelque chose cloche, en d’autres termes, lorsque le repas est en retard 

ou les choses ne se déroulent pas comme prévues, les frères grondent leurs sœurs et ces 

dernières craignent d’expliquer ou de riposter parce que les frères sont considérés comme 

leurs protecteurs, leurs honneurs alors il faut les respecter. 



 9

Ainsi il s’avère que c’est depuis sa naissance que l’enfant de sexe féminin est lésé par 

la société Antemoro et les filles doivent respecter les hommes durant l’adolescence. C’est, la 

particularité de l’éducation antemoro. Depuis sa naissance, la fille n’est  pas la bienvenue 

dans la famille. Ce problème continue jusqu’à sa vie adolescente  

§2. AGE MATRIMONIAL 

Pour les Antemoro il y a un âge matrimonial comme principe ainsi que comme 

exception. 

I-PRINCIPES 

En général l’âge matrimonial est de 15 ans pour les garçons et de 13 à 14 ans pour les 

filles. Selon la philosophie Antaimoro, l’âge de 13 à14 ans est un âge de maternité parce que 

la fille, à cet âge est capable de faire les travaux domestiques ; en plus elles sont aptes à 

donner un enfant c'est-à-dire peut porter un enfant. Les garçons doivent avoir des descendants 

car pour les Antaimoro, c’est une tristesse pour la famille un garçon décédé sans descendant 

or, pour eux il est illogique de voir un garçon se marier à une fille plus âgée que lui. C’est 

pourquoi ils préfèrent l’âge matrimonial de 13 à14 ans pour les filles. 

Mais quelque fois ce principe n’est pas respecté. 

II-LE FOFOMBADY  

Le fofombady est un accord entre parents : une fillette, à sa naissance est déjà réservée 

pour un garçon qui se mariera avec elle lorsque celle-ci atteint l’âge du mariage. 

On applique ce rite au sein des Antalaotra mais dans des cas rares. Tout le monde peut 

utiliser ce genre de coutume mais les raisons qui incitent les parents à l’appliquer c’est par 

exemple pour renforcer le fihavanana ou bien en reconnaissance de la famille de la fillette 

vis-à-vis de l’autre famille, entre autre du fait de l’existence de dette qu’un de leur gens ont 

contracté auprès des parents du jeune homme et dont le remboursement n’a jamais eu lieu. 

C’est donc en guise de remerciement. 

On peut dire alors qu’en dépit de l’existence du principe d’âge matrimonial, certain de 

clans de la tribu antaimoro pratique cette  exception. 



 10

La vie adolescente ainsi que l’âge matrimonial se passe ainsi, comment se manifeste la 

situation matrimoniale d’une femme antaimoro ? 

 

SECTION II. FEMME ANTEMORO ET SITUATION 

MATRIMONIALE 

Pour une femme Antaimoro, la situation matrimoniale compte beaucoup parce que ,à 

vrai dire, c’est donc toute de sa vie, c'est-à-dire la vie d’une femme est résumée par la 

situation matrimoniale, depuis son adolescence jusqu’à sa mort en général. 

§1 : FEMME ANTEMORO ET MARIAGE 

Dans ce cas, on peut dire que les antaimoro respectent la procédure à suivre avant de 

fonder un foyer. 

I-LE MIFAMOFO OU LE FAFALAKEVO 

L’une des particularités des antaimoro est l’existence du mifamofo, qui est une sorte 

de promesse, de s’engager à épouser quelqu’un. Mais il y a de procédure à respecter parce que 

ce rite soit légalement formé devant la société. Cette règle est édifiée par la coutume. 

A-PROCEDURE 

A vrai dire, l’homme qui veut se marier ne fait que de choisir sa future femme. Par 

contre ses parents font tous les moyens pour que cette femme accepte. 

1-Accord entre parents 

Selon la philosophie Antaimoro, les parents doivent chercher le bonheur de leurs 

enfants. Alors c’est à eux de faire en sorte que les enfants, surtout les garçons, ait cette 

situation. 

L’une de leurs obligations c’est de convaincre les parents de l’élue de leurs fils c'est-à-dire les 

parents de la future femme afin qu’ils acceptent de donner leur fille au prétendant. Lorsque les 

parents arrivent à se mettre d’accord, on parle aussitôt de « fofombady » et cela même si la 

jeune fille n’est encore mise au courant.  



 11

Après cet accord, les parents du futur mari doivent retourner au foyer de la future 

femme accompagnée d’autres membres de la famille pour confirmer leur demande et c’est 

seulement à partir de ce moment là que la future épouse devrait connaître la situation. Pour les 

Antalaotra, le fafalavelo est toujours confirmé par une cérémonie. Et on met des cendres sur 

le front des futurs mariés c’est pourquoi l’appellation fafalakevo. Et en plus le futur marié 

peut être présenté par sont petit frère, et non le grand frère car ce dernier est considéré comme 

des beaux parents de la future femme. C’est pourquoi les antalatra pensent que lorsqu’un père 

de famille est mort, le fils aîné seulement est orphelin mais pas les autres.  

2-Le silence de la femme. 

Comme nous avons dit auparavant, la future femme ne connaît rien qu’à partir de la 

seconde rencontre des parents. Mais à vrai dire c’est tout simplement sa mise au courant car 

elle ne peut pas refuser cet accord, même si elle n’aime pas son prétendant. Alors il faut 

l’accepter quoiqu’il arrive. Dans ce cas on a pensé que la plupart des femmes antaimoro, que 

ce soit Anteogny ou Antalaotra sont victimes du mariage forcé, car elles ne choisissent pas 

leur mari. Mais après cette procédure quels sont les effets de mifamofo ou fafalakevo ? 

B- EFFETS DU MIFAMOFO OU FAFALAKEVO 

Les effets du mifamofo ou fafalakevo sont divisés en deux : 

Quant aux futurs époux et quant aux parents 

1-Quant aux futurs époux. 

Lors que l’accord est conclu entre les parents, le futur époux a le droit exclusif de 

déterminer la date du « raharaha ». C’est donc le mariage, après la consultation d’un sorcier 

qui devrait faire en sorte que la date choisie entraîne la chance d’avoir un descendant mâle 

mapitera-dahy,d’une part, puis pour rendre la femme innocente, docile et inoffensive : 

« mampalemy vavy haneky ny fahefan’ny lahy » 

Quant a la future femme elle doit apporter quelques meubles qu’elle utilise dans son 

foyer comme, des marmites, assiettes, cuillères, toile cirée etc. Au jour de la célébration, elle 

doit être élégante mais cela dépend de sa propre volonté et il appartient à sa famille de 

supporter les dépenses y afférentes. Tout ceci sans l’aide du futur mari. C’est l’une des raison 



 12

pour lesquelles : « ho lahy anaka, ho vavy omby ». Littéralement : on souhaite un garçon pour 

les femmes enceintes et un veau pour les vaches.  

2- Quant aux parents 

Une fois la seconde rencontre effectuée cela veut dire que l’accord est définitif donc 

impossible de faire annuler.  

Pour les parents du futur mari, ils doivent préparer le vodiondry ou diafatotra ou 

fanaja, littéralement la dot et ils doivent amener avec eux la future femme après la seconde 

rencontre. En général, ils doivent préparer la maison où les futurs mariés vont s’installer et 

dans la plupart de la famille antemoro la nouvelle épouse habite chez les parents du mari ; 

c’est une habitude tout simplement. Souvent, la dot est un zébu mais quand même il y a de 

l’argent surtout actuellement. Lorsque le fanaja est un zébu, on le prononce devant le public 

mais il n’est pas nécessaire de le montrer devant eux et ces zébus font partie des biens de la 

femme. 

Outre cela, les parents n’ont qu’à préparer leur fille en lui préparant des meubles et ses 

habillements. 

Mais pour les Antalaotra il y a ce qu’on appelle fiboahana c’est donc le vodiondry  qui 

confirme la fin du fifamofoana ; cette coutume est considérée comme un mariage. C’est une 

cérémonie au cours de laquelle il y a de déclaration que les futurs mariés peuvent dormir dans 

un même lit. La durée de fifamofoana est de 3 mois à un an. 

Après une semaine de la seconde rencontre et l’entrée de la femme dans son nouveau 

foyer, le mari devrait amener sa femme pour visiter ses beaux parents : c’est le mialo, en 

portant quelque chose comme du riz ou un coq. Après cette visite de courtoisie, le mari 

devrait montrer à son épouse les champs de manioc, des rizières, etc. Mais elle n’a aucun 

pouvoir sur ces choses. Même l’argent apporté par le mariage, la femme ne doit pas connaître 

le montant, c’est le tsodrano chez les hauts plateaux, alors, c’est le mari tout seul qui sait le 

montant et a le pouvoir de l’utiliser. 

A vrai dire, la suprématie du mari est démontrée dans tous les domaines car dans la vie 

quotidienne, c’est le mari qui travaille les champs comme le  magnosy, et laboure les terres 

mais la femme doit apporter son soutien. C'est-à-dire il y a entraide dans le domaine de la 

culture et de l’élevage. 



 13

En plus, la femme se charge entièrement des travaux domestiques, même si le mari est 

arrivé avant elle au foyer pendant la période où il y a beaucoup de travaux dans les champs. 

Donc il appartient à la femme de porter les produits qu’ils veulent vendre au marché et de 

même pour le retour de porter les produits nécessaires qu’ils doivent acheter. Le mari ne porte 

que de l’antsy goro, un couteau à longue manche. 

Pour le repas, une femme antemoro n’a aucune part,  elle ne mange que de l’  atrotro  

ou du  lohalambanana. C’est le reste laissé par le mari après qu’il soit rassasié. Ce genre de 

repas que la femme devrait manger marque la suprématie totale du mari au foyer, dans le 

ménage. 

C- PREDOMINANCE DU RAFOZAMBAVY ET DU 

VALILAHY 

La notion de parenté est très large dans la sociologie antaimoro. C’est pourquoi on 

doit définir ces deux termes. 

1-Définitions de rafozambavy et valilahy 

-Le rafozambavy est la mère du mari, c’est donc la belle-mère de la femme. En réalité tous 

ceux qui ont un lien de parenté au premier degré, en ligne directe du grand parent du mari sont 

tous des beaux parents ou des belles mères pour les antaimoro mais la mère du mari est la 

seule qui prend cette place et ce pouvoir. 

-Le valilahy : c’est la sœur du mari, plus précisément la sœur maternel ou paternel 

2-Leurs droits selon la coutume 

En matière de ménage les rafozambavy et valilahy tiennent une grande place dans le 

foyer car elles ont le pouvoir de décider de la gestion du ménage. Tout l’argent que le mari 

gagne, devrait être donné à sa mère et à ses sœurs, sa femme, n’a pas à être mise au courant. 

Elles ont le pouvoir de gérer les greniers, comme le riz, manioc, patates etc., sans demander 

l’avis de la femme. Et au cas où le mari donne de l’argent ou achète des habillements pour sa 

femme, il faut que ses sœurs et sa mère ne soient pas au courant sinon cela risque engendrer 

des disputes ou même des scandales entre eux , car elles pensent que la femme consulte des 

marabouts. 



 14

Pour les antaimoro la femme n’est qu’une procréatrice donc tout ce qui a de la valeur 

devrait retourner au mari, particulièrement à sa famille; c’est pourquoi on trouve un mari 

élégant au moment d’une cérémonie officielle tandis que sa femme ne l’est pas. C’est la 

coutume, alors les femmes antaimoro devraient vivre avec. 

Quelque fois, le jeune homme antaimoro ait le « mamanga » c'est-à-dire chercher du 

travail ailleurs, chercher de l’argent dans d’autres régions du matitanana. Ce travail peut durer 

plusieurs mois. Dès son retour, il doit rentrer directement au foyer de sa mère et rassemble 

toutes ses sœurs. Ces femmes partagent tous ceux qu’il leur a apportés et en plus il dort chez 

elles même si sa femme vit dans le même village. Et le lendemain, il peut rentrer chez sa 

femme avec un peu d’argent pour ne pas dire la main vide. 

En attendant son mari, la femme ne peut pas quitter son foyer même si elle souffre 

d’hypocrisie entre elle, ses belles sœurs et sa belle mère. En plus, les belles sœurs ont toujours 

l’habitude de raconter les mauvais caractères de la femme de leur frère avec mensonge. 

Alors on peut dire donc que les rafozambavy et les valilahy ont des droits en matière 

de ménage, selon la coutume. C’est pourquoi on peut parler auparavant que ces femmes ont 

des droits coutumiers énormes dans le foyer des antaimoro. 

En 1896 les colons ont aboli l’esclavage signé par le gouverneur LA ROCHE mais la 

femme antemoro reste encore sous le joug à cause de la coutume, est-ce que ces jougs de la 

femme continuent dans le cadre de la maternité ? 

II- FEMME ANTEMORO ET MATERNITE 

Lorsque la femme est enceinte, surtout pour la première fois, elle doit rentrer auprès de 

sa famille pour accoucher. Mais il y a des différentes sortes de coutume appliquées entre la 

femme fidèle et celle présumée infidèle. 

A- FEMME FIDELE 

En général, la femme antaimoro se méfie toujours de sa belle sœur. C’est pour cette 

raison que la famille de la femme mariée pousse sa fille à faire ce qu’on appelle 

« AMPIOZONINA », littéralement lui faire jurer, que quelque chose devrait arriver si le père 

de l’enfant serait autre que le mari. Cette pratique est assistée par des femmes surtout des 

femmes mamans du village. Ce juré est prononcé au moment de la tractation, comme suit 



 15

« raha tsy R… irery ny rain’ity zaza an-kiboko ity da ka mandeha amin’ny lalana fivoahany 

fa miriata antam-pondoha.» 

Mais dans le clan Antalaotra il y a des moments où la femme mariée peut ne pas faire 

cette coutume, lorsque son mari, la famille de son mari ne demandent rien et en plus elle est 

une épouse légitime, selon la coutume, c'est-à-dire épouse après le fafalakevo et 

fiboahana.Elle n’est pas obligée de faire ce serment. 

B-FEMME PRESUMEE INFIDELE 

Lorsqu’on parle de femme infidèle, pour les antaimoro, la conséquence c’est la 

procédure du  « tangegny »c’est le tanguin3. Mais avant d’expliquer le tanguin il faut 

connaître ce qu’on entend par infidélité chez les antaimoro. 

Une femme est infidèle lorsqu’elle a un autre homme à part son mari .La société 

antaimoro est très jalouse c’est pourquoi même en absence de preuve exacte, elle fait toujours 

recourir au tangegny ; c’est pour cela que la plus part des femmes antaimoro subissent 

l’épreuve du tangegny. Alors, quels sont les différents types de tangegny ? La procédure à 

suivre et sa portée ? 

1-Les différents types du tangegny. 

A vrai dire, il n’y à que deux types de tangegny : c’est le tangegny ambohitra et le tangegny 

andrano. 

C’est une pratique appliquée dans la société antaimoro pour prouver quelque chose de 

mal ou de bien en se basant sur la croyance avec quelques règles et procédures qui 

déterminent le résultat. 

Lorsqu’on parle de tangegny ambohitra c’est donc qu’il est appliqué, sur terre et ce 

genre du tangegny se subdivise en deux: Le « ranombolamena » et le « tangegny sur 

vatomainty ». Le premier est presque spécialisé pour les antaimoro migrants, pour mieux 

comprendre les antaimoro qui ne vivent pas dans son village natal tandis que le deuxième 

pour ceux qui sont restés au village. Quelques auteurs l’appellent « tangegny be » 

                                                 
3 CHAPUS et DANDOUAU, Manuel d’Histoire de Madagascar, extrait de texte, mesure judiciaire. p 64 



 16

Le tangegny andrano c’est un tangegny, comme son nom l’indique, appliqué dans le 

fleuve du matitanana, actuellement d’application rare. 

2-Procédure et portée. 

Selon le tangegny choisi, il y a de nuance de procédure mais le principe c’est 

l’existence du « sisiky »  

Le sisiky c’est la parole prise par la famille la plus proche de la femme qui doit subir 

l’épreuve du tangegny. Cette parole ne fait que lui souhaiter la malédiction en ces termes : 

« Tsy ho tratrin’ny andro miletika » littéralement : qu’elle soit morte avant le coucher du 

soleil.  

En bref, c’est le souhait que la femme mourait si elle était infidèle , si cet enfant a un 

autre père , même mifangaro; ce qui signifie que la femme ayant une aventure, a un rapport 

sexuel avec autre homme que le père présumé de l’enfant. C’est la ressemblance de la 

procédure mais il y à la différence  

Pour le tangegny ranombolamena, on prend un ou deux noix de coco et on renverse 

leur eau dans une assiette et on met un or là-dedans. Et après le sisiky la, femme présumée 

infidèle répète quelque mot du sisiky et après elle boit quelques cuillérées; Cet événement est 

assisté par quelques personnes dont la sœur ou la mère du mari. 

Pour le tangegny sur vatomainty, il est assisté par les villageois; ce genre du tangegny 

est le plus pratiqué au sein de la tribu antaimoro. A la veille de l’événement, il faut aviser le 

village surtout le noble. Pour commencer il faut frapper le vatomainty devant le fotrangegny, 

avec un falafa. C’est après l’avoir frappé 3fois, que le sisiky doit commencer et être prononcé 

par une proche de la femme présumée adultère; particulièrement sa tante, la sœur de son père. 

Et à la fin de la parole de sa tante, la femme présumée adultère doit répéter quelques mots en 

acceptant le sisiky. Le tangegny andrano, moins pratiqué, a de nuance de procédure avec 

l’autre tangegny ambohitra car on le pratique dans le fleuve du matitanana comme nous 

avons dit auparavant. Selon la source orale, on frappe le fleuve avec un falafa, 3 fois, et après 

le sisiky; le caïman apparaît; et pendant cette apparition, la femme devrait nager dans le fleuve 

en assurant trois allers et retours. 



 17

Après toutes ces procédures, la femme se place soit dans le « nahatody » ou soit « tsy 

nahatody ». Dans le premier cas la femme a réussi le tangegny, elle a le droit au fafirano c'est-

à-dire après la réussite les villageois apportent les bénédictions en disant « arabaina heky ». 

Lorsque c’est le mari qui l’a demandé il devrait faire ce qu’on appelle fafy après la 

réussite de sa femme, c’est une sorte de reconnaissance, de demander pardon à sa femme, 

manifestation de reconnaissance ou de salutation donnée par le mari. 

Lors que la femme a réussi, l’enfant, objet du tangegny, est considéré légitime et a 

tous les droits de l’enfant selon le droit coutumier. 

Mais dans le cas contraire, l’enfant devrait perdre ses droits et surtout le nom du mari 

de sa mère. Il sera considéré comme étant de père inconnu. 

Dans la plupart la femme qui à le « zaza an-tany », enfant naturel ou adultère fait le 

tangegny sans demande de qui que se soit, parce qu’ayant un enfant de père inconnu fait honte 

devant la société. 

§ II- FEMME ANTEMORO ET DIVORCE  

Pour les Antaimoro, il existe des causes de divorces :  

I- CAUSES 

Il y a plusieurs causes de divorce chez les antaimoro :  

-La stérilité de la femme est une cause de divorce car ils pensent que le lien entre 

descendant et ascendant est la cause de la vie. En d’autres termes, lors que la femme est 

stérile, elle est inutile dans la vie du couple. Alors, il faut la remplacer parce que la stérilité est 

la conséquence de la malédiction comme le taha.  

-La femme n’a pas enfanté un garçon. Cette situation est appelée « tsy miteradahy ». Pour 

les antaimoro, le sexe masculin seul peut succéder le père dans le fotrangegny. C’est pourquoi 

ils ont besoin d’enfant de sexe masculin, alors dans le cas où le couple avait des enfants, trois 

ou quatre mais sans garçon, c’est la cause du divorce.  



 18

-Injure entre la femme et le rafozana : lorsqu’il y a quelque chose que la femme conteste 

en matière de ménage, même le gobelet de riz à faire cuire. A vrai dire, la femme ne peut pas 

contrarier le rafozambavy et le valilahy sinon cela signifie le non respect de ces dernières. 

-L’oisiveté ou la paresse provoque le divorce chez les antaimoro car le travail d’une 

femme est plus important en matière de ménage comme on a dit auparavant, la femme est le 

responsable de la plupart des travaux quant à la culture et surtout quant au travail domestique. 

Alors, c’est pourquoi la paresse est l’une des causes du divorce.  

-Frapper une femme est un mauvais caractère, venant de la coutume musulmane4 et 

considéré comme un acte de barbarie. Lorsque le mari frappe sa femme, c’est une cause de 

divorce pour la femme ; frapper une femme pour le droit coutumier est un acte illégal. 

-L’infidélité est une cause de divorce pour les antaimoro; la définition de l’infidélité est 

très large pour eux parce que même sans preuve exacte, elle peut causer la dissolution du 

mariage.  

L’infidélité est considérée lorsque l’un des époux a une autre relation amoureuse avec une 

autre personne que son conjoint. Cela provoque la fin du mariage car pour eux, la bigamie ou 

la polygamie est un fait honteux qui signifie que l’un n’aime plus l’autre alors vaut mieux 

qu’on se sépare. 

-La mort est une cause de divorce aussi pour les antaimoro car lorsque l’un des époux est 

décédé, l’autre survivant pourra se remarier après le deuil ; la durée est : un mois pour le mari 

veuf et un an pour la femme veuve. 

Bref, l’homme est considéré toujours comme fertile alors lorsque le couple n’a pas 

d’enfant, c’est le défaut de la femme seule; donc, il faut changer de femme. Et aussi, à part le 

ménage, il y a aussi une cause de divorce pour la femme. Mais qui peuvent l’invoquer ?  

II-PERSONNES POUVANT INVQUER LE DIVORCE 

On peut diviser en deux les personnes qui peuvent invoquer la fin du mariage selon la 

coutume Antaimoro 

 

                                                 
4 RAKOTOARISON F. M., 2007. Etre une femme malgache et musulmane : droit et obligation (cas de Toliara), 
mémoire de maîtrise en droit. 



 19

 

1- les conjoints. 

La plupart c’est l’époux qui invoque le divorce car il est le chef suprême de la famille. 

Il peut donc demander le divorce à sa femme mais pas de procédure à suivre, c’est pourquoi 

les Antalaotra appellent « afaka » lorsque le mari demande le divorce.  

Et lorsque la femme demande la fin du mariage, on l’appelle « nenga », parce que la 

femme quitte son foyer, abandonne la famille du mari et retourne auprès de sa famille. On 

peut dire alors que la coutume antaimoro a donné le droit au mari ainsi qu’à la femme de 

demander la dissolution du mariage. Mais la particularité de cette tribu est la présence 

d’autres personnes qui peuvent invoquer le divorce.  

2. Personnes autres que les conjoints 

Plus souvent, le mari demande le divorce, mais il y a d’autres personnes qui peuvent le 

demander.  

Ce sont la mère et les sœurs du mari. Mais, cet acte devrait être autorisé par le mari, 

c’est-à-dire le mari donne son accord c'est-à-dire son consentement, à ses sœurs ou à sa mère 

avant que celles-ci mettent à la porte sa femme. Donc le consentement du mari est une 

condition fondamentale pour cet acte. En réalité, c’est la femme qui est victime du « 

fandroahana »5, littéralement mise à la porte, et les causes ne sont presque pas importantes 

mais c’est un pouvoir qui marque la suprématie du mari chef de famille totalitaire.  

Cela montre la situation du mari dans son foyer car le fisaorana est possible seulement 

avec son accord. Il devrait le prononcer juste après le déjeuner, c’est-à-dire en début d’après-

midi pour éviter que la femme qui rentre seule chez ses parents ne soit victime de l’insécurité 

en cours de route. Est-ce que cette femme aura alors son droit dans le cas où il y a la 

proclamation de divorce ? 

 

 

                                                 
5 ROMBAKA Philippe, Fombandrazana Antemoro, p 21 



 20

III –LES DROITS DE LA FEMME DIVORCEE. 

Après la déclaration de la dissolution du mariage, les effets sont les mêmes quelque 

soit la cause du divorce, le afaka ou le nenga. 

A. QUANT AUX ENFANTS 

Le droit de la femme relatifs aux enfants sont règlementés comme suit : 

1- Enfants mineurs.  

L’enfant mineur est sous occupation de sa mère, donc pour les Antaimoro, il faut que 

cet enfant soit avec sa mère la responsable de son éducation. La femme a le droit de garder 

l’enfant mineur, de l’éduquer toute seule sans avoir l’aide de son mari surtout pour la 

nourriture et l’habillement. A vrai dire la garde de l’enfant est la prérogative absolue de la 

mère mais pas de pension alimentaire, alors c’est à elle seule de faire tout ce qui est 

nécessaire. 

Mais la coutume a instauré une habitude : c’est l’aide du « hendrilahy ». Ce sont les 

frères de la mère qui remplacent le père et vont aider leurs sœurs dans la vie quotidienne. Les 

frères de la femme divorcée devraient aider leur sœur en matière de culture et d’élevage et 

surtout pour l’éducation. Ils se substituent au mari, remplissent leurs obligations envers leur 

sœur et ses enfants. Chez les Antaimoro, c’est un défi pour les hendrilahy de faire en sorte 

que les enfants de leur sœur divorcée réussissent dans la vie.  

La femme divorcée a le droit de garder ses enfants lorsqu’ils ont encore mineurs mais 

par contre ce droit n’existe plus lorsqu’il s’agit d’enfant majeur.  

2. Enfants majeurs 

La définition de la majorité pour la coutume antaimoro dépend du domaine 

physiologique car lorsque l’enfant devient adolescent c'est-à-dire apte à faire le travail comme 

creuser, bêcher, fouiller la terre, cela explique que cet enfant atteint l’âge majeur. En général, 

l’âge de majorité est de quatorze ans. Lorsque l’enfant atteint cette capacité, la femme laisse 

son droit de garde et d’éducation à son père.  

En réalité, quand l’enfant a la capacité de faire le ménage, le père deviendra son tuteur 

et aura le droit de garde. Cela nous explique la perte de droit de la mère. 



 21

Mais il y a une différence, quand même, entre les deux sexes puisque le mâle est 

toujours prioritaire en tant qu’héritier de son père. Alors, sur le plan pratique, le sexe féminin 

reste presque à coté de sa mère jusqu’à la veille de son mariage. Mais, tout le temps elle doit 

aider son père en travaillant la terre. 

Le mari a le droit de prendre sans exception tous les enfants majeurs ; c’est un droit 

absolu pour lui. Par contre, est-ce que la femme divorcée a encore des droits aux biens après 

la proclamation du divorce ? 

B. LES DROITS DE LA FEMME QUANT AUX 

BIENS.  

En général, la femme antaimoro rentre les mains vides après la dissolution du mariage 

car tous les biens sont accaparés par le mari. Mais quelque fois, lorsque le mari est de bonne 

foi, il donne quelque chose comme du riz environ plus de 60 gobelets. La plupart ne donne 

rien, c'est-à-dire tous les biens communs dont ils possèdent restent entre les mains du mari. 

Par contre, pendant la vie commune, la femme peut travailler pour qu’elle puisse s’habiller, 

ou donner du sucre ou de sel à ses parents. Alors, elle a des biens personnels et ceux-ci sont à 

elle seule, par conséquent elle a le droit sur ses biens et peut les emporter avec elle dans le cas 

de afaka ou nenga. Ce sont les harembiavy ou asatanambiavy, littéralement les biens propres 

de la femme.  

Mais quelque fois les femmes Antaimoro succèdent sous prétexte de tandra, c’est la 

donation que son père ou son frère lui a faite.  

En plus, il y a ce qu’on appelle diafatotra ou fanaja sous forme de bœuf, prononcé 

devant le public pendant le mifamofo, et dans le cas de divorce ce bœuf doit être donné à la 

femme divorcée puisque ceci est parmi ses biens propres. Alors, on peut dire que le 

« diafatotra » est un bien personnel de la femme. Par conséquent, elle a le pouvoir absolu sur 

ce bien.  

Ce régime de partage de bien est appliqué aussi bien aux nobles qu’aux roturiers.  

On peut résumer que la femme antaimoro est toujours victime en matière de mariage 

parce qu’elle n’a aucun droit jusqu’au divorce sur le plan de partage de bien. Elle devrait 



 22

s’habituer à la souffrance qui l’attend dans le foyer car c’est les règles coutumières. Alors 

comment se manifeste sa vieillesse et son décès? 

SECTION 3 : FEMME ANTAIMORO : VIEILLESSE ET DECES  

Au stade de sa vieillesse, la femme antaimoro bénéficie de quelques prérogatives et a 

des obligations vis-à-vis de sa famille et de la communauté.  

§1 : FEMME ANTAIMORO : VIEILLESSE  

La vieillesse pour la femme Antaimoro est une armature car à ce stade, elle a plus de 

considération dans la société. 

I. LES PREROGATIVES.  

La plupart des femmes sentent que la vieillesse est un moment important. Pour les 

Antaimoro, elle emporte des prérogatives dans la vie quotidienne parce qu’elle est une période 

de libération de la souffrance. A ce stade les femmes peuvent voyager, visiter ses enfants. Elle 

est donc libre d’aller où elle veut ou rester dans son foyer. Par contre, le mari ne fait que rester 

dans son village à cause du fotrangegny.  

La femme en troisième âge a aussi en général des prérogatives au foyer de ses enfants 

surtout des garçons parce qu’elle jouit des droits de belle mère que nous avons déjà vu 

auparavant (cf. paragraphe 2- C-2) 

Elle a également le droit de ne plus faire le travail des champs, elle ne peut plus faire 

le « mivarigna ou manetsa », le repiquage de riz.  

II. OBLIGATIONS. 

Elle a l’obligation de garder les enfants et d’assurer leur éducation. Outre cela, elle a 

des obligations par rapport à certaines coutumes. 

A. OBLIGATION QUANT A L’EDUCATION DES 

ENFANTS  

Puisqu’elle est presque tout le temps dans la maison pendant que les autres membres 

de la famille travaillent, elle doit garder les enfants dans le village. Pendant ce temps elle a 



 23

aussi la tâche de préparer le repas mais pas tous les jours. Par contre, elle surveille tout le 

temps les enfants, les petits fils. Et quand la nuit tombe, elle leur raconte des récits et des 

contes dans le but de leur éducation. 

Elle est aussi responsable de ce qu’on appelle miampatana c'est-à-dire de prendre en 

soin la femme qui accouche dans la famille, surtout lorsqu’elle habite chez son fils. Et au cas 

où sa fille se prépare à accoucher, elle devrait rentrer dans son foyer et assister cette femme 

surtout au moment du tangegny. 

B. QUANT A LA COUTUME  

Elle joue un rôle important pendant le tangegny, c’est ne épreuve ordalique. Elle est 

appelée à faire le tsitsika lorsque sa nièce fait le tangegny parce qu’elle prend l’institution de 

l’anakavy amindreny, littéralement, à la fois la sœur et la mère de la famille. Par contre, 

lorsque sa propre fille est l’objet du tangegny, elle ne fait qu’assister à la cérémonie.  

Puisque l’anakavy amindreny est une institution spécifique dans la coutume 

antaimoro, elle est appelée à éclairer et à expliquer la règle en matière de succession dans le 

cas où il y a de litige. De même dans le savatra, sorte de fête que les Antaimoro pratique, elle 

est le responsable de l’arrangement de l’exécution de la fête.  

A noter que dans cette institution, il y a des jeunes femmes, cela nous montre que l’âge 

ne compte pas dans cette institution mais les vieilles sont considérées comme les dirigeants, 

alors elles ont la responsabilité de garder et de décrire la coutume dans le cas où on doit y 

recourir mais lorsqu’il y a une difficulté ou un nouveau cas, c’est l’Ampanjaka qui a le dernier 

mot.  

On a vu aussi que la femme Antaimoro a ses biens propres même insuffisants pour ne 

pas dire rien, alors quelle est la règle de mode de succession de ces biens et comment se passe 

l’enterrement ? 

§ II. DECES D’UNE FEMME ANTAIMORO  

La mort est l’ouverture de la succession c’est pourquoi on doit étudier le décès d’une 

femme Antaimoro.  

 



 24

I. ENTERREMENT ET FUNERAIRAILLES.  

Pour l’enterrement et funérailles il n’y a pas grand chose qui les différencie. Qu’il 

s’agit du décès d’une femme ou de celui d’un homme, ils ont tous besoin de lofo, un bœuf à 

immoler pour donner de la viande à la communauté. Mais la particularité de l’enterrement 

c’est que le corps du défunt doit être enterré dans le tombeau de son père. Plus précisément, il 

faut qu’on dépose sa dépouille dans le tombeau de la famille de son père quelque soit le sexe 

du défunt.  

Ce principe est applicable pour une femme morte, elle devrait être enterrée dans la 

sépulture de son père car « ny faty tsy manara-bady », c'est-à-dire une femme ne peut pas 

suivre son mari quand elle est morte.  

La philosophie des Antaimoro est simple :  

-On ne doit pas laisser notre fille, notre sœur dans le tombeau de l’autre famille car 

celle-ci marque la faiblesse, comme on dit en société : c’est déshonorant. 

- Ils pensent toujours que leurs filles et leurs sœurs ont beaucoup souffert durant leur 

vie, par ce qu’elles ont été mariées. Autrement dit, elles ont souffert dans leur foyer car tout le 

monde connaît la souffrance des femmes Antaimoro durant leur vie conjugale. Alors, on 

considère que si elle était enterrée au tombeau de son mari, elle continuerait de souffrir même 

dans l’au-delà.  

II.MODE DE SUCCESSION. 

La plupart des femmes antaimoro n’ont rien pendant leur vie, donc les héritiers n’ont 

rien à succéder. Mais quelque fois, de son vivant, la femme qui travaillait avait des ressources 

comme le tandra. Par conséquent, elle a quelque chose à laisser à ses héritières. Mais avant de 

parler des asam-biavy et du tandra il vaut mieux analyser la situation d’une femme veuve.  

A- FEMME VEUVE.  

Lorsqu’une femme est veuve cela veut dire qu’elle va rentrer chez elle.  

Elle n’a aucun droit à la succession de son mari, c'est-à-dire à part  ses biens propres, 

elle ne peut pas emporter d’autres biens mêmes les biens communs. La femme veuve donc n’a 

rien, elle n’a que les enfants. Et c’est pour cette raison que la coutume antaimoro ne laisse pas 



 25

une fille ou une femme succéder car elle emporte les biens ailleurs sans restitution. En plus, 

les frères sont le faravady c'est-à-dire les frères sont considérés comme le dernier mari de leur 

sœur, façon de parler. Ils sont donc responsables de faire survivre leur sœur. 

B- LE MECANISME DU TANDRA ET ASAM-

BIAVY.  

Le tandra et le asam-biavy (asa tanam-biavy) sont les seules ressources de la femme 

en général. Il y a aussi la donation ou le legs que le mari a fait en faveur de sa femme, c'est-à-

dire le mari est le donateur.  

Et comme nous avons vu, le tandra est une donation faite par les parents en faveur de 

leur fille. La plupart c’est du terrain de café ou de rizière, parce que ceux-ci constituent l’une 

des ressources les plus efficace et nécessaires dans la société Antaimoro. De même, lorsque la 

femme n’est pas encore mariée et réside au foyer de ses parents, elle bénéficie de legs faits 

par la mère. 

Il faut noter que le tandra reste toujours spécialement pour les biens immeubles c'est-

à-dire on appelle tandra les biens cédés par les parents ou les frères et il faut que ce soit un 

immeuble. 

Le mécanisme de la succession dans ce genre, est très simple car tous les biens sont 

entre les mains des hommes, alors tous les biens appartiennent aux frères. Et ceux-ci ont le 

pouvoir de gérer et même jusqu’à les vendre sans le consentement de leurs sœurs. Bien 

évidement lorsque la donataire n’est plus le tandra revient à son donateur originel. Et 

lorsqu’on parle de harem-biavy, l’ensemble de bien qu’elle épargne pendant sa vie, ces biens 

proviennent de ses propres efforts, donc des biens personnels. Sur le plan pratique, ces biens 

ne sont pas énormes pour ne pas dire très peu, car le harem-biavy est considéré comme la 

seule ressource dont la femme peut utiliser pour prendre soin d’elle-même, comme acheter 

des vêtements, aider sa famille, et même pour subvenir au besoin de ses enfants. C’est pour 

cette raison que le asam-biavy n’est que de faible quantité. Mais tout ce qui reste serait 

partagé selon le nombre des enfants de sexe masculin. Et en ce qui concerne le fanaja même 

règle applicable aux tandra. Mais pour le respect du mari, la femme doit laisser un ou deux 

têtes de bœufs du  fanaja  pour lui, après le divorce ; c’est une règle coutumière. On peut dire 

donc que la femme Antaimoro est pauvre car elle n’a aucun droit sur le bien de la famille. 



 26

De même sur les biens de son mari. Mais quelque fois elle en a et quand la succession 

est ouverte, les enfants du sexe masculin en  bénéficient. On a vu alors que la coutume 

Antaimoro a sa particularité lorsqu’on parle de la place de la femme au sein de leur société. 

Depuis la naissance jusqu’à son mariage, la femme est toujours victime de l’inégalité entre les 

deux sexes ; dans le foyer, elle n’a aucun droit surtout au cas où il y a divorce. Cela nous 

prouve la suprématie de mari et de la belle mère. Par contre, on ne peut pas oublier aussi 

qu’une femme antaimoro a des droits comme, travailler pour elle-même, de sujet à respecter 

avant le mariage. Alors, on peut dire que la coutume Antaimoro a des côtés positifs et négatifs 

par rapport à la place de la femme. 



 27

CHAPITRE 2: AVANTAGES ET INCONVENIENTS DE LA COUTUM E 

ANTEMORO A L’EGARD DE LA FEMME ANTEMORO  

Comme dans toutes les coutumes, la coutume antaimoro a des conséquences positives 

et des conséquences négatives. On va essayer d’analyser la coutume qui présente des 

avantages, comme source de droit et mesure de répression ou des préventions et celle qui a 

des inconvénients dans lesquels on parle de la persistance des inégalités sociales et exclusion 

de la femme dans certains domaines.  

Section 1 : COUTUME COMME SOURCE DE DROIT 

§ 1 : RESSEMBLANCE DE LA COUTUME ANTEMORO AUX 

DROITS POSITIFS MALAGASY 

Le droit positif malgache a quelques ressemblances aux règles coutumières antaimoro.  

Puisque la coutume est une source directe de droit, il y a des ressemblances comme au 

droit de la famille, droit de travail, régimes matrimoniaux. 

I – DROIT DE LA FAMILLE 

Le droit de la famille est l’ensemble des règles qui régissent les relations familiales, le 

cadre familial, la famille légitime, la famille naturelle ainsi que la famille adoptive6. Alors, le 

droit de la famille est donc, un droit social et pourtant artificiel. 7 

Dans la coutume antaimoro, on a des règles pour régulariser l’organisation de la famille.  

A-FIANCAILLE ET FAFALAKEVO  

Comme on a déjà vu auparavant les Antaimoro suivent une longue procédure, en 

plusieurs étapes avant d’arriver au mariage.  

Lorsqu’on parle de fiançailles, cela veut dire donner l’odeur. C’est une promesse de se 

marier c'est-à-dire le deux futurs époux se promettent de se marier, de se séduire en réalité. 

C’est le caractère du mifamofo pour la coutume Antaimoro. Par contre le fafalakevo ou le 

                                                 
6 GABRIEL Martzy et PIERRE Remond : droit civil, les personnes, tome I deuxième volume 
7 Professeur NJARA Ernest, Professeur titulaire à la faculté de DEGS de Fianarantsoa, cours de droit de la 
famille 



 28

mifamofo est un contrat entre les parents, c'est-à-dire les deux parents de futurs époux. Alors 

le fait qu’il y a une promesse de mariage entre les deux parents signifie qu’il y a un acte de 

fiançailles. Or le contrat se base sur la propre volonté, c’est l’autonomie de la volonté qui 

définit le contrat selon l’article 63 de la LTGO.8 La convention entre deux volontés, c’est un 

acte générateur d’obligation qui naît de l’accord de deux volontés ou de plusieurs personnes. 

Ici, dans le cas d’espèce, le mifamofo est une manifestation des volontés envers les deux 

futurs époux. En bref, le fafalankevo ou le mifamofo a une ressemblance des fiançailles.  

Pour confirmer, les fiançailles n’étant pas un mariage, c’est pourquoi il n’a aucune condition 

particulière exigée.  

Par contre les fiançailles se basent sur le consentement du contractant direct, celui qui 

est concerné par la promesse. Alors, il fallait que les futurs époux doivent donner, exprimer, 

leurs consentements sans vice. Le cas de fafalakevo n’est pas comme cela car la future femme 

n’exprime rien mais quand même, juste d’accepter le fait ; l’accord entre parents suffit pour 

elle. Le futur mari n’a fait que prononcer le nom de la jeune fille qu’il aime, dans ce cas on 

peut dire qu’il a déjà exprimé son consentement. 

On peut dire alors, sans hésitation que la coutume Antaimoro, particulièrement le 

mifamofo, ne remplit pas les conditions des fiançailles qui doivent émaner de la volonté 

personnelle de chacun des futurs époux et non seulement de celle de l’homme, le 

consentement de la femme n’étant pas considéré. 

Il en est de même des considérations relatives à l’âge. D’après professeur NJARA 

Ernest, on pourrait soutenir que les conditions valables pour le mariage qui est un acte plus 

sérieux doivent l’être pour les fiançailles, acte de pure promesse. Or, pour le mifamofo, l’âge 

est de 15 ans environ pour les garçons et de 13 -14 ans pour la fille. On estime qu’à cet âge, à 

l’heure actuelle, les futurs époux sont encore très jeunes et n’ont pas la capacité d’honorer un 

contrat de promesse de se marier. En tant que promesse, le mifamonfo est considérée comme 

des actes de fiançailles mais dont les conditions de fonds, capacité et consentement, ne sont 

pas respectés. Il y a donc des nuances entre fiançailles et mifamofo. 

Quant aux conditions de forme, tout le monde est persuadé que le mifamofo ou le 

fafalakevo est un pré-mariage ou un mariage  à l’essai de même type que les fiançailles. De 

même la situation ne concerne pas seulement la future épouse mais surtout la famille toute 

                                                 
8 Loi sur la théorie générale des obligations, loi n°66-003 du 02 juillet 1966 



 29

entière. Les fiançailles sont un acte public, selon professeur NJARA Ernest, le mifamofo ou le 

fafalakevo l’a confirmé car tous les deux sont célébrés par une cérémonie officiel surtout pour 

les Antalaotra. De plus la promesse de se marier est un acte verbal selon la coutume et à la 

base il y a deux raisons : la première c’est qu’il y a beaucoup d’ antaimoro illettrés avant ; et 

la seconde c’est qu’actuellement les pratiquants viennent tous du même village ou de villages 

voisins. 

La particularité de fiançailles c’est la possibilité de rupture. En tant que pré-mariage 

ou mariage à essai, les deux futurs époux ne sont pas obligés de se marier plus tard. Il en est 

de même pour le mifamofo ou fafalakevo car celui-ci peut être rompu avant la seconde 

rencontre. 

En bref, le mifamofo ou le fafalakevo quand aux conditions de formes, se ressemblent 

aux fiançailles car il n’y a pas d’obligation bien précise ; cependant la nuance est tombée sur 

le délai parce que le mifamofo ou le fafalakevo dure en général entre trois mois à un an tandis 

que la durée des fiançailles n’est pas prévue. Le mifamofo ou le fafalakevo ne connaissent pas 

la rupture abusive ; par contre pour le fiançailles cette rupture abusive est sanctionnée comme 

un abus de droit : c’est une faute civile. 

La colonisation de Madagascar a entraîné des règlementations de notre droit, or les 

Antaimoro ont connu déjà la préparation de mariage par le biais de mifamofo ou le fafalakevo 

avec caractère de ressemblance aux fiançailles, mais le problème c’est qu’il n’y a pas de 

preuve exacte. En ce qui concerne la preuve, il y a une contradiction parce que pour les 

fiançailles il y a des cadeaux donnés en principe par le fiancé tandis que pour le mifamofo ou 

le fafalakevo c’est la fiancée, qui doit l’emporter comme la marmite par exemple. Ceci est 

déjà la preuve confirmée de la réunion des deux familles dans la première rencontre. Les 

fiançailles ont ses effets comme l’absence des obligations légales dont nous avons déjà parlée 

car le but c’est l’exécution du mariage, plus précisément ce sont des obligations morales. 

Mais il y a aussi d’autres obligations : c’est le cas de fidélité réciproque entre l’homme 

et la femme. Même cas pour le mifamofo ou le fafalakevo car lorsqu’une fille est déjà 

mifamofo ou fafalakevo avec un garçon, elle ne peut plus accepter la demande d’un autre sauf 

si le contrat a été rompu. C’est pourquoi on a le droit de dire que la coutume Antaimoro est 

une source de droit malagasy en considérant l’existence de nuance entre mifamofo ou le 

fafalakevo avec les fiançailles parce que tous les deux sont restés dans le cadre du respect de 



 30

la moralité9. Mais est-ce qu’il y a d’autres rites Antaimoro qui peuvent prouver que la 

coutume constitue une source de droit ? 

B-RECHERCHE DE PATERNITE 

Pour les Antaimoro il n’y a que le tanguin qui puisse prouver la paternité. Alors il ne 

sait que la compétence de la mère en cette matière. On constate que la femme a le privilège de 

prouver l’existence de lien de paternité. On peut dire alors que le tanguin a des caractères 

communs avec la déclaration judiciaire de paternité. 

Primo le Tanguin est une recherche de paternité dont l’action est déclenchée ou 

prouver par la mère devant la société et le résultat reconnu par celle-ci. Alors que la 

déclaration judiciaire de paternité est différente de la présomption de la paternité et de la 

reconnaissance de paternité qui sont, toutes les deux des actions déclenchées par le père ou 

ses ayants causes.  

Secondo, la déclaration judiciaire de paternité est présente dans deux cas :  

- En cas d’absence de reconnaissance du père, c'est-à-dire, non existence de paternité,  

- En cas de désaveu de paternité : c'est-à-dire le père présumé conteste le fait qu’il est 

le père de l’enfant conçu.  

Ces deux cas font l’objet du tanguin, puisque la mer de l’enfant a l’obligation de le 

faire au cas où le père présumé conteste qu’il soit le père de l’enfant, de même lors que le père 

conteste en silence. 

Ce cas d’espèce nous montre que le tanguin, en matière de filiation, a une 

ressemblance avec la déclaration judiciaire de paternité pour le but. Mais la procédure les 

différencie puisque à la déclaration judiciaire de paternité c’est la mère ou l’intéressé qui peut 

la déclencher après le désaveu de paternité, c'est-à-dire il contrarie le « pater is est… ». 

Mais quand même le père présumé peut demander à la mère de l’enfant conçu de faire 

le tanguin autant qu’il veut mais en général une seule fois. Après cette procédure on peut dire 

donc que le tanguin a une double casquette car d’une part, c’est une procédure déclanchée par 

le père qui l’a demandé devant le public au cas où il y avait dans le couple des problèmes 
                                                 
9 Professeur NJARA Ernest, Professeur titulaire à la faculté de DEGS de Fianarantsoa, cours de droit de la 
famille 
 



 31

d’adultère ou autre. Dans ce cas c’est le père qui demande l’exécution de tanguin pour rétablir 

la filiation paternelle ; d’autre part, c’est la mère elle-même qui prend l’initiative de l’épreuve 

du tanguin pour pouvoir prouver la filiation de son enfant par rapport à son père présumé afin 

de déclencher en quelque sorte une déclaration judiciaire de paternité. 

Les effets du tanguin se divisent en deux : l’un c’est l’établissement de la filiation 

paternelle et l’autre c’est la légitimation de l’enfant. 

Cela nous montre que la coutume antaimoro est au moins déjà avancé dans le domaine 

du droit parce que l’enfant sorti du tanguin est inopposable à tous c'est-à-dire irrévocable pour 

la famille et surtout pour le père présumé ; cet enfant donc jouit de tous les droits selon la 

coutume comme héritier légal par exemple.  

Mais quand même, il y a des différences entre le tanguin et la méthode juridique de la 

recherche de paternité. Premièrement, aucune personne ne peut s’opposer au résultat du 

tanguin.  

Deuxièmement, le tanguin n’a aucun délai de prescription et troisièmement c’est un 

acte non renouvelable c'est-à-dire on ne peut le faire qu’une seule fois par enfant sauf si le 

père qui conteste un tanguin passe par le fisotroana ranombolamena, boire l’eau de l’or en 

demandant d’autre type de tanguin. Par contre, quand on parle des reconnaissances de 

paternité, il y a des conditions comme celle de l’âge de l’enfant : moins de 21 ans, c’est-à-dire 

mineur, condition de fond. De même, et des conditions de forme : c’est un acte authentique ou 

authentifié ou testamentaire, en un seul mot par écrit. Pour la déclaration judiciaire en justice, 

les personnes intéressées sont habilitées à l’exercice de l’action pour l’établissement d’un lien 

de filiation entre le père prétendu et son enfant. 

Donc, le tanguin est une forme de recherche de paternité ou de reconnaissance même 

de la légitimité pour les Antaimoro. On estime alors que le tanguin dans le cas d’une femme 

qui conçoit un enfant est une coutume source de droit.  

L’établissement de la filiation paternelle suit une longue procédure car il y a le tanguin 

pour les Antaimoro alors que l’établissement de la filiation maternelle n’a jamais été discuté 

car celle qui conçoit l’enfant est sa mère, qu’on appelle Reny niteraka, mère naturelle. Mais 

les antaimoro, surtout les Antalaotra ont des principes : Vadin’ny Aba ka Endry ; vadin’ny 

Endry ka Aba, la femme du papa c’est maman, le mari de la mère c’est le père. Alors, 



 32

l’établissement de la filiation paternelle ou maternelle a une amélioration selon les antaimoro 

car ceci ne reste point à la limite de la mère et du père naturels. Les Antaimoro connaissaient 

déjà la filiation adoptive et surtout respecte la règle de « pater is est… » que l’article 312 du 

code civil français formule en ce termes :  

L’enfant conçu pendant le mariage a pour père le mari. 10 

C-POUR LA GARDE DE L’ENFANT. 

Selon la coutume antaimoro, l’enfant mineur est à la charge de sa mère mais lors qu’il 

est majeur, en réalité présumé majeur, le père a le droit d’amener l’enfant avec lui. Les 

antaimoro donnent des faveurs à la mère pour une simple raison : Zaza mangery tsy roa reny, 

littéralement lorsque l’enfant fait de selle il n’a qu’une seule mère. Donc ils sont convaincus 

que la seule qui peut prendre soin de son enfant c’est la mère, selon la philosophie Antemoro, 

l’enfant mineur a besoin de l’amour maternel plus que celui du père.  

Mais quelque fois le partage de garde dépend de sexe de l’enfant, comme dans un 

autre tribu car les enfants de sexe masculin sont confiés à leur père et ceux de sexe féminin à 

leur mère. On peut dire alors, que la coutume Antemoro a déjà une philosophie bien établie 

relative à l’attribution du droit de garde d’enfant en cas de séparation, comme à notre droit 

actuel. En effet, l’art 76 de la loi n° 2007-022 dispose que : « La garde des enfants est dévolue 

conformément à leur intérêt supérieur tout en tenant compte de l’avis des enfants capables de 

discernement. Une enquête sociale est obligatoirement diligentée avant que ne soit désigné le 

parent qui en aura la garde ».  

D-LE MISITAKY 

Notre droit a sa particularité, spécialement pour la femme : c’est le droit de misintaka 

édicté par la loi 2007-022, article 52. De même la loi 62-089 du 1er octobre 1962 en son 

article 55. Mais il y a des conditions pour qu’il soit légal comme le manquement grave aux 

obligations. En plus, il faut que le mari procède au fampodiana dans le délai de 2 mois. Dans 

la coutume antaimoro, il y en a aussi, c’est la situation de la  femme qui abandonne son foyer 

en rentrant chez ses parents ou chez ses frères ; mais elle ne peut pas rentrer toute seule dans 

son foyer, et au cas où elle veut réintégrer le domicile conjugal, elle demande le consentement 

                                                 
10 GABRIEL Martzy et PIERRE Remond : droit civil, les personnes, tome I deuxième volume 
 



 33

de son mari parce que, le mari a le choix de demander, même de proclamer, le divorce juste 

après le départ de sa femme. Il a le droit de changer de femme dès que son épouse quitte le 

foyer conjugal. Alors, le misitaky a déjà existé dans la société Antaimoro par le biais de la 

coutume mais provoque aussi de déséquilibre entre le mari et la femme. L’utilisation de ce 

droit provoque, dans la plupart des cas, la dissolution du ménage. En plus, le délai de misitaka 

est indéterminé, c’est à la volonté du mari que la femme peut rentrer. Cela nous explique que 

le droit de misitaky a été déjà su par les Antaimoro mais trop risqué  pou les femmes. Il y a 

donc de nuance entre le droit de misitaka du droit positif malgache et celle de la coutume.  

Le droit de la famille actuelle, prouve que la coutume est une source non négligeable. 

En tant que source de droit, est ce que la coutume antaimoro peut s’élargir dans d’autres 

droits ? 

II - DROIT DU TRAVAIL ET REGIMES 

MATRIMONIAUX 

Ces deux types de droit sont apparus dans la coutume antaimoro. 

A-DROIT DE TRAVAIL 

Selon l’article 27et29 de la Constitution de la troisième République11, le travail est un 

devoir et un droit de citoyen. Et lorsqu’on parle de droit du travail, c’est l’ensemble des règles 

régissant les rapports de travail, il faut mentionner les relations entre employeur et un 

salarié.12 Cette relation est donc régie par le contrat du droit privé et ce dernier doit respecter 

trois éléments : une prestation c’est-à-dire de travail et de salaire, de rémunération  et de 

subordination. 

Les antaimoro ont reconnu déjà le travail en tant que droit parce que les deux sexes 

peuvent le faire. Dans le cas de la femme mariée, elle a le droit de travailler pour avoir de 

l’argent. Alors on estime que la prestation de travail par la femme contre une prestation de 

salaire donné par quelqu’un prouve l’existence de travail fourni contre de l’argent. En plus la 

femme qui travaille doit obéir à l’employeur. En réalité l’employeur donne de l’ordre 

concernant l’exécution du travail en contrôlant et en vérifiant les résultats. Il y a aussi d’autres 

formes de subordination parce que celui qui fournit le travail en tire son principal moyen 

                                                 
11 Constitution de 1992, révisée du 04 avril 2007 
12 BERTON A et RAHARINIVONIRINA A : droit de travail, CMPL  



 34

d’existence et que celui qui paie le salaire utilise entièrement l’activité de celui qui travaille. 

On prend comme exemple une femme antaimoro qui fait le « rary » ou le « manetsa ». 

Mais ces trois éléments sont placés sur le consentement c'est-à-dire il y a un contrat 

civil entre le travailleur et l’employeur. 

D’après ces trois éléments, on est, quand même, convaincu qu’il y a de droit de travail 

au sein de la coutume antaimoro. Mais lorsqu’on va faire des analyses approfondies on 

constate que la coutume antaimoro n’est qu’une image de droit de travail.  

Lorsqu’on parle de la prestation de travail : « …le travailleur consacre en général tous 

ses efforts, toute son activité personnelle à l’employeur à durée souvent indéterminée. C’est la 

continuité de l’emploi que l’on s’efforce d’obtenir13 ». Alors dans le cas de la femme 

antaimoro, il n’y a pas de continuité de travail car le travail n’est que de business non durable, 

et même périodique.  

Pour la rémunération, il faut attendre un salaire de base ainsi que les autres avantages 

accessoires payés par l’employeur. Ce sont les handicaps de la coutume antaimoro car là, il 

n’y a de salaire de base, c'est-à-dire le salaire minimum que les employeurs doivent payer aux 

travailleurs .En plus les avantages et accessoires, il y en a peut être quelques uns, en nature, 

comme de la nourriture mais cela n’est pas mentionné par la coutume mais juste une initiative 

des employeurs c'est-à-dire un choix pour eux mais pas des obligations. C’est vrai que pour la 

subordination, il y en a car l’employeur peut fixer le lieu, le moyen d’exécution de travail. Le 

droit de contrôler l’exécution du travail est mis en question. En d’autres termes le travailleur 

demeure sous le contrôle et la direction de l’employeur. Mais le problème c’est la politique 

hiérarchique et la politique disciplinaire. Quand on parle de politique hiérarchique il faut qu’il 

y ait une subordination juridique. C’est donc elle examine si l’employeur donne de l’ordre 

alors que pour les employeurs antaimoro, ses ordres ne sont pas bien clair car l’ordre et le 

sentiment sont obscures pour eux .Pour la société antaimoro, l’ordre c’est un « didy » or en 

matière de travail il y a toujours le fiangaviana 14ou le antso. C'est-à-dire de la demande de 

donner des coups de main. A cause de l’existence de antso, comme offre, l’employeur ne peut 

pas donner des ordres bien clairs, bien précis directement, c‘est ainsi qu’ils ne peuvent pas 

                                                 
13 Magistrat HARISTE : cours de droit de travail, en troisième Année en Droit de la faculté DEGS de Tuléar  
14 Monsieur ANDRIAMANAMISOA, Ampajaka et le plus âgé du village de Vohibolo (Ankarimbary) 



 35

donner des directives quant a la qualité et à la quantité de production, et même les horaires. 

Quelque fois, le contrôle est donc très lâche. 

Le droit du travail et la coutume antaimoro présentent des différences. Les femmes qui 

travaillent ne jouissent pas vraiment de leurs droits car le contrat n’est que verbal or dans le 

code du travail la loi n°2003-044 du 28 juillet 2004, article 6 dispose que le contrat de travail 

doit être fait par écrit ; de même l’existence de l’article 6 al5 : « qu’à l’absence d’écrit 

l’existence du contrat de travail peut être prouvé par tous les moyens  

B-DROIT REEL ET REGIME MATRIMONIAUX 

La femme peut avoir des biens propres, selon la coutume, des ressources propres 

comme le diafatotra, la dot, la donation pendant la célébration du mariage ou le tandra : 

octroi d’un immeuble fait par ses parents et provenant de l’asambiavy. Ces biens sont à elle 

seule, et n’a rien à voir avec les biens de la communauté ni avec les biens propres du mari. 

Alors, on hésite de dire que les antaimoro ont connu avant le droit positif l’existence 

de la séparation des biens, c’est donc le régime contractuel.15 Alors le droit matrimonial est un 

ensemble de règles relatives aux rapports pécuniaires des époux, car ces règles régissent 

l’ordre pécuniaire des époux16. Ces règles sont confirmées par l’existence de droit réel, c’est 

un droit exercé par le propriétaire directement sur une chose. 

Selon la loi n°67030 qui prévoit le type de régime conventionnel modifié par la loi 

n°2007-022 (journal officiel du lundi 28 janvier 2008) article 151 : « chacun des époux 

conserve l’administration, la jouissance et la libre disposition de ses biens personnels », la 

femme antaimoro est la seule propriétaire de ses biens elle a donc le pouvoir d’en jouir 

(fructus), d’en user (usus) et d’en disposer (abusus). Elle peut faire tout ce qu’elle veut de ses 

biens parce qu’elle a le droit réel, de gestion et d’administration, en dehors de la volonté de 

son mari. 

                                                 
15 Professeur NJARA Ernest, Professeur titulaire à la faculté de DEGS de Fianarantsoa, cours de droit de la 
famille 
16 Maître R Voahanginirina, enseignante assistante à la faculté DEGS de Fianarantsoa, Régimes Matrimoniaux et 
Succession, cours quatrième Année en Droit 



 36

Mais il y a des limites à ce stade, sur le droit réel, car la femme ne peut vendre son 

immeuble sauf à la famille plus proche comme son frère, par exemple. C’est donc la règle de 

« kodrazana »17 car le transfert de bien, immeuble, à une autre famille, c’est la honte.  

Le droit réel de la femme est donc limité par le kodrazana .Et en ce qui concerne la 

séparation de bien, est- ce qu’elle est vraie ? 

Selon l’article 153 de la loi 2007-022 : «  les biens meuble ou immeuble acquis 

pendant le mariage par les époux sont présumés, à leur égard comme à celui du tiers, leur 

appartenir indivisiblement chacun par moitié ». Cet article est exclu pour les Antaimoro car 

tous les biens que ce soit immeuble ou meuble provenant des ressources communes ou acquis 

pendant le mariage ou même pendant son existence appartient au mari. Pour les Antaimoro, 

les présents donnés par les invités au mariage reviennent au mari. Cela nous montre que le 

seul propriétaire de ces présents est l’époux ; Par conséquent, l’article 153 est inconnu pour 

les Antaimoro. Il y a donc déséquilibre de droit car le mari est toujours le propriétaire des 

biens émanant des ressources du ménage. On prend comme exemple un terrain cultivé de 

manioc par le biais de l’argent de la femme, et quand les récoltes arrivent, on considère que 

celle-ci appartiendra au mari tout seul,  il l’accapare tout entier.  

En ce qui concerne la dette du mari, il n’y a pas de distinction entre cette dette et celle 

du ménage parce qu’elles sont considérées dettes communes. Puisqu’il est le chef du ménage, 

le mari peut faire tout ce qu’il veut en matière de ménage, surtout la gestion de l’agent. Or, en 

ce qui concerne la femme, c’est le contraire. Elle assume toute seule sa dette propre, c’est le 

principe mais quelque fois son mari l’aide.  

L’indivisibilité de bien n’existe pas au régime matrimonial coutumier antaimoro. En 

d’autres termes, quant au régime juridique, l’article 153 est une particularité, spécificité de 

régime conventionnel, et quant à la coutume antaimoro, le mot « indivisibilité », en matière 

de ménage, n’existe pas, même pour les acquêts. Il y a donc une assimilation de séparation de 

bien et du régime légal pour la coutume antaimoro. En plus, le mode de publication est plus 

ou moins présent car au moment du fiboahana, le mari doit énumérer sa donation à sa future 

femme et tout le monde connaît déjà que cette donation est pour le compte de la femme seule. 

On constate alors que les Antaimoro, surtout les Antalaotra et les Anteony, ont tenté 

                                                 
17 BERTON A et RAHARINIVONIRINA A : droit civil, CMPL 



 37

d’instaurer un régime de droit en matière de règle matrimoniale. Mais cette règle est en 

obscurité à cause de l’inéquitabilité ou le déséquilibre du profit, pour l’intérêt du mari. 

La coutume Antaimoro emporte avec elle des avantages pour les droits car elle sait 

déjà, avant la loi n°67-030 du 18 décembre 1967 l’existence de séparation des biens même si 

les règles sont obscures. De même pour le droit du travail, même qu’il n’est pas bien clair, les 

sages ont essayé de l’instaurer. La coutume a donc des ressemblances au droit positif 

malagasy, c’est pourquoi la loi n°62-041 relative aux dispositions générales de droit interne et 

de droit international privé en ses articles 10 et 11 permis au juge de recourir à celle-ci dans le 

cas où il y a obscurité de la loi. Mais à part la coutume est ce qu’il y a d’autres sources de 

droit chez les antaimoro ? 

§II. CONVENTION SOCIALE COMME SOURCE DE DROIT 

La convention sociale est un contrat social. C’est un acte par lequel les membres de la 

société donnent leur accord dans le but de créer, modifier, sanctionner et même de supprimer 

un droit ou un devoir, on dirait modus vivendi. Alors la convention sociale donc se manifeste 

en deux pour les antaimoro : le dina et le sisika. 

I- LE DINA COMME DROIT POSITIF 

Le dina est une convention collective qui définit les règlements, ainsi que les droits 

dans un décret et dicté et approuvé par la communauté dans un ou plusieurs villages,18 alors le 

dina produit des droits et obligations.  

Pour le clan antaimoro, le dina tient une grande place dans la communauté car celle-ci 

donne parfois des prérogatives, mais de sanctions, plus souvent. On prend comme exemple un 

mari qui frappe sa femme : le dina sanctionne le mari, au paiement de dommages intérêts, en 

argent et en zébu. 

Dans l’élaboration du dina, à part la participation des villageois, par le bais de 

kabaro19, discours, les notables la dirigent sous l’autorité de l’Ampanjaka, dit roi. 

                                                 
18 RANDRIANTSOANATENAINA Charles Hubert, 2007 ; Le système d’organisation de la population pour la 
conservation cas de Belo sur Mer, rapport de stage 
19 Cabinet MIARA-MITA enquête auprès des usagers dans le faritany d’Antananarivo, Fianarantsoa, Toliara 
SECTEUR JUSTICE, Rapport final 



 38

Mais, aussi en tant que convention, le dina a une valeur de règlement qui régit la 

société. Il est donc la loi de la société antaimoro : par sa valeur on ne peut pas y échapper ni 

le négliger parce qu’il est une convention collective. C’est pourquoi il frappe tout ce qui est 

irrégulier. Par la suite, le dina est considéré comme jurisprudence car, les peuples antaimoro 

se référent toujours a ce qu’on fait avant. On estime que les Antaimoro dans ce cas là, ont 

essayé d’appliquer la même sanction ou de donner la même obligation sur les mêmes fautes. 

Mais quand même les sanctions appliquées suivent les gravités de l’infraction :  

- Manakaditra dit viol, sanction, zébu (plus de deux) 

- Mamango vady, frappe sa femme : un zébu et/ou argent 

- Mifototra ou manabady fady, inceste : exclusion dans la société, c’est le haria.  

Le dina a donc une double casquette car il est à la fois droit de répression et droit civil 

qui prononce les dommages intérêts, et quelque fois une mesure préventive. Mais il y a de 

mode spécialement pour la prévention.  

II- LE SISIKA COMME PREVENTION 

Le sisika est une atteste, parole sacré qu’on ne peut pas bafouer. Lorsqu’une mère 

voudrait protéger sa fille, dans la vie de ménage par exemple, face au marabout ou 

empoisonnement, elle fait de sisika comme suit « sisihiko aminanahary sy ny razana raha ny 

zanako no atao…» Littéralement maudire, au nom de Dieu et les Ancêtres, à tout ce qui fait… 

à ma fille  

Par conséquent les gens respectent bien ces paroles et ont peur de ne pas les respecter. 

C’est pour quoi on estime le sisika comme un système prévention chez les Antaimoro afin 

d’éviter les malfaisants pour l’avenir.  

En résumé, les antaimoro ont essayé de trouver quelques règles de droit dans le but 

d’harmoniser la société et les manifestations. La plupart de celles-ci ont de ressemblance avec 

le droit positif actuel. Alors les antaimoro ont, suivant ses coutumes, une tentation d’organiser 

une société harmonisée et celle-ci est une finalité de droit20 à notre époque. Mais on ne peut 

pas oublier qu’il y a des inconvénients de la coutume vis-à-vis de la femme. 

 

                                                 
20 JEAN Chevalier, 1972. Droit civil, 2eme édition, Dalloz 



 39

SECTION 2 : INCONVENIENTS. 

Les femmes Antaimoro ont de droit mais la plupart de sa vie elle se place dans 

l’existence de l’inégalité de sexe ainsi que de l’exclusion dans certains domaines 

Nous avons vu, auparavant, que les femmes au foyer ne font qu’exécuter des ordres. 

Elle n’a le droit de co-gestion en matière de ménage; de même dans la vie quotidienne, elle 

travaille beaucoup plus que l’homme car elle assure tous les travaux domestiques. En plus, 

lorsque les maris sortent, la femme porte ses enfants ainsi que des bagages nécessaires par 

contre le mari en porte que son antsigoro (coupe coupe). Et cette inégalité est renforcée par la 

limitent de droit de disposition en matière des biens immeuble pour les femmes. 

Les femmes ont alors le droit lorsqu’on parle des biens meubles, (article 527 de code 

civil français) et ce droit diminue en matière des biens immeubles (article 51821de code civil 

français) parce qu’il y a toujours de co-administration et co-gérance . 

Et cette situation s’est étendue jusqu’à l’exclusion totale de la femme dans le domaine 

de la liberté ainsi que de la politique  

§ 1- EXCLUSION EN MATIERE DE LIBERTE 

La liberté, c’est le pouvoir de faire tout ce qu’on veut. La liberté dont on parle ici c’est 

la liberté des gens prévue par la coutume et limitée par celle-ci ainsi que le dina; donc 

l’ensemble des droits fondamentaux individuels ou collectifs déclarés et reconnus par la 

coutume ou dégagés par la pratique font obstacles à un développement excessif de la 

puissance publique ou de la puissance des groupes privés 22 

D’après cette définition on peut dire que les femmes n’ont aucune de ces libertés 

d’expression, ou d’opinion qui ont été fondées par l’intermédiaire du kabaro. 

Toute la liberté dépend du kabaro or les femmes n’ont pas le droit d’exprimer leurs 

idées ni de participer au kabaro parce que pour les antemoro, c’est un tabou surtout de parler 

ou de participer au kabaro ampotrangegny. 

                                                 
21 Les fonds des terres et les bâtiments sont immeubles par nature  
22 E1-5D/ 4PU Droit constitutionnel appliqué et liberté publique : CNTEMAD 



 40

De même pour l’existence de droit autorisé par la coutume, comme travailler, en 

réalité les femmes antaimoro sont exclues de certains domaines. Dans cette situation, les 

femmes ne sont que des spectateurs non participant, et cette non participation est confirmées 

dans le domaine politique. 

§ 2- EXCLUSION DANS LE DOMAINE POLITIQUE  

La politique c’est l’art de gouverner une cité. C’est, en réalité la participation des gens 

en matière des arts de gouverner. Mais la coutume antaimoro exclut la participation de la 

femme pour gouverner les villages. C’est pour cette raison que les femmes ne participent pas 

à l’élaboration de dina car ceci est un aspect de droit politique pour les antaimoro. 

Les dirigeants de village sont les ampanjaka ou les Randriambe, pour les antalaotra 

mais jusqu'à nos jours il n’y a jamais de femme qui a accédé du trône de ce genre de notable 

pour diriger la société antaimoro. Cela nous explique qu’elles n’ont pas le droit de faire cette 

tâche. C’est le même pour le katibo. 

La coutume antaimoro emporte de grandes choses dans la vie d’une femme, 

antaimoro, au sein de la société car depuis sa naissance jusqu’à sa mort la coutume détermine 

des règles inégales. Par la suite la coutume donne des prérogatives ainsi que des obligations, 

c’est le statut juridique de la femme antaimoro et celle-ci est frappée par l’inégalité par 

rapport au sexe masculin. On a le droit de dire que, quand même, cette coutume a de 

ressemblance aux droits positifs, surtout droit malagasy, et c’est pourquoi on confirme que la 

coutume est une source directe de droit; parce qu’elle a connu plusieurs règles avant les 

législations comme les règles de prévention et des répressions afin d’obtenir l’harmonisation 

de la société, qui est une finalité de droit.  

Mais est-ce que cette coutume antaimoro, a changé actuellement? Est-ce qu’il y a des 

évolutions des droits de la femme antaimoro à notre époque? 



 41

DEUXIEME PARTIE : EVOLUTION DE DROIT DE LA FEMME A L’ERE 

ACTUEL AU SEIN DE LA SOCIETE ANTEMORO 

Actuellement les femmes antaimoro jouissent de nouveau statut grâce à 

l’affaiblissement de la coutume mais ce nouveau statut engendre des  nouveaux problèmes  

car il se base sur le droit positif Malagasy tandis qu’il y a toujours des fardeaux et des 

décombres de la coutume  

CHAPITRE 1 : AFFAIBLISSEMENT DE LA COUTUME 

SECTION 1 : CAUSE DE L’AFFAIBLISSEMENT  

Aujourd’hui les causes de l’affaiblissement de la coutume ne cessent d’augmenter. Ce 

sont les causes internes ainsi que les causes externes.  

§ I : LES CAUSES INTERNES 

Dans cette branche, depuis longtemps les femmes antaimoro ont lutté contre 

l’inégalité de sexe et surtout la non reconnaissance de leurs droits. 

I – HISTORIQUE  

Dans l’histoire, les femmes antaimoro ont essayé de revendiquer les jougs qu’elles ont 

portés. 

A – SELON ROMBAKA Philippe 

Cet auteur, qui est d’origine Anteogny, a mentionné dans son livre 

« FOMBANDRAZANA ANTEMORO ANTEOGNY » que les femmes antaimoro ont fait de 

revendication contre les traitements dont elles ont subi. On dirait qu’elles ont contrarié les 

statuts sociaux qui existent. A cette époque les femmes ont fait une manifestation sous 

prétexte de quitter le village en portant avec eux les enfants. Par la suite, les hommes sont 

obligés de faire la négociation et promettre de changer les traitements que les femmes ont 

subis. Mais cette tentation ne dure pas parce qu’après quelques instants les jougs de la femme 

réapparaissaient comme avant. Mais quand même, d’après les sources orales23 il y a des petits 

                                                 
23 Source : Madame ANDRIAMANAMISOA Njava, Vohibolo, Commune  Ankarimbary. 
Madame veuve SABOTOADA Banandra, Tsarary Commune Ankarimbary. 



 42

changements comme la considération du consentement de la future femme en matière de 

mifamofo. 

B – REFLET DE LA COUTUME ANTANALA 

Les Antanala sont l’une des tribus très connues dans notre Ile. Ils se situent au Nord 

Ouest Sud Ouest de Vohipeno, c’est donc les voisins des Antaimoro. 

Cette tribu a sa particularité, surtout en matière de la protection du droit de la femme, à 

cause du Kabarom-biavy. Cette coutume a une valeur non négligeable dans le foko Antanala 

parce que lorsqu’une femme a senti qu’il y a une illégitimité faite par son mari, elle a le droit 

de faire une action contre celui-ci devant l’Ampanjaka. Elle va rassembler toutes les femmes 

dans son village ainsi que les villages voisins et lorsqu’elles ont atteint un nombre suffisant, à 

peu près cent, elles s’assemblèrent devant la porte de l’Ampanjaka. Celui-ci pose des 

questions pour connaître les causes de cette manifestation. Après le procès dirigé par 

l’ Ampanjaka, sous forme de kabary, le mari fautif est obligé de donner des zébus à la femme 

à titre de dommage intérêt et à titre d’amende pour les villageois. Plus précisément pour les 

femmes qui manifestaient. 

L’existence de cette coutume antanala a entraîné les femmes antaimoro à lutter contre 

tous ceux qu’elles ont considéré comme illégitimes. Mais cette lutte n’a aucun effet car la 

coutume résiste encore sur le fond. 

La tentative de changement a échoué ; par contre la coutume s’affaiblit par d’autres 

causes. 

II – ACCULTURATION ET MIGRATION 

La migration est un déplacement d’un lieu à un autre, elle peut être déplacement de la 

population ou des animaux. Mais ce qui nous intéresse c’est le déplacement de la population. 

Par conséquent la migration est provoquée par l’insatisfaction de besoin déterministre 

naturel, et par la pression démographique. 

L’insatisfaction de besoin c’est donc l’insuffisance de secteur dont les besoins de la 

population sont tombés en carence. Et la déterministre naturel c’est le cas de cataclysme 

naturel. Et enfin la pression démographique est lié à l’étroitesse du territoire. 

Puisque la migration parle de déplacement on peut dire qu’il y a immigration, c’est 

l’entrée d’une personne dans un autre lieu que le sien, et émigration c’est l’action de quitter 

son lieu pour aller vivre dans un autre lieu, de s’y installer. 



 43

A Madagascar, l’unification de royaume a été faite depuis 

ANDRIANAMPOINIMERINA jusqu’à la fin de l’époque de royauté. Les Antaimoro font 

aussi l’objet de cette unification c’est pourquoi les Merina s’installaient à Vohipeno à 

l’époque où régnait RAMAHASITRAKARIVO (1872-1927). On a constaté que le 

changement a commencé parce que RANAVALOMANJAKA a introduit le christianisme. Et 

à partir de ce moment là le changement se fait petit à petit parce que le christianisme à 

enseigner la population l’égalité entre les deux sexes, dans le domaine spirituels et cela a eu 

une influence comme la confirmation de la nécessité du consentement de la future femme. En 

plus l’abandon de la consultation de devin pour connaître par exemple, le jour faste « Andro » 

parce que en1870 la reine a donné l’ordre d’incendier tous les marabouts tandis que 

auparavant les voyants ont été utiles dans le but de dominer la future femme, à la soumission 

de l’ordre du futur mari. Après l’immigration de certains Merina responsable de l’éducation, 

dans le cadre de christianisme, cette immigration provoque donc l’affaiblissement de la 

coutume antaimoro même en matière de la vie du couple.  

Depuis longtemps, les Antaimoro préfèrent voyager, car Ramararo, ancêtre des 

Antaimoro l’a fait déjà. Pour cette raison les antaimoro ont continué de voyager de nos jours. 

Alors ils sont presque des immigrants. Et les voyages qu’ils ont faits ont des influences au 

sein de la coutume comme faire des legs dont les maris ont fait, à leur femme après le 

FAMANGANA, parce que les Antaimoro exécutent ce dernier à cause de l’insatisfaction de 

besoin. Cela nous montre que les migrations provoquent des changements de la coutume dans 

la tribu antaimoro car ceux qui vivent à Antananarivo ont presque refusé certaines coutumes 

comme la suprématie du mari dans le cadre du ménage. 

Les migrations emportent aussi des acculturations, l’acculturation c’est un brassage de 

deux ou plusieurs cultures. Puisque les Antaimoro, en général, sont sociables alors ils 

fréquentent des gens venant d’autres tributs et les relations entre eux entraînent des 

changements économiques ainsi que psychologiques et sociaux. On prend comme exemple 

l’existence de boucherie de porc à l’ère actuelle à Vohipeno à cause des augmentations du 

nombre des originaires des Hauts-Plateaux comme les Merina et les Betsileo. La croissance 

de nombres de ces gens à Vohipeno a provoqué d’autres besoins alimentaires et autres comme 

l’habillement. 

Et même en matière de ménage, les cultures des étrangers, Betsileo et Merina, effacent 

quelques fois la coutume des autochtones. C’est pourquoi les Antaimoro ont beaucoup changé 



 44

pour le respect de leur femme. Actuellement le mari peut faire des travaux domestiques 

comme les étrangers. A vrai dire il prend soin de sa famille. 

A part ces causes que nous avons déjà vu, il y a aussi d’autres comme les mass média. 

III – MASS MEDIA 

Puisque la science et la technique ne cessent pas d’évoluer, on arrive à créer plusieurs 

moyens pour diffuser les informations. Alors les mass média sont tout support de diffusion de 

l’information constituant à la fois un moyen d’expression et un intermédiaire transmettant un 

message à l’intention d’un groupe (Télévision, radio…). 

Avant 1990, on dirait que pendant la Deuxième République, l’Etat a fait des 

sensibilisations par le biais de la mass média pour instaurer des Organisations Non 

Gouvernementales pour les femmes dans le but d’éduquer, de conseiller ainsi que de faire 

connaître les droits de la femme et leur devoir. Pour cette raison les Antaimoro ont eu 

l’Association des Anakavy Amin-dReny qui a été responsables de l’éducation de la femme 

dans le district de Vohipeno. 

§2-CAUSES EXTERNES 

Le plus fréquent c’est la mondialisation et l’évolution de la science juridique 

I-MONDIALISATION 

La mondialisation c’est la circulation de l’homme, argent et commerce à caractère 

mondial. Mais ce qui nous intéresse c’est la circulation de l’homme car celle-ci emporte 

l’acculturation et surtout le changement de la règle de la société. C’est suite à la 

mondialisation que nous avons le mariage mixte, car notre pays accepte l’ouverture au monde 

entier donc on baigne dans la mondialisation et par conséquent on arrive à avoir le mariage 

des nationaux avec les étrangers. 

Il y a plusieurs Antaimoro qui se marient avec les étrangers comme les européens. 

Dans cette situation de mariage mixte, la coutume antaimoro est ensevelie parce que les 

règles de l’exécution du mariage dépendent des conditions de fonds ainsi que des formes de 

mariage légal. Alors la mondialisation a provoqué un ensevelissement de la coutume vu ses 



 45

effets dans la vie du couple parce qu’elle change le statut juridique de la femme ainsi que 

celui du mari, indépendamment de la coutume. 

On ne peut pas ignorer la mondialisation car aucun peuple ne peut vivre entièrement 

replier sur son territoire enfermé dans des murs dépourvu des portes24, c’est pourquoi les 

antaimoro pour ne pas dire les Malagasy acceptent la mondialisation ainsi que leurs effets 

même ceux qui touchent la coutume. On prend comme exemple, un antaimoro qui se marie 

avec une Française qui serait obligé de donner une pension alimentaire dans le cas où il y a 

une dissolution du mariage.  

Alors la mondialisation efface l’habitude au sein de la société antaimoro de ne pas 

donner à la femme tous ses droits. C’est pourquoi on dit que la mondialisation est 

effectivement, une cause de l’affaiblissement de la coutume antaimoro. 

II-EVOLUTION DES REGLES JURIDIQUES 

Puisque la société, ensemble de groupe de l’homme vivant dans un territoire commun 

ayant des relations entre eux, ayant une culture commune25, ne cesse pas d’évoluer alors le 

Droit, ensemble des règles qui régissent la société, la suit aussi. Par conséquent, les sciences 

juridiques ne cessent pas de s’améliorer grâce à des textes nationaux et des accords 

internationaux. 

A-TEXTES NATIONAUX 

Selon le triangle de Kelsen, la constitution est une loi mère, alors tous les textes 

doivent correspondre à celle-ci ; à raison de cette normalisation le textes de lois et règlements 

doivent être sous contrôle de la constitution et même quelque soit la place de la coutume au 

sein du Droit, elle peut être exclue dans le cas où elle devient un obstacle aux applications des 

textes. 

Depuis longtemps, à l’époque du royaume, les Malgaches ont déjà connu la loi, c’est 

une manifestation de la volonté générale, car le code des 305 articles dans son article 51 

édicte : « Ny fanambadiana dia tsy azo terena hampifamofoina intsony raha tsy sitraky ny 

                                                 
24IVON Loussouan et Pierre BOUREL, Droit international Privé, 4e édition, précis daloz 
25 Professeur RASAMOELINA Henri : Professeur titulaire à la faculté DEGS Fianarantsoa, Cours de Science 
Sociale, deuxième année en Droit (Université de Toliara). 



 46

fon’izy mpivady ». Littéralement, le mariage forcé est interdit sans consentement des deux 

futurs époux. Et cet article est confirmé par l’article 4 de la loi N° 2007-022 du 20 Août 2007. 

On peut dire alors que, en tant que sujet de  droit, les nationaux doivent respecter les 

lois promulguées parce qu’elles sont toutes, comme on a dit le reflet de la volonté générale. 

Ces articles donc suppriment la coutume antaimoro qui préfère le silence de la femme dans le 

cadre du mariage. A vrai dire les textes législatifs ne font qu’améliorer le cadre juridique, 

ainsi que le statut juridique de ses ressortissants et de ses nationaux. 

Mais l’aspect et l’évolution des sciences juridiques dans notre île sont très remarqués 

car on constate que dans le code des 305 articles, il n’y a aucune trace des accords 

internationaux. Par contre la constitution les a. Et en plus, ce code a plusieurs lacunes comme 

l’âge matrimonial ainsi que la précision de la discrimination ; article 59, 60, 61 et 62 du code 

de 305 articles. Et actuellement l’âge matrimonial est bien précisé dans l’article 3 de la loi n° 

2007-22 : 18 ans. Cet article exclut la coutume antaimoro  qui autorise le fofombady. Et cette 

évolution est la conséquence de l’influence des accords internationaux ratifiés par 

Madagascar. 

B - ACCORDS INTERNATIONAUX 

Madagascar est parmi les membres de l’ONU, alors, il est obligé de respecter tous les 

accords qu’il a paraphés au sein de cette Organisation. La Déclaration Universelle des Droits 

de l’Homme de 1948, et l’une des bases de cet accord dont Madagascar a ratifié. Cet accord 

mentionne plusieurs articles en ce qui concerne le statut de la femme, ses libertés et ses droits. 

On prend comme exemple l’article 16 et on peut tirer la conclusion selon laquelle tout le 

monde a le choix de se marier ou de ne pas se marier et surtout le choix de choisir librement 

son conjoint. 

De même pour la Charte Africaine des Droits et Devoirs de l’Homme. Cette Charte 

donne des grands privilèges aux femmes car elle mentionne la liberté de la femme en matière 

de vote, élection, etc. 

Ces deux textes sont mentionnés dans le préambule de notre Constitution, et ont une 

valeur juridique selon le CSJ (Conseil Supérieur de Justice). Puisque Madagascar a signé ces 

accords, il faut les respecter. En d’autres termes, les autorités de notre pays doivent les 

appliquer par le fait de sanctionner les nationaux qui enfreignent ces règles. Et celles-ci sont 



 47

presque contraires à la coutume antaimoro quand aux droits des deux sexes par exemple. Par 

la suite, les Antaimoro doivent suivre les textes que Madagascar a paraphés. Cela provoque un 

vieillissement de la coutume au sein de la société antaimoro. On peut dire alors que 

l’évolution des sciences juridiques est une cause externe de l’affaiblissement de la coutume. Il 

est évident qu’il y a des conséquences donc, il y a des effets.  

SECTION 2 : EFFET DE L’AFFAIBLISSEMENT 

Comme toute chose, l’affaiblissement de la coutume antaimoro emporte des effets 

positifs et des effets négatifs  

§1 - EFFETS POSITIFS DANS LE MENAGE 

L’affaiblissement de la coutume touche les rapports entre mari et femme et surtout la 

famille tout entière. On fait l’analyse sur les répartitions de tâches entre les deux conjointes 

ainsi que la primauté de la famille nucléaire. 

I-REPARTITION DES TACHES ENTRE MARI ET 

FEMME 

Ces répartitions sont apparues dans le domaine de l’autorité paternelle et la nécessité 

de consentement de la femme.  

A-DIMINUTION DE L’AUTORITE PATERNELLE 

Jusqu’à aujourd’hui, le tribu antaimoro a toujours, appliqué le principe du « mari chef 

de famille », ayant le pouvoir suprême dans la famille. Ce pouvoir est actuellement tempéré 

par l’entraide et le partage. 

1-Apparition de l’entraide  

Avant, la femme est sous l’autorité du mari26, comme dans le droit romain et ancien 

droit, au sein de la société antaimoro. Mais grâce à l’affaiblissement progressif de la coutume, 

elle a un rôle non négligeable dans la décision du ménage. C’est pour cette raison qu’on peut 

dire qu’à l’heure actuelle, il y a une apparition d’entraide, entre mari et femme dans le foyer. 

A vrai dire, l’entraide est manifestée par l’aide, l’assistance et le secours. Ces trois mots ont 

                                                 
26 Daniel MARTZY et Pierre RAYMOND : Droit Civil, les personnes 



 48

des champs d’application à la fois dans le domaine patrimonial et dans le domaine extra 

patrimonial.  

Quand on parle de patrimoine c’est l’effet sur le plan matériel. D’après l’article 54 de 

la loi N° 2007-022 du 20 Août 2007, les deux conjoints concourent ensemble à 

l’administration matérielle. La femme a donc le pouvoir de concourir à l’établissement de la 

vie conjugale ainsi que de la vie familiale toute entière. Pour les obligations matérielles du 

ménage, la loi a obligé les deux époux à participer aux dépenses de la vie quotidienne du 

ménage. La plupart des femmes antaimoro n’ont aucune ressource suffisante, c’est pourquoi 

leurs maris les aident même s’ils sont séparés, c’est-à-dire à l’heure actuelle le mari 

antaimoro reconnaît le mot « pension alimentaire ». Pour les maris antaimoro, leurs femmes 

sont devenues leurs adjointes dans l’administration du ménage car ces dernières occupent la 

place de gérante, dans la vie quotidienne. Pour tout ce qui est extra patrimonial, le mari 

devient une armure car il prend la place du vrai chef de famille. C’est vrai qu’en droit 

coutumier il n’a pas participé à l’éducation de ses enfants surtout des mineurs en cas de 

rupture entre lui et son épouse. Aujourd’hui c’est tout à fait le contraire parce qu’il prend soin 

de ses enfants sans distinction. On prend comme exemple la participation effective du père 

pour l’entrée à l’école de ses enfants. Il en est de même pour la femme. On arrive donc, dans 

le stade de l’égalité de la femme et du mari comme l’a prévu l’article 57 de la loi N° 2007-

022 qui explique que le cas de l’inexécution de l’obligation, pour l’un des époux, entraîne sa 

responsabilité c’est-à-dire l’autre est autorisé à introduire l’affaire devant le tribunal. 

Mais l’existence de l’entraide émane de l’aide, secours et assistance et c’est pour cette 

raison que l’entraide provoque un lien entre, droit et devoir, le domaine extra patrimonial 

ainsi que patrimonial27. 

2 – Partage de responsabilité. 

L’évolution de la société et surtout l’évolution des textes dans notre pays, ont mis en 

évidence les obligations réciproques des époux : la cohabitation, la fidélité, l’aide et 

l’assistance. De même ces devoirs s’étendent aux enfants ainsi qu’aux beaux parents en 

quelque sorte. En tant que devoir il entraîne la responsabilité dans le cas où il n’y a pas 

exécution. Lorsque l’enfant, par exemple commet des fautes et qu’il est prouvé que celle-ci 

émane de faute des parents, la responsabilité incombe à ceux-ci. Il y a un partage de 

                                                 
27 CNTEMAD, Cours Droit Patrimonial, 3e année du Droit Privé 



 49

responsabilité dans ce cas là, tout à fait contraire à la coutume antaimoro car cette dernière 

donne lieu, en général à la responsabilité de la mère seule. On a remarqué que dans la 

Commune d’Ankarimbary, la plupart des maris tiennent leur responsabilité de faire entrer 

leurs enfants à l’école primaire publique et dans le cas où un enfant n’entre pas à l’école le 

Maire d’Ankarimbary convoque l’un des parents. 

Et quelquefois, la responsabilité incombe au mari seul. C’est la situation où le mari ne 

respecte pas son devoir de fidélité. Alors il y a des cas où le mari assume tout seul la 

responsabilité à l’égard de son épouse. 

La coutume antaimoro a connu le respect des parents. Ainsi les devoirs des époux ont 

apparu lors de « mandrafozana » : c’est que le gendre effectue un travail pour ses beaux 

parents comme bêcher leur rizière ou bien pratique le « mandofo » : c’est donner un zébu 

lorsque l’un de ses beaux parents est mort. Mais à notre époque cette obligation s’étend 

jusqu’à donner de la nourriture aux beaux parents qui se trouvent en état de besoin comme 

l’article 64 de la loi N°2007-022 l’a mentionné. Cette forme de respect et d’obligation 

n’existait pas dans la coutume antaimoro. 

L’entraide donc a entraîné le partage de responsabilité entre conjoints, c’est le 

changement qu’on a remarqué dans la vie du couple marié antaimoro, devant l’état civil. Et 

celle-ci a respecté la nécessité du consentement de la femme. 

B - NECESSITE DU CONSENTEMENT DE LA 

FEMME 

Lorsque le mari achète des biens, il doit demander l’avis de sa femme. Le 

consentement de la femme, dans le cadre du ménage est  nécessaire surtout dans le domaine 

des immeubles. Mais ce qui nous intéresse ici c’est le consentement de la femme en matière 

de « zana-bady », enfant du premier lit. Ce dernier, après le tanguin est devenu légitime. Il en 

est de même pour l’enfant adultérin, un enfant né hors mariage pendant que le père est 

légitimement marié à une autre femme. Actuellement, la reconnaissance peut être faite par le 

père de l’enfant seul mais la légitimité n’est pas possible sans le consentement de la femme.  

De même pour les concubins, ce n’est plus comme avant : lorsqu’un enfant né de 

« fiboahana » ou enfant du premier lit va s’installer chez eux, il y a toujours de discussion, 

c’est-à-dire le mari doit avoir le consentement de sa femme, mais la plupart des femmes 



 50

antaimoro acceptent la proposition car l’inacceptation entraîne de discordance entre la famille 

du mari et sa femme. Le consentement de la femme ici n’est qu’une formalité car la femme 

antaimoro craint l’antagonisme entre elle et la famille de son mari, mais il y a des femmes qui 

n’acceptent l’enfant du premier lit et cela n’a aucune conséquence dans la vie du couple. 

Grâce à l’affaiblissement de la coutume, la suprématie du mari, autorité parentale dans 

certains domaines commence à disparaître progressivement. Les conséquences de 

l’affaiblissement ne s’arrêtent pas seulement dans ce domaine mais elle touche aussi la 

structure familiale. 

II - PRIMAUTE DE LA FAMILLE NUCLEAIRE 

Avant, les Antaimoro honore la famille patriarcale, version ou une autre forme de la 

famille élargie28. La famille patriarcale a une importance car elle a le caractère religieux, 

politique et économique. Primo, le père de famille est le prêtre parce que la famille est une 

institution religieuse fondée sur le culte des ancêtres. C’est pourquoi jusqu’à maintenant les 

Antaimoro, surtout ceux qui vivent dans le village de Vohipeno, sont encore fidèles à la 

religion musulmane.  

Secondo, politique parce qu’avant, la religion et la politique étaient étroitement 

associées. Dans ce cas là, le régime politique suit donc le religieux. Tertio, un régime d’ordre 

économique car la famille constituent une entité économique, et peut être c’est pour cette 

raison que les antaimoro appliquent la communauté c’est-à-dire l’unité économique dont le 

père est le seul dirigeant. A vrai dire c’est le plus suivi car ils suivent le principe de la 

succession progénitale, dite « mitagna fotrangegny ou tragnobe ». Littéralement, prend la 

succession de la famille.  

Auparavant, cette famille patriarcale a perdu ces caractères et c’est pourquoi le 

« fiboahana » a des caractères nets, c’est-à-dire la famille est conduite à la laïcisation de 

« diafatotra ». 

A l’heure actuelle la famille élargie se transforme en famille nucléaire qui est un 

groupe de personnes reliées, par le mariage, entre elles. Par conséquent, la famille nucléaire 

n’est constituée que par le couple et les enfants. Plusieurs familles antaimoro n’ont aucun 

                                                 
28 Professeur NJARA Ernest, enseignant chercheur à la Faculté DEGS de Fianarantsoa, Cours Droit de la 
Famille 



 51

membre que ceux-ci. C’est pourquoi on dit qu’il y a apparition de la famille nucléaire, c’est 

donc la famille au foyer qui remplace la famille souche. 

A-EXCLUSION DU RAFOZAMBAVY ET 

VALILAHY 

L’exclusion de « rafozambavy » et « valilahy » est un aspect de la présentation de la 

famille au foyer, car la belle mère ainsi que les sœurs du mari ne sont que de la famille 

souche. 

1 – Abandon de la coutume 

Puisque le droit de la famille est établi pour régir les relations entre une catégorie des 

membres de la société, le couple et les enfants, donc il est normal qu’aucune personne ne 

puisse entrer dans leur vie privée. Et c’est peut être, par ce motif que les textes ne donnent pas 

de pouvoir à la belle mère et à la belle sœur en matière de ménage au foyer du couple. 

Ces personnes sont écartées totalement en matière de ménage tandis qu’auparavant 

elles ont eu certains pouvoirs.  

Aujourd’hui les personnes habilitées de diriger, d’administrer ainsi que de décider ne 

sont que les conjoints. Ainsi le droit coutumier est anéanti. 

2 – Normalisation de la vie conjugale 

On constate que selon la loi N°2007-022 du 15/08/07 l’obligation entre femme et mari 

s’étend aux parents et aux beaux-parents29. Alors on peut en tirer que les brus et gendre n’ont 

aucune obligation envers les belles sœurs de la femme ; à l’heure actuelle l’obligation devient 

une obligation naturelle, tout à fait contraire à celle du droit coutumier car ce dernier a donné 

un pouvoir aux belles sœurs dans le foyer de leur frère et surtout l’hébergement de la belle 

sœur ou de la belle mère est rare, peut être à cause de la difficulté de la vie quotidienne. D’une 

part, le pouvoir d’achat actuel ne cesse de baisser, de plus le terrain à cultiver est de plus en 

plus rétréci. D’autre part, lorsque la belle mère et la belle sœur cohabitent avec la femme de 

                                                 
29 Loi N°2007-022 du 20/08/07 : article 63 et 64. 
Article 63  « les enfants doivent des aliments à leur père et mère et autres ascendants qui sont dans le besoin et 
réciproquement ». 
Article 64 « dans les mêmes circonstances et mêmes conditions de réciprocité, les gendres et belles-filles doivent 
des aliments à leur beau-père et belle-mère… »  



 52

son fils ou de son frère, il y a des disputes sans arrêt et pour éviter cet aspect de concurrence 

vaut mieux qu’elles ne  cohabitent point. 

B - PRIORITE DE LA FEMME ET DES ENFANTS 

Le mari donne la priorité à l’enfant ainsi qu’à la femme c’est-à-dire il met l’obligation 

envers ses enfants et sa femme en première ligne. Sa famille est placée dans une bonne 

situation parce qu’auparavant, selon la coutume, il n’a donné sa force que pour sa famille 

d’origine. C’est le cas de « mamanga », (cf. Ière partie,§1 II, B, 2). La situation de la femme 

antaimoro est mieux qu’auparavant car au retour de « famangana », le mari va rentrer 

directement à son foyer, après il rejoint sa mère et ses sœurs. En plus dans la vie quotidienne, 

l’argent qu’il a obtenu, c’est-à-dire le revenu est mis au profit de la femme ainsi que des 

enfants, en principe.  

Mais, à côté de ces effets positifs de l’affaiblissement des règles coutumières 

surgissent des effets négatifs. 

 

§2 - EFFETS NEGATIFS DANS LA VIE SOCIALE 

En réalité, les effets négatifs dans la vie sociale ce sont les fardeaux et décombres de la 

coutume. En d’autres termes, il y a quand même la persistance de la coutume comme le 

concubinage, la discrimination un obstacle au développement. C’est-à-dire il y a des règles 

coutumières qui persistent. 

I - PERSISTANCE DU CONCUBINAGE 

Selon Professeur NJARA Ernest, dans le Droit de la Famille, ce mot vient du mot latin 

« cun – cubinare30 » qui signifie coucher avec, coucher ensemble. Le concubinage est donc, 

d’après lui, est le fait de coucher ensemble, de partager de même lit. Et puisque le 

concubinage est une société de fait, donc il est possible qu’elle a commencé par la rencontre 

de volonté des partenaires ayant l’intention de vivre ensemble et de partager aussi bien l’actif 

que le passif de l’union concubinaire. Par conséquent il n’y a pas de formalité officielle, il est 

                                                 
30 Jean CHEVALIER : Droit Civil 2e édition 1972, Dalloz. 



 53

créé artificiellement : c’est une situation de fait comme nous avons dit. Mais au sein de la 

société antemoro, quelles sont les causes ainsi que les effets du concubinage ? 

 

A - CAUSES DU CONCUBINAGE 

Il y en a deux selon notre analyse. 

1 – Considération de fiboahana 

Le concubinage a le caractère d’une durée certaine avec ou sans cohabitation continue. 

Le fait de cohabiter, de coucher ensemble, de partager la même table suffit pour définir un 

couple légitime pour les Antaimoro. Et ce stade est déterminé par l’exécution de 

« fiboahana » parce que c’est après cette cérémonie que les jeunes mariés peuvent dormir 

dans un même lit. Pour eux le « fiboahana » ou « fanajana » signifie le vrai mariage reconnu 

par la société comme légitime. Et certains gens pensent qu’un mariage civil, sans 

« fiboahana », n’est pas un mariage pour eux, et par contre le « fanaja » suffit pour avoir un 

mariage légitime devant leurs yeux. Cette situation est précisée par Monsieur MAHAFALY 

Miadanatsara, ex-Maire de la Commune d’Ankarimbary après l’interview ; de 2002 à 2007, 

lorsqu’il était Maire, il n’y a eu que de 17 mariages civils célébrés donc à peu près cinq 

mariages par an. 

Ce phénomène est dû à l’ignorance de l’importance du mariage civil. 

2 –Ignorance de l’importance du mariage civil 

Selon l’article 35 de la loi N° 2007-022 du 20/08/07 : « Nul ne peut réclamer les effets 

civils du mariage s’il ne présente un acte de mariage ». L’importance de cette preuve est très 

grande car elle est logique à cause de la célébration du mariage devant l’Officier de l’état civil 

parce que depuis le Code des 305 articles l’Etat oblige les jeunes mariés à s’inscrire au 

registre de l’Etat pour que leur union puisse avoir de valeur juridique et des effets juridiques 

devant l’Etat. Alors le mariage est un acte public solennel surtout écrit, c’est pourquoi on doit 

une preuve par écrit. 



 54

Lorsqu’on fait une action civile, pour prouver qu’un couple est légalement marié, il 

faut prouver par écrit 31; par contre la situation de fait ne suffit en rien car ce n’est qu’un 

concubinage, sans  valeur juridique devant la loi. On prend comme exemple les organismes 

employeurs des conjoints mariés. Ceux-ci ont le droit d’allocation familiale et ont des 

indemnités de tout genre. En plus, les enfants sont légitimes : c’est la règle générale. Il arrive 

parfois, l’exigence d’un acte de mariage dans le domaine d’une action en justice, préjudice 

par ricochet, selon la LTGO32. Et surtout pour prouver l’existence de l’adultère car l’une de 

ces conditions est l’existence d’un mariage légal devant l’Officier de l’état-civil.  

Tous ces droits et privilèges émanent du mariage or ces effets provenant de l’acte de 

mariage, preuve par écrit, sont ignorés par les Antaimoro. 

Alors l’importance pratique qui s’attache à la preuve du mariage est grande aussi bien 

pour les enfants que pour les époux. Et ces idées échappent aux Antaimoro. Alors quels sont 

les effets de la persistance du concubinage ? 

B - EFFETS 

Il y a deux grands effets de la persistance du concubinage 

1 – Enfant naturel 

La plupart des enfants antaimoro sont des enfants naturels, enfants qui naissent hors 

mariage, qui sortent d’une famille de fait. Par conséquent les parents sont obligés de faire une 

reconnaissance ou une déclaration expresse pour que ces enfants soient légitimés, il faut 

que ce soit une déclaration expresse, selon l’article 7 al 3 de la loi N° 63-022, faite par le père 

présumé de la femme. C’est-à-dire il y a une acceptation du père par une déclaration expresse 

que son enfant soit « légitimé ». 

Et la reconnaissance veut le concours de la femme, avec le père auteur de la 

reconnaissance, pour que son enfant soit légitimé. A vrai dire l’enfant naturel cherche une 

légitimation pour qu’il puisse avoir la même situation que celle des enfants légitimes. Alors, 

l’enfant légitimé provient de la légitimation, tandis que l’enfant légitime, l’a été depuis sa 

naissance. 

                                                 
31 Loi N°2007-022 du 20/08/07 article 35 
32 LTGO : Loi sur la Théorie des Obligation : Loi N°66-003 du 02 juillet 1966, article 237 



 55

Il faut noter, par conséquent, que devant la loi il n’y a aucune différence entre enfant 

légitime et enfant légitimé parce qu’ils ont la même vocation successorale. Chez les 

Antaimoro tous les enfants se trouvent sur un même pied d’égalité quelque soit leur statut. 

 

2 – Non respect de la règle morale. 

La majorité des antaimoro vivent en concubinage. Il est, bien évidemment, sans 

procédure ni formalité  au moment de la séparation. Alors pour eux, lorsqu’ils veulent 

divorcer, ils ont le pouvoir de le faire dans l’immédiat, soit que la femme use du « nenga »,et 

quitte volontairement le foyer conjugal, soit qu’elle soit « afaky », la femme est renvoyée par 

le mari. Il n’y a pas de tentative de réconciliation, comme en matière de divorce, exigé par la 

coutume ; c’est-à-dire depuis le « mifamofo » jusqu’au « fiboahana »il y a une énorme 

procédure ; par contre à la disparition de la vie commune, rien de spécial. 

L’adultère de fait existe chez les antaimoro, parce que, lorsque les concubins se sont 

séparés, il y a presque la continuation de lien d’amour entre l’homme et la femme. Aussi il est 

rare de voir une femme antaimoro divorcée, se remarier avec un autre homme. Elle a encore 

une relation adultérienne avec son ex- mari ; c’est-à-dire elle se considère encore comme sa 

femme. C’est pour cette raison que l’ex-femme et l’ex-mari, même si ce dernier se remarie, 

couchent ensemble et ont encore d’autres enfants. 

On peut dire alors que les Antaimoro aiment l’adultère parce que les hommes 

antaimoro ont presque eu des enfants adultères. C’est pourquoi ils utilisent le terme « roy 

reny, telo reny,… » Littéralement, deux femmes, trois femmes, … A vrai dire l’infidélité, 

injure par excellence33 existe dans la société antaimoro mais lorsque c’est le mari qui est 

l’auteur, cela finit toujours par s’arranger tandis que s’il s’agit de la femme, il n’y a plus 

d’espoir pour sauver son foyer conjugal. 

La persistance du concubinage est notoire car c’est un fait déjà courant dans les règles 

coutumières. Or ses effets sont plus graves qu’avant parce qu’actuellement il y a le Droit qui 

règle la situation et détermine le statut juridique des individus. En bref, le statut juridique 

                                                 
33 Professeur NJARA Ernest, Enseignant chercheur à la Faculté DEGS de Fianarantsoa : Coures Droit de la 
Famille 



 56

évolue suivant l’amélioration du Droit. Mais les Antaimoro, on dirait sont en retard par 

rapport à l’évolution du droit positif actuel. 

II - DISCRIMINATION ET MARIAGE FORCE 

La discrimination et le mariage forcé persistent encore dans la société antaimoro. Ce 

sont les fardeaux de la coutume, en dépit de son affaiblissement. 

A - DISCRIMINATION 

Jusqu’à maintenant, les antaimoro appliquent la discrimination surtout en matière de 

mariage.  

1 - Historique 

La société antaimoro a des classes sociales, avant notre ère : les Anteogny- les 

Antalaotra- les Ampanabaka. Selon le droit coutumier, les filles anteogny ou antalaotra ne 

peuvent se marier avec les Ampanabaka; de même entre les Antalaotra et les Anteogny, 

mariage est prohibé. 

Mais au moment où RAMAHASITRAKARIVO a régné, les Ampanabaka ont lutté 

contre cette forme de discrimination. C’est pourquoi en 1894 ils ont créé le tribalisme34, 

contre les Anteogny pour qu’ils puissent se marier avec les filles des Anteogny et celles des 

Antalaotra.  

Depuis cette époque il n’y a  plus de discrimination entre les Anteogny, les Antalaotra 

et les Ampanabaka. On dirait qu’ils ont fait déjà une lutte contre la discrimination surtout en 

matière matrimoniale, en faveur des femmes. Mais à l’ère actuelle cette discrimination existe 

encore. 

2 – Les Antevolo 

Les Antevolo, certains auteurs les appellent parias, sont des sous clan parmi les 

Antaimoro. Actuellement, la discrimination envers cette race subsiste encore. Les Anteogny, 

les Antalaotra et même les Ampanabaka ont adopté la même position vis-à-vis des antevolo. 

Par conséquent, les Antaimoro craignent d’épouser les Antevolo parce qu’il y a de grandes 

                                                 
34 ROMBAKA Philippe : Tantaran-drazana Antemoro 



 57

sanctions prévues comme peine capitale, pour celui qui ose le faire : c’est l’exclusion totale de 

la société. C’est-à-dire s’il y a quelqu’un, Antalaotra, Anteogny et Ampanabaka pareil pour 

les filles et les garçons, qui se marient avec un Antevolo, on applique la sanction d’exclusion 

définitive et pour l’éternité sans pourparlers et cette mesure est irrévocable sans exception. 

Et d’après l’enquête qu’on a fait ceci est un acte le plus honteux, pour la famille, 

devant la société parce que celle-ci est un acte qui bafoue, bannit le respect de la société. C’est 

pour cette raison que dans la plupart des cas la famille a fait volontairement l’exclusion. En 

plus si elle a fait une opposition, l’exclusion frappe toute la famille. 

A part la discrimination, la coutume a des fardeaux ainsi que des décombres prouvés 

par le mariage forcé. 

B - LE MARIAGE FORCE 

Le mariage forcé est prouvé, au sein de la société antaimoro, par l’existence de « vady 

lova ». 

1 – Généralité du vady lova. 

Comme toutes les rites de la coutume, le « vady lova » a sa définition et ses 

procédures. 

a -Définition et la procédure 

Lorsqu’on parle de « vady lova », littéralement succession conjugale, c’est-à-dire une 

succession en matière d’époux au sein de la famille. Plus précisément, lorsqu’un homme est 

veuf, il a le droit d’épouser une autre femme ou fille provenant de la famille de son ex- 

femme.  

Mais on ne peut pas oublier qu’il y a des procédures à suivre parce qu’il émane de la 

coutume. 

Primo, puisqu’il est une question de mariage, les premiers concernés ce sont les 

parents des futurs conjoints. Ces derniers, avant tout, font de pourparlers pour avoir le 

consentement. En d’autres termes, les parents des futurs époux doivent avoir une discussion 

afin qu’ils puissent se mettre d’accord et pour pouvoir, avoir la volonté interne ainsi 



 58

qu’externe. Et lorsque les parents se mirent d’accord, il faut avertir les villageois, mais avant 

il fallait que le mari veuf donne son consentement. 

Secondo, les parents doivent proposer l’idée au futur mari, plus précisément une 

formalité parce qu’il a déjà choisi la fille ou la femme qu’il aime comme sujet de succession 

conjugale, et lorsqu’il se mit d’accord cela veut dire que le mariage peut être exécuté. Cela 

nous dit que la future femme n’a aucune idée, elle ne fait qu’accepter la proposition. Celle-ci 

nous explique que le caractère ainsi que les conditions de fonds en matière de mariage 

coutumier antaimoro ne sont pas exclues. En d’autres termes, la succession conjugale est une 

spécificité35 antaimoro c’est pourquoi elle suit la règle coutumière jusqu’à présent. 

b-Effet du vady lova 

Après l’accord conclu entre les parents, le mari et les villageois font directement le 

fiboahana ; ainsi la succession conjugale peut supprimer la procédure de mifamofo ainsi que 

du fafalakevo , cela veut dire que ces procédures sont facultatives. C’est la règle générale, 

mais il y a certaines personnes qui préfèrent de faire ces procédures (mifamofo et fafalakevo).  

En plus la succession conjugale a des effets comme au mariage, parce qu’on considère 

que ceci est légitime, à vrai dire le couple est marié légitimement aux yeux de la société. 

Les enfants du premier lit sont considérés comme légitimes parce qu’ils jouissent de 

tous leurs droits. Lorsque la femme a déjà d’enfant avant, cet enfant peut vivre avec eux mais 

en général le père naturel de celui-ci peut utiliser son droit de garde et c’est souvent le cas. 

En bref, les enfants ont les mêmes droits quelque soit leurs parents ; mais en matière 

de succession, la nuance apparaîtra car l’enfant du premier lit de la femme succède son père 

naturel lorsqu’il y a de tanguin, c’est-à-dire le nahatody (fini comme prévu). L’enfant du 

premier lit de la femme, s’il y en a, ne pourra jouir de la succession, même s’il cohabite avec 

eux jusqu’au jour où il devient majeur. 

Cette situation provoque donc une succession pour la femme car celle-ci accepte 

automatiquement l’adoption des enfants du premier lit du mari après l’exécution de la 

succession conjugale alors on sait que ce cas ne respecte pas les dispositions de l’article 3 de 

la loi N° 2007-032 du 20/08/07. Mais quand même il y a des limites. 

                                                 
35 ROMBAKA Philippe : Fomban-drazana Antemoro 



 59

2 – Limite du vady lova. 

Qui sont les personnes habilitées à s’opposer à la succession conjugale ? 

Tout d’abord, ce sont les parents car ils peuvent refuser l’exécution de la succession 

conjugale ; cela se manifeste presque en silence, sans réponse aux offres qu’on leur a proposé. 

Ensuite c’est le futur mari au cas où il ne donne son consentement ; Cela montre, pour les 

Antaimoro, qu’il n’est pas d’accord. Et enfin, les villageois car ces derniers sont considérés 

comme responsables de la succession conjugale. On considère par exemple, qu’ils s’opposent 

à ce genre de mariage pour le motif de « sarotra », littéralement pas possible, lorsque le mari 

a eu des conflits envers son ex-femme déjà mort (frappe sa femme, cause de la mort de sa 

femme…). Par conséquent, lorsqu’ils s’opposent cela explique qu’il y a une discordance entre 

la situation du mari et la règle morale. 

Est-ce qu’il y a d’autre limite à la succession conjugale ? 

C’est vrai, il y en a lorsque la femme proposée est déjà mariée selon la coutume 

antaimoro. C’est-à-dire lorsque la femme ou la fille concernée a déjà un foyer car il est 

illégitime, illogique selon eux, de détruire la vie conjugale de  cette femme. De même la 

succession conjugale est spécialement pour la cadette ou la germaine du défunt parce que 

pour les aînées on les considère comme des belles sœurs du mari veuf. 

Même à l’existence de l’affaiblissement de la coutume on ne peut pas fuir totalement 

ses effets car il y a encore des fardeaux et décombres de celui-ci, c’est donc la persistance des 

effets négatifs de la coutume dans la vie sociale car le concubinage est encore très présent à 

cause de la considération du « fafalakevo » ; conséquence : les enfants antaimoro sont presque 

des enfants naturels, la discrimination est toujours présente et enfin actuellement il y a encore 

le mariage forcé même ce cas est généralement rare. A part cela est-ce qu’on peut dire que la 

coutume emporte un frein au développement ? 

§3 – COUTUME, FREIN AU DEVELOPPEMENT 

La négligence de la femme au sein de la société antaimoro provoque le retard de celle-

ci dans tous les domaines de développement. La coutume entraîne des obstacles à 

l’épanouissement de la femme. 



 60

I- ANALPHABETISATION 

D’après l’information qu’on a obtenu auprès du CISCO (Circonscription Scolaire) de 

Vohipeno, 53, 2% des écoliers sont des filles, car le sexe féminin est majoritaire dans le 

district de Vohipeno. Au collège d’enseignement général, il reste 35, 1% de ces écolières et 

plus que de 22, 6 % au lycée. Cette analyse est restée strictement, pour la tribu  antaimoro qui 

vit à Vohipeno. Mais le comble, selon l’INSTAT, dans le district de Vohipeno 75 % des 

illettrés sont de sexe féminin. 

Ce chiffre a démontré la non considération des filles qui ne doivent faire des études 

parce que celles-ci sont réservées aux garçons. En d’autres termes, la société antaimoro pense 

que les filles ne peuvent que servir les garçons, aussi bien dans la famille que dans son futur 

ménage.  

L’épanouissement des filles est donc négligé pour ne pas dire banni au sein de la 

société antaimoro dans le district de Vohipeno à cause de la coutume, car celle-ci  constitue 

des obstacles à l’exécution effective du plan de développement des femmes. On prend comme 

exemple l’adage des Antalaotra  

« Ny fianarana hoan’ny lahy fa  ny vavy hanam-bady sinitry 36», 

Littéralement l’école est pour les garçons car les filles sûrement elles vont se marier. 

En plus on a remarqué que la coutume antaimoro a fait en sorte de faire comprendre le 

pouvoir des hommes qu’il faudra soutenir coûte que coûte. Par contre, les femmes vont se 

marier et vont servir ailleurs et non au « tragnobe » de ses parents. Ainsi la coutume ignore la 

Constitution car cette dernière prône l’égalité des sexes. 

II - DANS LE DOMAINE DU TRAVAIL 

Il est rare de voir une femme antaimoro avoir un travail bien stable, régi par le droit du 

travail, sauf l’existence de l’EMO (Agent appelée à construire la main d’œuvre non 

spécialisé) ou le statut du fonctionnaire. Plus souvent comme de coutume, les femmes 

antaimoro travaillent dans le but d’avoir de l’argent. Mais la plupart de ces femmes qui 

travaillent trouvent leurs droits ignorés. On prend comme exemple les femmes qui travaillent 

chez des opérateurs économiques étrangers « sinoa » ou « karana » (chinois ou indo 

                                                 
36 Adage Antalaotra 



 61

pakistanais) sans protection sociale, sans contrat de travail ainsi qu’un salaire inférieur au 

SME37 qui est interdit par la loi en général. C’est pour cette raison que les femmes antaimoro 

qui habitent à Vohipeno ont des faibles revenus et a un niveau de vie un peu inférieur. 

Tout ce qu’on a dit prouve que la coutume est un frein au développement surtout dans 

le district de Vohipeno et celle-ci est confirmée par les marabouts. 

III - UTILISATION DES MARABOUTS 

Le code de 305 articles a déjà mentionné l’interdiction d’utilisation de marabout dans 

notre pays. Mais les Antemoro les utilisent encore car ils sont parmi la coutume. C’est 

pourquoi les « ombiasa » et le « katibo » (sorcier et voyant) tiennent une grande place dans la 

société.  

A-DEFINITION ET GENERALITE DES OMBIASA 

ET KATIBO 

Les « ombiasa » et les « katibo » ce sont des sorciers et des voyants dans les villages. 

Tous les deux sont capables de guérir, d’effacer la malédiction, … en faveur de la population, 

mais il y a de nuance entre ces deux termes. Les ombiasa sont spécialement pour les villages 

tandis que le katibo fait d’autre fonction comme conseiller des Ampanjaka (roitelet). En plus 

ils ont aussi de la responsabilité envers la conservation ainsi que l’écriture de ce qu’on appelle 

« bokin’ny Tanà », littéralement livre du village. Dans ce livre ils peuvent écrire tous les 

événements et l’histoire du clan. Les plus célèbres sont de « Ilovango » et « Volomposa » du 

clan anteogny.  

Alors ils sont dans le but de prévenir, de guérir, de donner des solutions aux problèmes 

sociaux. Selon les sources orales, le 21 juin 2001 pendant l’apparition de l’éclipse, toute la 

population de Vohipeno a eu peur de ses conséquences comme l’aveuglement. C’est 

pourquoi, selon eux le « katibo », puisque cet événement touche toute la population, a 

provoqué des orages pour que l’éclipse n’apparaisse pas. 

On a donc la synthèse que lorsque les royaumes des antaimoro sont menacés par un 

catastrophe naturel, c’est la responsabilité de « katibo » tandis que pour les villageois les 

problèmes de chacun sont à la charge des « ombiasa ». 

                                                 
37 SME : Salaire Minimum d’Embauche, article 55 du code du travail loi N° 2003-044 du 28/07/04 



 62

Puisqu’ils occupent une grande place au sein de la société antaimoro, ils deviennent 

flambeau de la société. 

B-OMBIASA ET KATIBO COMME FLAMBEAU 

DU VILLAGE 

Même l’existence de la positivité katibo et ombiasa est un frein au développement. 

Pour ce pouvoir imaginaire, qu’on leur a attribué, ils dominent la société antaimoro surtout 

dans les villages du district de Vohipeno. Alors lorsqu’ils disent un règlement comme le 

« fady » (tabou), tous les villageois acceptent automatiquement sans discussion même si ce 

règlement oppose au droit positif malagasy. On dirait alors qu’ils ont le pouvoir législatif car 

les villageois n’osent pas les contester.  

Le cas le plus fréquent en matière matrimonial, c’est à propos du « vintana » (destin), 

lorsqu’un sorcier a dit que « le destin des futurs conjoints s’opposent, on n’y peut rien. De 

même en matière de développement comme la construction d’infrastructures lorsque les 

voyants (katibo) doonnent des consignes aux villageois ou aux ampanjaka qu’on ne devient 

pas la faire face au « vintan’andro ». 

 A vrai dire les sorciers (ombiasa) limitent les libertés des individus tandis que les 

voyants (katibo) empêchent l’exécution de la politique de l’Etat en général et c’est pourquoi 

on pourrait dire que les deux constituent des obstacles dans le district de Vohipeno.  

Les causes de l’affaiblissement de la coutume entraînent des effets positifs prouvés par 

la répartition des tâches entre le mari et la femme et surtout la primauté de la famille 

nucléaire. Mais, quand même il y a des fardeaux prouvés par la persistance de concubinage 

ainsi que la discrimination et mariage forcé. Alors puisque la coutume existe encore jusqu’à 

nos jours, dans ce côté négatif elle devient un frein au développement marqué par 

l’épanouissement de la femme et l’utilisation des  marabouts. Ces obstacles sont des grands 

problèmes pour l’amélioration de la société en matière politico socio- économique pace que 

l’application de la loi devient difficile. Et ce qui est pire ce sont les obligations provenant du 

droit positif au sein de la société. 

 



 63

CHAPITRE II- NOUVEAUX PROBLEMES ENGENDRES PAR LE DR OIT 

POSITIF MALAGASY 

C’est vrai qu’on est persuadé que les droits de la femme ont évolué à l’ère actuelle, 

mais la persistance de certains rites coutumiers engendre des grands problèmes face au droit 

positif dans notre pays. Autrement dit, la contradiction de la coutume et du droit positif est 

actuel. 

SECTION 1-CONTRADICTION DE LA LOI ET DE LA COUTUME 

La loi c’est la manifestation de la volonté générale, tandis que la coutume c’est une 

règle qui n’est pas édictée en forme de commandement par le pouvoir public, mais qui est ici 

d’un usage général en prolongé (répetito) et de la croyance en l’existence d’une sanction à 

l’inobservation de cet usage (opinio necessitatis). On a remarqué qu’il y est de caractère 

commun parce qu’en général le principe de finalité est le même afin d’obtenir l’harmonisation 

de la société. Mais il y a presque des contradictions entre les deux surtout, actuellement, à 

celle des antaimoro comme l’application du tanguin.  

§1- UTILISATION DU TANGUIN 

Malgré l’interdiction de l’utilisation du tanguin parce que contraire aux dispositions 

légales, les antaimoro les pratiquent quand même. 

Il y a des motifs, plus précisément, un exposé des motifs où il y a les explications des 

raisons qui ont améné les autorités publiques ou couples à le supprimer.  

Premièrement, le tanguin est classé parmi l’empoisement car il est un poison doux, 

cela veut dire qu’il est mortel suivant sa quantité. Ensuite, depuis Andrianampoinimerina le 

poison d’épreuve38 a été utilisé mais à l’époque où a régné RadamaII (1861-1863) il a déclaré 

que la peine de mort est supprimée. On cessa alors de faire prendre le tanguin aux inculpés ; 

malheureusement cette décision  a été changée par les autres reines comme Rasoherina (1863-

1868). Enfin, Ranavalona II (1863-1883) supprima le poison de preuve parce qu’elle est une 

chrétienne. Pour ces trois raisons Ranavalona II supprima le tanguin dans le code de 101 

articles.  

                                                 
38 CHAPUS et DANDOUAU : Manuel d’histoire de Madagascar, extrait du texte mesure judiciaire 



 64

Mais les Antemoro se moquent cette loi ou règlement en appliquant le tanguin jusqu’à 

nos jours pour deux causes. 

I - MECONNAISSANCE DE LA LOI 

D’après l’enquête qu’on a fait, la plupart des Antemoro ne connaît pas la loi car on a le 

résultat que 72 % de la population d’Ankarimbary ne savent pas que le tanguin est interdit, 

cette enquête est effectuée avec la collaboration de la Commune. 

Les Antemoro pensent que le tanguin de l’Imerina est différent à celui des antaimoro. 

Après les renseignements39 qu’on a eu, certains antaimoro qui habitent à Vohipeno pensent 

que le tanguin est interdit par la loi. C’est le poison d’épreuve d’Imerina même ils ont le nom 

commun. C’est pourquoi jusqu’aujourd’hui les antaimoro pratiquent leur mode de tanguin en 

confirmant que depuis nos jours il n’y a jamais des gens inculpés par l’utilisation de tanguin.  

C’est vrai que le tanguin des Antemoro est différent de celui des Imerina car l’un est 

prouvé par l’utilisation de noix du tanguin, en faisant absorber à deux poulets, un poison doux 

mais mortel selon la quantité tandis que l’autre est une épreuve à risque si on parle le  

« tanguin andrano » par exemple, qu’on ne doit pas faire. 

Depuis longtemps le législateur malgache a annulé l’utilisation de cette méthode, cela 

veut dire que la sensibilisation, la publication des lois à Madagascar,rencontre des difficultés 

vue le taux d’analphabétisme, la carence de nombreuses des axillaires de justice et surtout le 

moyen dont l’Etat dispose pour vulgariser les lois. 

 A vrai dire, l’utilisation de cette méthode n’est pas tombée du ciel mais c’est les 

conséquences de la méconnaissance de la loi. Ce problème n’est pas propre aux antaimoro 

mais à tous les Malgaches en général surtout les campagnards ; quand même on utilise 

l’adage : « Nul ne sensé ignoré la loi ». 

L’analyse qu’on a faite prouve que le tanguin est interdit par la loi mais sa valeur 

morale persiste encore. 

 

 

                                                 
39 Source, Madame BLANDINE, commerçante grossiste à Vohipeno, Madame BAO employée à la 
SEECALINE 



 65

II - VALEUR MORALE DU TANGUIN 

Pour les antaimoro, le tanguin est parmi la croyance, cela explique que les Antaimoro 

ne pensent pas  stopper son utilisation car pour eux c’est la seule preuve qui peut indiquer la 

vérité. En d’autres termes la véracité du tanguin provient de « Zanahary » (Dieu) et du 

« razana » (ancêtre) ; de toute façon ils ne connaissent pas d’autres preuves que cela pour la 

preuve de paternité.  

Les Antaimoro qui habitent ailleurs Vohipeno n’utilisent plus le tanguin que pour de 

cas rare pour les « zaza andragno » littéralement enfant dans la maison c’est-à-dire enfant né 

durant l’existence du mariage. Tandis que pour les « zaza an-tany » enfant dans la cour, on 

utilise cette rite ordalique pour avoir la légitimité devant la société et si la femme contrarie 

l’usage de celle-ci, la famille du père présumé ne reconnaît jamais l’enfant même il a la 

reconnaissance ou de la légitimité suivant la loi. Ce cas est souvent apparu lorsqu’un homme 

antaimoro se marie avec une femme d’autre race.  

Pour une femme antaimoro l’enfant né dans la cour (provenant d’adultère ou né hors 

mariage) est une honte pour elle et surtout pour la famille, c’est pourquoi elle doit recourir au 

tanguin pour fuir le déshonneur devant la société, et pour donner de prestige à la famille. 

C’est pour cela que lorsqu’une femme, a obtenu les résultats positifs du tanguin, tous les gens 

du village la félicitent. 

Puisque le tanguin est une ordalie, le jugement de Dieu, par contre la reconnaissance 

du père, selon la loi n’est que la volonté du père présumé et c’est pour cette nuance de 

reconnaissance que les Antaimoro préfèrent le tanguin parce qu’il croit que c’est Dieu seul 

qui a la vérité pure. Mais puisqu’il n’a que valeur morale, il a de problème suivant l’ordre de 

justice ainsi que scientifique, comme le « fotrangegny ». 

§2 - PROBLEME DU TANGUIN ET DU FOTRANGEGNY 

Ces deux sont des obstacles car il y a de contradiction entre la loi et la coutume sur 

leur conception. 

I-PROBLEME DU TANGUIN 

On est convaincu que le tanguin n’a aucune valeur juridique et ne constitue en aucun 

cas une preuve scientifique. 



 66

A – DEFAUT DE VALEUR JURIDIQUE 

Il n’a qu’une valeur morale mais vis-à-vis de la loi il ne représente rien. De ce fait, il 

n’a aucun effet juridique car la reconnaissance provenant de lui est inefficace devant la loi. Or 

cette dernière est la source première de droit car celle-ci régit la société toute entière. Elle a le 

pouvoir suprême en matière de droit. Par conséquent, elle peut supprimer la force ou la valeur 

morale de la coutume qui est contraire à elle. C’est vrai que le tanguin est une coutume, qui 

est une source de droit, mais tant qu’elle bafoue la loi dans ce cas il est à l’encontre de la 

coutume par rapport à la loi, et par la suite le caractère de la coutume, comme source de droit 

est supprimé. 

Mais le vrai problème c’est que dans la situation de droit, le tanguin n’a aucune valeur 

juridique tandis que pour la situation de fait, tout à fait le contraire, pour les Antaimoro, car 

les enfants assortis du tanguin jouissent de tous les droits et pour cette raison ils ne pensent 

pas de laisser tombé l’usage de celui-ci. Alors il est rare d’en trouver  que pour la vie 

quotidienne le tanguin ne représente rien même s’il est conclu sans preuve scientifique.  

B-ABSENCE DE PREUVE SCIENTIFIQUE 

Selon notre droit positif, on ne reconnaît qu’une preuve scientifique. C’est le groupe 

sanguin en matière de la reconnaissance mais le texte qui concerne le test d’ADN (Acide 

Dioxyribonucléaire) est mise en discussion dans notre pays c’est-à-dire la mise en place, cela 

nous dite que le tanguin est exclu. Par conséquent on ne peut mettre le tanguin à la 

concurrence des autres preuves car il n’a aucune valeur scientifique, sans preuve exacte 

déterminée par la science ; Le droit évolue et c’est pourquoi il accepte l’accomplissement 

d’autre recherche comme la recherche scientifique. 

L’évolution de la science est une vitalité de droit car la première éclaircit le second. 

Puisque la science échappe à la superstition c’est-à-dire que le droit a voulu la preuve vient de 

la matière et bien prouvé afin d’obtenir le caractère abstracto de preuve.  

Cela est conforme au droit car le droit n’est que la légitimité de la réalité c’est-à-dire 

ne vise que les matières en général. D’après la comparaison qu’on a faite entre le tanguin, 

ordalique, et la preuve scientifique on est convaincu que le tanguin se base sur la superstition.  



 67

Le droit a le caractère exégèse40 pour donner, supprimer les obligations ainsi que le 

devoir. Par contre le tanguin peut tromper la vérité pour ne pas dire induire le droit en erreur. 

C’est pourquoi le droit fait de brassage avec les sciences et techniques en général et élimine 

les preuves superstitieuses dont le tanguin.  

II - PROBLEME DU FOTRANGEGNY 

Cela pose, jusqu’à nos jours des problèmes car les Antaimoro ont leur adage « Ny 

viavy tsy mahazaka atsinanana » les femmes ne doivent pas se placer à l’Est. Cet adage 

explique que dans le domaine politique on ne peut pas accepter que les femmes prennent la 

place de dirigeant ni même des notables. C’est vrai qu’à l’ère actuelle grâce à l’évolution de la 

science juridique, vu la Constitution de la IIIe République de 1992, tous les nationaux peuvent 

exercer leur droit politique la liberté publique sauf pour les incapables édictés par la loi. Dans 

la zone de Manakara et Vohipeno on a eu des femmes Sénateur (2001- 2002 Sénateur BAKO 

et 2001-2007 Sénateur OLGA). Les femmes sont inconsidérées dans le droit coutumier 

antaimoro même jusqu’à maintenant. C’est pourquoi ces deux Sénateurs ont eu des problèmes 

avec les roitelets ainsi que les notables coutumiers parce qu’elles ne peuvent pas prendre de 

décision ni de parole dans les cérémonies coutumières tandis que le Ministre 

RATONGAVELO (2001-2002) a pu faire de discours, pour ne pas dire invité d’office, à 

chaque fois qu’il y a eu des cérémonies coutumières.  

C’est le même cas jusqu’à nos jours pour les femmes car à chaque fois qu’il y ait eu 

des élections le District de Vohipeno n’a jamais des candidates face à la contrainte morale 

perpétuée par les notables.  

En bref,malgré l’existence d’un texte comme la Constitution qui permet aux femmes 

d’exercer ou de participer au droit politique et au droit public, la coutume n’accepte pas or 

cette dernière est encore mieux placée que la loi dans ce domaine au sein de la société 

antaimoro. On a donc la conclusion que pour eux ce genre de droit est réservé aux hommes. Il 

y a une contradiction de la loi, comme théorie et la coutume comme pratique. Mais il y a aussi 

de problème pour l’utilisation du « DINA ». 

 

                                                 
40 Jean CHEVALIER, Droit Civil, 2e édition 1972, Dalloz. 



 68

SECTION 2 : UTILISATION DU DINA 

De nos jours, les Malgaches utilisent le « DINA » comme moyen de protection ainsi 

que prévention de la société. C’est pour cette raison qu’il a une historique et bien évidemment 

son évolution.  

§1 - DINA ET DROIT POSITIF 

On a remarqué que le « DINA » a toujours existé à Madagascar depuis l’époque la plus 

reculée.  

I - HISTORIQUE 

L’étude qu’on a faite, n’a pas permis de connaître l’époque, le lieu ainsi que la cause 

et l’origine du « DINA ». Mais ce qui est convaincant c’est que le « DINA », il est 

probablement, relevé nécessairement lorsque les membres du fokonolona41 se sont dispersés à 

un tel point la cohésion du groupe42. Alors selon les sources orales, le « Dina » de la tribu 

antaimoro est une convention sociale car la délibération émane de la volonté populaire c’est-

à-dire vient de la majorité à partir du hameau.  

Selon ROMBAKA Philippe, le « Dina est la seule source de droit à part la coutume 

dans la société antaimoro et il est considéré comme une loi qui peut enfreindre le droit 

coutumier. Malgré cela, l’auteur n’a pas précisé en détail l’élaboration de celle-ci. Par contre 

d’après les ressources orales, les « Dina » types antaimoro sont écrits en « sorabe » (grande 

écriture) dans le livre de village.  

Ils ont l’habitude de recourir à celle-ci tant qu’il y a des choses présumées illégales ou 

illégitimes. Mais comment se déroule l’évolution du « Dina » ? 

II - EVOLUTION DU DINA 

Depuis l’époque royale en Imerina suivi par les colons qui l’utilisent, mais la Première 

République l’instaurait mieux qu’avant. Comme le « Dina » convention du fokonolona de 

Sakaraha (06/07/60 Journal Officiel de la République de Madagascar du 18/07/61, p 1429) : 

lutte contre le vol de bœufs ; « Dina menavozo » dans la région de Farafangana ainsi que 

« Dinan’ny Tagnilo » à Vangaindrano tandis que ces deux derniers ont eu des problèmes. 

                                                 
41 RAHARIJAONA Henri : Convention du Fokonolona, le Droit malgache et le développement rural, bulletin de 
Madagascar Septembre 1969 
42 RAZAFINDRANAIVO Edmond : La science pénitentiaire, Conférence donnée aux élèves magistrats, 
promotion 1998-1999. 



 69

Certains d’entre eux comme la convention du Sakaraha abrogée par le Décret N°75-159 du 

23/08/75 ont été instauré par Décret. 

Mais jusqu’à aujourd’hui il n’y a jamais de « Dina » élaboré par les Antemoro qui a 

une valeur juridique portant sur le droit de la femme parce qu’il ne repose sur aucune base 

légale43 et aussi il comporte trop de  dispositions inconstitutionnelles. L’Etat a tenté 

d’élaborer les lois comme la loi N° 94-030 et 94-031 et surtout un dina type comme graft par 

le décret de 1975 mais qui n’a jamais été promulguée. 

L’année 2001, il va rentrer dans la pierre angulaire parce que la loi N°2001-004 du 

25/10/01 est promulguée. 

Cette loi emporte plusieurs souffles pour le Dina, dès son élaboration, dès son 

adoption de son régime juridique et surtout de dina type. Après cette loi il prend sa valeur 

juridique mais, pas comme avant, parce cette fois ci il est instauré par la loi. 

Quant à l’élaboration et l’adoption, le projet de « Dina » doit être présenté aux 

autorités locales tandis que l’initiative appartient au fokonolona et à ses représentants. En plus 

son homologation est donnée par le tribunal de l’ordre judiciaire compétent ou de la Cour 

d’Appel ainsi que sa publication par voie d’affichage.  

Quant à l’exécution, le Dina  ayant une force obligatoire après l’homologation est 

exécuté immédiatement et surtout dans le cas où le récalcitrant refuse de l’exécuter, il faut 

avertir les autorités représentant de l’Etat, compétente pour avoir les forces de l’ordre en vue 

de l’exécution du « vonodina ». 

Par contre, ce n’est pas le cas pour certains dina antaimoro car il n’y a pas 

d’homologation donnée par le tribunal compétent pour avoir la valeur juridique, comme le 

« dina de haria », c’est un « dina » qui prévoit des cas après le « kabaro » de jeter un homme 

ou une famille hors de la société ; c’est l’exclusion totale d’un homme ou d’une famille. 

Pour l’exécution du « dina », quelque soit le dîna, l’inexécution provoque des 

sanctions et celui-ci émane des villageois en général. Les Antaimoro se moquent de recourir 

aux autorités compétentes afin d’avoir les forces de l’ordre. Ils ne font que forcer le recalcifier 

en prenant autre décision. 

                                                 
43 Monsieur IMBIKY Anaclet, Consultant juriste : Elaboration du Dina type pour la gestion locale 
communautaire des eaux et forêts : science pénitentiaire Conférence donnée aux élèves magistrat promotion 
1998-1999 



 70

En réalité, certains dina antemoro n’ont aucune valeur juridique car ils ne suivent pas 

les règles juridiques édictées par la loi N°2001-044 du 25 Août 2001, ni les conditions de 

fond ni les conditions de formes mais ils sont toujours applicables et ont de grandes valeurs au 

sein de leur société. Les règles juridiques du « dina » évoluent mais bon nombre d’entre eux, 

pour les Antaimoro vont à l’encontre des lois et règlements. 

§2 - LES IMPACTS DU DINA 

Au niveau de la société antaimoro, le dina obtenir un caractère très enraciné et a une 

influence très forte prouvée par l’immobilisme de la population, surtout les femmes, et la 

persistance de « haria ». 

I - IMMOBILISME 

Il y a deux causes dues à la provocation de l’immobilisme. 

A-CAUSES 

Premièrement, c’est l’ignorance de la loi, plus précisément la méconnaissance des 

règles de fond et de forme de droits et des obligations. 

Les Antemoro, surtout les villageois ignorent qu’ils ont le droit d’ester en justice, de 

faire une action, de se plaindre devant le tribunal. Cette cause provient de l’analphabétisation 

et la carence de sensibilisation.  

Deuxièmement, ils ont la peur de rentrer ou de se rapprocher des bureaux des autorités 

compétentes surtout la justice, les forces de l’ordre parce que ces deux autorités n’ont fait que 

du mal, c’est-à-dire par exemple, jeter quelqu’un en prison tant que ce dernier n’est pas un 

riche,ni un noble. A vrai dire la justice devant l’Etat est réservée pour les personnes spéciales 

(riches et nobles). 

Ces deux causes sont des obstacles, pour les Antemoro, de faire une action en justice 

et en plus certains intellectuels profitent de cette croyance en disant que la justice engendre de 

la pauvreté car la gendarmerie, la police et surtout le tribunal font payer beaucoup d’argent ne 

serait ce que pour la paperassérie. 



 71

Mais il y a une troisième cause : c’est la corruption. En d’autre terme, le tribunal est 

fait pour les riches car il faut avoir beaucoup d’argent avant de faire une requête et ce gain va 

au profit des juges à titre de présent sinon on aura toujours perdu le procès. 

Ces trois causes limitent la mobilisation de l’antemoro, du campagnard, alors quelles 

sont les conséquences. 

B - CONSEQUENCES 

Quand même, il y a des effets positifs de cette immobilisation comme le respect des 

droits et des obligations édictés par la loi mais par l’intermédiaire des autorités publiques 

comme le Maire, etc. On prend comme exemple l’harmonisation de la société en matière 

d’assassinat ou meurtre parce que selon les informations de la gendarmerie de Vohipeno, elle 

ne reçoit que 5 % de plaintes pendant l’année 2006 en cette matière. Mais les effets négatifs 

sont plus nombreux. Selon la gendarmerie il n’y a que de 2% de poursuivants qui sont des 

femmes à cause de la peur, sans parler la crainte du villageois des forces de l’ordre. Par la 

suite, les agents des forces de l’ordre sont considérés comme des ennemis parce qu’aux yeux 

de la population, ils n’arrivent pas à assurer leur rôle de protecteur mais au contraire, ils 

maltraitent les gens. 

L’immobilisme a donc entraîne le durcissement du « dina » même si ce dernier est 

illégal et ce durcissement est confirmé par le « HARIA ». 

II-PERSISTANCE DE HARIA 

Comme nous avons dit avant, le « haria » est une exclusion totale d’un homme ou 

d’une famille de la société. 

A-LA NOTION GENERALE DE HARIA 

Pour les Antaimoro, il présente la peine capitale c’est pourquoi ils ont peur de celui-ci. 

En général, il est prévu par le « dina », comme exemple tout ce qui portait plainte 

devant la justice sans consentement des villageois. En d’autres termes, une plainte déposée 

aux autorités compétente sans « kabaro » (discours ou parable) doit être frappé de haria. 



 72

Le discours est un mode de justice qu’ils ont appliqué sous forme de hameau et les 

avocats sont remplacés par les chefs de famille ou autres « mpikabaro » tandis que le juge 

c’est le roitelet du village. Il est toujours public c’est-à-dire en audience publique, en 

interdisant aux femmes de prendre la parole. 

En fait il dépend de la charismatique c’est-à-dire le charisme tient une grande place 

parce qu’il peut emporter la victoire ; pourtant il est possible que de même, le fait d’avoir de 

différentes sanctions en plus le procès de « kabaro » peut durer plusieurs semaines car ayant 

le caractère de réciprocité de parole c’est donc le droit de réponse jusqu’où le juge rend la 

décision.  

B - EFFETS DE HARIA 

Les effets du  haria sont très lourds car il est possible que la non individualisation de 

peine est prononcée : c’est pour un homme qui a fait un acte contraire à la coutume mais toute 

sa famille, peut être jusqu’à la famille élargie (grand-père, père, enfant, petit fils, …) la subit. 

Sur le plan pratique cette peine se manifeste comme suit : privé d’en donner le feu, priver de 

visiter, priver de vendre ou d’acheter etc. Cela nous dire qu’on renferme la famille en toute 

forme dans le but de supprimer leur relation avec les autres. Et si quelqu’un enfreint cette 

convention sociale la peine lui frappe aussi. Et surtout ce qui est difficile pour les villageois 

c’est l’exclusion d’enterrer dans le tombeau collectif dans le cas où il mourra. 

Tous ces effets suppriment la volonté des gens d’enfreindre ni même de contester la 

convention sociale (dina) surtout en matière d’ester en justice. Mais quelques fois le  haria  

peut être frappé d’une amnistie après la négociation ou acte compromissoire entre la victime 

et le Tanà (les villageois et le roitelet). C’est pour cette raison que les Antemoro ont peur car 

il est difficile des supporter surtout pour la vie rurale. A noter aussi que même les immigrants, 

d’origine de ce tribu peuvent être frappé de « haria ». 



 73

CONCLUSION 

Les points que nous avons traités montre que la femme antaimoro a souffert depuis la 

naissance jusqu’à sa mort à cause des règles coutumières. Mais la coutume a apporté des 

bonnes choses car d’après notre analyse on a le pouvoir de dire qu’elle est une source de droit 

vu les ressemblances entre eux. Par contre il y a toujours des effets négatifs qui montrent 

l’exclusion de la femme dans certains domaines, on estime alors que la femme a des jougs 

dans la vie quotidienne. 

Cependant par les effets de plusieurs causes, la coutume antaimoro est abandonnée 

peu à peu même si la persistance des fardeaux et décombres est toujours d’actualité, alors le 

statut de la femme s’améliore au sein de la société. 

Il y a une confusion entre les textes du droit positif et les règles de la tradition car cette 

dernière autorise les actes que les lois refusent. Il y a donc des entorses de la coutume par 

rapport à la loi. Par conséquent elle devient obstacle à l’application des textes car la coutume 

est dominante dans la situation de fait. Il nous faut des solutions plus efficaces pour que la 

population s’oriente à l’application des lois et laisse tomber la coutume dans certains 

domaines pour avoir la concordance de la situation de droit et de la situation de fait, pour 

obtenir de vrai droit. Et cette application ce n’est pas un grand problème mais les obstacles se 

posent à la méconnaissance de .la population, qui est un sujet de droit. Vu le développement 

que nous avons fait , dans notre île, il est logique que tous les peuples malagasy sachent leurs 

droits et leurs obligations édictés par la loi ; c’est donc la question de sensibilisation au sein 

de la société ainsi que les publications de textes. L’exécution de la DSRP remplacée par le 

MAP, on espère une énorme évolution pour l’avenir au sein de la société antaimoro surtout la 

place de la femme car ces deux programmes politiques de l’Etat, ne cesse d’édicter la priorité 

de l’enfant et de la femme dans le domaine du développement. On est convaincu que la place 

de la femme antaimoro est mieux qu’avant, actuellement, et on espère plus aujourd’hui pour 

l’avenir à cause de l’effort de l’Etat ainsi que les religions. 



 74

BIBLIOGRAPHIE 

I-OUVRAGES SUR LE DROIT 

1- A. Bertone et A.Raharinivonirina, Droit de travail, CMPL  

2- A. Bertone et A.Raharinivonirina, Droit Civil, CMPL  

3- Gabriel MARTZY et Pierre RAYMOND, Droit Civil, les personnes, tome1, 

deuxième volume 

4- JEAN Chevalier, 1972, Droit Civil, 2e édition, DALLOZ 

5- LOUSSOUAN et PIERRE Bourel, Droit International privé, 4e édition, 

précis Dalloz 

6- RAHARIJAONINA Henri, Convention du fokonolona, le droit malagasy et 

le développement rural, Septembre 1969. 

 

II-AUTRES OUVRAGES 

7- CHAPUS et DANDOUAU, Manuel de l’histoire de Madagascar. 

8- RANDRIAMAMONJY Frédéric, Tantaran’i Madagascar isam-paritra. 

9- ROMBAKA Philippe, Fomban-drazana antaimoro 

10- ROMBAKA Philippe, Tantaran-dazana antaimoro 

 

III-MEMOIRES ET RAPPORTS 

11- CABINET MIARA-MITA : enquête auprès des usages dans le Faritany 

d’Antananarivo, Toliara, SECTEUR JUSTICE, rapport final. 

12- Monsieur IMBIKY Anaclet, Consultant juriste : Elaboration du Dina type 

pour la gestion locale communautaire science pénitentiaire conférence 

donnée aux élèves magistrat promotion 1998-1999. 

13- RAKOTOARISON F.M, 2007, Être une Femme malagasy et musulman : 

Droit et obligation, Cas de Tuléar, Mémoire de maîtrise en droit. 

14- RANDRIANTSOANANTENAINA Charles Hauberts, Les systèmes 

d’organisation de la population pour la conservation, cas de Belo sur mer, 

rapport de stage. 

15- RAZAFINDRANAIVO Edmond : La science pénitentiaire, Conférence 

donnée aux élèves magistrat 1998-1999. 



 75

 

IV-COURS 

16- CNTEMAD, Droit Constitutionnel appliqué et liberté publique. 

17- CNTEMAD, Droit patrimonial de la famille 

18- Magistrat HARISTE Cours de Droit de Travail, en 3e année en Droit à la 

Faculté DEGS Tuléar. 

19- Maître RANOROARIVONY Voahanginirina, Enseignant assistante à la 

Faculté DEGS Fianarantsoa, Régime matrimoniaux et succession, Cours 4è 

année en Droit. 

20- Professeur NJARA Ernest, Professeur titulaire à la Faculté DEGS de 

Fianarantsoa, Cours Droit de la Famille. 

21- Professeur RASAMOELINA Henri, Professeur Titulaire à la faculté DEGS 

Fianarantsoa, Cours Science Sociale, 2è année en Droit, Université de 

Toliara. 

 

V-TEXTES ET LOI 

22- Déclaration Universelle de Droit de l’Homme 1948. 

23- Charte africaine de Droit de l’Homme et du peuple. 

24- Code civil français 

25- La Loi sur la Théorie Générales des Obligations, loi n° 66-003 du 2/07/66. 

26- Loi n°2007-002 du 20 Août 2007. 

27- La loi n°2001-004 du 25/10/01. 

28- Code de 305 articles. 

29- La loi n°2003-004 du 28/07/04. 

30- La loi n°63022 du 20 novembre 1963. 

31- La loi n°62089 du 1er Octobre 1962. 

32- La loi n°2007-023 du 20/08/07. 

 

VI-WEB GRAPHIE 

33- http/www.yahoo.fr/centre national de recherche scientifique 

34- http/www.yahoo.fr/droit de l’homme 



 76

 

TABLE DES MATIERES 

AVANT-PROPOS ..................................................................................................................... 1 
SOMMAIRE .............................................................................................................................. 2 
GLOSSAIRE .............................................................................................................................. 2 
GLOSSAIRE .............................................................................................................................. 3 
INTRODUCTION ...................................................................................................................... 4 
INTRODUCTION ...................................................................................................................... 5 
TITRE I : LAVIE D’UNE FEMME ANTEMORO DANS LA SOCIETE ANTEMORO ....... 7 

CHAPITRE I : FEMME ANTEMORO ET COUTUME ANTEMORO ............................... 7 
SECTION I- FEMME ANTEMORO : ENFANCE ET ADOLESCENCE ....................... 7 

§1: NAISSANCE D’UNE FILLE ANTEMORO .......................................................... 7 
I. ACCOUCHEMENT ............................................................................................... 7 
II. LA FILLE ANTEMORO ET ADOLESCENTE ................................................... 8 

§2. AGE MATRIMONIAL ............................................................................................ 9 
I-PRINCIPES ............................................................................................................. 9 
II-LE FOFOMBADY ................................................................................................. 9 

SECTION II. FEMME ANTEMORO ET SITUATION MATRIMONIALE ................. 10 

§1 : FEMME ANTEMORO ET MARIAGE ............................................................... 10 
I-LE MIFAMOFO OU LE FAFALAKEVO ........................................................... 10 

A-PROCEDURE .................................................................................................. 10 
B- EFFETS DU MIFAMOFO OU FAFALAKEVO ........................................... 11 
C- PREDOMINANCE DU RAFOZAMBAVY ET DU VALILAHY ................ 13 

II- FEMME ANTEMORO ET MATERNITE ......................................................... 14 
A- FEMME FIDELE ............................................................................................ 14 
B-FEMME PRESUMEE INFIDELE ................................................................... 15 

§ II- FEMME ANTEMORO ET DIVORCE ............................................................... 17 
I- CAUSES ............................................................................................................... 17 
II-PERSONNES POUVANT INVQUER LE DIVORCE ....................................... 18 
III –LES DROITS DE LA FEMME DIVORCEE. .................................................. 20 

A. QUANT AUX ENFANTS .............................................................................. 20 
B. LES DROITS DE LA FEMME QUANT AUX BIENS. ................................. 21 

SECTION 3 : FEMME ANTAIMORO : VIEILLESSE ET DECES ................................ 22 

§1 : FEMME ANTAIMORO : VIEILLESSE ................................................................ 22 
I. LES PREROGATIVES. ....................................................................................... 22 
II. OBLIGATIONS. ................................................................................................. 22 

A. OBLIGATION QUANT A L’EDUCATION DES ENFANTS ...................... 22 
B. QUANT A LA COUTUME ............................................................................ 23 

§ II. DECES D’UNE FEMME ANTAIMORO ............................................................. 23 
I. ENTERREMENT ET FUNERAIRAILLES. ........................................................ 24 
II.MODE DE SUCCESSION. .................................................................................. 24 

A- FEMME VEUVE. ........................................................................................... 24 
B- LE MECANISME DU TANDRA ET ASAM-BIAVY. ...................................... 25 

CHAPITRE 2: AVANTAGES ET INCONVENIENTS DE LA COUTUME ANTEMORO 
A L’EGARD DE LA FEMME ANTEMORO ..................................................................... 27 

Section 1 : COUTUME COMME SOURCE DE DROIT ............................................ 27 
§ 1 : RESSEMBLANCE DE LA COUTUME ANTEMORO AUX DROITS 
POSITIFS MALAGASY ............................................................................................. 27 



 77

I – DROIT DE LA FAMILLE ................................................................................. 27 
A-FIANCAILLE ET FAFALAKEVO ................................................................. 27 
B-RECHERCHE DE PATERNITE ..................................................................... 30 
C-POUR LA GARDE DE L’ENFANT. .............................................................. 32 
D-LE MISITAKY ................................................................................................ 32 

II - DROIT DU TRAVAIL ET REGIMES MATRIMONIAUX ............................. 33 
A-DROIT DE TRAVAIL ..................................................................................... 33 
B-DROIT REEL ET REGIME MATRIMONIAUX ........................................... 35 

§II. CONVENTION SOCIALE COMME SOURCE DE DROIT ............................... 37 
I- LE DINA COMME DROIT POSITIF ................................................................. 37 
II- LE SISIKA COMME PREVENTION ................................................................ 38 

SECTION 2 : INCONVENIENTS. ...................................................................................... 39 
§ 1- EXCLUSION EN MATIERE DE LIBERTE ................................................... 39 
§ 2- EXCLUSION DANS LE DOMAINE POLITIQUE ........................................ 40 

DEUXIEME PARTIE : EVOLUTION DE DROIT DE LA FEMME A L’ERE ACTUEL AU 
SEIN DE LA SOCIETE ANTEMORO ................................................................................... 41 

CHAPITRE 1 : AFFAIBLISSEMENT DE LA COUTUME ............................................... 41 
SECTION 1 : CAUSE DE L’AFFAIBLISSEMENT ...................................................... 41 

§ I : LES CAUSES INTERNES ................................................................................... 41 
I – HISTORIQUE ......................................................................................................... 41 

A – SELON ROMBAKA Philippe ...................................................................... 41 
B – REFLET DE LA COUTUME ANTANALA ................................................ 42 

II – ACCULTURATION ET MIGRATION ........................................................... 42 
III – MASS MEDIA ................................................................................................. 44 

§2-CAUSES EXTERNES ............................................................................................ 44 
I-MONDIALISATION ............................................................................................ 44 
II-EVOLUTION DES REGLES JURIDIQUES ...................................................... 45 

A-TEXTES NATIONAUX .................................................................................. 45 
B - ACCORDS INTERNATIONAUX ................................................................ 46 

SECTION 2 : EFFET DE L’AFFAIBLISSEMENT ........................................................ 47 

§1 - EFFETS POSITIFS DANS LE MENAGE ........................................................... 47 
I-REPARTITION DES TACHES ENTRE MARI ET FEMME ............................. 47 

A-DIMINUTION DE L’AUTORITE PATERNELLE ........................................ 47 
B - NECESSITE DU CONSENTEMENT DE LA FEMME ............................... 49 

II - PRIMAUTE DE LA FAMILLE NUCLEAIRE ................................................. 50 
A-EXCLUSION DU RAFOZAMBAVY ET VALILAHY ................................. 51 
B - PRIORITE DE LA FEMME ET DES ENFANTS ......................................... 52 

§2 - EFFETS NEGATIFS DANS LA VIE SOCIALE ................................................ 52 
I - PERSISTANCE DU CONCUBINAGE .............................................................. 52 

A - CAUSES DU CONCUBINAGE ................................................................... 53 
B - EFFETS .......................................................................................................... 54 

II - DISCRIMINATION ET MARIAGE FORCE ................................................... 56 
A - DISCRIMINATION ...................................................................................... 56 
B - LE MARIAGE FORCE ................................................................................. 57 

§3 – COUTUME, FREIN AU DEVELOPPEMENT ................................................... 59 
I- ANALPHABETISATION ................................................................................ 60 
II - DANS LE DOMAINE DU TRAVAIL .......................................................... 60 

III - UTILISATION DES MARABOUTS ................................................................... 61 
A-DEFINITION ET GENERALITE DES OMBIASA ET KATIBO ................. 61 



 78

B-OMBIASA ET KATIBO COMME FLAMBEAU DU VILLAGE ................. 62 
CHAPITRE II- NOUVEAUX PROBLEMES ENGENDRES PAR LE DROIT POSITIF 
MALAGASY ....................................................................................................................... 63 

SECTION 1-CONTRADICTION DE LA LOI ET DE LA COUTUME ........................ 63 

§1- UTILISATION DU TANGUIN ............................................................................ 63 
I - MECONNAISSANCE DE LA LOI .................................................................... 64 
II - VALEUR MORALE DU TANGUIN ................................................................ 65 

§2 - PROBLEME DU TANGUIN ET DU FOTRANGEGNY .................................... 65 
I-PROBLEME DU TANGUIN ................................................................................ 65 

A – DEFAUT DE VALEUR JURIDIQUE .......................................................... 66 
B-ABSENCE DE PREUVE SCIENTIFIQUE ..................................................... 66 

II - PROBLEME DU FOTRANGEGNY ................................................................... 67 
SECTION 2 : UTILISATION DU DINA ........................................................................ 68 

§1 - DINA ET DROIT POSITIF .................................................................................. 68 
I - HISTORIQUE ..................................................................................................... 68 
II - EVOLUTION DU DINA ................................................................................... 68 

§2 - LES IMPACTS DU DINA ................................................................................... 70 
I - IMMOBILISME .................................................................................................. 70 

A-CAUSES .......................................................................................................... 70 
B - CONSEQUENCES ........................................................................................ 71 

II-PERSISTANCE DE HARIA ............................................................................... 71 
A-LA NOTION GENERALE DE HARIA ........................................................... 71 
B - EFFETS DE HARIA ...................................................................................... 72 

CONCLUSION ........................................................................................................................ 73 
 




