
 

MINISTERE DE L’EDUCATION NATIONALE 
ET DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE 

-----=====----- 
UNIVERSITE DE TOAMASINA 

-----=====----- 
FACULTE DES LETTRES & SCIENCES 

HUMAINES 
-----=====----- 

DEPARTEMENT DE PHILOSOPHIE 
-----=====----- 

Universite
oamasina

 

 

 

 
 

ANALYSE 
DE LA CIRCONCISION 

CHEZ LES BETSIMISARAKA 
DE LA REGION D’ANTALAHA 

  

 
 

 
 
 

Mémoire de maîtrise 
 

présenté et soutenu par Mlle ROKIA 

 

 
Sous la direction de 

 
Monsieur Antoine RAZAFITSIAMIDY 

Maître de Conférences 
 
 
 

18 Décembre 2006 

 

 
ANNEE UNIVERSITAIRE 2006 



 

 

 

 

 

 

REMERCIEMENTS 
 

A notre Directeur de recherches, Monsieur 
RAZAFITSIAMIDY Antoine, Maître de conférences à 
l’Université de Toamasina, 

Aussi nombreuses que soient ses préoccupations, il 
nous a fait le grand honneur d’avoir bien voulu diriger ce 
travail. Sa compétence et sa compréhension nous ont permis 
de surmonter les difficultés que nous avons rencontrées tout 
au long de ce travail. 

Les observations et les critiques qu’il a faites sur cette 
étude l’ont beaucoup améliorée. 

Qu’il trouve ici l’assurance de notre respectueuse 
gratitude. 

A tous nos enseignants à l’Université de Toamasina 
(Faculté des Lettres et Sciences Humaines), qui ont déployé 
tant d’efforts pour nous apprendre à aimer la philosophie et 
l’art de penser. 

Nous tenons enfin à remercier nos parents ainsi que 
l’ensemble de nos proches pour leur soutien moral et financier 
ainsi que pour leurs encouragements tout au long de notre 
travail. 

 

L’étudiante, 

 

Mlle ROKIA 



=3= 

LISTE DES INFORMATEURS 

 
 

N° 

 

Nom et Prénoms 

 

Age 

 

Sexe

1 

 

Résidence 

 

Profession 

 

Appartenance 

religieuse 

 

Date d’entretien 

        

1 Victorine 55 F Antalaha Ménagère Sans religion 28/06/04 

2 François 35 M Antalaha Vendeur Catholique 28/06/04 

3 Prosy 48 M Antalaha Commerçant Protestant 28/06/04 

4 Léonard Betalata 48 M Antalaha Commissionnaire Sans religion 15/07/04 

5 Tsaravelo Jacquot 38 M Antalaha Commissionnaire Sans religion 15/07/04 

6 Bruno Tatiana 47 M Antalaha Releveur Sans religion 15/07/04 

7 Bisidiny 56 M Valambanina Chef de tombeau Religion traditionnelle 10/11/04 

8 Be Zo 57 F Valambanina Cultivatrice Religion traditionnelle 10/11/04 

9 Fostin Be 58 M Antsinjomiseky Cultivateur Religion traditionnelle 10/11/04 

10 Befotsy Adelin 23 M Antalaha Elève de classe de 4° Sans religion 05/01/05 

11 Kapita 33 F Ambodikakazo Tresseuse Catholique 12/01/05 

12 Intsay 60 M Ambodikakazo Cultivateur Catholique 12/01/05 

13 Bezely Samson 40 M Ambodipont Commissionnaire Rhema 15/01/05 

14 Beandalana 70 M Ambohitsara Moasy religion traditionnelle 20/03/05 

15 Tabavy 45 F Antsahanandrian

a 

Cultivatrice Catholique 20/03/05 

16 Horace François 95 M Antalaha Maire retraité Catholique 15/07/04 

17 Basolo 58 M Antsinjomiseky Cultivateur Religion traditionnelle 10/11/04 

 

                                       
1 Sexe : M = masculin ; F = féminin. 



 

 
 
 
 

INTRODUCTION 



= 5 = 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Depuis la nuit des temps, la circoncision a existé. Selon la Bible1, 
c’est Abraham qui a été le premier homme circoncis dans le monde. C’est 
à cause de lui que la circoncision est pratiquée dans le monde. A 
Madagascar, beaucoup de recherches ont été consacrées à la circoncision, 
mais à notre connaissance, aucune étude n’a été faite de cette cérémonie 
pour la réalaha.é de la partie sud-est de la province autonome 
d’Antsiranana (anciennement Diego-Suarez). Nous avons donc pensé 
combler ce manque en nous consacrant dans ce modeste travail, à l’analyse 
de la circoncision betsimisaraka dans la région d’Antalaha. 

Les jeunes d’aujourd’hui ne connaissent nullement le sens et les 
valeurs de ce rite. Nous proposons cette analyse pour essayer de mettre en 
lumière les valeurs morales, philosophiques et religieuses de cette 
cérémonie. Nous faisons donc cette analyse à travers des documents 
recueillis sur le terrain et bien évidemment à travers différents livres. 

L’étude que nous faisons ici est le résultat d’une réflexion sur des 
enquêtes faites dans la communauté villageoise d’Antalaha. Puisque 
Antalaha est notre terrain d’étude, nous sommes obligée d’écrire les termes 

                                       
1 La Sainte Bible, traduite en français sous la direction de l’Ecole Biblique de Jérusalem, livre de la 

Genèse, XVII, 10 et suivants 



= 6 = 

betsimisaraka de cette région dans le but de garder fidèlement les paroles 
de nos interlocuteurs. 

Nous avons fait des recherches en nous adressant à des 
informateurs privilégiés. D’ailleurs, nous avons déjà présenté l’ébauche de 
ce travail en 2001, dans le cadre d’un mini-mémoire de 26 pages en 
deuxième année de philosophie du premier cycle universitaire de 
Toamasina. 

Après cet essai, nous avons repris notre étude en approfondissant le 
sens et les valeurs de ce rite, en étudiant les différents signes et symboles 
dans leurs fonctions culturelles. 

Dans cette analyse, nous avons pris en considération le message 
caché, les valeurs et les vérités anthropologiques et religieuses de la 
circoncision. Du point de vue de l’orientation théorique, nous nous 
sommes inspirée de l’initiation à la méthodologie de recherches concernant 
les recherches sur terrain. En outre, nous avons fait ce travail pour attirer 
l’attention de nos lecteurs sur l’objet, l’intérêt, l’origine et le plan de cette 
étude. 

Dans ce travail, nous visons à porter à la connaissance de toutes les 
cultures betsimisaraka en particulier celle de la région d’Antalaha, au sein 
de la culture malgache. Dans le cadre précis que nous avons abordé, cette 
étude pourrait donner une certaine idée à tous ceux qui sont en quête d’une 
connaissance se rapprochant de mieux en mieux de la réalité malgache. En 
tout cas, il y a toujours des points ou des séquences rituelles qui 
distinguent chaque région, quoique les divers groupes du peuple malgache 
pratiquent une même liturgie traditionnelle. Nous pensons que l’étude des 
particularités régionales nous conduira à faire ressortir davantage les 
valeurs traditionnelles nationales. 

Prendre la circoncision, en effet, c’est prendre une liturgie des plus 
significatives qui permet de comprendre les valeurs cardinales des 
Betsimisaraka. Quant à l’origine de ces recherches, elles relèvent d’une 
réflexion procédant d’un lien menant à un rapport entre le rite chrétien et 
le rite traditionnel betsimisaraka de la circoncision. Ainsi, il convient de 



= 7 = 

souligner que le rapport de la pratique chrétienne et la circoncision est une 
sorte de baptême fait à tout enfant mâle. 

La problématique est alors de savoir : “Comment les Betsimisaraka 
d’Antalaha procèdent-ils à ce baptême ? Et est-il vraiment nécessaire dans 
la vie d’un homme de pratiquer la circoncision  ? Afin de bien expliciter 
ces problématiques, nous avons subdivisé ce travail en trois grandes 
parties essentielles. 

Dans la première partie, nous présenterons le cadre d’Antalaha, le 
terrain de notre étude, sur le plan géographique, historique et socio-
culturel. 

Dans la deuxième partie, nous décrirons la circoncision depuis son 
stade de préparation jusqu’à sa clôture, conformément à l’organisation 
rituelle de cette cérémonie. Cette cérémonie est, en effet, le fruit d’une 
mûre réflexion sur le groupe betsimisaraka inséré dans un milieu 
géographique bien déterminé et uni par une tradition commune1.Cette 
deuxième partie nous permet de comprendre la sacralité de ce baptême qui 
met en évidence une procédure de l’invocation sacrée que procure la 
société betsimisaraka. 

Certes, cette étude descriptive sous-entend déjà l’esquisse de 
l’explication de la problématique, mais du fait que cette division est 
purement descriptive, cette explication sera insuffisante. La partie suivante 
la complétera. 

Dans la troisième partie, nous élargirons le champ de notre analyse 
en essayant de donner des réflexions philosophiques sur la circoncision. 
Nous essayerons aussi de dégager le sens et les valeurs de la circoncision, 
ainsi que ceux du rituel des signes et symboles relatifs à cette cérémonie. 

Ensuite, nous définirons la circoncision comme non seulement la 
fête des humains en prière, mais aussi un office auquel participent divers 

                                       
1 Cf. RAKOTONIARY, Le Fandrangitanaombelà (la circoncision)   sens et valeurs chez les Sihanaka, 

p. 10. 



= 8 = 

éléments du cosmos. La fraternité universelle se dessine nettement durant 
ce rite. 

Enfin, nous essayerons de donner une vision globale de la 
problématique qui nous a permis de rapprocher l’étude de la circoncision 
avec quelques rites malgaches similaires, de certains courants de pensée de 
la Grèce antique et de tout le reste du monde. Il y a aussi des notions 
d’équivalences et de différences dans la complémentarité qui termineront 
cette partie. 

La conclusion résumera le contenu essentiel de ce travail. Elle nous 
ouvrira le côté négatif de cette liturgie traditionnelle betsimisaraka afin de 
mettre en lumière son côté positif. En bref, elle ouvre une perspective sur 
l’avenir de la culture malgache et le changement inéluctable du visage du 
monde. 



 

 
 
 
 

PREMIERE PARTIE 
 

PRESENTATION DU CADRE 
D’ANTALAHA, TERRAIN D’ETUDE 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CHAPITRE I 

 

SITUATION GEOGRAPHIQUE 

 

La pratique de la circoncision est un rite traditionnel malgache. Les 
Betsimisaraka de la région d’Antalaha donnent une importance capitale à 
cette cérémonie, puisqu’elle confère aux jeunes garçons leur vrai statut 
d’homme accompli. Mais avant d’analyser cette cérémonie, nous allons 
d’abord faire connaissance avec ce groupe betsimisaraka dans la région 
d’Antalaha qui est parmi la grande famille malgache. 

Antalaha est un district situé à l’extrême sud de la province 
autonome d’Antsiranana (Madagascar), dans la région de SAVA 
(Sambava, Antalaha, Vohémar, Andapa). Il s’étend sur plus de 200 km le 
long du littoral nord-est de l’île et a une superficie de 6 573 km21. Il est 
limité au nord par le district de Sambava, à l’ouest par le district d’Andapa, 
au sud par celui de Maroantsetra et à l’est par l’océan Indien. 

                                       
1 D’après un document recueilli auprès de l’ancien préfet de région Maso Marcelin, concernant le 

Document de Stratégie de Développement du district d’Antalaha. 



= 11 = 

LOCALISATION ET CARTE 
DU DISTRICT 
D’ANTALAHA1

 

                                       
1 RAJEMISA-RAOLISON (Régis), Dictionnaire historique et géographique de Madagascar, pp. 73-74. 
 



= 12 = 

Le découpage administratif actuel organise le district d’Antalaha en 
une circonscription de 16 communes regroupant 137 fokontany 
(quartiers)1. 

La région d’Antalaha a quelques montagnes de 5 à 200 mètres 
d’altitude sur le littoral et de 400 à 900 mètres dans la zone montagneuse2. 

Le climat dans cette région est de type tropical avec un été chaud 
(d’octobre à avril) et un hiver moins rigoureux, le reste de la période. Le 
vent alizé souffle presque toute l’année. Enfin, la température varie entre 
24° C et 28° C.3 

La population de cette région est cosmopolite à majorité 
betsimisaraka. Elle compte 277 641 habitants4. 

Les gens d’Antalaha cultivent des plantes d’exportation comme le 
vanillier, le giroflier et le caféier. Mais parmi ces trois cultures, c’est celle 
du vanillier qui occupe la plus grande place, parce que la vanille est l’un 
des produits le plus répandu dans la partie nord-est malgache, et procure 
aussi beaucoup de devises pour notre pays. 

Antalaha, par son climat de type tropical, est favorable pour la 
culture du vanillier et avec une qualité de goût exceptionnelle. C’est 
pourquoi Antalaha détient le titre de capitale mondiale de la vanille. Son 
rendement atteint 6 à 8 000 tonnes par an5. 

Par contre, la production de café varie entre 3 et 4 000 tonnes par 
an6. Vu le bas prix du girofle et du café, les gens ne s’intéressent pas 
vraiment à ces cultures, mais ils les font pour leurs besoins personnels. 

Puisqu’Antalaha a un climatologie de type tropical, toutes les 
cultures tropicales sont favorables dans cette région, alors les gens ne 
cultivent pas seulement le vanillier, le giroflier et le caféier, mais ils 
cultivent aussi le riz et des arbres fruitiers comme le letchi, l’ananas, le 
manguier, le bananier, etc. 

                                       
1 Document polycopié de la Stratégie de développement de la ville d’Antalaha (M. Maso Marcelin). 
2 Source : M. Maso Marcelin, ancien chef de district d’Antalaha. 
3 Ibidem. 
4 Source : Commune Urbaine d’Antalaha, en 2004. 
5 Ibidem. 
6 Ibidem. 



= 13 = 

La production de letchi est très abondante dans cette localité, mais 
le problème est le manque de débouché à l’extérieur, ce n'est pas comme à 
Toamasina. Quant à la culture d’ananas, elle est très propice dans la 
région, la production est très abondante et de très bon goût. Le problème 
reste le même que celui du letchi : l’absence de débouché. 

La riziculture ne connaît qu’un faible rendement, atteignant à peine 
1,1 tonne à l’hectare1. Antalaha, par nature, a beaucoup de potentialités 
avec son climat humide, ses sites favorables aux activités touristiques, 
comme l’ouverture du Parc National de Masoala2. 

Mais l’identité d’un peuple ne se limite pas seulement à ses modes 
culturels ni à sa civilisation, mais elle embrasse également son histoire. 

                                       
1 Commune Urbaine d’Antalaha, en 2004. 
2 Source : Maso Marcelin ancien préfet de région, Document de Stratégie de Développement du 

district d’Antalaha. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CHAPITRE II 

 

LE CONTEXTE HISTORIQUE 

 

Beaucoup de recherches ont été consacrées à l’origine d’Antalaha. 
Mais aucun historien ou géographe malgache n’a fait connaître d’une 
manière précise le sens ou les raisons de cette appellation. 

 

I.- SELON LA LEGENDE 

 

Selon la légende ou le lovan-tsofina transmis de bouche à oreilles, 
de génération en génération, l’ancien village d’Antalaha a été un endroit 
où se concentraient et habitaient des pêcheurs en mer. 

Ceux de la partie nord ou sud de l’île avaient quitté leurs régions 
sans être accompagnés de leurs femmes ni de leurs enfants, dans le but de 
profiter de cette mer d’Antalaha, riche en ressources halieutiques (poissons 
et autres). Et c’est la raison pour laquelle, Antalaha était surtout 



= 15 = 

peuplé d’hommes. Avec cette prédominance des personnes du sexe 
masculin, la ville a été dénommée Tanandehilahy (littéralement, village 
d’hommes). Ce nom a évolué par l’ajout du préfixe an- qui signifie venant 
de et Antanandehilahy ou Antanandahy est devenu successivement 
Antalahy et finalement Antalaha parce que l’”y” final est muet en 
malgache. 

 

II.- SELON D’AUTRES RECITS 

 

D’après d’autres récits, à l’origine, sur le bord de la rivière 
Antalaha, qui passe sous le pont Marie-Jeanne (Ankoalabe) et qui se jette à 
la mer au sud du port actuel, à peu près à 200 mètres de la plage, existaient 
deux arbres de la variété qui s’appelle Antaka, dont l’un mâle (Antaka 
lahy) et l’autre femelle (Antaka vavy). 

Ces deux arbres servaient de lieu sacré aux populations des villages 
environnants pour leurs offrandes et leurs vœux à l’endroit de leurs 
ancêtres. 

Au fil des années, ceux qui fréquentaient les lieux se sont rendus 
compte que seul l’un des deux arbres exauçait leurs vœux, à savoir 
l’ Antaka lahy, le mâle, et l’autre, la femelle, (Antaka vavy), ne leur 
accordait pas grand-chose. Peu à peu, ils se sont détournés de l’Antaka 
vavy pour ne considérer que l’Antaka lahy. La prière faite devant l’Antaka 
vavy était bâclée, contrairement à celle adressée devant l’ Antaka lahy. 

Finalement, l’Antaka vavy mourut, et il n’y avait plus que l’Antaka 
lahy. Il était le plus grand arbre des alentours, les marins et les pêcheurs 
qui voulaient se diriger ou s’approcher de la ville en faisaient comme un 
repère. Et c’est à cause de cet arbre que la ville a été dénommée Antalaha. 

 



= 16 = 

III.- SELON D’AUTRES VERSIONS 

 

A.- PREMIERE VERSION 

 

Vers la fin du 18e siècle, il y avait des vagues successives de 
migrations internes. Il est possible de situer ces vagues de migrations à la 
suite de la décadence de ce qu’on a appelé le royaume betsimisaraka (au 
temps de Ramaromanompo). Les migrants venant de Maroantsetra 
voyaient l’arbre Antaka alors qu’ils fuyaient la guerre, et en fin de compte, 
ils finirent par faire de cet arbre quelque chose de sacré1. 

Les migrations des populations avaient comme slogan : “Handeha 
hitalaho” (aller demander la bénédiction) pour honorer l’arbre Antaka. 
“Andeha hitalaho” signifie demander une bénédiction à Dieu et aux 
ancêtres. En effet, les gens venant de Maroantsetra ou d’autres régions 
voisines, pour aller à Sambava à pied, étaient obligés de demander la 
bénédiction à Dieu et aux ancêtres lorsqu’ils prenaient la route bordant la 
mer, c’est-à-dire, la rue à partir de la douane jusqu’à la rue de 
l’Indépendance. Selon l’un de nos informateurs, c’était en face de 
Standardisation, rue de Lyon actuelle, que le rite a été effectué. 

Une fois la cérémonie terminée, ils continuaient leur route pour 
Sambava. Dès lors, quand quelqu’un demandait : “Où allez-vous ?” Ils 
répondaient Andeha hitalaho. Et à la longue, le mot a changé et hitalaho 
est devenu Antalaha2. 

 

                                       
1 Source : M. Horace François, premier Malagasy, adjoint au Maire de la ville, en 1960. 
2 Source : Commune Urbaine d’Antalaha. 



= 17 = 

B.- DEUXIEME VERSION 

 

D’autres personnes disent aussi qu’Antalaha est le nom donné par 
les anciens à une petite rivière qui traverse la moitié de la ville et se jette 
dans la mer. L’embouchure s’appelle Ambinanin’Antalaha et de ce fait, les 
passants ou les visiteurs ont nommé cette ville Antalaha. 

On n’a pas beaucoup entendu parler de l’histoire des rois 
d’Antalaha, c’est-à-dire des rois ou des reines qui habitaient dans cette 
zone. Quels rois se succédèrent-ils au trône dans cette région ou dans cette 
ville ? On n’en sait pas grand-chose. Ce qui est sûr, c’est que Radama I 
avait visité la région dans le but de faire des razzias (des guerres et des 
captures).  

A ce propos, Hubert Deschamps écrit : 

 

“Ses soldats ravagèrent la région de Titingue. 
Transporté par une frégate anglaise à la baie d’Antongil, il 
occupa ensuite Vohémar, où il laissa une garnison et 
parcourut le pays Antakarana” 1. 

 

Il y a un village dit Antsahanandriana, environ à 20 km à l’ouest de 
la ville d’Antalaha. Malheureusement, on ne sait pas qui est le nom du roi 
ou des rois à l’origine de ce nom Antsahanandriana.  

 

“Jusqu’à nos jours, dans certaines contrées du village, 
on voit des morceaux de céramique, des vases et des 
marmites fabriqués en argile et qui ont été utilisés par les 
rois et leur peuple2“.

                                       
1 Hubert DESCHAMPS, Histoire de Madagascar, p. 158. 
2 Source : Mme Tabavy, une dame qui habite à Antsahanandriana. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CHAPITRE III 

 

LE CONTEXTE SOCIO-CULTUREL 

 

L’histoire de l’origine d’Antalaha nous conduit à savoir ses 
coutumes, ses traditions et ses mœurs transmises par les ancêtres à leurs 
descendants. Comme nous l’avons déjà dit, la vie des hommes ne se sépare 
point de la croyance. Ils croyaient à l’existence de Dieu. Ils adressaient 
leurs prières par l’intermédiaire des tromba (personnes possédées), des 
razana (ancêtres), et des kalanoro (génies forestiers) qui ont des pouvoirs 
merveilleux. Cela veut dire qu’avant de faire telle ou telle chose, il faut se 
référer aux tromba, aux kalanoro ou aux razana pour faire la prière et 
respecter les règles traditionnelles, comme par exemple au mariage, à la 
naissance, à la coupe des cheveux, à la mort, au famadihana (exhumation) 
ou au tsaboraha (cérémonie) 

 



= 19 = 

I.- LE MARIAGE 

Dans le mariage, il y a ce qu’on appelle orim-bato (fondement du 
mariage traditionnel), ce mot traduit le mariage traditionnel qu’on ne 
légalise ni à l’église ni à la mairie. Il se conclut simplement avec une 
grande cérémonie, au milieu de la grande famille. Lorsque la fête est 
terminée, les invités vont faire le cortège jusqu’au foyer de l’homme qui a 
demandé la main de la jeune fille. C’est à partir de ce moment-là que le 
frère de la jeune fille a le droit de venir avec sa sœur pour voir l’endroit où 
elle va habiter, puis pour passer quelque temps afin de parer à la nostalgie. 

 

II.- LA NAISSANCE 

 

Quant à la naissance, la mère du nouveau-né doit être recouverte 
d’un drap et ne peut pas sortir de la maison pendant quelques jours, voire 
même quelques mois. C’est cela que les gens appellent mifana (se tenir au 
chaud) ou encore mafiampatafia (rester près du foyer). 

Pendant ce temps, on fait cuire le repas de la femme qui a accouché, 
avec des feuilles de lingoza (plante Afromumum angustifolium). Il s’agit 
du riz cuit enveloppé avec des feuilles de lingoza, de bananier ou de 
ravinala. Cela s’appelle ahandro sarona. 

Pendant ce temps, plus précisément pour les Betsimisaraka 
Ranginaly1, la mère du nouveau-né doit être plongée dans l’eau du lac 
pour le bain. Elle ne peut pas utiliser de l’eau chaude, parce que la 
coutume des gens de Ranginaly ne fait pas usage de l’eau chaude. Il est 
interdit pour les Ranginaly de pratiquer l’eau chaude car elle sert à cuire 
les aliments. 

                                       
1 Ce sont des Betsimisaraka qui pratiquent souvent le bain à l’eau froide. 
 



= 20 = 

Les Ranginaly forment, en effet, un clan betsimisaraka. Ils utilisent 
beaucoup l’eau froide quand ils font quelque chose, comme par exemple à 
la naissance ou à la circoncision. Les Ranginaly sont donc des personnes 
qui s’enveloppent toujours de froid. Par tradition, les Ranginaly, 
lorsqu’une mère vient d’accoucher son bébé, ils disent : “Mazahoa 
fangatsiahatsiahana hatrany !” (Littéralement cela signifie : “Ayez 
toujours de la fraîcheur !”). Cela veut dire que la mère du nouveau-né a 
toujours besoin du froid et elle croit qu’une blessure ne guérit que par le 
biais du refroidissement. La non-pratique de ce genre de chose peut 
conduire la femme en question à faire de l’hémorragie à cause de la 
transgression du fady (tabou), car pour les Ranginaly, l’utilisation de l’eau 
chaude peut brûler la plaie, car l’eau chaude cause, tout au moins, le retard 
de la guérison. 

 

III.- LA PREMIERE COUPE DES CHEVEUX (ALA VOLON-

JAZA) 

 

Dans la coutume betsimisaraka, il existe le ala volon-jaza (première 
coupe des cheveux). Pour pouvoir couper les cheveux d’un enfant, il faut 
d’abord suivre quelques règles comme par exemple : l’enfant doit 
connaître ce que c’est qu’une blessure et il doit avoir des dents de lait 
complètes. 

Les Betsimisaraka font une cérémonie lorsqu’ils coupent pour la 
première fois les cheveux de leurs enfants. C’est un premier pas de l’enfant 
dans sa vie après sa naissance d’avoir une première coupe des cheveux. 

Avant de couper les cheveux, l’enfant doit participer au joro fafy 
rano (bénédiction des parents). C’est après seulement qu’on coupe ses 
cheveux. 

Au moment de la coupe des cheveux, si l’enfant est un garçon, c’est 
à ce moment-là qu’il jette son masque de fille parce que, avant cet 
événement, on lui tresse les cheveux. 



= 21 = 

Les cheveux coupés ne peuvent pas être jetés n’importe où, mais ils 
doivent être jetés à la mer, dans une rivière ou bien mis au pied d’un arbre, 
pour avoir la connaissance du refroidissement. 

Ensuite, l’enfant en question doit être vêtu de nouveau avec des 
vêtements propres, et en même temps, on lui donne de l’argent pour 
l’encourager. 

 

IV.- LA MORT 

 

Quand il y a un mort, il faut attendre un ou deux jours avant de 
faire l’inhumation. En général, on tue des bœufs, mais il y a des pauvres 
qui n’en ont pas. On achète seulement de la viande au marché, après on fait 
cuire du riz. Pendant la nuit, on sert du café, du thé et des boissons de 
différentes sortes, puis, les membres de la famille concernée désignent un 
homme pour faire un petit discours. C’est ce qu’ils appellent le rasa 
volafia (discours, partage de la parole). C’est pour dire aux gens le 
programme de l’enterrement. 

A chaque enterrement, on fait toujours le hozona (malédiction, 
imprécation) qui sépare définitivement le mort des vivants. Après le 
hozona, la famille de ce défunt met une pièce de monnaie dans le cercueil 
et puis on recouvre le cercueil pour le transporter au cimetière. 

Trois ou cinq ans après la mort, on fait le famadihana 
(exhumation). A l’exhumation, on tue des bœufs, comme dans toutes les 
cérémonies rituelles. On fait cela pour honorer les ancêtres. Les 
membres de la famille organisent un tsimandrimandry (veillée), durant 
lequel on exécute des danses et des chansons folkloriques, c’est-à-dire 
des chansons accompagnées de danses traditionnelles et que les  

Betsimisaraka d’Antalaha appellent hosiky (chansons) et tsinjaka (danses). 

Un ou deux jours avant la cérémonie du famadihana, quelques 
membres de la famille vont déposer des lamba (vêtements) au cimetière et 



= 22 = 

cela s’appelle mafiati-damba amin-drazana (donner des vêtements aux 
ancêtres). On fait donc ce geste parce que les Malgaches croient qu’il y a 
encore une autre vie et cela nous révèle que le jour du famadihana, tous les 
défunts du même ancêtre font aussi la fête lors de laquelle on leur donne 
des vêtements avant la cérémonie, car si le défunt n’a pas de vêtements, il 
ne peut pas participer à la fête, comme s’il n’a pas été invité. En plus de 
cela, on va au cimetière avant la cérémonie pour dire aux ancêtres, aux 
grands-parents ancestraux, qu’il y aura une cérémonie de famadihana 
organisée par telle famille et aussi pour transmettre une invitation aux 
ancêtres. 

Le jour du famadihana, on déterre le défunt, on l’enveloppe d’un 
linceul neuf et parfois on le transporte à la maison des vivants, avant de le 
retourner ensuite au cimetière ou de le rapatrier dans sa région natale. 

Une ou deux semaines après l’installation définitive des ossements 
qui viennent d’être ramassés, il faut accomplir le rasaharena qui consiste à 
donner la part de richesses au défunt. 

A la pratique du rasaharena, il est obligatoire de tuer un bœuf 
parce que c’est par cela qu’on donne sa part d’héritage. Ensuite, c’est 
grâce à l’importance du bœuf dans la vie des Malgaches que le défunt 
continuera sa vie dans l’éternité avec sa part d’héritage, et aussi pour 
pouvoir couper directement sa vie avec les vivants. 

Cela signifie qu’on donne la part d’héritage au mort pour qu’il 
puisse en jouir. Platon parle de l’immortalité de l’âme ou encore de la 
philosophie comme une manière d’apprendre à mourir1. C’est qu’il croit 
que la destinée humaine ne relève pas seulement de la vie terrestre mais 
continue dans une autre vie éternelle, une vie dans l’au-delà. 

Les Betsimisaraka croient aussi à la continuité de la vie dans l’au-
delà. Et c’est cela qu’ils expriment par le rasaharena, car là-bas, on 
cultive, on élève quelque chose et que son travail continue exactement 

                                       
1 Cf. PLATON, Phèdre, le Phédon,. 



= 23 = 

comme ici-bas. Et c’est pour cette raison que les Betsimisaraka donnent la 
part d’héritage au défunt. 

Souvent, les gens d’Antalaha pratiquent la circoncision qui est un 
rite traditionnel pratiqué par la plupart des Malgaches. Chez les 
Betsimisaraka de la région d’Antalaha, la circoncision se fait sans 
l’utilisation obligatoire d’un bœuf. 

Mais pour éclaircir notre explication, nous allons voir cela dans la 
deuxième partie de notre travail, une description de la circoncision depuis 
son stade de préparation jusqu’à sa clôture.



 

 

 
 

DEUXIEME PARTIE 
 

ETUDE DESCRIPTIVE 
DE LA CIRCONCISIO



 

 

 

 

 

 

 

 

 

CHAPITRE I 

 

LA PREPARATION DU RITE 

 

Comme toutes les cérémonies, le rite de la circoncision est un rite 
qui a besoin de temps de préparation pour pouvoir sauvegarder le bien de 
la société. Lisons à ce sujet un passage de Rakotoniary. Voici ce qu’il dit : 

 

 

“Six mois au moins avant le rite, […] le patriarche, 
[…] réunit les aînés de son lignage pour leur dire qu’il a 
l’intention d’organiser une circoncision. Sur avis favorable 
de ces derniers, il va chez les membres proches de sa 
famille. Il leur demande si leurs fils n’ont pas été retenus par 
quelque autre patriarche du lignage maternel. L’homme, 
affirme-t-il, a huit côtés et on ne se dispute jamais avec la 
vie (valo ila fiy öla ary ñy aifia tsy ifandroritana). […] 
Ensuite, il va chez les grands-parents des lignages maternels 
de ces garçons pour leur faire la même demande.  



= 26 = 

Il fait ce geste dans l’optique de sauvegarder le respect 
mutuel et le rapport de bon voisinage entre eux”1. 

 

A ce propos également, Jean-Jacques RABENIRINA ajoute 
justement : 

 

“La circoncision est un événement fatidique dans la 
vie de l’individu, elle ne doit pas être entreprise qu’avec le 
consentement et surtout la bénédiction des paternels et des 
maternels”2. 

 

Puis, un mois et demi avant le rite, les parents des garçons à 
circoncire se réunissent pour échanger des idées concernant les conditions 
de vie d’un homme. Cela touche surtout les dépenses à engager et la 
quantité de vivres nécessaires. 

Les hommes souhaitent toujours le bien dans tout ce qu’ils 
entreprennent, alors pour mener à bien la cérémonie, il faut consulter le 
mpimoasy (devin-guérisseur). 

 

I.- LA CONSULTATION DU MPIMOASY, MOASY OU 

OMBIASA POUR CHOISIR LE JOUR FASTE 

 

Souvent, la circoncision est faite pendant la saison froide de 
l’année, c’est-à-dire pendant la période d’hiver, de préférence au mois de 
juillet ou au mois d’août, à la période où les enfants sont en grandes 
vacances.  

                                       
1 Cf. RAKOTONIARY, Le Fandrangitanaombelà (la circoncision)   sens et valeurs chez les Sihanaka, 

pp. 21 - 22. 
2 Jean-Jacques RABENIRINA, Le rituel mobilisateur de la circoncision (savatsy ou cérémonie de 

circoncision chez les Antanosy de Soamanonga),“Organisation de la cérémonie, I.- Les 
préliminaires, B.- L’annonce ou le fampandrenesana”, p. 70. 



= 27 = 

 

“Pour cela, les gens préfèrent la pleine lune pour 
obtenir le rano vao (eau nouvelle) de la bénédiction de la 
prise de ranomahery (eau sacrée)” 1. 

 

Alors, les parents des garçons à circoncire vont consulter le moasy 
(devin-astrologue) pour demander le jour ou le destin favorable à la 
célébration de la cérémonie. 

 

1.- LE MOASY 

 

Tout d’abord, on va essayer de définir ce qu’est le moasy ou 
mpimoasy. Pour ce faire, empruntons un passage de Ludwig Munthe : 

 

“Du radical asi- (hasina, vertu, sacralité), le moasy 
est un homme du sacré, un devin, un prophète, un 
guérisseur. De l’arabe h°assa, savoir une chose avec 
certitude, connaître, alors par définition, le moasy est un 
homme sacré, équivalent à un prophète, qui connaît tout. Il 
joue aussi un rôle très important dans la vie de l’homme. Par 
la divination, le moasy interprète le sens des choses qui ont 
bel et bien un sens d’éloigner les hommes du mal, des 
maléfices des sorciers. 

Le moasy (devin-guérisseur) est un homme qui 
pratique le sikidy (art divinatoire) et par lequel, il interprète 
les songes et qui contient également les reflets des vintana 
(destins), lahatra (alignement), et anjara (part) de 
quelqu’un. Et par son sikidy même, le moasy fait  

                                       
1 Source de l’information : BASOLO, habitant du village d’Antsijomiseky, au nord d’Antalaha. 



= 28 = 

dépendre entièrement son activité de Dieu car quelle que soit 
l’activité de l’homme, seul Dieu propose”1. 

 

Alors à ce propos, Ludwig Munthe ajoute également : 

 

“Le système de caractères et de chiffres rendus ont 
aussi une fonction magique. Mais ce manuscrit souligne tout 
le temps que le résultat de leurs activités dépend entièrement 
de Dieu et des anges : na mety Zafiahary […] tous les 
hommes doivent craindre Dieu” 2. 

 

2.- LE VINTANA 

 

“Le vintana, en effet, est une des notions les plus 
fécondes de la vie religieuse malgache. Le mot vintana que 
les dictionnaires traduisent par destin, ou destinée, chance, 
bonne ou mauvaise, pour être complet, il faut ajouter le 
destin astrologique, qui est l’acceptation particulièrement 
utile pour ce qu’on va suivre” 3. 

 

Alors, par la connaissance du pouvoir manifeste d’une stupéfaction 
met en évidence le rôle du magicien, en ce sens, le moasy pratique à peu 
près la même chose que joue le magicien par le biais des perles magiques. 
Ces pratiques magiques ont pour but d’expulser le mal en le remplaçant 
par le bien. 

En ce sens, le moasy est un devin et un astrologue à la fois. Il 
connaît les jours fastes et néfastes. Par sa technique et ses connaissances, il 

                                       
1 Ludwig MUNTHE, La tradition écrite arabico-malgache, p. 9. 
2 Ibidem. 
3 Pascal LAHADY, Le culte betsimisaraka et son système symbolique, p. 57. 



= 29 = 

traduit facilement le sens et la valeur astrologique, c’est-à-dire les vintana 
ou le destin favorable à la cérémonie. 

Dans la cérémonie de la circoncision, le moasy doit être de même 
vintana que celui du responsable de l’organisation de la cérémonie ainsi 
que chaque enfant à circoncire, pour faciliter le travail du moasy d’enrayer 
toute contradiction pernicieuse éventuelle pouvant entraver la bonne 
marche des choses. 

Autrement dit, nous ne saurons prendre cela à la légère le destin qui 
est l’expression même de la volonté de Dieu, le Maître du ciel et de la 
terre. Mais les Betsimisaraka d’Antalaha, comme tous les autres 
Malgaches, peuvent bien, par le biais du moasy, changer le destin. Car il 
dispose du savoir nécessaire, c’est-à-dire, pour enrayer le jour néfaste, le 
devin-astrologue fait placer à anjoron-trano (au coin de la maison) 

 

“Une assiette contenant du betsimihilana (variété de 
nénuphar), de l’eau froide, deux perles manarim-bitana 
(perles jaunes oblongues qui rétablissent le destin), deux 
perles tsilaindoza (perles rouges sphériques : perle femelle 
que le malheur ne peut terrasser ; de forme oblongue : perle 
mâle) et deux perles manjakabenitany (perles cylindriques 
qui règnent en maître sur la terre)” 1. 

 

Nous voyons donc que les Betsimisaraka d’Antalaha vivent en 
symbiose avec la nature et tout cela nous montre clairement la place 
prépondérante qu’occupe le moasy dans la vie des hommes en général et 
surtout au cours de la circoncision. 

Le moasy joue un rôle très important dans la vie des hommes, un 
rôle beaucoup plus important qu’on ne le croit communément. Censé être 
le maître des destins, il est donc l’homme qui a des dons particuliers, c’est-

                                       
1 RAKOTONIARY, Le fandrangitanaombelà (la circoncision) : sens et valeurs chez les Sihanaka, 

p. 25. 



= 30 = 

à-dire qu’il connaît tout et il est capable d’entrevoir les conséquences 
néfastes pouvant être entraînées par le jour qu’il indique à l’organisateur 
du rite. 

Cela signifie également que le moasy est capable d’empêcher 
l’apparition des conséquences néfastes. Et on peut dire que cela crée une 
habitude pour les Malgaches de consulter souvent, sinon toujours, les 
moasy avant de faire quelque chose parce que : 

 

“L’astrologue, dit Jacques Rabemananjara, est le 
voyant des choses cachées, il a la faculté d’écouter le 
murmure confidentiel des astres et la respiration de la terre 
qui ne cesse de nous interpeller” 1. 

 

Alors, si le devin-astrologue connaît le jour favorable au rite 
proposé, le patriarche réunit de nouveau toute la famille pour lui dire la 
bonne nouvelle et pour lui signaler de se préparer. 

 

II.- LES ELEMENTS NECESSAIRES 

 

1.- LE BETSA 

 

Le betsa est une boisson fermentée fabriquée avec du jus de canne à 
sucre ou du miel. Autrement dit, le betsa s’obtient avec du jus de canne à 
sucre ou du miel mélangé avec du bilaha2. 

                                       
1 Jacques RABEMANANJARA, cité par RAKOTONIARY, Le fandrangitanaombelà (la circoncision)   

sens et valeurs chez les Sihanaka, p. 26. 
2 Bilaha : écorce de bois pour aider spécialement la fermentation du betsa. 



= 31 = 

Le betsa ou bière de canne à sucre est la “boisson nationale” des 
Betsimisaraka. On le boit au cours de toutes les réunions, lors des travaux 
et surtout pendant les sacrifices aux ancêtres. Il est alors un moyen de 
communion entre les morts et les vivants. 

Dans la fabrication du betsa, les gens prennent des bidons et des 
dames-jeannes pour la préparation. Ils versent maintenant le jus de canne à 
sucre ou du miel dans les récipients bien propres, puis ils le mélangent 
avec du bilaha qui sert pour aider le jus à fermenter, et on recouvre après. 
Ils attendent quelques jours pour le servir. 

On utilise cette boisson pour pouvoir mettre en valeur la cérémonie 
par un repas communiel, entre les hommes et les dieux. En ce sens, le 
betsa peut être appelé toa-drazana (alcool des ancêtres). Et c’est pourquoi 
les hommes l’utilisent souvent lors de la cérémonie pour pouvoir accéder 
au monde du sacré. 

Dans la fabrication du betsa, c’est la quantité qui importe plus que 
la qualité. Dans la pratique religieuse traditionnelle, les Betsimisaraka de 
la région d’Antalaha utilisent le jus de canne à sucre. Cette boisson est 
devenue très utile sinon nécessaire et indispensable aux yeux des 
Betsimisaraka parce qu’elle peut être utilisée lors des différents joro. C’est 
ainsi que Fulgence Fanony confirme  

 

qu’“il est impensable pour un paysan de supprimer 
cette boisson favorisant les liens entre les membres du 
village au cours des travaux communs, et les mettant en 
communion avec les ancêtres au cours des cérémonies 
religieuses” 1. 

 

Mais signalons que dans une cérémonie de ce genre, on peut quand 
même utiliser d’autres boissons alcooliques comme le vin, le rhum, ayant 
la même valeur que le betsa. 
                                       
1 Fulgence FANONY, Fasina. Dynamisme social et recours à la tradition, pp. 250 - 251. 



= 32 = 

Nous ne pouvons pas nous arrêter à la fabrication du betsa, mais 
nous allons aussi assister à la réalisation de la maison qui s’appelle 
langara. 

 

2.- LE LANGARA 

 

Le mot langara vient du mot français hangar mais malgachisé. Il 
veut dire un grand abri servant à divers usages. C’est une grande maison 
couverte mais sans dallage où se déroule le tsimandrimandry (veillée) et 
où tout le monde peut entrer. 

Cet abri doit être construit tout près du tranobe (grande case, case 
commune du clan), généralement tenu par les zanaky ny lahy (les fils des 
paternels). 

Le tranobe dont on parle est synonyme de la maison principale 
d’une famille. C’est dans cette maison que le circonciseur coupera les 
prépuces des enfants, et c’est par la porte vers le langara que l’oncle 
maternel sort avec son neveu circoncis et que tout le monde attend pour le 
féliciter. 

Cet abri qui s’appelle langara est construit tout simplement pour la 
cérémonie du tsimandrimandry. Il doit être construit avec “des matériaux 
nouvellement confectionnés et spécialement avec des feuilles vertes pour 
le toit”1, mais sans dallage. 

Il existe cependant des nattes pour s’asseoir et au milieu de la salle, 
il y a des planches réservées pour le totodia (danse traditionnelle). Cela 
veut dire que les gens ou les assistants qui s’assoient sur les nattes 
applaudissent et quelques personnes dansent le totodia sur les planches qui 
se situent au milieu de la pièce. 

                                       
1 Pascal LAHADY, Le culte betsimisaraka et son système symbolique, p. 68. 



= 33 = 

Nous ne nous arrêterons pas à la construction du langara, mais 
nous devons accéder à la recherche des outils de puisage de l’eau sacrée : 
le ranomahery. 

 

3.- LES VOLON-DRANO (BAMBOUS DE PUISAGE 

TRADITIONNEL) 

 

Quant à la recherche des bambous de puisage de l’eau sacrée, il 
s’agit d’hommes qui ont encore leurs père et mère en vie. Ce sont eux qui 
doivent chercher les instruments de puisage. Ces objets doivent être des 
bambous sary ambana (comme des jumeaux). Dans ce cas-là, les 
chercheurs doivent avoir deux sortes de bambous différents de même type. 
Leur longueur est à peu près égale à 2 mètres. Ces bambous ne sont ni trop 
jeunes ni trop vieux, mais plutôt d’âge moyen, c’est-à-dire plutôt adultes. 

Les chercheurs de ces bambous (volon-drano) coupent les deux 
objets jumeaux le matin au lever du soleil pour marquer en principe que le 
destin (vintana) de quelqu’un va dépasser les autres avec la montée du 
soleil. Dans la croyance betsimisaraka, le lever du soleil est un point de 
référence quand ils font quelque chose de valeur, comme par exemple, le 
joro (invocation sacrée) de bénédiction. 

En revanche, les pièces de puisage, comme nous le savons, ne sont 
pas des appareils sophistiqués mais plutôt des objets simplement naturels 
qui en particulier n’ont pas de bouchons à l’ouverture. Alors, les gens qui 
cherchent ces objets prennent des feuilles de lingoza à la place des 
bouchons pour protéger l’eau de la poussière. 

En arrivant au village, les deux bambous de puisage doivent être 
placés ou posés au coin nord-est de la maison du trafiobe où se déroulera 
la circoncision. 



= 34 = 

Après avoir cherché les pièces de puisage, nous allons passer au 
stade des outils ménagers, les feuilles de ravenala (ravinala : arbre des 
voyageurs). 

Pour le ravinala, contrairement au bambou de puisage, tout le 
monde peut aller à sa recherche, même les vieux, quelle que soit leur 
situation familiale ou physique. 

Le ravinala ou ravenala, pour une cérémonie, est utilisé comme 
assiette ou cuillère et même comme verre. La présence du ravenala suffit 
pour l’explication de l’appareil ménager, et c’est pour cette raison qu’il est 
utile pour la cérémonie. 

Tout est donc prêt. Deux semaines avant la date prévue pour la 
célébration de la cérémonie, on lance des invitations et cela s’appelle 
fafiambarana (annonce). Il s’agit d’une information orale de ménage en 
ménage. 

Puis le jour avant le commencement de la cérémonie, les ray aman-
dreny (parents) ou les responsables de la cérémonie demandent aux jeunes 
gens du village leur collaboration, leur entraide, de leur prêter main forte 
pour sauvegarder l’ordre, la paix et pour mener à bonne fin la cérémonie. 

Mangalaza dit justement à ce propos : 

 

“Alors, nous comptons sur votre aide, vous, les 
membres de la communauté villageoise. N’hésitez pas à 
faire part de vos conseils, car il est très difficile de 
s’exécuter pour une danse dont on n’a pas suffisamment 
l’expérience. […] A vous tous, les jeunes garçons et jeunes 
filles du village, vous qui êtes la puissance et la force de la 
communauté villageoise, prêtez-nous vos mains”1. 

 

                                       
1 Eugène Régis MANGALAZA, La poule de Dieu, essai d’anthropologie philosophique chez les 

Betsimisaraka, p. 263. 



= 35 = 

Les Betsimisaraka d’Antalaha disent aussi : 

 
Texte malgache 

 

 Traduction 

“Tsy trandraka akory 
izahay ka handevin-tena. Ka 
noho izany dia miangavy 
andré fokon’olo hafiano 
tafiana miara-mandramby, 
soroka miara-milanja ary 
tongotra miara-mamindra 
aminay, fa tsy mahavita tena 
izahay”. 

 “Nous ne sommes pas des tanrecs 
qui s’enterrent d’eux-mêmes. Ainsi, 
nous sollicitons la collaboration de la 
communauté villageoise comme des 
mains qui prennent ensemble, des 
épaules qui portent ensemble et des 
pieds qui marchent ensemble, car 
nous ne suffisons pas à nous-mêmes”. 

Cette demande de solidarité illustre à merveille la profondeur de la 
sagesse des anciens. Et après tout cela, on attend le jour du rite. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CHAPITRE II 

 
LE RITE 

 

I.- LA VEILLE AU SOIR DE LA CEREMONIE 

 

1.- LES ENFANTS A CIRCONCIRE ET LEURS PARENTS 

 

La veille de la date prévue, juste le soir après le dîner, tout le 
monde se dirige vers le langara où se déroulera le rite du 
tsimandrimandry. A ce moment-là, les enfants à circoncire doivent être 
enfermés dans une même maison, c’est-à-dire dans le trafiobe, pour éviter 
toute recherche inutile le moment venu. 

 

“Ce sont les pères et mères qui apprêtent leurs enfants 
pour le lendemain, la nuit, les mères et oncles maternels 
couchent avec leurs enfants dans le trafiobe. Ce 



= 37 = 

trafiobe veut autant dire une ressemblance avec une église 
qui se bâtit un mois auparavant avec certaine cérémonie par 
les pères et oncles des enfants à circoncire” 1. 

 

On fait cela pour donner la morale aux enfants ainsi que pour se 
préparer au baptême qui va se produire et que l’oncle maternel représente 
le parrain des enfants à circoncire dans le trafiobe. Mais le fait de coucher 
avec les enfants n’envisage pas le signe d’inceste mais plutôt une relation à 
plaisanterie pour remonter et augmenter la morale des enfants à circoncire 
qui sont morts de peur. 

A ce propos, Clément Sambo confirme : 

 

“Avec la grand-mère, on a une relation à plaisanterie 
et la grand-mère peut appeler son petit-fils son mari” 2. 

 

Tout cela explique qu’il y a une forte liaison entre les enfants et les 
parents. 

Comme nous le savons, “la circoncision n’est pas une obligation 
canonique mais une coutume obligatoire”3. Il existe quelques interdictions 
ou fady durant la cérémonie, comme par exemple, l’interdiction de boire 
de l’alcool, de manger de la viande de porc surtout pendant la cérémonie et 
plus exactement pour l’enfant, l’oncle maternel et le circonciseur. 

Revenons un peu à notre phase du tsimandrimandry. Les 
Betsimisaraka d’Antalaha ont aussi leur propre fady à ce sujet, c’est 
l’interdiction de rapport sexuel durant la nuit du tsimandrimandry. Cela 
revient à dire que l’oncle maternel et la sœur paternel qui s’occupent des 

                                       
1 Hugues BERTHIER, Notes et impressions sur les mœurs et coutumes du peuple malgache, p. 132. 
2 Clément SAMBO, Folklore des enfants malgaches, p. 12. 
3 MONTAIGNE, Anthropologie ou l’homme au naturel, p. 160. 



= 38 = 

enfants dans le trafiobe ne peuvent pas parler avec des gens pour des 
raisons amusantes et surtout pour parler d’avoir une relation sexuelle 
même avec leur propre partenaire. Donc il est impossible pour ces 
personnes-là de coucher avec leur partenaire pendant la nuit de la 
cérémonie. 

Et c’est cela que Hugues Berthier affirme : 

 

“La croyance à l’influence fécondante des rapports 
sexuels sur la végétation paraît devoir être retenue dans 
certaines circonstances, il est fady pour les femmes d’avoir 
des relations avec les hommes. C’est ainsi que la veille de la 
circoncision, elles sont tenues à une continence absolue. Ce 
fady est général, le transgresser exposerait l’enfant à une 
hémorragie mortelle” 1. 

 

Les gens d’Antalaha ont pris conscience de ce fady comme quelque 
chose de grande valeur et sacré. Par amour de leur enfant, les 
Betsimisaraka n’ont pas l’intention de le transgresser. 

 

2.- LE TSIMANDRIMANDRY 

 

En ce qui concerne le tsimandrimandry (veillée), la cérémonie 
prend ainsi l’ouverture pour de bon. Elle débute, en effet, de la façon 
suivante : 

 

 

                                       
1 Hugues BERTHIER, Notes et impressions sur les mœurs et coutumes du peuple malgache, p. 118. 



= 39 = 

“Tout le monde se rassemble dans le langara, puis le 
porte-parole annonce le motif du rassemblement, puis 
l’invitation à rester sous le toit familial. C’est une grande 
marque d’affection que témoigne le chef de famille en vous 
invitant à vous réveiller” 1. 

 

La cérémonie débute, en effet, la nuit est très animée par des osika 
(chants folkloriques traditionnels) et des totodia (danses traditionnelles). 
Quelques femmes ou quelques hommes qui connaissent bien les osika 
chantent à haute voix et les zanaky ny lahy (fils des paternels) ou les 
zanaky ny vavy (fils du côté maternel) dansent selon le côté de 
l’organisateur du rite. 

On fait cela pour commémorer la signification donnée par les 
anciens. Il s’agit vraiment d’un climat propice pour mettre les enfants à 
circoncire en confiance. 

Pendant cette nuit très animée, le responsable du tsaboraha fait 
servir par moments du café, du thé, de la limonade ou bien du betsa : un ou 
deux seaux, ou du rhum : deux à quatre litres, selon le nombre des 
assistants. 

Soulignons que seuls les assistants ou les invités peuvent boire ces 
boissons alcooliques, mais non pas surtout les zamanjaza (oncles 
maternels) et les responsables des enfants à circoncire. 

Vers deux heures du matin, l’organisateur de cette cérémonie 
désigne quelques personnes qui sont encore vivants de père et de mère 
pour la prise du ranomahery (eau de la rivière Ankavanana puisée très tôt 
le matin). Ensuite, les femmes et les filles du responsable de la cérémonie 
vont se baigner pour laver les souillures et aussi pour éviter la présence de 
la pluie au moment de la cérémonie. 

 

                                       
1 Louis MOLET, Le bain royal à Madagascar, p. 19. 



= 40 = 

II.- LA PRISE DU RANOMAHERY 

 

Cette prise du ranomahery se passe très tôt le matin, c’est-à-dire au 
premier chant du coq. Ce sont toujours les velon-dray aman-dreny (vivants 
de père et de mère) qui peuvent porter les volon-drano (bambous de 
puisage) et les mettre sur leurs épaules. Quelques participants sortent du 
langara pour amener les gens puiser le ranomahery. Les gens chantent en 
courant à petits pas vers la rivière d’Ambinany qui s’appelle Ankavanana. 

Les zamanjaza portant leur neveu sur les épaules sont en tête de la 
procession. Les participants crient et chantent à haute voix ceci : 

 

“Afiandrorofio nandrasana halaka ranomahery 
izahay e !” (“Descendons, nous allons chercher l’eau sacrée 
e !”). 

 

Cette chanson signifie également une demande et à la fois des 
remerciements dédiés spécialement au tompon’ny rano (dieu de l’eau), et 
après leur demande, les gens se sentent autorisés à puiser l’eau sacrée avec 
la liberté qui leur convient. Ils en remercient déjà. 

Mais au cours de la procession, les femmes sont toutes habillées 
avec un lambahoany (un tissu porté en partie inférieure) et lâchent leurs 
cheveux tressés. On fait cela pour marquer la tradition héritée des anciens. 
Et pendant ce temps, les membres du côté maternel et du paternel se livrent 
à une sorte de bataille au cours de laquelle les zamanjaza sont visés par 
leurs beaux-frères. Et en même temps, les participants chantent : 

 

“Nangaringarimbato e ! Nampiady ny aombilà. 
An’iza ny mahery ?” - Anay e ! ny mahery e ! e ! e !”. 
(Littéralement, ce chant folklorique signifie : 



= 41 = 

“Nangaringarimbato a fait combattre le puissant. A qui 
appartient le puissant ? A nous ê !, le puissant e ! e ! e !”1). 

 

En arrivant au bord de l’eau, comme nous le savons, la vie des êtres 
humains dépend toujours de la volonté de Dieu, alors on doit d’abord 
suivre la prière traditionnelle que font les Betsimisaraka et qu’ils nomment 
joro (sacrifice, offrande) et c’est après seulement qu’on puise l’eau sacrée. 
Mais en fait, comment alors les gens d’Antalaha pratiquent-ils le joro 
lorsqu’ils puisent le ranomahery ? 

 

1.- LE JORO LORS DE LA PRISE DU RANOMAHERY 

 

Arrivé au bord de l’eau, tout le monde doit être assis en position 
accroupie sur le sable, la tête en direction de l’est. Les femmes et les filles 
avec leurs cheveux tressés et lâchés sont toujours habillées avec un 
lambahoany ou un kisaly. 

Le mpijoro (orant ou sacrificateur) dit aussi zafin-tany (petit-fils de 
la terre) commence le joro en prenant du miel, une pièce de monnaie et des 
sinton-dingoza (jeunes pousses de lingoza). C’est un joro fangataham-
pitahiana amin-drazana (une offrande pour demander la bénédiction des 
ancêtres). Ce joro donc se fait comme ceci : quelqu’un crie fortement par 
trois fois, pour signifier la relation avec le monde sacré et aussi “fait aux 
aïeux (ancêtres) des appels répétés pour obtenir leur bénédiction et leur 
appui” 2. 

C’est pourquoi, on recommande à l’auditoire le silence et on invite 
toutes les puissances invisibles à rehausser de leur présence le joro” 3. 

                                       
1 RAKOTONIARY, Le fandrangitanaombelà (la circoncision)   sens et valeurs chez les Sihanaka, 

p. 31. 
2 Louis MOLET, Le bain royal à Madagascar, p. 19. 
3 RAKOTONIARY, Le fandrangitanaombelà (la circoncision)   sens et valeurs chez les Sihanaka, 

p. 27. 



= 42 = 

Et après cela, le mpijoro (sacrificateur) verse le miel dans l’eau, il 
lance la pièce de monnaie et puis frappe l’eau avec le sinton-dingoza pour 
la réveiller tout simplement en disant : “Mamoha anao rano ty zaho e, 
halaka ny rano hafianaovana famorana izahay ka hamianareo ny 
fahatsarafia” (Je te réveille, eau, et nous te chercherons pour la 
circoncision et pour te demander du bien). 

Ce joro est suivi d’une parole adressée à Zafiahary (le Créateur), 
aux Razana (ancêtres) et aux autres Forces surnaturelles invisibles de la 
terre et du ciel qui apportent à Zafiahary leurs contributions pour mener à 
bien la gestion des affaires du monde. 

Le joro aussi a pour but de leur demander que les enfants à 
circoncire n’aient pas, le jour de l’opération, une hémorragie pouvant 
entraver la bonne marche du tsaboraha. Et le joro terminé, les participants 
continuent leur tsolabe (animation de la cérémonie par des chants et des 
danses) pour encourager les personnes qui puisent de l’eau et les 
zamanjaza avec leur neveu. Les participants chantent encore ceci : 

 

“Afiandrorofio nandrasàna halaka rano mahery 
izahay e !” (Descendons, nous cherchons l’eau sacrée). 

 

Et après, les gens descendent dans l’eau, c’est-à-dire les porteurs de 
volon-drano (bambous de puisage) et les zamanjaza avec leur neveu. Les 
porteurs de volon-drano puisent le ranomahery (eau sacrée) dans la 
direction vers l’amont, et une fois que les volon-drano sont presque pleins, 
les porteurs plongent également dans l’eau puis ils remontent avec les 
volon-drano. 

Les zamanjaza, de leur côté, déposent leur neveu dans l’eau, leur 
corps doit être complètement immergé dans l’eau. Ceci s’appelle à 
Antalaha mijibika miorika (plonger en direction de l’amont et mijibika 
mivalafia (plonger en aval vers l’écoulement de l’eau). Ce double 
plongeon est fait par les zamanjaza et leur neveu seulement, mais non pas 



= 43 = 

par les porteurs d’eau. Ensuite, après le plongeon, les zamanjaza 
remontent leur neveu sur leurs épaules, et les jeunes gens qui puisent le 
ranomahery remettent leur volon-drano pleins de ranomahery sur leurs 
épaules également. 

Enfin, ils retournent au village à petites foulées ; les porteurs du 
ranomahery et les zamanjaza avec leur neveu aux épaules prennent la tête 
de file et après suit le reste des participants, tout en chantant et en criant à 
haute voix : 

 

“Nakatra nandrasàfia nalaka rano malaza izahay ê ! 
(Remontons, nous venons de chercher l’eau célèbre e !” 

 

Arrivée au village, la procession fait six fois le tour du trafiobe. On 
chante également : “O ô ninay niany e ô ! ( Oh c’est à nous maintenant e 
ô !) Puis on chante “Aomby an-tafiana Andongobe ninay niany e ! (Le 
bœuf entre les mains d’Andongobe (les aînés), c’est à nous maintenant 
e !). 

Et puis, ils font chanter aussi : 

 

Akoho fôtsy e ! Akoho fôtsy e ! Lilenao ô, Lilénao e !” 
(Littéralement, la poule blanche e ! la poule blanche e ! tu 
t’accouples avec ô ! Tu t’accouples avec ô !). 

 

Cette chanson s’appelle à Antalaha osika antiromba1. 

Le osika antiromba veut autant dire, les enfants mâles circoncis 
peuvent et sont prêts à se reproduire. C’est ainsi que le professeur 
E. R. Mangalaza affirme : 

                                       
1 Les Antiromba sont des Betsimisaraka qui veulent prononcer la plupart du temps des mots qui 

tournent autour du sexe. 



= 44 = 

 

“La circoncision a fait donc l’enfant (pour ne retenir 
que cet aspect) un géniteur virtuel : à coup sûr, […] 
nécessaire pour transmettre la vie” 1. 

 

Et enfin, au dernier tour annoncé par un membre dans la 
procession, ils rentrent aussitôt dans le trafiobe. Les porteurs du 
ranomahery placent les volon-drano à la partie supérieure en direction 
vers l’est du trafiobe. 

Le ranomahery peut être appelé également rano malaza (eau 
célèbre) ou rano tsy dikavim-borona (de l’eau qui n’a pas encore été 
enjambée par un oiseau). 

Après tout cela, seuls les zamanjaza continuent à danser dans le 
langara, les autres s’assoient pour les applaudir. Mais avant de passer à la 
circoncision, on va d’abord assister au joro fafy rano des enfants à 
circoncire. 

 

2.- LE JORO FAFY RANO (ASPERSION) 

 

Avant de faire l’opération de la circoncision, les enfants à 
circoncire doivent passer par la bénédiction de leurs parents : joro fafy 
rano. C’est le zokiolona (patriarche) qui fait le joro. 

On prend une assiette blanche que les gens appellent lekaleka, 
contenant de l’eau sacrée, du kaolin ou de la terre blanche, une pièce de 
cinq francs qui s’appelle tsangafiolo (personnes debout)2. On place cette 

                                       
1 Eugène Régis MANGALAZA, Essai de philosophie betsimisaraka, p. 63. 
2 Rakotoniary donne une explication plus complète sur le tsangafiolo : Il dit dans son mémoire de 

maîtrise : “En effet, l’homme qui se tient debout au milieu de cette pièce de monnaie, [est] entouré 
de deux femmes (d’où son nom volatsanganöla)”. Cf. Le fandrangitanaombelà (la circoncision)   
sens et valeurs chez les Sihanaka, p. 75. 



= 45 = 

assiette au milieu de la maison et en direction de l’est. A son côté, on place 
l’encensoir. Et voilà, tout le monde participe au fafy rano tourné en 
direction de l’est. 

Le zokiolona commence son joro en prenant une tige de kasaka1 
ou de hasiny2 en frappant silencieusement l’eau dans cette assiette blanche 
en disant ceci : 

 
Texte malgache 

 

 Traduction 

“Mafiantso anao Zafiahary, 
anao Zafiahary nafiano raha 
jiaby, mba hiaino ny fangatahana 
izay hataonay, ka hafiano 
famorana ireto zaza ireto izahay 
ka hamia fahatsarana izy ireo e ! 
Mafiantso anareo razana koa na 
am-pokon-dray na am-pokon-
dreny, mampilaza aminandre fa 
ho tapahana zanakandre, 
zafinandre, ka haminandre 
fahatsarana e !”  

 “Nous t’appelons, toi, Dieu, 
qui créas toute chose, d’écouter 
notre demande, nous avons 
l’intention de faire la circoncision 
de nos fils, nous demandons le 
bien de nos enfants, nous appelons 
aussi, vous les ancêtres du côté 
paternel et du côté maternel, nous 
avons annoncé que vos fils, vos 
petits-fils, vont être circoncis. 
Donnez-leur le bien ê !”. 

Après cela, le zokiolona asperge les enfants à circoncire avec de 
l’eau sacrée, autrement dit, il bénit les enfants avec l’eau sacrée puisée à la 
rivière Ankavanana. 

Et par cela, le zokiolona termine son joro de bénédiction. 

Mais pendant le moment du joro fafy rano (rite d’aspersion) tous 
les hommes qui veulent participer à la cérémonie doivent se revêtir d’une 
chemise fermant au dos et portant toujours le kitamby ou le lambahoany 
sans mettre de pantalon, pour signaler aux gens qu’il y aura une cérémonie 
de circoncision. Les femmes de leur côté, portent un lambahoany ou un 

                                       
1 Kasaka : feuille morte de l’arbre des voyageurs. 
2 Hasiny : une plante sacrée (dracoena reflex-Lam) ; le zokiolona se sert de la feuille pour asperger les 

enfants. 



= 46 = 

kisaly ou salovana avec toujours des cheveux tressés comme elles ont fait 
pendant la prise du ranomahery. 

Les zamanjaza de leur côté, versent le reste du ranomahery dans 
une cuvette bien propre et nettoyée. Ce ranomahery est réservé pour 
l’enlèvement du prépuce. 

La circoncision, c’est-à-dire la cérémonie de la circoncision ne 
s’arrête pas au joro de bénédiction, mais elle va passer aussi au moment 
historique pour les enfants : c’est la circoncision proprement dite. 

 

III.- LA CIRCONCISION 

 

1.- L’ENLEVEMENT DU PREPUCE 

 

C’est le moment de couper le prépuce. Juste après le joro fafy rano, 
les enfants sont tous dans le trafiobe, où le circonciseur est déjà installé 
bien avant, près de la porte de l’est. Il prend alors son couteau qui 
s’appelle aéreza bolofio (la lame puissante). Auparavant, ce couteau 
s’appelait kiso lombofio (c’était une pièce de bambou tranchante) pour 
pouvoir l’utiliser, il faut d’abord couper la crête d’un coq avec, pour 
enlever les microbes sur le bambou et c’est après seulement que le couteau 
peut être utilisé. Donc, ce couteau est réservé tout spécialement pour la 
coupe du prépuce. 

L’opérateur commence son travail par le garçon le moins âgé et 
achève par le plus âgé. 

Les zamanjaza s’approchent de leur neveu et de la cuvette 
contenant le ranomahery. Ils placent l’enfant à circoncire; les jambes 
écartées et fortement maintenues immobiles devant le circonciseur 
(mpamora). 



= 47 = 

Si l’enfant n’est pas encore circoncis, c’est à ce moment-là que le 
circonciseur l’opère. Et quand l’enfant est circoncis, l’opérateur crache 
deux fois sur la plaie pour empêcher le sang de couler à flot, autrement dit, 
pour arrêter le sang. 

Cette opération dure environ une dizaine de minutes. Le tsiko 
(prépuce) de chaque enfant doit être avalé par le zamanjaza correspondant, 
soit avec du rhum, soit avec un morceau de banane ou du betsa ou soit 
avec quelque chose qu’il aime ou bien on le jette sur le toit. 

Cette ingestion du prépuce s’appelle telimoafia (avaler sans 
mâcher). L’oncle maternel prend garde de ne pas mâcher le tsiko pour 
éviter des complications de la plaie. 

Pour cela, Louis Molet parle de l’idée d’avaler la chair d’un être 
chéri n’est qu’une façon de manifester son attachement. Dans le rite de la 
circoncision, le devoir du zamanjaza, oncle maternel du garçon est 
d’avaler la chair d’un être chéri (prépuce).  

 

“[…] L’avalement sans mastication du prépuce est 
une pratique qui est semblable à un vestige de cannibalisme. 
Cela explique que la peur d’un ensorcellement par magie 
contagieuse a d’abord fait place à une raison moins païenne, 
qui fait avaler le prépuce pour ne pas le jeter ni enterrer cette 
partie du cher petit et de se constituer ainsi quelque peu son 
tombeau, qui est en particulier son protecteur. 

Ensuite, l’opinion la plus courante, est qu’on avale le 
prépuce en signe de désir qu’on a de s’unir à l’enfant, de ne 
faire qu’un avec lui. Il en résulte que cet acte n’est plus 
réservé au père et au patriarche, tout autre homme de 
famille, désireux de fortifier l’alliance avec la famille de 
l’enfant, accepte cette petite peine”1. 

 

                                       
1 Louis MOLET, Le bain royal à Madagascar, pp. 106 - 107. 



= 48 = 

Cela revient à dire que l’avalement d’un prépuce est une séparation 
de l’enfant avec la mère du côté du garçon, car il est désormais classé du 
côté des hommes. C’est le motif d’avalement fait par son oncle et ceci 
marque une alliance avec la famille. 

Après l’opération, les zamanjaza et leurs neveux font encore six 
fois le tour du trafiobe avant d’entrer dans leur propre maison. Dans le 
monde, il y a toujours le hasard, ce mot existe aussi dans la circoncision. 
Ce qui revient à dire que si le petit garçon est vosi-Janahary (circoncis par 
le Créateur dès le sein de sa mère), cela veut dire que si l’enfant a le 
prépuce en retrait, le mpamora (circonciseur) fait semblant de le 
circoncire, c’est-à-dire que  

 

“l’opérateur fait tout simplement le geste de la 
circoncision : il saisit les rebords de l’habit de l’enfant et 
avec un couteau rasoir, il compte jusqu’à six en prononçant 
la bénédiction rituelle : “Un, deux, trois, quatre, cinq, six. 
C’est six fois béni, six fois comblé de vie. Puis il retire la 
main” 1. 

 

Mais dans ce cas-là, le circonciseur n’enlève plus le prépuce et le 
zamanjaza fait également semblant d’avaler le prépuce de l’enfant. Puis il 
fait sortir son neveu voavositra (circoncis) pour l’emmener dans sa propre 
maison. 

Ces garçons nouvellement circoncis ne peuvent plus mettre un 
pantalon, plutôt une jupe ou une robe pour laisser libre la plaie, pour que 
rien ne s’y frotte. 

Et ceci clôt la cérémonie de la circoncision proprement dite ou plus 
exactement l’enlèvement des prépuces. 

                                       
1 Pascal LAHADY, Le culte betsimisaraka et son système symbolique, p. 71. 



= 49 = 

A la fin de l’opération, les hommes aux chemises boutonnées en 
arrière vont changer leur habit normal pour marquer que la cérémonie de la 
circoncision est close avec l’enlèvement des prépuces. 

A propos du ranomahery mélangé de sang dans la cuvette, on va le 
verser dans le fleuve le plus proche et on le laisse couler. On fait cela pour 
éviter des complications, c’est-à-dire pour éviter que les chiens ne 
viennent boire le ranomahery mélangé de sang, car les chiens, selon la 
croyance des Betsimisaraka d’Antalaha, sont des animaux de mauvais 
augure et c’est pour cette raison que les Antemoro interdisent d’élever des 
chiens et de les caresser1. 

Et c’est par ce dernier rite que s’achève la circoncision. 

 

Mais comme nous le savons, “la circoncision est 
aussi une renaissance pour l’enfant. Il y a une présentation 
du nouveau-né à toute la communauté villageoise ou 
famoahana am-patana (faire sortir du foyer) une semaine 
après la naissance” 2. 

 

A travers l’exemple de la naissance et de la circoncision, nous 
avons compris que la circoncision a aussi sa propre sortie après la 
cicatrisation de la plaie qui se présente comme une nouvelle naissance. 

Comment alors se déroule le famoahana am-patana des enfants 
circoncis ? 

 

                                       
1 Arnol Van GENNEP, Tabou et totémisme à Madagascar, p. 6. 
2 Eugène Régis MANGALAZA, La poule de Dieu, essai d’anthropologie philosophique chez les 

Betsimisaraka, p. 275. 



= 50 = 

2.- LA SORTIE APRES LA CICATRISATION DE LA PLAIE 

 

Quand les enfants sont guéris de leur plaie, on va les amener encore 
une fois au fleuve d’Ankavanana d’où l’on a puisé l’eau célèbre, pour les 
plonger dans l’eau. Chaque zamanjaza porte son neveu, en descendant 
dans l’eau on fait également plonger dans le sens du contre-courant. 

Pendant cette plongée, l’enfant garde toujours ses vêtements pour 
indiquer l’existence de changement. Et puis, pendant ce même temps, ceux 
qui restent au village préparent le repas que les gens appellent sosoa (riz 
cuit avec beaucoup d’eau qu’on va manger avec ou sans bouillon). 

On comprend que, en allant au fleuve de plongée, ce sont les 
zamanjaza avec leurs neveux qui prennent la tête de file. Les autres 
suivent en chantant à haute voix : “O lelahy e ‘zay tsy afiambo ô tsy 
lelahy !” (O homme e, celui qui n’est pas en haut n’est pas un homme !) 

Une fois arrivés au bord de l’eau, les zamanjaza avec leurs neveux 
descendent dans l’eau pour se baigner. Pendant le bain, les compagnons 
chantent : 

 

 

“Zanaka Antiromba mahery milely e : indroa mafietrietra miboaka 
zaza folo ! Afiandray miseky, afiava bivotraka !” 

 

Littéralement, ceci signifie : (Les fils des Antiromba aiment 
beaucoup les rapports sexuels : avec deux rapports sexuels, ils ont dix 
enfants. S’ils se baignent en amont de l’écoulement de l’eau, les femmes 
qui se baignent en aval de l’écoulement de l’eau sont enceintes). 



= 51 = 

Cela veut dire que les enfants circoncis sont très fertiles par rapport 
aux autres, car après la circoncision, le phallus de l’enfant est prêt à 
transmettre la vie. 

Après, ils retournent au village avec leur neveu propre et en bon 
état de santé en chantant : “O lelahy e, ‘zay tsy afiambo ô tsy lelahy” (O 
homme e, celui qui n’est pas en haut n’est pas un homme !). 

Cette chanson nous montre que les enfants mâles non-circoncis ne 
peuvent être mis sur les épaules sauf au cours de la cérémonie de la 
circoncision. Parce que les enfants non-circoncis ne sont pas considérés 
comme un homme, contrairement à celui qui est en haut, circoncis, qui a le 
statut d’homme. 

En arrivant au village, ils ne peuvent pas entrer directement dans la 
maison sans faire les six tours. 

Après cela, ils mangent le sosoa ensemble sans utiliser ni assiette, 
ni cuillère, mais plutôt des feuilles de ravenala ou de bananier ou bien des 
feuilles de lingoza. 

On fait ce geste pour commémorer la tradition des anciens. Et puis, 
après le repas d’ensemble, on va remonter les feuilles qu’on vient d’utiliser 
sur le toit. 

Disons auparavant que, c’est à partir de la sortie de la cicatrisation 
de la plaie que les gens doivent faire la fête, parce que c’est à ce moment-
là qu’ils ont le devoir de tuer un bœuf, s’ils veulent en tuer un, et que c’est 
à partir de leur sortie que les enfants doivent manger de la viande car 
pendant la cérémonie de la circoncision, les enfants ne doivent pas en 
manger (fady hena ny zaza hoforaina). 

Autrefois, les gens ont organisé la circoncision en tuant des bœufs, alors 

il y avait un accident. La corne d’un zébu tomba sur l’enfant qui venait d’être 

circoncis et l’enfant en mourut. Et c’est pour cette raison que les descendants 

ont décidé de ne pas manger de la viande de zébu lors de la circoncision. Mais 

on va en manger lorsque l’enfant est guéri de sa plaie. 



= 52 = 

C’est par ce dernier rite qu’on clôt totalement la célébration de la 
cérémonie. 

Quelle est alors l’importance de la circoncision dans la vie des 
Betsimisaraka du nord de la région d’Antalaha ? Pour pouvoir répondre à 
cette question, nous allons poursuivre nos explications dans la partie 
suivante de notre travail.



 

 
 
 
 

TROISIEME PARTIE 
 

REFLEXIONS PHILOSOPHIQUES 
SUR LA CIRCONCISION 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CHAPITRE I 

 

SENS ET VALEUR DE LA CIRCONCISION DANS LA VIE DES 

BETSIMISARAKA 

 

I.- SENS DE LA CIRCONCISION 

 

1.- L’ORIGINE DU MOT CIRCONCISION 

 

La circoncision vient du mot circoncire qui veut dire couper autour. 
Etymologiquement, la circoncision est l’action de couper autour du bout 
du sexe masculin, pour sectionner le prépuce. Cette opération est un rite 
religieux pratiqué sur les jeunes garçons juifs et musulmans, à l’exemple 
de Jésus-Christ dont on célèbre la fête de la circoncision le 1er janvier1.

                                       
1 Paul ROBERT, Dictionnaire alphabétique et analogique de la langue française, p. 292. 



= 55 = 

Cela revient à dire que la circoncision est un rite religieux. Chez les 
Betsimisaraka du Nord, la nécessité de la circoncision apparaît dans cette 
parole : “Olo Anjoaty1 tsy tia raha tsy tapahana” (Un homme Anjoaty 
n’aime pas les choses non-coupées). Cette répugnance devient une 
habitude et une coutume essentielle pour les Betsimisaraka. Pour identifier 
donc leurs descendants, ils font une marque sur leurs enfants mâles par le 
biais de la circoncision. Cette cicatrice au bout du sexe masculin est un 
cachet d’identification d’un vrai homme accompli dans la société 
betsimisaraka. 

 

2.- L’IDEE FONDAMENTALE DE LA CIRCONCISION 

 

Selon la croyance des Betsimisaraka d’Antalaha, un enfant 
circoncis est un individu capable de se reproduire considérablement et il 
bénéficie du droit d’être enterré dans le tombeau paternel et ancestral. A ce 
propos justement, Eugène Régis Mangalaza confirme que 

 

“Chez les Betsimisaraka, la force vitale […] issue du 
géniteur l’emporte sur celle issue de la mère : Ny fokon-dray 
no mahery, disent souvent les Betsimisaraka, […]. Le 
masculin, l’élément qui féconde, la femme est le milieu qui 
accueille et qui couve la semence humaine” 2. 

 

Cela veut dire que c’est le père de l’enfant qui a le droit final sur 
son enfant, alors que la femme n’a qu’une partie de son droit, parce qu’elle 
porte seulement les produits de l’homme. Quant à l’homme, par 
                                       
1 Les Anjoaty sont des hommes doués de charismes et de pouvoirs magiques qui relèvent des seules 

prérogatives divines. Leur parole (vava) et leur sacralité (hasina) ont la renommée d’être 
redoutables. 

En un mot, les Anjoaty sont des hommes qui disent des paroles sacrées (masim-bava), qui, 
en général, président la cérémonie du joro (l’invocation sacrée). 

2 Eugène Régis MANGALAZA, Essai de philosophie betsimisaraka, sens du famadihana, p. 63. 



= 56 = 

l’intermédiaire de la circoncision, l’enfant prend le pouvoir de revivre avec 
un géniteur virtuel à coup sûr, pour transmettre la vie, dit Mangalaza. 

C’est pourquoi aussi, la prise du ranomahery au premier chant du 
coq est une coutume héritée des anciens. 

Ensuite, les enfants bien circoncis ont vraiment acquis le statut 
d’homme et sont capables de se reproduire comme le dit Mangalaza : 

 

“C’est à partir du stade de la circoncision que le 
phallus de l’enfant est prêt à donner la vie. Et les enfants 
circoncis sont aussi considérés prêts à lutter contre les 
problèmes qui se poseront pendant toute leur vie”. 

 

Mais ce sens de la circoncision ne suffit pas pour comprendre ce 
rite, il faut connaître aussi ses valeurs. 

 

II.- LES VALEURS FONDAMENTALES DE LA 

CIRCONCISION 

 

1.- DU POINT DE VUE PHYSIQUE 

 

Bien que les garçons comme les filles soient reconnus par leur père 
lors de la première coupe des cheveux, il y a une sorte de confirmation de 
cette reconnaissance qui, sans doute, est une simple initiation à la vie 
d’homme1. En effet, cette initiation à la vie de l’homme permet à l’enfant 
d’entrer dans la communauté des hommes. 

                                       
1 Cf. Louis MOLET, La conception malgache du monde et du surnaturel et de l’homme en Imerina, 

tome 2, p. 95. 



= 57 = 

 

“Du point de vue sexuel, la même indétermination se 
laisse facilement repérer, avant d’être circoncis, le garçon vit 
dans un état d’androgynie, c’est-à-dire indétermination du 
sexe, l’enfant est inconscient de son sexe. Mais bien 
entendu, personne n’ignore que l’enfant est de sexe masculin 
ou de sexe féminin puisqu’on sait très bien, dès sa naissance, 
si le bébé est un garçon ou une fille” 1. 

 

Seulement il s’agit de détermination physique parce que le 
garçonnet, proche des femmes jusqu’alors, le garçon non-circoncis est dit 
vavy (fille) et après l’opération, un mâle. Donc, ici l’homme se contente de 
constater qu’il a encore besoin de valider la détermination physique et 
cette validation apporte, en quelque sorte, le cachet de la société : d’où les 
rites d’intégration. 

C’est le passage des enfants à l’état d’être circoncis que la 
communauté betsimisaraka d’Antalaha appelle lelahy be (homme grand). 
C’est à partir de ce moment-là que la relation infantile avec sa mère est 
coupée car il est désormais intégré dans la société des hommes. 

A ce propos, Mangalaza confirme que 

 

“L’enfant circoncis ne devrait plus montrer à sa sœur 
et à sa mère et devant n’importe qui son organe génital. Car 
exhibé devant n’importe qui, l’organe de la vie perdra un 
peu de sa virilité, de sa puissance, de sa sacralité (manjary 
maty hasifiy)2. 

 

Nous voyons maintenant que c’est uniquement la circoncision qui 
met fin à l’histoire des garçons qui sont dit vavy (filles) qui ne peuvent pas 
                                       
1 Eugène Régis MANGALAZA, Essai de philosophie betsimisaraka, sens du famadihana, p. 63. 
2 Ibidem, p. 63. 



= 58 = 

assurer le rôle destiné à la reproduction. Ce rôle est dévolu spécialement 
pour un enfant mâle qui s’est approprié la masculinité lors de l’opération 
de la circoncision. Et cela signifie que la circoncision intègre l’enfant dans 
le monde des adultes. 

Autrement dit, l’enfant ayant subi la circoncision sera un être 
socialement en puissance de devenir un homme. En ce sens, Louis Molet 
confirme davantage que la circoncision est l’occasion de la reconnaissance 
de l’enfant par son père et son intégration à la famille paternelle1. Cela 
veut dire que, avant la circoncision, l’enfant ne jouit pas encore de son 
appartenance sexuelle parce qu’il vit encore dans le groupe des fillettes, 
mais après l’opération, il est reconnu dans la communauté des hommes. 

Cette intégration des petits enfants mâles dans la communauté des 
hommes a une valeur fort importante parce que ces enfants acquièrent un 
statut social plus élevé : celui d’un homme à part entière2. Et c’est 
pourquoi aussi, les enfants qui viennent d’être circoncis sont tous revêtus 
avec des vêtements de couleur claire (mazava), pour dire qu’ils sont tous 
propres et frais. C’est ce que les Betsimisaraka d’Antalaha disent souvent à 
leurs enfants : “Mangatsiatsiaka manaranara” (Sensation de fraîcheur et 
de bien-être). Et en particulier, c’est la plaie des enfants qui doit avoir cette 
propreté et cette fraîcheur3. 

 

2.- DU POINT DE VUE MORAL 

 

A partir du moment historique où l’enfant a été circoncis et par son 
baptême très honoré, il se différencie des autres et la communauté l’appelle 

                                       
1 Louis MOLET, La conception malgache du monde et du surnaturel et de l’homme en Imerina, tome 

2, p. 97. 
2 RAKOTONIARY, Le fandrangitanaombilà (la circoncision : sens et valeurs chez les Sihanaka, p. 57. 
3 Ibidem. 



= 59 = 

zaza vita (enfant circoncis) bien au contraire des zaza tsy vita (enfants non-
circoncis) appelés à Antalaha zaza tsy afiono1. 

Maintenant, l’enfant prend de la valeur morale en portant ses 
vêtements clairs (mazava) pour une raison religieuse et en rapport avec le 
statut social nouvellement acquis. C’est pourquoi aussi que nous voyons 
dans la séance médiumique, le médium porter une chemise blanche et 
quelquefois, il met des traces de kaolin au front ou sur le menton. C’est 
pour autant dire qu’il s’agit d’une séance de liturgie. 

Et cela ressemble à la religion chrétienne : le port d’une robe 
blanche s’observe également chez les prêtres, les religieuses et même les 
servants de messe. Ces personnes sont constamment en rapport avec le 
sacré. Nous voyons aussi cette tenue dans la religion musulmane. Les 
musulmans portent la même tenue que le prêtre lorsqu’ils vont à la 
mosquée. 

En fait, dans la pensée des Betsimisaraka, l’enfant nouvellement 
circoncis a le devoir d’œuvrer avec et pour Zafiahary, le pouvoir divino-
ancestral et les Forces surnaturelles invisibles. Et en plus, la circoncision 
devrait être prise comme le point de départ de la formation morale, civique 
et religieuse de l’enfant, pour lui confirmer son identité en tant que 
chrétien malgache. Cela veut dire que les enfants circoncis sont bénis par 
le mpijoro qui prend le rôle du prêtre lors du baptême, avec de l’eau claire 
(eau sacrée) et surtout par l’autorisation du pouvoir divino-ancestral et des 
Forces surnaturelles. 

 

Par conséquent, les zaza tsiafiono ou zaza tsy vita sont 
complètement différents des zaza vita, parce que ces derniers par le biais 
du baptême fait par le mpijoro, peuvent être inhumés dans le tombeau 
ancestral et bénéficient de leurs droits aux veillées funèbres et aux 
funérailles lors de leur décès. Contrairement, les zaza tsy vita ne peuvent 

                                       
1 Zaza tsy afiono : tsiafiono vient du verbe vafiono qui veut dire pousser, le tsi(a) en malgache veut 

dire non. Enfin, le tsiafiono c’est ce qui ne pousse pas. Ainsi, les zaza tsiafiono sont les enfants qui 
n’ont pas bien poussé ou grandi dans leur vie. Ils sont morts très tôt. 



= 60 = 

pas avoir tous ces bénéfices ancestraux. Ils ne représentent rien pour la 
société, ils sont classés parmi les animaux. 

Louis Molet confirme aussi cette idée en disant :  

 

“Les effets sociaux de la circoncision étaient, entre 
autres, que l’enfant avait désormais le droit de prendre rang 
d’ancêtre dans la famille qui l’avait reçu, c’est-à-dire d’être 
placé dans le tombeau collectif s’il venait à mourir” 1. 

 

Tout cela est pour dire que l’enfant qui vient d’être circoncis reçoit 
déjà la grâce de Dieu par le fait d’avoir sacrifié une partie de lui-même. Ce 
que les zaza tsiafiono ne peuvent pas faire. Et Gustave Mondain explique 
comment un enfant circoncis entre dans la communauté religieuse : 

“Le fidèle à s’offrir par lui-même puis n’a offert 
qu’une partie de lui-même et cette partie aurait été 
représentative du tout”2. 

 

Cela veut dire que dans la religion traditionnelle malgache ou plutôt 
betsimisaraka, pour prendre le rang d’ancêtre, il faut faire un petit effort de 
sacrifice d’une partie de soi-même et cela est exigé dans la religion pour 
pouvoir garder la valeur de la tradition. 

Toujours dans le cadre des valeurs de la circoncision, la 
responsabilité que tiennent le circonciseur et le zamanjaza (oncle 
maternel) donne des valeurs fondamentales à ce rite. L’acte de l’opérateur 
qui enlève le tsiko (prépuce) de l’enfant et celui du zamanjaza qui l’avale, 
signifient tout simplement que la circoncision est avant tout un symbole de 
mort et une renaissance pour l’enfant. 

                                       
1 Louis MOLET, La conception malgache du monde et du surnaturel et de l’homme en Imerina, tome 

2, p. 96. 
2 Gustave MONDAIN, cité par Louis MOLET, La conception malgache du monde et du surnaturel et 

de l’homme en Imerina, tome 2, p. 96. 



= 61 = 

Par règle de conduite, la vie d’un homme est conservée par une 
suite successive d’événements allant de la naissance à la mort. Cela veut 
dire qu’une naissance est suivie de mort : on naît et après on meurt. C’est 
cela la suite logique de la vie de tout être vivant. Cela est confirmé par 
Rakotoniary : 

 

“Il y a donc naissances, ek-stases et morts, sur le long 
chemin cyclique que l’homme doit parcourir jusqu’à 
l’éternité”1. 

 

Pour un enfant donné, ce rite de la circoncision permet de dire que 
l’enfant avait déjà affronté une troisième mort et il obtient une troisième 
naissance de l’homme. La mort, en ce sens veut dire quitter le monde où 
on a vécu et partir dans un autre monde, et le monde qui accueille veut dire 
la naissance dans une nouvelle vie. 

En effet, la cérémonie de la circoncision est un symbole de mort 
pour l’enfant, car dès que le prépuce lui est enlevé, il quitte, en quelque 
sorte, son statut d’animal impur dans lequel il se trouvait depuis sa vie 
intra-utérine, dans le monde originel. Pour confirmer cette conception 
animaliste, les Betsimisaraka d’Antalaha disent, un jour avant l’apparition 
de la nouvelle lune : “Hitam-biby niany ny volana !” (Littéralement, la 
lune est vue aujourd’hui par l’animal). 

Cette phrase signifie que le fœtus vivant à l’intérieur de la matrice 
voit déjà la lune bien avant les humains, parce que Zafiahary lui en donne 
la faculté et que la durée de sa vie dans l’utérus dépend de la lunaison. Et 
c’est pour cette raison que le zaza tsiafiono n’est pas reconnu par les 
Betsimisaraka comme un être humain, mais ils le considèrent  

plutôt comme un animal. Il ne jouit pas du droit d’être inhumé dans le 
tombeau ancestral. En revanche, la circoncision est une renaissance pour 

                                       
1 RAKOTONIARY, Le fandrangitanaombilà (la circoncision : sens et valeurs chez les Sihanaka, p. 58. 



= 62 = 

l’enfant, parce que tout en quittant son statut d’animal impur, il entre donc 
dans un nouveau monde sur cette terre. 

A travers l’exemple de la naissance utérine et de la circoncision, 
nous avons largement mis l’accent sur l’idée de la renaissance et le passage 
à une nouvelle vie qui n’est rien d’autre qu’une confirmation. 

En ce qui concerne le ranomahery, cette eau est puisée très tôt le 
matin et marque une pure renaissance dans un monde originel pour ces 
enfants. Cela veut dire que cette eau a pour but de laver l’enfant des 
souillures physiques et morales et de l’intégrer dans le monde des adultes. 

A ce propos, Mangalaza dit : 

 

“La naissance, la première coupe de cheveux, la 
circoncision, l’inhumation, l’exhumation sont des ruptures 
mettant fin à un mode d’être tout en instaurant […] une 
nouvelle manière de vivre” 1. 

 

En d’autres termes, les différents rites que les hommes pratiquent 
sont des étapes marquant la fin d’une vie pour promouvoir l’entrée dans 
une nouvelle. 

Louis Molet, de son côté, dit : 

 

“La rupture de l’homogénéité personnelle, la 
projection hors de soi d’une partie de soi-même, avec leur 
caractère à la fois emporté et douloureux, apparaissent ainsi 
régulièrement liées aux expiations, aux deuils ou aux 
licences qui sont ouvertement évoquées par le cérémonial 
d’entrée dans la société des adultes” 2. 

                                       
1 Eugène Régis MANGALAZA, La poule de Dieu, p. 135. 
2 Louis MOLET, La conception malgache du monde et du surnaturel et de l’homme en Imerina, tome 

2, p. 96. 



= 63 = 

 

Cela veut dire que l’enfant, par la circoncision, rejette totalement 
les saletés et il doit se sentir comme propre et un homme grand. 

De plus, dans la pensée betsimisaraka, la circoncision est un rite de 
purification pour les enfants mâles, étant donné que le tsiko (prépuce) est 
considéré comme impur, car il peut cacher des saletés, provoquant une 
maladie qui s’appelle la phimosis qui rend le pénis atrophié. Et tout cela 
pour dire que la circoncision rend un homme propre et purifié. 

Par contre, les enfants non-circoncis, on ne peut pas les nommer 
hommes : ils sont classés parmi les femmes. Ils sont aussi considérés 
comme un homme sans importance ni valeur dans la société betsimisaraka. 
Ils ont la sensation de la peur et d’être un homme impur. 

Pour Hugues Berthier, 

 

“La circoncision apparaît comme un sacrifice 
d’inauguration de la puberté […] un accroissement de la 
force et de grâce pour sa vie d’homme. […] D’après la 
notion du vintana, de destinée, une cérémonie préventive, un 
sacrifice conjuratoire destiné à protéger l’enfant des 
souillures” 1. 

 

Tout cela, nous montre que tous les enfants circoncis sont donc des 
gens purifiés. L’aspersion ainsi que le bain des enfants lors de la prise du 
ranomahery confirment également cette purification symbolique. 

En somme, le rite de la circoncision est un moyen de purification 
pour les enfants mâles, car le tsiko qui cache la saleté est enlevé. Alors, les 
enfants circoncis sont classés parmi les gens purifiés et plus 
particulièrement par le bain lors de la prise du ranomahery. 

                                       
1 Hugues Berthier, cité par Louis Molet, La conception malgache du monde et du surnaturel et de 

l’homme en Imerina, tome 2, p. 97. 



= 64 = 

Ce bain a pour but non seulement de laver les enfants à circoncire, 
mais aussi de faciliter le travail de l’opérateur et pour purifier les garçons 
avant leur intégration dans la communauté des hommes et leur renaissance 
à une nouvelle vie. 

Contrairement, les enfants non-circoncis ont toujours un dépôt de 
saleté, parce qu’ils n’ont pas fait un bain de purification. 

Voilà donc, à notre faculté d’analyse, les valeurs fondamentales de 
la circoncision dans la pensée des Betsimisaraka du Nord. Mais les divers 
signes ou symboles nous permettent de comprendre l’importance de la 
circoncision chez les Betsimisaraka du Nord.



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CHAPITRE II 

 

QUELQUES SIGNES OU SYMBOLES EMPLOYES 

DANS LA CIRCONCISION 

 

Zafiahary, le créateur a offert à l’homme une faculté intellectuelle 
(la réflexion, le raisonnement et le jugement) pour le différencier des 
autres créatures et plus précisément des animaux. Pour les animaux, cette 
faculté n’existe pas dans leur cerveau. Alors, l’homme par sa grande 
richesse de faculté, cherche toujours le meilleur et surtout une destinée 
heureuse tout au long de sa vie. Dans cette perspective, il exprime ses 
aspirations et ses souhaits par le biais des rites, marquant ainsi les 
moments importants de sa vie. Ces rites comportent de nombreux signes et 
symboles dont les significations profondes dépassent souvent les profanes. 
C’est pourquoi, nous profitons de notre travail pour essayer d’expliquer les 
sens et les valeurs des éléments rituels et certains termes utilisés lors de la 
circoncision. 

Dans cette liturgie traditionnelle, les signes et symboles les plus 
employés sont : 



= 66 = 
 

1° L’aspersion : le bain des enfants à circoncire et l’enlèvement du 
prépuce ; 

2° Le zamanjaza ; 

3° Le joro ; 

4° Les bambous jumeaux ; 

5° Le lekaleka (assiette en porcelaine blanche) ; 

6° Le volafotsy ; 

7° Le toaka ; 

8° L’eau célèbre ; 

9° Le nombre six, les tours du trafiobe ; 

Ces signes et symboles donnent une valeur capitale à la 
circoncision et surtout la classent parmi les rites les plus importants. Et 
c’est ainsi que les Betsimisaraka d’Antalaha essaient d’exprimer leurs 
souhaits pour atteindre la vie maximum de ces enfants dans toutes les 
dimensions de la nature humaine. L’objectif de la circoncision, c’est de 
changer la vie d’un enfant mâle non-circoncis, considéré comme impur, à 
un autre monde dont le statut social est plus sacré, celui d’homme 
accompli. Mais le passage d’un enfant d’un monde à un autre doit être 
précédé d’un événement de purification. 

Dans la pensée betsimisaraka, l’épreuve de purification se passe en 
trois temps dont le bain des enfants, l’aspersion avec le ranon-joro et enfin 
l’enlèvement de leur prépuce. 

 



= 67 = 
 

I.- L’ASPERSION : LE BAIN DES ENFANTS A 

CIRCONCIRE ET L’ENLEVEMENT DU PREPUCE 

 

L’aspersion et le bain des enfants à circoncire sont deux choses 
différentes, mais ils utilisent l’eau comme un élément nécessaire. 

L’aspersion des enfants à circoncire se passe le matin, juste avant 
l’opération, tandis que le bain a lieu au moment de la prise du ranomahery. 
Malgré cette différence, ces deux rites se complètent bien évidemment. 
D’abord, le bain se fait très tôt le matin. De prime abord, cette forme de 
bain a pour but non seulement de rendre les enfants à circoncire propres, 
mais aussi de les rafraîchir et surtout de faire contracter leur pénis afin de 
faciliter le travail de l’opérateur-circonciseur. 

Par contre, du côté de l’aspersion, elle a pour but de bénir les 
enfants à circoncire. La bénédiction provenant de Zafiahary et des ancêtres 
doit parvenir effectivement à ces garçons. C’est pourquoi, après 
l’invocation sacrée du joro, le mpijoro asperge les enfants avec des feuilles 
de hasina dont le fluide immatériel donne la force et la vie. Vue cette 
valeur, l’eau éparpillée par l’intermédiaire du hasina est censée être un 
élément vecteur de la bénédiction de Zafiahary, le premier invoqué et des 
ancêtres. 

Comme nous le savons, l’eau est un élément nécessaire pour 
enlever les saletés, alors l’aspersion et le bain paraissent comme séquences 
de purification symbolique de ces garçons avant leur intégration dans la 
communauté des hommes et leur renaissance à une nouvelle vie. 

A la naissance d’un nouveau-né, on doit faire le bain d’abord avant 
de l’habiller. De même pour les garçons à circoncire : l’eau symbolise 
donc la purification des enfants avant d’atteindre la nouvelle vie. 

Sur ce point, Mangalaza confirme : 

 



= 68 = 
 

“Les bains sont des signes nécessaires à la reprise 
d’une nouvelle vie” 1. 

 

Même si ces garçons ont déjà passé le stade de purification, avec de 
l’eau comme élément purificateur, cela ne veut pas dire qu’ils sont tout à 
fait propres et purs. En effet, ils sont considérés comme malpropres à 
cause de la présence du prépuce. Cela veut dire que le prépuce (tsiko) est, 
en quelque sorte, un endroit où se cache un dépôt de saletés, que 
Rakotoniary compare à une lèpre. 

 
 

“Voilà pourquoi, on fait le bain dans un courant 
d’eau, pour dire que les enfants à circoncire ont été 
effectivement débarrassés de leurs saletés avant leur 
renaissance à une nouvelle vie, et que les saletés sont 
considérées comme emportées par l’eau à tout jamais” 2. 

 
 

Et c’est pour cette raison que les Betsimisaraka ont l’habitude de 
couper les prépuces pour se débarrasser totalement des saletés et des 
maladies. Comme à la naissance, pendant la circoncision, c’est le 
zamanjaza qui joue le rôle de la mère lors de la naissance. C’est lui qui fait 
renaître l’enfant au monde des hommes lors de la circoncision. 

 

 

                                       
1 Eugène Régis MANGALAZA, La poule de Dieu, p. 156. 
2 RAKOTONIARY, Le fandrangitanaombilà (la circoncision : sens et valeurs chez les Sihanaka, pp. 65 

- 66. 



= 69 = 
 

II.- LE ZAMANJAZA 

 

Dans la culture betsimisaraka d’Antalaha, ce sont les frères de la 
mère des enfants à circoncire qui acceptent de plein gré d’être zamanjaza 
durant toute la cérémonie. Cela veut dire que les mères des garçons à 
circoncire ont des cousins (zanaky ny mpianadà) et leurs propres frères 
(anadà votraka araiky). Ces deux catégories de frères (cousins et propres 
frères) des mères des enfants à circoncire peuvent toutes les deux être 
choisies comme zamanjaza. Chez les Betsimisaraka, il n’existe pas de 
choix spécial pour être zamanjaza, il suffit que l’homme d’honneur soit le 
frère de la mère de l’enfant à circoncire. En revanche, quel que soit le rang 
des frères de la mère dans le lignage du garçon à circoncire, ils peuvent 
toujours être zamanjaza et ils doivent accepter de plein gré l’honneur 
d’être zamanjaza. 

L’idée de porter les enfants à aiguiser par ces zamanjaza, renvoie à 
ce que fait la mère à l’égard de ses enfants lorsqu’ils étaient tout petits. 
Autrement dit, les zamanjaza continuent le travail de la mère. Alors ils 
portent leur neveu à participer à la célébration de la circoncision pour 
pouvoir marquer une grande affection pour ses enfants. 

Cette liturgie n’est pas seulement de l’honneur, mais elle est plutôt 
une occasion pour la réunion de toute la famille de même lignage 
ancestral. Cela veut dire encore, en quelque sorte, une rencontre des 
membres de famille appartenant au même arbre généalogique, permettant 
aux enfants de se connaître. 

En ce sens, les zamanjaza représentent l’image vivante de la famille 
maternelle de l’enfant. Ils sont donc le ciment unificateur qui maintient la 
cohésion dans l’arbre généalogique de la famille. Cette valeur du 
zamanjaza comme symbole de l’unité est confirmée par son acte d’ingérer 
le prépuce de son neveu. 

L’ingestion du prépuce (tsiko) de l’enfant par le zamanjaza nous 
montre clairement que l’enfant en question vient d’être intégré, sain et 



= 70 = 
 

sauf, dans l’arbre généalogique de la famille, c’est-à-dire que le tsiko 
enlevé, il est sorti indemne de son opération, en bon état de santé. Certes, 
l’avalement du tsiko fait par le zamanjaza symbolise l’union intime à son 
neveu et ainsi que sa protection inconditionnelle. Cet acte enveloppe le 
renforcement de l’unité familiale dans le lignage ancestral. 

Ensuite, l’ingestion du prépuce symbolise aussi l’inhumation pour 
l’enfant, parce que l’enfant a perdu sa vie impure. Ainsi, les zamanjaza 
sont l’image du tombeau ancestral. Cela veut dire qu’ils symbolisent le 
tombeau ancestral. 

En effet, le prépuce enlevé de l’enfant et qui se refroidit, est 
semblable au corps froid d’un défunt que l’on enterre. Tout cela nous 
montre que le zamanjaza est bel et bien le symbole de l’unité familiale, 
l’enfant est uni à tout jamais à la famille de sa mère par l’ingestion du 
prépuce fait par son oncle. 

La société humaine, le tombeau ancestral est la marque la plus 
tangible de l’unité. Pour les Betsimisaraka, ils souhaitent tout au long de 
leur vie de bien garder l’unité familiale comme leur nom collectif 
l’indique : be (grand, nombreux) et tsy misaraka (qui ne se sépare pas), 
c’est-à-dire que les Betsimisaraka respectent volontairement l’unité et ne 
se séparent jamais. 

Chez les Betsimisaraka donc, l’union fait la force. C’est pour dire 
qu’il est important pour eux de s’unir en un tout. Ils disent à juste titre : 
“ Izay mitambatra vato” (Littéralement, ceux qui s’unissent forment un 
rocher). Cela revient à dire que les Betsimisaraka souhaitent également que 
les garçons à circoncire vivent longtemps et heureux auprès de leurs père 
et mère. 

Mais, puisque les Betsimisaraka sont des hommes de Dieu par leur 
culture traditionnelle, ils dépendent toujours de la volonté de Dieu dans 
toutes leurs activités. Alors, ils veulent aussi exprimer leur souhait à 
travers le joro pour que leurs enfants soient entre les mains de Dieu durant 
la cérémonie. 



= 71 = 
 

 

III.- LE JÔRO 

 

1.- LE SENS DU MOT JÔRO 

 

Le mot joro est un terme betsimisaraka pour désigner toute prière 
traditionnelle. Son radical ôro signifie être ramassé en bloc en un tout1, et 
la racine joro donne le verbe mijoro qui signifie se tenir debout. Le prêtre 
traditionnel emprunte cette position pendant qu’il officie. Ainsi, joro sert à 
désigner la prière que l’on adresse directement aux Divinités et aux 
ancêtres”2. Pour Pascal Lahady le mot joro chez les Betsimisaraka : 

 

“englobe à la fois le discours religieux comprenant 
toutes les cérémonies coutumières y compris le culte des 
esprits, culte des ancêtres et culte de l’Etre suprême, et aussi 
pour désigner une invocaction sacrée, appel, ce qui exprime 
en même temps le sens général du verbe mijoro, prier, 
souhaiter, tant il est vrai que le fond de toute prière, c’est 
l’appel” 3. 

 

Ces puissances invisibles sont invoquées en vue de leur demander 
la bénédiction et tout ce dont on a besoin pour promouvoir 
l’épanouissement d’une personne dans toutes les dimensions humaines. Et 
c’est ce que les Betsimisaraka appellent “mangataka joro amin-Jafiahary 
sy ny razana” (prier Dieu et les ancêtres). C’est pourquoi, les 
Betsimisaraka, avant toute activité, doivent procéder au joro, à l’appel des 
Forces du Ciel et de la Terre, par trois cris forts au milieu du silence des 

                                       
1 Pascal LAHADY, Le culte betsimisaraka et son système symbolique, p. 63. 
2 RAKOTONIARY, Le fandrangitanaombilà (la circoncision : sens et valeurs chez les Sihanaka, p. 98. 
3 Pascal LAHADY, Le culte betsimisaraka et son système symbolique, p. 63. 



= 72 = 
 

fidèles. Dans la cérémonie de la circoncision, les souhaits s’expriment au 
moment du joro fafy rano des enfants à circoncire et le mpijoro est le 
prêtre traditionnel considéré comme une autorité spirituelle habilitée à cet 
acte. 

Dans la culture betsimisaraka, tout joro bénéfique et surtout le joro 
fafy rano doit être fait pendant que la lune est dans sa phase ascendante et 
avant que le soleil n’atteigne le zénith. 

En effet, selon la croyance betsimisaraka, certains joro sont 
interdits dans certaines circonstances : 

 

“la lune étant dans sa phase décroissante : joro an-
kelim-bolana ou joro maizim-bolana et un joro dans l’après-
midi : joro mihilan’andro, joro folak’andro, sont 
formellement interdits” 1, 

 

car cela donne une impression pessimiste qui suggère l’idée de mort et 
englobe totalement le malheur. 

Voilà pourquoi, le joro fafy rano se fait le matin au lever du soleil, 
avant l’opération de la circoncision parce que la lune suit sa phase 
ascendante et le soleil n’atteint pas encore le zénith. 

En réalité, les Betsimisaraka d’Antalaha préfèrent faire un joro, la 
lune étant en position croissante (joro miaka-bolana), parce qu’ils pensent 
que dans cette phase de la lune, la cérémonie est bel et bien recouverte de 
plénitude de vie et de bonheur, voire même de la destinée heureuse tant 
souhaitée. C’est sans doute pour cette raison que le professeur Eugène 
Régis Mangalaza confirme cette idée en disant : 

 

                                       
1 RAKOTONIARY, Le fandrangitanaombilà (la circoncision : sens et valeurs chez les Sihanaka, p. 99. 



= 73 = 
 

“En pays betsimisaraka, le joro se fait au lever du 
jour, face au soleil, pour profiter de la corrélation étroite 
entre la phase ascendante du soleil et la force vitale que l’on 
espère recevoir d’une telle cérémonie” 1. 

 

Par ce passage, nous voyons très bien que dans la conception 
betsimisaraka, il y a bel et bien un rapport étroit entre le soleil et les 
humains en prière, vu que le soleil est la source de la vie et de tous les 
biens du monde. 

Le joro fait au lever du jour (joro miakatr’andro) donne la vie, 
apporte le bonheur et le bien aux hommes ou à celui qu’on bénit. A ce 
propos, Rakotoniary dit également : 

 

“Certes, le Soleil montant dans le ciel a une influence 
considérable sur le bien-être de l’espèce humaine, mais par 
la quantité de chaleur qu’il dégage, ce grand astre exerce 
également une action sur les matières inertes : celles-ci 
semblent être ravivées comme si elles ont encore l’énergie 
vitale.2  

 

A part cela, on comprend que la lumière visible provenant du soleil 
agit également sur la matière non vivante en agitant ses molécules 
producteurs de chaleur, car avec une température plus élevée, les 
molécules ont plus d’énergie. 

En d’autres termes, la lumière solaire ordinaire échauffe les 
éléments constitutifs des corps inertes pour pouvoir garder, en quelque 
sorte, un souffle vital. Cela veut dire que le soleil est un symbole divin 
parce qu’avec la grande température qu’il dégage, il entretient la chaleur 
relationnelle vivante entre les humains en prière et les ancêtres. Donc, il 
                                       
1 Eugène Régis MANGALAZA, La poule de Dieu, p. 156. 
2 RAKOTONIARY, Le fandrangitanaombilà (la circoncision : sens et valeurs chez les Sihanaka, p. 101. 



= 74 = 
 

est quelque peu semblable à Dieu, parce qu’il participe à la constitution 
des besoins des êtres vivants. Le fait de donner de la chaleur, en effet, va 
combler l’énergie vitale et c’est ce que les Betsimisaraka font lors du joro 
fafy rano pour avoir la chaleur du soleil montant vers le zénith, en symbole 
de vie pleine d’énergie. Donc, les Betsimisaraka expriment leur souhait en 
adressant aux ancêtres leur demande en les honorant. Dans ce cas, les 
ancêtres ne peuvent pas refuser d’accorder les demandes de leurs 
descendants qui les honorent. 

Alors pour comprendre aisément la cérémonie de la circoncision, le 
joro fafy rano se fait en faveur des garçons à circoncire pour que les 
ancêtres les épargnent du malheur. 

Mais il est intéressant pour nous de savoir au juste les valeurs du 
joro dans sa généralité. 

 

2.- LES VALEURS DU JORO EN GENERAL 
 

Dans la conception betsimisaraka, le joro est avant tout la marque 
de la vénération et de la glorification de Zafiahary et de ses grandeurs 
éternelles. C’est durant la cérémonie du joro que le mpijoro se sent comme 
dans un état d’extase, c’est-à-dire comme dans un état hors de soi, se 
trouvant dans un autre monde vis-à-vis de toute l’assistance présente lors 
de la cérémonie. 

Le joro est un moyen pour demander le pardon de Dieu, et les 
ancêtres transmettent les messages envoyés par les êtres humains. Cela 
veut dire qu’en faisant le joro (prière), c’est le pouvoir divino-ancestral qui 
assure le rôle de médiateur, d’interlocuteur ou de puissance tutélaire. Dans 
ce cas, ce sont les ancêtres qui assument le rôle d’intermédiaires entre les 
vivants et l’universel. Et c’est la raison pour laquelle le culte des ancêtres 
est de tradition dans le pays betsimisaraka. Vu sous cet angle, le joro serait 
le cœur qui donne la vie et englobe toutes les activités vitales des 
Betsimisaraka. Le joro joue alors le rôle de trait d’union entre les ancêtres 



= 75 = 
 

et leurs descendants. C’est-à-dire que par le joro, on reconnaît l’existence 
des ancêtres dans un autre monde et les descendants comprennent la 
grande collaboration de leurs ancêtres. 

En clair, les humains collaborent avec leurs ancêtres vers le Dieu 
suprême. Pour cela, ils croient qu’il existe une corrélation qui lie le sacré 
aux humains. L’homme connaît donc la relation continue avec le monde 
sacré par la pratique du joro. C’est à travers le joro que l’homme exprime 
la réconciliation avec Dieu par l’intermédiaire des ancêtres. L’avalement 
du prépuce des enfants par les zamanjaza symbolise la communion. 
Autrement dit, les enfants qui viennent d’être circoncis donnent leur 
propre corps pour faire un sacrifice à Dieu à tout jamais. Et c’est ce que 
nous avons vu après chaque joro, ils mangent les mêmes offrandes, pour 
dire que les relations des hommes avec le monde sacré ne sont pas coupées 
définitivement. 

 

“Par ailleurs, le joro est une occasion favorable où 
divers éléments du cosmos participent pour promouvoir 
l’harmonie universelle ou plus précisément le bien-être des 
humains en prière”1. 

 

Les Betsimisaraka, avant d’entreprendre le joro, repèrent bien 
l’heure pour éviter tout mal qui peut survenir, c’est-à-dire que le non-
respect des règles du joro peut entraîner les humains au malheur. 
Dominique Zahan confirme cette idée : 

 

“En tant que régulateurs des cycles liturgiques, le 
soleil, la lune, les étoiles, la faune et la flore exercent 
directement leur influence sur les humains en prière” 2. 

                                       
1 RAKOTONIARY, Le fandrangitanaombilà (la circoncision : sens et valeurs chez les Sihanaka, p. 103. 
2 Dominique ZAHAN, cité par RAKOTONIARY, Le fandrangitanaombilà (la circoncision : sens et 

valeurs chez les Sihanaka, p. 101. 



= 76 = 
 

 

Ce passage veut dire tout simplement que le bien-être des humains 
dépend toujours des éléments cosmiques. Autrement dit, il y a une forte 
liaison entre le bien-être des humains et celui du cosmos. C’est ce qui se 
passe dans la circoncision, une liturgie qui prend son sens à travers la lune, 
le soleil, les étoiles, la faune et la flore, pour s’intégrer dans la cérémonie. 
Si la pratique ne prend pas en considération ces entités cosmiques, on ne 
peut pas espérer le bonheur des enfants à circoncire. 

Selon la conception betsimisaraka, dans l’invocation sacrée, il 
existe une collaboration entre Zafiahary et les autres dieux. Le joro dessine 
nettement l’hénothéisme des Betsimisaraka. Dans la culture betsimisaraka, 
toutes les divinités doivent être invoquées par le mpijoro pour assurer le 
bien-être, la bénédiction et un avenir meilleur pour les enfants à circoncire 
et les demandes du mpijoro aux divinités se complètent nécessairement. 

 

IV.- LES BAMBOUS JUMEAUX 

 

En pays betsimisaraka, on a l’habitude de prendre les bambous 
comme un outil de puisage. Ces bambous sont, en effet, comme des 
roseaux dont le creux intérieur sert à conserver l’eau. 

Mais dans le domaine de la circoncision, les bambous symbolisent 
les sexes des enfants à circoncire, par leur âge moyen et leur taille 
moyenne, par la grandeur et la longueur, sont semblables à la verge et sont 
faciles à travailler. Le canal à l’intérieur du roseau symbolise l’urètre, et le 
fait de couper le bambou au lever du soleil, effectué par les velon-dray 
aman-dreny, symbolise l’acte de l’opération qui circoncit. Les velon-dray 
aman-dreny incarnent le circonciseur. 

On trouve dans la région betsimisaraka de grandes étendues de 
bambous qui symbolisent, entre autres choses, la fertilité. 



= 77 = 
 

Et c’est pourquoi, en général, dans une cérémonie, on utilise deux 
sortes de bambous. Le nombre deux, en effet, fait partie des isa feno 
(chiffres pleins) qui expriment l’idée de bien et la faculté productrice. 

On dit aussi que les bambous doivent être jumeaux. Saint Augustin 
n’a-t-il pas dit que “l’argument des jumeaux ruine la fatalité astrale”1 ? 
Nous constatons aussi que les Betsimisaraka souhaitent vraiment la facilité 
du travail du circonciseur. Autrement dit, ils souhaitent que le travail de 
l’opérateur soit hors de tout danger, qu’il ne présente aucune difficulté ni 
de complications ultérieures. 

Les bambous jumeaux, dans la cérémonie de la circoncision, 
signifient aussi que les enfants qui viennent d’être circoncis, trouveront 
leur futurs partenaires et seront capables de donner beaucoup d’enfants, 
afin d’assumer le statut d’homme et d’entretenir la permanence du lignage 
ancestral. Ils ont donc trouvé le milieu fertile au milieu de la nature 
humaine, comme les roseaux qui poussent au milieu de la végétation 
naturelle. 

 

V.- LE LEKALEKA 

 

Le lekaleka est une assiette en faïence, une assiette en porcelaine de 
couleur blanche. Cette assiette contient du kaolin dilué dans de l’eau 
lustrale2, et une pièce de monnaie qui s’appelle volafotsy tsanganolo. On 
l’utilise au moment du joro fafy rano des enfants à cirocncire. Donc, le 
lekaleka dont la couleur est blanche, est une image de la vie et du bonheur. 
Pour les chrétiens, sous l’influence de la symbolique biblique, la couleur 
blanche est un signe d’innocence et de pureté. 

Autrement dit, le blanc symbolise la lumière, l’espoir et la joie pour 
les enfants à circoncire. Par conséquent, le lekaleka est un symbole qui 

                                       
1 Saint AUGUSTIN, La cité de Dieu, p. 292. 
2 Robert JAOVELO-DJAO, Mythes, rites et transes à Madagascar, p. 233. 



= 78 = 
 

présente les médiateurs comme étant les canaux de la prière. Souvent les 
prières s’adressent à Zafiahary et aux Razana à la fois, donc cette assiette 
contenant du kaolin dilué dans l’eau permet à l’homme de demander à la 
divinité de faire parvenir la prière par l’intermédiaire des ancêtres et que le 
mpijoro joue le rôle de médiateur par excellence. 

Comme nous l’avons mentionné plus haut, le volafotsy 
(tsanganôlo) comble le lekaleka de sacralité dans le cadre des souhaits 
faits pour les enfants. 

 

VI.- LE VOLAFOTSY 

 

Le volafotsy est une pièce de monnaie en argent matif. Sa valeur 
nominale est de cinq francs (ariary). Les Betsimisaraka de la région 
d’Antalaha l’appellent volafotsy tsanganôlo. Dans la pensée des 
Betsimisaraka, cette pièce de monnaie symbolise tout d’abord l’unité, la 
cohésion (firaisana). Cette unité représentée par cette pièce est bel et bien 
l’idée fondamentale du nom Betsimisaraka. (Be = grand, nombreux ; 
tsimisaraka = qui ne se sépare jamais) ; donc pour combattre les ennemis, 
ils doivent former un seul groupe, un seul bloc. Alors, pour eux, l’unité 
traduit la vie, tandis que le morcellement entraîne la mort. Et c’est à partir 
de cette idée que le proverbe suivant a pris naissance : “Izay mitambatra 
vato, fa izay misaraka fasika” (Littéralement, ceux qui s’unissent forment 
un rocher, ceux qui s’éparpillent sont du sable). Le rocher reste 
inébranlable, indifférent aux chocs, aux grandes rafales des vents, alors 
que le sable se laisse entraîné par le souffle des vents et même emporté à la 
dérive. 

En un mot, si l’unité est la vie, l’éparpillement est la mort. Et voilà 
pourquoi ce groupe se sert du volafotsy tsanganôlo lors de la célébration 
de différents joro de bénédiction, de consécration, de demande de bien-
être, de destinée heureuse et de réussite dans la vie. C’est pour dire que la 



= 79 = 
 

vie doit être comme une pièce de monnaie de cinq francs, laquelle n’est 
pas divisée et ne saurait être divisée sans perdre totalement sa valeur. 

Au juste, cette ethnie souhaite que quels que soient les problèmes, 
elle reste unie et souhaite la longévité aux enfants à circoncire. En outre, la 
valeur du volafotsy est liée à la solidarité familiale et à la longévité 
symbolisée par la pièce de monnaie. 

Chez les Betsimisaraka, cette pièce de monnaie symbolise le 
voninahitra (l’honneur) et le hasina (la sacralité) comme le dit James 
Rabehanoanina : 

 

“Ny vola dia fanamafisana ny razana ho mariky ny 
fampiasana azy eo amin’ny fiainana an-davanandro”1. 
(Traduit littéralement : l’argent est une confirmation pour les 
ancêtres pour marquer l’emploi dans la vie quotidienne). 

 

Ces symboles sont donc souhaités également aux enfants à 
circoncire dans le cadre du développement de leur nature humaine. En 
effet, l’homme qui se tient debout au milieu de cette pièce de monnaie, 
entouré de deux femmes comme son nom l’indique (volatsanganolo), en 
est la réprésentation. 

 

“En général, l’homme est doté naturellement d’une 
force physique bien supérieure à celle de la femme. Dans 
cette perspective, il assure l’ordre et la paix dans le ménage ; 
il est donc là pour écarter toute forme de violence car de par 
sa force, il peut bien se mesurer à elle”2. 

 

                                       
1 James RABEHANTOANINA , Ny fiheverana ny RA ao amin’ny tsaboraha Betsimisaraka, p. 102. 
2 RAKOTONIARY, Le fandrangitanaombilà (la circoncision : sens et valeurs chez les Sihanaka, p. 103. 



= 80 = 
 

En réalité, dans la culture betsimisaraka, les hommes jouissent 
d’une certaine considération, d’un honneur, voire même de sacralité. Nous 
voyons cela dans la répartition des places dans la maison, dans le partage 
de la parole. Les femmes restent toujours ignorées. Et c’est pour cette 
raison que Hugues Berthier veut essayer d’expliquer en disant : 

 

“L’argent en soi a un caractère hasina comme le 
souverain. Et ce hasina apparaît nettement dans la 
circoncision : aspersion avec de l’eau où l’on a mis 
préalablement des anneaux d’argent” 1. 

 
 

Tout cela, c’est pour dire que le volafotsy est le symbole de 
l’honneur et de la sacralité. A ce sujet, dans la cérémonie de la 
circoncision, le mpijoro asperge les enfants à circoncire avec de l’eau où 
on a plongé le volafotsy tsanganôlo pour pouvoir donner aux enfants un 
grand honneur et les faire entrer dans le monde du sacré total. Dans la 
pensée betsimisaraka, la valeur que porte le volafotsy représente le divin, 
c’est-à-dire que le volafotsy symbolise la sacralité (hasina) qui veut autant 
dire que le divin est sacré 

Enfin, le volafotsy, en tant que symbole divin, est censé être pur, vu 
sa composition qui ne présente aucun autre mélange de métal. Autrement 
dit, le métal est unique et pur. Alors, vu sous cet angle, les Betsimisaraka 
le considèrent comme un élément très puissant ayant le pouvoir de pureté. 
En ce sens, le volafotsy est digne de nettoyer toutes les impuretés. Ainsi, 
pour les Betsimisaraka, le volafotsy, en tant que symbole de pureté, est 
employé comme un élément ayant une grande valeur lustrale. Il purifie 
leurs enfants avec la sacralité du volafotsy, lorsqu’ils ont touché à quelque 
chose considéré comme impur. Avec la sacralité du volafotsy, les parents 
sont rassurés de la pureté de leurs enfants. Ils se débarrassent des 

                                       
1 Hugues BERTHIER, Notes et impressions sur les mœurs et coutumes du peuple malgache, p. 33. 



= 81 = 
 

souillures par la puissance du volafotsy. Tout cela explique la grande 
importance du volafotsy dans la culture betsimisaraka. 

Dans la cérémonie de la circoncision, le volafotsy est le symbole de 
la sacralité et du divin. Dans cette perspective, le toaka recèle aussi une 
grande valeur que nous mettrons en évidence. 

 

VII.- LE TOAKA 

 

Dans la connaissance des Betsimisaraka, le mot toaka est un nom 
donné pour désigner toutes sortes de boissons alcooliques quel que soit 
leur nom, que ce soit du betsa, du rhum, du vin ou autres, on les nomme 
toutes toaka. 

Dans une cérémonie, on prépare avant tout le toaka car sa 
consommation est très importante pour la cérémonie. C’est la raison pour 
laquelle, on utilise et on fait servir le toaka durant toute la cérémonie. Mais 
il ne s’agit pas là de faire d’amples libations, mais plutôt et avant tout, 
c’est la valeur symbolique de cette boisson qui importe le plus. 

Dans la conception betsimisaraka, Zafiahary et les ancêtres sont 
deux grandes entités qui ont une valeur sacrée, alors pour prendre contact 
avec le monde du sacré, les hommes font servir du toaka lors des différents 
joro pour donner de l’ampleur et certaines marques de respect à Zafiahary 
et aux ancêtres. Alors, pour pouvoir accéder au monde du sacré, l’homme 
utilise la boisson alcoolisée. Comme dans toutes les pratiques religieuses 
traditionnelles, plusieurs ethnies malgaches préfèrent le betsa car elles le 
considèrent comme le nectar, breuvage préféré des dieux et des ancêtres. 
Donc, vue sous cette valeur, cette boisson prend une grande importance 
dans la vie des Betsimisaraka.  

Du point de vue général, la valeur de cette boisson alcoolique est 
très importante par le fait qu’elle est utilisée comme élément ou moyen de 
réconciliation entre les humains eux-mêmes, comme le dit justement 



= 82 = 
 

James  Rabehantoanina : “mari-panajana sy fankasitrahana ny vahiny ny 
toaka1” (Le toaka est une marque de respect et de remerciements pour les 
invités) aussi bien pour les humains que pour les dieux. 

Alors, en vérité, le toaka sert non seulement à consacrer le monde 
divin, mais aussi à épargner les humains en prière de tout danger provoqué 
par le contact avec le sacré. Il en est de même pour les enfants à circoncire 
qui font partie intégrante des gens à protéger de ce danger et ils méritent 
qu’on célèbre ce rite à leur intention. Voilà pourquoi la présence de l’eau 
célèbre vient combler la sacralité de la cérémonie. 

 
 

VIII.- L’EAU CELEBRE 

 

Dans une cérémonie de circoncision, l’eau utilisée concerne à la 
fois les conditions de vie humaine et les forces invisibles. 

Dans la conception betsimisaraka, l’eau puisée très tôt le matin a un 
sens masina, selon le double sens de ce mot : salé et saint. Cette eau est 
réputée avoir la vertu de rendre fort. De ce fait, l’eau prend une grande 
importance dans une cérémonie betsimisaraka. 

L’eau, en tant que besoin nécessaire pour les humains, a un sens de 
purifier toutes les souillures. Pour les enfants à circoncire, cette eau 
symbolise la lumière et l’espoir menant au bonheur. 

L’eau met aussi les hommes en relation avec les ancêtres et Dieu 
parce qu’on doit les invoquer lors de la prise du ranomahery, au moment 
du joro. Cela signifie que les souhaits émanent des humains en prière pour 
que ces garçons parviennent à Zafiahary et au pouvoir divino-ancestral. 

 

                                       
1 James RABEHANTOANINA, Ny fiheverana ny RA ao amin’ny tsaboraha Betsimisaraka, p. 101. 



= 83 = 
 

IX.- LE NOMBRE SIX 

 

Dans la pensée betsimisaraka, le nombre six est censé avoir la vertu 
de vie que traduit littéralement ce que ce groupe appelle : enina, enin-
kavelomafia (six, six fois comblé de vie). 

Le nombre six aussi est un chiffre complet (isa feno). Les gens 
souhaitent à leurs enfants d’avoir la vie complète, ainsi que de ne manquer 
de rien. En ce sens, Louis Molet confirme : 

 

“Six, par assonnance avec le mot henika (qui 
s’abrège de la même façon), plein, comble, saturé, est le 
nombre de la plénitude de richesse” 1. 

 

Chez les Betsimisaraka, le nombre six désigne aussi l’honneur, 
comme ils le disent : enin-kaja, enim-boninahitra (littéralement, plein 
d’honneur et de gloire). Cela est fait pour souhaiter aux enfants à 
circoncire d’avoir une vie meilleure. 

Enina, comme adjectif, signifie aussi qui a sa part, pourvu de 
quelque chose. C’est le nombre de la bénédiction2.

                                       
1 Louis MOLET, La conception malgache du monde du surnaturel et de l’homme en Imerina, tome 1, 

p. 84. 
2 Ibidem. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

CHAPITRE III 

 
LES RAPPORTS DES PHILOSOPHIES ANTIQUES AVEC 

CELLES DES MALGACHES 

 

La pratique de la circoncision est très nécessaire pour les hommes. 
La suppression de cette pratique pose des problèmes, du fait de l’extension 
de sa pratique parmi les peuples les plus divers de la terre, des rituels qui y 
sont attachés, des rationalisations nombreuses qui en sont données et des 
conséquences qu’elle peut avoir. 

 

I.- LE RAPPORT DE LA CIRCONCISION AVEC 

QUELQUES CONCEPTIONS SIMILAIRES ET 

CERTAINES PENSEES 

 

Il convient de remarquer que toutes les cultures ethnologiques ne 
tiennent pas la pratique de la circoncision pour indispensable, puisque  



= 85 =  

les peuples indo-germaniques, les Mongols et le groupe finno-ougrien 
paraissent avoir ignoré cette pratique jusqu’aux temps modernes. 

Mais souvent, parmi ceux qui la pratiquent, des traditions la font 
remonter aux lointains ancêtres. C’est ainsi que les Juifs rattachaient à la 
fois à Abraham, le père des croyants et à Moïse, le législateur, cette 
institution, considérée comme le gage d’une alliance spéciale : 

 

“Dieu donna à Abraham l’alliance de la circoncision 
et ainsi Abraham ayant engendré Isaac, le circoncit le 
huitième jour. Isaac circoncit Jacob et Jacob les douze 
patriarches” 1. 
 

Pour les Juifs, la circoncision est un signe d’alliance avec Dieu, 
ainsi que l’intégration d’un homme dans la communauté et dans un statut 
social plus sacré. A ce propos, “Dieu d’Abraham lui dit que tous les 
hommes non-circoncis, il les fera disparaître”. Et c’est la raison pour 
laquelle la pratique de la circoncision devient un rite antique ou bien 
paléolithique, puisque lors de la fuite hors de l’Egypte et du séjour dans le 
désert, les Hébreux avaient l’usage des couteaux en métal. Ce sont des 
mentions que l’on relève dans un texte du livre de Josué, demandant que 
les hommes sortis d’Egypte doivent être circoncis. Alors, par ordre de 
l’Eternel, Josué fabriquait des couteaux de pierre pour circoncire tous les 
enfants d’Israël. 

Tous ces passages nous montrent clairement que la circoncision, 
chez le peuple d’Israël, doit avoir des séquences rituelles et des 
cérémonials car cette pratique en tant qu’alliance avec Dieu, devient un rite 
obligatoire. 

En outre, dans la quasi totalité du peuple malgache connaît et 
pratique parfaitement la circoncision. Les rituels en sont divers, tant pour 
la périodicité selon laquelle ils sont célébrés, que pour les interdits qu’ils 
                                       
1 Genèse, XVII, 10 - 14. 



= 86 =  

impliquent, les objets ou les personnes qu’ils requièrent, la durée et 
l’importance des cérémonies. 

En rapprochant les differentes rites avec la circoncision 
betsimisaraka de la région d’Antalaha, nous constatons qu’il existe des 
différences et des ressemblances entre les ethnies qui la pratiquent, comme 
les Antambahoaka qui pratiquent le sambatra, la cérémonie qui a lieu tous 
les sept ans et le savatse des Antandroy, le hasoavan-jaza en Imerina. 

Par tradition, les Antandroy célèbrent la cérémonie de la 
circoncision hors de la maison, c’est-à-dire au pied d’un arbre qui 
s’appelle hazomanga. Ils pratiquent le sacrifice de zébu, par lequel ils 
organisent l’allumage de feux de joie autour desquels dansent les gens et 
les enfants à circoncire portés par leur oncle. 

Quant à la prise du ranomahery, ils utilisent une seule calebasse 
(mozinga), ils se servent de plantes cicatrisantes pour empêcher 
l’hémorragie pouvant compliquer les plaies des enfants nouvellement 
circoncis. Les prépuces ne sont pas ingérés par les zamanjaza, mais ils les 
mettent plutôt au sommet d’un poteau de bois sur lequel l’extrémité de la 
bosse du zébu sacrifié sert pour la mémoire de ce rite.  

Mais ce rite a pourtant un point de ressemblance avec les 
cérémonies des Betsimisaraka que nous étudions, puisque le but ultime de 
ces différentes cérémonies, c’est l’intégration des enfants dans la 
communauté des hommes. En fait, comme nous le savons, la circoncision 
se pratique partout à Madagascar, alors on trouve toujours des points de 
différences et de ressemblances même avec la cérémonie des 
Betsimisaraka, car c’est le lieu qui fait partie de la différence. 

Nous voyons cependant que Pascal Lahady, dans son livre intitulé 
Le culte betsimisaraka et son système symbolique, parle de la circoncision 
en utilisant le mot laza qui signifie également fête de la circoncision. Le 
laza dont il parle enregistre aussi des points de différences et de 
ressemblances avec la circoncision que nous étudions. 



= 87 =  

Dans le laza, la fête de la célébration dure une semaine. Donc tous 
les habitants du village apportent à l’organisateur leur aide financière. A 
propos de l’eau sacrée, une seule personne suffit pour la puiser et la 
transporter dans un seul mozinga. La prise de l’eau célèbre et le bain des 
enfants à circoncire se font en deux moments différents, le bain est 
individuel pour les enfants à aiguiser et les zamanjaza portent à cette 
occasion une lance. 

Pour le prépuce du garçon, le grand-père maternel de l’enfant peut 
également l’ingérer. Il existe des sacrifices de zébu dont le bucrane et la 
queue de ce zébu doivent être placés au pignon nord en des points 
différents de la grande case pour servir de mémoire à ce rite. 

Dans le cadre de la circoncision des Betsimisaraka d’Antalaha, la 
détermination de la date du rite appartient au devin-astrologue. Les gens de 
cette région ne pratiquent pas d’offrande de rhum aux ancêtres avant la 
date du rite. Ils ne confectionnent pas de fisokina ou de jiro . Ils préparent 
deux bambous pour puiser de l’eau et deux personne pour la porter. Cela 
doit être exigé normalement pour chaque enfant. 

La prise du ranomahery et le bain des enfants à circoncire se font 
en même temps. Ensuite, ce bain doit être collectif pour tous les enfants à 
circoncire. Après l’opération, seul le zamanjaza qui tient son neveu le fait 
sortir par la porte est du trafiobe vers le langara où tout le monde l’attend 
pour le féliciter. Ils n’immolent pas des zébus au cours de la cérémonie, 
mais ils le font après la sortie de la cicatrisation si nécessaire, car pour eux, 
le sacrifice de zébu n’est pas un rite obligatoire. 

Telles sont donc quelques différences que nous avons relevées entre 
la circoncision betsimisaraka d’Antalaha et le laza. 

Mais malgré ces différences, ces deux rites ont aussi des points 
communs. 

Les distilleries artisanales assurent l’approvisionnement en rhum 
durant la fête, la calebasse, mozinga (en bambou) fait partie des éléments 
utilisés pour la prise du ranomahery, comme dans la tradition, ce sont  des 



= 88 =  

hommes dont le père et la mère sont encore en vie qui puisent cette eau au 
premier chant du coq. 

A propos du prépuce (le tsiko) de l’enfant, il est ingéré avec de la 
boisson alcoolique ou avec quelque chose qu’il aime. 

Enfin, le fond ultime de ces deux rites est le même, c’est d’intégrer 
un garçon mâle dans la communauté des hommes. Cet acte confère à 
l’enfant tous ses droits d’être enterré dans le sépulcre ancestral. A ce 
propos justement, Pascal Lahady dit : 

 

“La circoncision est l’intégration de l’individu mâle 
dans la société […] C’est pourquoi l’enfant mâle circoncis, 
c’est-à-dire consacré, aura désormais […] le droit d’être 
incorporé dans leur société et d’être enterré dans le tombeau 
ancestral”1. 

 

Ce passage nous montre clairement que le but ultime du laza ainsi 
que de la circoncision betsimisaraka d’Antalaha est le même. Donc, il 
s’agit d’intégrer un enfant mâle dans la communauté des hommes afin 
qu’il bénéficie de ses droits fondamentaux. 

A Madagascar, et presque partout dans l’île, on pratique la 
circoncision parce que le rite concernant les mâles remonte loin dans le 
passé. Ensuite, les coutumes anciennes la concernant sont restées 
inchangées, mais qu’on les a tout simplement amplifiées comme l’avait 
fait Andrianampoinimerina qui a proclamé publiquement de la faire 
obligatoirement dans son pays. 

Mais il existe pourtant d’autres ethnies qui n’acceptent pas la 
pratique de la circoncision, comme par exemple les Vezo et les Sainte-
Mariens. Pour eux, cette pratique n’est pas nécessaire parce que leur 
tradition ne leur permet pas de le faire. Pour les Sainte-Mariens, ils sont 

                                       
1 Pascal LAHADY, Le culte betsimisaraka et son système symbolique, pp. 92 - 93. 



= 89 =  

d’origine étrangère sans préciser leur pays d’origine. Mais ces étrangers 
qui habitaient dans cette île, c’étaient des hommes qui ne pratiquaient pas 
la circoncision. Ils n’ont donc pas la coutume de circoncire les enfants ou 
bien les hommes. Par conséquent, les habitants de cette île sont obligés de 
suivre les coutumes héritées des étrangers. Pourtant, les étrangers qui 
admirent l’île ne laissent même pas de traces d’explications sur la non-
pratique.  

Il y a aussi ceux qui disent que les gens de l’île Sainte-Marie n’ont 
jamais vu la pratique. On dirait qu’ils ont peur de voir leurs enfants 
circoncis sans savoir la cause ou bien l’objectif de cette opération. De plus, 
leur culture ne leur permet pas de manger de la chair humaine, alors qu’ils 
voyaient les gens qui pratiquaient la circoncision mangeaient la chair d’un 
petit chéri lors de l’ingestion du prépuce de l’enfant. 

Pour les Sainte-Mariens, il est interdit de manger de la chair 
humaine. Et c’est peut-être pour ces raisons qu’ils ne pratiquent pas la 
circoncision. Et si quelqu’un veut la pratiquer, il doit chercher l’arbre 
généalogique de l’enfant. Si l’enfant est encore un proche descendant de 
l’homme qui introduit la coutume, alors, on ne peut pas circoncire cet 
enfant, sinon, on risque d’avoir une hémorragie ou bien la fatalité (des 
complications fatales). En somme, les ancêtres des Sainte-Mariens n’ont 
pas des explications claires concernant la circoncision.  

 

II.- LE RAPPORT ENTRE LA RELIGION MALGACHE ET 

LE CHRISTIANISME 

 

Actuellement, vu l’abondance des religions étrangères à 
Madagascar, nous vivons très bien dans le monde du christianisme, cette 
religion étant considérée comme la forme d’une nouvelle culture pour 
nous. Mais cette culture étrangère aux Malgaches n’est autre qu’une 
culture comme toutes les autres, mais elle a son propre principe de base. 



= 90 =  

Ainsi, pour les Juifs, cette culture n’est qu’un scandale et une pure 
folie pour les Grecs, pourtant, elle est associée à une autre culture. 

En effet, dans la religion chrétienne, les fidèles croient en un seul 
Dieu et en la continuité de la vie dans l’au-delà ainsi qu’en la sainte 
Trinité. Ils adressent leur prière à Dieu (le Maître de l’Univers), font le 
baptême pour intégrer les adeptes au sein de la famille chrétienne. Ils 
reconnaissent aussi le message de Dieu par le Christ. 

Mais dans la religion traditionnelle malgache, vue à travers la 
circoncision, “nous nous appuyons sur le Zafiahary pour toutes choses”1. 
Donc, lors d’un joro fafy rano des enfants à circoncire, le mpijoro (prêtre 
traditionnel) invoque en premier lieu Zafiahary, parce que, pour nous les 
Malgaches, la source unique du courant vital est Zafiahary. Ce courant 
passe ensuite par les ancêtres, puis par les anciens encore présents ici-bas 
et se poursuit dans leurs enfants. 

En ce sens, le mpijoro reconnaît la sacralité de Zafiahary ainsi que 
ses grandeurs éternelles. En principe, les Malgaches sont des monothéistes 
par leurs croyances fort enracinées en Zafiahary et la glorification s’est 
basée surtout sur le culte. Cela signifie que la religion malgache connaît 
déjà l’existence de Dieu par son proverbe : “Aza ny lohasaha mangina no 
jerena fa Andriamanaitra an-tampon’ny loha” (Littéralement, ne regarde 
pas la tranquillité de la vallée, mais Dieu au-dessus de la tête). 

Ce proverbe nous montre clairement que les Malgaches ont connu 
le monothéisme mais à cause du travail des missionnaires, la religion 
malgache connaît un nouveau changement. 

D’une manière générale, dans le christianisme, Jésus est l’unique 
passage pour parvenir à Dieu, mais nous, dans la religion traditionnelle, ce 
sont les ancêtres, c’est-à-dire par le pouvoir divino-ancestral, qui prennent 
ce rôle. En effet, on ne peut pas entrer dans le monde divin, sans passer par 
l’intermédiaire des ancêtres. Cela signifie également que       les 
bénédictions et les atouts dans la vie offerts par Zafiahary passent d’abord 

                                       
1 Robert DUBOIS, Olombelona, p. 46. 



= 91 =  

par les ancêtres. En d’autres termes, la réconciliation du divin et de 
l’humain n’est pas possible sans l’intervention des ancêtres. 

Donc, dans la religion traditionnelle malgache, comme dans la 
religion des chrétiens, force est de constater que les fidèles adorent Dieu et 
honorent également des êtres surnaturels (les dieux). Alors, pour les 
chrétiens, c’est le Christ (prophète) qui transmet le message de Dieu, alors 
que pour les Malgaches, ce sont les ancêtres ou les tromba qui 
transmettent le message de l’homme vers Dieu. 

Enfin, dans toutes les religions du monde, les paroles de Dieu sont 
transmises aux croyants par des chargés de missions (les prophètes) et ces 
paroles, pour pouvoir être transmises aux futures générations, elles sont 
laissées dans des œuvres sacrées, tels que la Bible ou le Coran, ou même 
dans les manuscrits du sorabe pour le sikidy. Et ceci nous amène à parler 
de l’équivalence entre le sikidy, la Bible et d’autres livres sacrés. 

 

III.- EQUIVALENCE ENTRE LE SIKIDY, LA BIBLE ET 

AUTRES LIVRES SACRES 

 

Dans la conception betsimisaraka, le sikidy est un art divinatoire qui 
maintient la relation entre la société des hommes et la société des dieux. Il 
est donc le fond même de la religion traditionnelle malgache. 

 

“Pour la possession du divin, le pouvoir d’éveiller le 
sikidy est comme un hadith dont l’authenticité n’est admise 
que si l’on connaît la chaîne ininterrompue de ceux qui, 
depuis le prophète, l’ont transmis fidèlement, l’invocation à 
la divinité qui devait exprimer un message pour le 
consultant” 1. 

                                       
1 Louis MOLET, La conception malgache du monde du surnaturel et de l’homme en Imerina, p. 403. 



= 92 =  

 

Tout cela, c’est pour dire que la communication des dieux passe par 
l’écran du sikidy. “Les dieux restent lointains et leur message reste divin” 1 

En effet, le sikidy possède la sacralité provenant de Zafiahary, la 
sagesse divine ainsi que l’amour divin en faveur de l’humanité. En 
d’autres termes, le sikidy qui présente la tradition héritée par les premières 
familles arabes devient pour les Malgaches un livre sacré dans le sorabe 
dont les lettres sont en gros caractères. 

Mais par la force des démons, on peut consulter dans le sikidy le 
mal, c’est-à-dire les démons peuvent changer la sacralité divine par leurs 
propres volontés. Donc Zafiahary, par sa nature est un Etre naturellement 
bon et miséricordieux contrairement aux démons qui visent toujours à faire 
le mal. 

En revanche, dans la religion chrétienne, la Bible est sacrée parce 
qu’elle provient de Dieu. Tout ce que prêchent les adeptes de la religion 
chrétienne est tiré des paroles de Dieu écrites dans la Bible. Mais nous, les 
Malgaches, nous avons le sorabe dont “le plus grand nombre de 
manuscrits ont un caractère religieux” 2. Alors le texte sorabe représente, 
en quelque sorte, une Bible pour les Malgaches. 

A ce propos justement, Denis Huisman et André Vergez viennent 
confirmer : 

 

“Le Dieu des Chrétiens a parlé à ses fidèles dans la 
Bible, le Dieu des Musulmans dans le Coran, le Dieu de 
l’Hindouisme dans le Védas” 3. 

 

                                       
1 Robert JAOVELO-DJAO, Mythes, rites et transes à Madagascar, p. 292. 
2 Ludwig MUNTHE, La tradition écrite arabico-malgache, p. 3. 
3 Denis HUISMAN et André VERGEZ, cités par RAKOTONIARY, Le fandrangitanaombilà (la 

circoncision : sens et valeurs chez les Sihanaka, p. 160. 



= 93 =  

Dans ce passage, on parle bien des variétés de livres sacrés qui sont 
équivalents à la Bible ou au sorabe, parce que le fait de pouvoir lire la 
parole de Dieu dans le sorabe met en évidence la connaissance et 
l’existence de Dieu pour les Malgaches et le fait d’avoir une relation avec 
Dieu par le biais du mpimoasy. Cette faculté de pouvoir éveiller les sens 
des manuscrits est vraiment un don de Dieu qui n’appartient pas à 
n’importe qui. 

Au juste, le manuscrit est sacré, et la religion traditionnelle 
malgache a un pouvoir considérable pour promouvoir le bien-être des 
fidèles. Alors, dans la lecture du livre sacré, tels que la Bible ou le Coran, 
ce texte doit se terminer par “amen”, qui veut dire que la parole de Dieu 
est sacrée. Cela ressemble au nôtre, le sorabe, dont le manuscrit se termine 
également par le “amin, amin, amin, amen”. Donc, Zafiahary ne confie la 
faculté de lire ses paroles qu’à des hommes privilégiés, tels que les devins-
guérisseurs, par exemple, ou les prêtres. 

Tout cela semble dire que les missionnaires sont versés dans la 
Bible, mais nous, nous connaissons le sikidy. La Bible convient donc aux 
Européens, le sikidy aux Malgaches. Un homme âgé qui voyait nos notes 
sur le sikidy nous disait : “Izany no baibolinay”, c’est-à-dire : c’est cela 
notre Bible. “Le sikidy, c’est la Bible du peuple malgache” 1. 

En somme, dans la Bible, le sikidy ou dans les autres livres sacrés, 
les paroles de Dieu témoignent la profondeur de sa sagesse, puisque dans 
la Bible, les chrétiens connaissent la sagesse et la capacité, mais nous, nous 
avons le sikidy, il nous rend un grand service. Donc chacun possède ses 
capacités propres. C’est ainsi qu’Annick Barrav corrobore : 

 

“Le religieux protège les hommes tant que son 
fondement ultime n’est pas dévoilé” 2. 

                                       
1 Lars VIG, Les conceptions religieuses des anciens Malgaches, p. 44. 
2 BARRAU (A.), Mort à jouer, mort à déjouer, “Du sacrifice comme violence de rechange”, p. 42, cité 

par RAKOTONIARY, Le fandrangitanaombilà (la circoncision : sens et valeurs chez les Sihanaka, 
p. 161. 



= 94 =  

 

Cela signifie que le fait de donner aux hommes une connaissance 
sans bornes peut les conduire à l’insécurité.



 

 
 
 
 

CONCLUSION 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ce travail nous a permis de comprendre comment les Betsimisaraka 
de la région d’Antalaha entreprennent la circoncision, c’est-à-dire 
comment ils procèdent pour intégrer un enfant mâle dans la communauté 
des hommes et dans le clan paternel, et aussi de faire comprendre quelle 
est l’importance de la circoncision dans la vie d’un homme. Telle est 
d’ailleurs la problématique qui a été posée et à laquelle nous avons apporté 
des explications tout au long de cette étude. Ainsi, dans la partie 
descriptive et analytique de la circoncision chez les Betsimisaraka, des 
concepts contradictoires vont de pair. Ils ne sont pas pour autant 
antagoniques les uns par rapport aux autres. Leurs valeurs se complètent 
nécessairement. C’est dire que les notions d’unité des contraires ou 
d’harmonie discordante des choses ont souvent apparu lors de la 
description et l’analyse de cette cérémonie. Mais ces unités de contraires 
nous ont permis de mettre en lumière les valeurs morales, culturelles, 
philosophiques et religieuses que contient la circoncision. Certaines ont un 
aspect concret alors que d’autres ont un aspect abstrait. 

Du point de vue moral, la circoncision renforce la bonne entente 
entre les deux lignages paternel et maternel des enfants à circoncire et 
entre les deux époux. Cet office accepte une place fort importante dans la 
hiérarchisation sociale où l’on voit différentes catégories d’hommes. Dans 
la vie quotidienne, en effet, les Betsimisaraka n’acceptent même pas la 



= 97 = 

société sans classes, vue à travers la pratique de la circoncision. Donc, 
chacun a sa place dans la société et chacun a son apanage propre. On fait 
cela pour améliorer l’ordre général de la vie en société. 

Sur le plan culturel, divers éléments du cosmos sont naturellement 
utiles au bon déroulement de la cérémonie de la circoncision. Ces éléments 
rituels sont donc en contradiction les uns avec les autres, mais ils sont 
vraiment nécessaires par leurs valeurs qui en sont spécifiques. Certes, leurs 
valeurs changent d’un symbole à l’autre, mais elles se complètent les unes 
les autres en donnant les sens et les valeurs de la circoncision. Cette 
liturgie nous fait comprendre l’importance de l’intégration d’un enfant 
mâle au niveau du cosmos. 

Concernant le bain des enfants, il est un modèle de purification de 
ces garçons avant leur intégration dans la communauté des hommes et leur 
naissance à un nouveau mode de vie. Mangalaza ne dit-il pas que les bains 
sont des signes nécessaires à la reprise d’une nouvelle vie ?1 

Certes, la prise du ranomahery est très importante pour montrer la 
coutume ancestrale qui différencie les uns des autres. Les Betsimisaraka 
d’Antalaha connaissent très bien la grande valeur de cette cérémonie. 

Dans le domaine philosophique, dans une cérémonie de 
circoncision, les Betsimisaraka reconnaissent bel et bien la sagesse 
stoïcienne concernant le destin. Par le biais du dogme philosophique de 
Zénon de Citium, ils arrivent à changer le destin néfaste en destinée 
heureuse. Par ailleurs, la circoncision est une mort-naissance pour les 
enfants à circoncire. 

Dans le domaine du religieux, la circoncision contient les dogmes 
de la religion traditionnelle malgache. Cela nous montre que “les notions 
traditionnelles sont ancrées dans l’âme malgache”2. Dans ce sens, les 
Malgaches n’ont point vis-à-vis de Zanahary (le Dieu suprême) la crainte 

                                       
1 Eugène Régis MANGALAZA, La poule de Dieu, essai d’anthropologie philosophique chez les 

Betsimisaraka, “La toilette funéraire et la préparation à la veillée funèbre”, p. 156. 
2 Richard ANDRIAMANJATO, Le tsiny et le tody dans la pensée malgache, p. 18. 



= 98 = 

qu’ils éprouvent à l’égard des âmes des défunts. Par la suite, les Malgaches 
sont monothéistes et polythéistes à la fois, du fait que Dieu est en relation 
avec les hommes par l’intermédiaire des ancêtres. Par ailleurs, dans les 
différents joro, que comporte ce rite, nous constatons que l’invocation de 
deux mondes diamétralement opposés : le monde sacré (Dieu) et le monde 
profane. Le tranobe est le symbole de réconciliation du divin et de 
l’humain. 

Les six tours du tranobe marque l’accomplissement de pèlerinage. 
Le Saint Coran confirme que la 

 

“rentrée par l’arrière des maisons : les pèlerins 
préislamiques une fois sacralisés, ne se permettaient pas 
d’entrer dans la maison, avant d’avoir accompli le 
pèlerinage. En cas de besoin pressant, on évite d’entrer par 
un autre endroit que la porte”1. 

 

Mais quelques-uns reconnaissent le côté négatif de la cérémonie en 
disant qu’elle occasionne de trop grandes dépenses (physiques, financières 
et de temps). Pour cela, ils critiquent cette pratique comme un gaspillage. 
Vu l’évolution scientifique, leur faiblesse dans la connaissance des us et 
coutumes les conduit à briser leur propre tradition ancestrale. Pour cela, les 
gens prennent à la légère leurs propres coutumes ancestrales et ils courent 
pour adopter d’autres coutumes en consultant un médecin pour faire la 
circoncision et la plus célèbre des traditions étrangères : la circoncision à 
l’américaine. 

Pour nous, Malgaches, la forte tendance à copier les étrangers nous 
conduira à perdre la sacralité de nos coutumes ancestrales. Nous avons 
donc coupé les liens avec nos ancêtres pour adopter les coutumes des 
autres. Cela nous montre que nous, les Malgaches, nous ne sommes pas 

                                       
1 Le Saint Coran et la traduction en langue française du sens de ses versets, note sur les sourates 2, 

p. 29. 



= 99 = 

très fiers d’être nous-mêmes. Nous rejetons notre propre culture en 
accueillant celle des autres. 

Pour rehausser la dignité de notre culture traditionnelle, il faut donc 
la mettre à sa juste et à sa vraie place au sein des cultures de toutes les 
nations du monde, et aussi de prendre bien en main sa grande valeur, car 
notre culture traditionnelle nous vaut un brevet de marque du Malgache. 

Est-ce qu’il est possible de reprendre encore la valeur de la culture 
malgache comme auparavant ?



 

 
 
 
 

BIBLIOGRAPHIE 



= 101 = 

I.- DICTIONNAIRES 

 
 
1.- PAUL (Robert), Dictionnaire alphabétique et analogique de la langue 

française, Paris, 1973, 1 898 p. 
 
2.- RAJEMISA-RAOLISON (Régis), Dictionnaire historique et géographique 

de Madagascar, Fianarantsoa, Ambozontany, 1966, 384 p. 
 
 

II.- OUVRAGES D’ORDRE GENERAL 

 
 
3.- AUGUSTIN (Saint), La Cité de Dieu, Livres I - X, Paris, Nouvelle 

Bibliothèque Augustinienne, 1999, 638 p. 
 
4.- MONTAIGNE (Michel), Anthropologie ou l’homme au naturel, Paris, 

Edition Fernand Nathan, 1979, 192 p. 
 
5.- PLATON, La République, Livre VII, Paris, Edition Fernand Nathan, 1981, 

111 p. 
 
 

III.- OUVRAGES SUR MADAGASCAR 

 
 
6.- ANDRIAMANJATO (Richard M.), Le tsiny et le tody dans la pensée 

malgache, Paris, Présence Africaine, 1957, 101 p. 
 
7.- BERTHIER (Hugues), Notes et impressions sur les mœurs et coutumes du 

peuple malgache, Tananarive, 1933, 181 p. 
 
8.- DESCHAMPS (Hubert), Histoire de Madagascar, Paris, Edition Berger-

Levrault, 1960, 348 p. 
 
9.- DUBOIS (Robert), Olombelona, Essai sur l’existence personnelle et 

collective à Madagascar, Paris, L’Harmattan, 1978, 160 p. 
 



= 102 = 

10.- FANONY (Fulgence), Fasina. Dynamisme et recours à la tradition, 
Tananarive, Travaux et Documents, n° XIV, Musée d’Art et 
d’Archéologie, 1975, 396 p. 

 
11.- GENNEP (Arnold Van), Tabou et totémisme à Madagascar, Paris, 

1904; 363 p. 
 
12.- JAOVELO-DZAO (Robert), Mythes, rites et transes à Madagascar, 

Fianarantsoa, Ambozontany, 1996, 392 p. 
 
13.- LAHADY (Pascal), Le Culte betsimisaraka et son système 

symbolique, Ambozontany, Fianarantsoa, 1979, 279 p. 
 
14.- MANGALAZA (Eugène Régis), Essai de philosophie betsimisaraka : 

sens du famadihana, Centre Universitaire Régional de Tuléar, 
1980, 79 p. 

 
15.- MANGALAZA (Eugène Régis), La poule de Dieu, essai 

d’anthropologie philosophique chez les Betsimisaraka, Presses 
Universitaires de Bordeaux, 1994, 331 p. 

 
16.- MOLET (L.), La conception malgache du monde, du surnaturel et de 

l’homme en Imerina, tomes 1 et 2, Paris, l’Harmattan, 1979, 448 p.. 
 
17.- MOLET (L.), Le bain royal à Madagascar, Tananarive, Imprimerie 

Luthérienne, 1956, 239 p. 
 
18.- MUNTHE (Ludwig), La tradition écrite arabico-malgache, un 

aperçu sur les manuscrits existants, London, Vol. XL, Part 1, 1979, 
18 p. 

 
19.- RABEHANTOANINA (James), Ny fiheverana ny Ra ao amin’ny 

tsaboraha Betsimisaraka, Antananarivo, 1987, 18 p. 
 
20.- RABENIRINA (Jean-Jacques), Le rituel mobilisateur de la 

circoncision (savatsy ou cérémonie de circoncision chez les 
Antanosy de Soamanonga). Thèse de doctorat en Ethnologie, 
Bordeaux II, Texte lu sur ordinateur de l’Université de Toamasina. 

 



= 103 = 

21.- RAKOTONIARY, Le Fandrangitanaombilà (la circoncision) : sens et 
valeurs chez les Sihanaka, Mémoire de maîtrise, Département de 
Philosophie de Toamasina, avec un index-glossaire, 1999, 196 p. 

 
22.- SAMBO (Clément), Folklore oral des enfants malgaches, Institut National 

des Langues et Civilisations Orientales 2, Mémoire de D.E.A., Paris, 
1988, 384 p. 

 
23.- VIG (Lars), Les conceptions religieuses des anciens Malgaches, 

Tananarive, Imprimerie catholique, 1973, 72 p. 
 
 

IV.- OUVRAGES RELIGIEUX 

 
 
24.- LA SAINTE BIBLE, traduite en français sous la direction de l’Ecole 

Biblique de Jérusalem, Paris, Editions du Cerf, 1961, 1 670 p. 
 
25.- LE SAINT CORAN et la traduction en langue française du sens de ses 

versets, Editions Arabie Séoudite, 1410 de l’an de l’hégire, 673 p. 



 

 
 
 
 

INDEX-GLOSSAIRE 



= 105 =  

Cet index reprend les 
principales notions traitées dans le 
mémoire. Pour les mots 
malgaches utilisés dans le travail, 
il joue également le rôle d'un 
glossaire, fournissant pour chaque 
terme ou chaque expression une 
traduction sommaire. 

 

NOMS COMMUNS ET 

EXPRESSIONS 

 

= A = 

 

aéreza bolofio, lame puissante  46 
Afiandrorofio nandrasana halaka 

ranomahery, Descendons, nous 
allons chercher l’eau sacrée, 40 

ahandro sarona, cuisson 
recouverte de feuilles de 
lingoza 19 

akoho fôtsy e ! Lilenao ô, la poule 
blanche e ! tu t’accouples avec 
ô ! 43 

ala volon-jaza, première coupe 
des cheveux 20 

alcool 37 
amen 93 
amin 93 
anadà votraka araiky, frère d’une 

fille de même ventre 69 
ananas 13 
ancêtres 41 
andongobe, les aînés 43 

anjara, la part, le sort, le destin 27 
anjoron-trano, angle de la maison 

29 
antaka lahy, nom d’un grand 

arbre mâle 15 
antaka vavy, nom d’un grand 

arbre femelle 15 
antaka, nom d’un grand arbre 15; 

16 
arbre généalogique 69; 70; 89 
aspersion 66; 67 
assiette 29; 34; 44; 45; 51; 66; 77; 

78 
astrologue 30 
 

= B = 

 

bain(s) 50; 63; 64; 66; 67; 68; 87; 
97 

bambou(s) 34; 46; 77; 87 
bambous jumeaux 66 
bananier 13; 19 
baptême 7; 37; 58; 59; 90 
be, nombreux, grand 70 
bénédiction(s) 16; 20; 26; 27; 33; 

41; 44; 45; 46; 48; 67; 71; 76; 
79; 83;  91 

betsa, jus de la canne à sucre 
fermenté 30; 31; 39 

betsimihilana, nom d’une perle 29 
Bible 5; 91; 92; 93 
bilaha, une plante dont l’écorce 

sert de ferment à la fabrication 
du jus de la canne à sucre 30; 
31 



= 106 =  

bœuf(s) 22; 23; 21; 43; 51 
bucrane 87 

 

= C = 

café 39 

caféier 12 

calebasse 86; 87 

canne à sucre 31 

cannibalisme 47 

cérémonie(s) 5; 7; 10; 16; 18; 19; 

20; 21; 22; 26; 27; 29; 31; 32; 34; 

37; 38; 39; 42; 45; 46; 49; 51; 52; 

61; 63; 69; 70; 72; 73; 74; 76; 77; 

80; 81; 82; 86; 87; 96 

chansons accompagnées de danses 

traditionnelles 21 

chansons folkloriques 21 

chant du coq 40; 56; 88 

chiens 49 

christianisme 89; 90 

cicatrisation 49; 51; 87 

circonciseur 32; 37; 46; 47; 48; 60; 

67; 77 

circoncision 5; 6; 7; 8; 10; 20; 23; 

25; 26; 29; 33; 37; 38; 42; 44; 45; 

46; 47; 48; 49; 51; 52; 54; 55; 56; 

58; 59; 60; 61; 62; 63; 64; 65; 66; 

68; 69; 72; 74; 76; 77; 80; 81; 82; 

84; 85; 86; 87; 88; 89; 90; 96; 97; 

98 

circoncision à l’américaine 98 
 
 

communauté des hommes 56; 58; 

64; 67; 86; 88; 96; 97 

communauté villageoise 35 

coq 46 

Coran 92; 93; 98 

cosmos 7; 75; 76; 97 

coupe ses cheveux 20 

culture 6; 7; 12; 13; 69; 70; 72; 76; 

80; 81; 89; 90 

culture malgache 8 

culture traditionnelle 99 

 

= D = 

 

décès 59 

destins 27; 29 

devin-astrologue 27; 30; 87 

devin-guérisseur 26; 27 

devins-guérisseurs 93 

 

= E = 

 
 

eau lustrale 77 

encensoir 45 

 

= F = 

 

fady 20; 37; 38 
fady hena, abstinence de viande 

51 
fady, tabou, interdit 20; 36; 37 
fafiambarana, annonce 34 
fafy rano, aspersion d’eau 45 
famadihana, exhumation 18; 21; 

22; 102 



= 107 =  

famoahana am-patana, première 
sortie du foyer après 
accouchement 49 

fatalité 89 
fisokina 87 
fokon’olo, communauté 

villageoise 35 
Forces surnaturelles 42 

 

= G = 

 

giroflier 12 
 

= H = 

 
 

handeha hitalaho, on va aller 
demander, prier 16 

hasina, sacralité, nom d’une 
plante 27; 67; 79; 80 

hasiny, une plante sacrée 
(dracoena reflex-Lam) 45 

hazomanga 86 
hémorragie 42; 86; 89 
hémorragie mortelle 38 
hénothéisme 76 
herméneutique 7 
hindouisme 92 
hitalaho, aller demander, prier 16 
hitam-biby niany ny volana, la 

lune est vue par l’animal 61 
hosiky, chanson traditionnel 22 
hozona, conjuration, imprécation 

21 
 

= I = 

 

inceste 37 
intégration 57; 58; 64; 67; 85; 86; 

88; 97 
 

= J = 

 
 

jiro  87 
joro an-kelim-bolana, invocation 

faite au moment où la lune est 
dans sa phase descendante 72 

joro fafy rano, invocation 
accompagnée d’aspersion 
d’eau20; 44; 45; 46; 72; 74; 77; 
90 

joro fangataham-pitahiana amin-
drazana, invocation pour 
demander la bénédiction des 
ancêtres 41 

joro folak’andro, invocation faite 
dans l’après-midi 72 

joro maizim-bolana, invocation 
faite au moment où la lune est 
dans sa phase descendante 72 

joro miaka-bolana, invocation 
faite au moment où la lune est 
dans sa phase ascendante 72 

joro miakatr’andro, invocation 
faite dans la matinée 73 

joro mihilan’andro, invocation 
faite dans l’après-midi 72 

joro, invocation sacrée, prière 
ancestrale 31; 33; 41; 42; 44; 



= 108 =  

45; 46; 66; 70; 71; 72; 73; 74; 
75; 76; 79; 81; 83; 98 

juifs 54; 90 
jupe 48 

 

= K = 

 

kalanoro, génie forestier 18 
kaolin 44 
kasaka, feuille morte de l’arbre 

des voyageurs 45 
kisaly, pagne, tissu non cousu 41; 

46 
kiso lombofio, une pièce de 

bambou tranchante 46 
kitamby, pagne, tissu non cousu 

porté par les hommes dans 
certaines cérémonies rituelles 
46 

 

= L = 

 

lahatra, destin, sort 27 
lamba, tissu, linceul 22 
lambahoany, pagne, tissu non 

cousu porté par les hommes 
dans certaines cérémonies 
rituelles  40; 41; 46 

lance 87 
langara, hangar, lieu où se 

déroule la veillée 32; 36; 39; 
40; 87 

laza, célébrité, nom du rite de la 
circoncision chez certains 

groupes betsimisaraka 86; 87; 
88 

lekaleka, assiette 44; 66; 77; 78 
letchi 13 
lignage 25 
lignages maternels 25 
limonade 39 
linceul 22 
lingoza nom d’une plante (plante 

Afromumum angustifolium) 19; 
33; 41; 51 

liturgie traditionnelle 6; 8; 65 
lovan-tsofina, tradition transmise 

de bouche à oreille 14 
lune 27; 61; 72; 76 

 

= M = 

 
 

mafiampatafia, garder au chaud 
une accouchée près du foyer 19 

mafiati-damba amin-drazana, 
donner des tissus aux ancêtres 
22 

mahazoa fangatsiahatsiahana 
hatrany, soyez rafraîchi ! 20 

mamoha anao rano ty zaho e, 
halaka ny fahatsarafia, je te 
réveille, ô eau, et nous te  

chercherons pour demander le 
bien 42 

manarim-bitana, redresser le 
destin 29 

mangataka, demander, prier 71 



= 109 =  

mangatsiatsiaka manaranara, être 
rafraîchi, être en bonne santé 
58 

manguier 13 
manjakabenitany, nom d’un arbre 

prestigieux 29 
manjary maty hasifiy, la sacralité 

disparaît 57 
mariage traditionnel 19 
mazava, clair, de couleur claire 

58; 59 
médecin 98 
miel 30; 31; 42 
mifana, rester au chaud près du 

foyer 19 
migrations 16 
mijibika miorika, plonger dans 

l’eau dans le contre-courant de 
l’eau 43 

mijoro, invoquer, prier 71 
moasy, le devin-guérisseur, 

l’astrologue, 27; 28; 29; 30 
monothéisme 90 
mosquée 59 
mozinga 86; 87 
mpamora, le circonciseur 47; 48 
mpijoro, l’officiant, le prêtre 

traditionnel 41; 42; 59; 67; 72; 
74; 76; 78; 80; 90 

mpimoasy, le devin-guérisseur 26; 
27; 93 

musulmans 54; 59 
 

= N = 

 

nénuphar 29 
neveu(x) 32; 40; 42; 43; 46; 48; 

50; 51; 69; 70; 87 
 

= O = 

 

océan Indien 10 
orant 41 
orim-bato, cadeau de mariage 19 
ôro, être ramassé en bloc en un 

tout 71 
osika antiromba, chansons 

traditionnelles grivoises. Les 
Antiromba sont des 
Betsimisaraka qui veulent 
prononcer la plupart du temps 
des mots qui tournent autour du 
sexe 43 

osika, chanson folklorique 
traditionnel 39 

 
 

= P = 

 

pantalon 48 
parrain 37 
patriarche 25; 44; 47 
pèlerinage 98 
pèlerins 98 
pénis 63; 67 
phallus 51 
phimosis 63 
plaie 20; 47; 48; 49; 50; 51; 58 
porcelaine blanche 66 



= 110 =  

prépuce(s) 32; 46; 47; 48; 49; 54; 
61; 63; 66; 68; 69; 70; 75; 86; 
87; 88; 89 

puberté 63 
 

= R = 

 

rano malaza, eau célèbre 44 
 

rano tsy dikavim-borona, de l’eau 
non encore enjambée par un 
oiseau 44 

ranomahery, eau forte, de l’eau 
utilisée dans la cérémonie de la 
circoncision 27; 33; 39; 40; 41; 
42; 43; 44; 46; 49; 56; 62; 63; 
64; 67; 83; 86; 87; 97 

ranon-joro, eau provenant de 
l’invocation 66 

rasa volafia, partage de la parole, 
discours 21 

rasaharena, le partage des biens 
au mort 22; 23 

ravenala/ravinala, arbre des 
voyageurs 19; 34 

ray aman-dreny, parents, les 
personnes respectables 34 

razana, ancêtre  18; 42; 71; 78; 79 
razzias 17 
relation à plaisanterie 37 
religion chrétienne 59; 90; 92 
religion malgache 90 
religion musulmane 59 

religion traditionnelle 60; 90; 91; 
93; 97 

religions 89; 91 
renaissance 49; 61; 62; 64; 67; 68 
rhum 39; 87 
rite traditionnel 6; 10; 23 
riziculture 13 
rue de l’Indépendance 16 
rue de Lyon 16 

 
 

= S = 

 

sacralité 7; 27; 57; 78; 79; 80; 81; 
82; 90; 92; 98 

sacralité divine 92 
sacrificateur 41; 42 
sagesse 35; 93 
sagesse divine 92 
sagesse stoïcienne 97 
sambatra 86 
sang 47; 49 
sary ambana, jumeaux 33 
sépulcre ancestral 88 
signes 6; 7; 64; 65; 66; 68; 97 
sikidy, géomancie 27; 91; 92; 93 
sinton-dingoza, jeune pousse de 

lingoza 41; 42 
soleil 33; 72; 73; 74; 76; 77 
sorabe 91; 92; 93 
sosoa, du riz cuit avec beaucoup 

d’eau 50 
symboles 6; 7; 64; 65; 66; 79 

 
 



= 111 =  

= T = 

 

tanrecs 35 
telimoafia, avaler sans mâcher 47 
thé 39 
toa-drazana, la boisson alcoolisée 

des ancêtres 31 
toaka, rhum 66 
tombeau collectif 60 
tompon’ny rano, les maîtres de 

l’eau 40 
totodia, danse traditionnelle 32; 

39 
tradition 7; 20; 40; 51; 60; 74; 86; 

87; 88; 92; 98 
trafiobe la grande case 

communautaire occupée 
généralement par le chef du 
clan 32; 33; 36; 38; 43; 44; 46; 
48; 66; 87; 98 

Trinité 90 
tromba, possession par des esprits 

18; 91 
tsaboraha, un rite cérémoniel 18; 

39; 42 
tsangafiolo, une pièce d’argent 

massif de valeur cinq francs sur 
laquelle on trouve représentées 
trois personnes debout 45 

tsiko, prépuce 47; 61; 63; 64; 68; 
69; 70; 88 

tsilaindoza, sorte de perle 29 
tsimandrimandry, veillée 21; 32; 

36; 37; 38 

tsinjaka, danse 21 
tsolabe, animation de la 

cérémonie par des chants et des 
danses 42 

tsy misaraka, qui ne se sépare pas 
70 

 

= U = 

 

us et coutumes 98 
 

= V = 

 

valo ila ñy öla ary ñy aiña tsy 
ifandroritana, l’homme a huit 
côtés et on ne se dispute jamais 
25 

vanillier 12 
vavy, femelle 58 
Védas 92 
velon-dray aman-dreny, vivant de 

père et de mère 40; 77 
vertu 27 
viande de porc 37 
viande de zébu 51 
vie 25; 26 
vintana; destin, sort 27; 28; 29; 33 
virilité 57 
voavositra, circoncis 48 
volafotsy tsanganolo, ancienne 

pièce de cinq francs en argent 
massif 77; 80 



= 112 =  

volafotsy tsanganôlo, ancienne 
pièce de cinq francs en argent 
massif 79 

volafotsy, argent massif 66; 80; 81 
volatsanganolo, ancienne pièce de 

cinq francs en argent massif 79 
volon-drano, bambou pour puiser 

de l’eau 33; 40; 42; 43; 44 
vosi-Janahary, circoncis dès le 

sein de la mère 48 
 

= Z = 

 

zafin-tany, autre nom du 
sacrificateur 41 

zamanjaza, oncle maternel  39; 
40; 42; 43; 44; 46; 47; 48; 50; 
60; 61; 66; 68; 69; 70; 75; 86; 
87 

zanaky ny lahy, les enfants du/des 
frère(s) 32; 39 

zanaky ny mpianadà, les enfants 
d’un frère et d’une sœur 69 

zanaky ny vavy, les enfants de la 
sœur 39 

zaza tsianono, enfant mort avant 
l’apparition des dents  59; 60; 
61 

zaza tsianono 58; 59; 60 
zaza tsianono enfant mort avant 

l’apparition des dents 59 
zaza tsy vita, enfant non circoncis  

59; 60 
zaza vita, enfant circoncis 59 

Zébu 86; 87 
zokiolona, l’aîné 44; 45 



= 113 =  

NOMS PROPRES DE 

PERSONNES 

 

= A = 

 
Abraham 5; 85 
Andrianampoinimerina 88 
Anjoaty 55 
Antambahoaka 86 
Antandroy 86 
Antemoro 49 
Antiromba 50 

 

= B = 

 
Barrav 93 
Basolo 3 
Beandalana 3 
Befotsy 3 
Berthier 38; 63; 80 
Bezely 3 
Bezo 3 
Bisidiny 3 

 

= C = 

 
Christ 90; 91 

 

= D = 

 
Deschamps 17 
Dieu 16; 18; 28; 29; 41; 45; 60; 

70; 71; 74; 75; 83; 85; 90; 91; 
92; 93; 97; 98 

 

= F = 

 
Fanony 31 
Fostin Be 3 
François 3 

 

= G = 

 
Grecs 90 

 

= H = 

 
Hébreux 85 
Horace 3 
Huisman 92 

 

= I = 

 
Intsay 3 
Isaac 85 
Israël 85 

 

= J = 

 
Jacob 85 
Jésus 90 
Jésus-Christ 54 
Josué 85 

 

= K = 

 
Kapita 3 

 



= 114 =  

= L = 

 
Lahady 86; 88 
Léonard Betalata 3 

 

= M = 

 
Malgaches 22; 23; 29; 30; 89; 90; 

91; 92; 93; 97; 98 
Mangalaza 34; 44; 55; 56; 57; 62; 

67; 72; 97 
Molet 47; 58; 60; 62; 83 
Mondain 60 
Munthe 27; 28 
Platon 22 
Prosy 3 

 

= R = 

 
Rabemananjara 30 
Radama I 17 
Rakotoniary 61; 68; 73 
Ramaromanompo 16 
Ranginaly 19; 20 

 

= S = 

 
Saint Augustin 77 
Sainte-Mariens 88; 89 
Sambo 37 

 
 

= T = 

 
Tabavy 3 

Tsaravelo Jacquot 3 
 

= V = 

 
Valambanina 3 
Vergez 92 
Vezo 88 
Victorine 3 

 

= Z = 

 
Zafiahary 28; 42; 45; 59; 61; 65; 

67; 74; 76; 78; 81; 83; 90; 91; 
92; 93; 97 

Zénon 97 



= 115 =  

NOMS PROPRES DE 

LIEUX 

= A = 

 
Ambinanin’Antalaha 17 
Ambinany 40 
Ambodikakazo 3 
Ambodipont 3 
Ambohitsara 3 
Andapa 10 
Ankavanana 39; 40; 45; 50 
Ankoalabe 15 
Antakarana 17 
Antalaha 3; 5; 6; 7; 10; 12; 13; 14; 

15; 16; 17; 18; 22; 23; 29; 31; 
35; 37; 38; 41; 43; 49; 52; 55; 
57; 58; 59; 61; 66; 69; 72; 78; 
86; 87; 88; 96; 97 

Antalahy 15 
Antanandahy 15 
Antanandehilahy 15 
Antongil 17 
Antsahanandriana 3; 17 
Antsinjomiseky 3 
Antsiranana 5; 10 

 

= C = 

 
Citium 97 

 

= D = 

 
Diego-Suarez 5 

 

= E = 

 
Egypte 85 

 

= I = 

 
Imerina 86 

 

= M = 

 
Madagascar 5; 10; 86; 88; 89 
Maroantsetra 10; 16 

 

= P = 

 
Parc National de Masoala 13 
pont Marie-Jeanne 15 

 

= S = 

 
Sainte-Marie 89 
Sambava 10; 16 
SAVA (Sambava, Antalaha, 

Vohémar, Andapa) 10 
Standardisation 16 

 

= T = 

 
Tanandehilahy 15 
Titingue 17 
Toamasina 6; 13 

 

= V = 

 
Vohémar 17



 

 
 
 
 
 
 
 

TABLE DES MATIERES 



= 117 = 

ANALYSE DE LA CIRCONCISION CHEZ LES BETSIMISARAKA DE LA 

REGION D’ANTALAHA .................................................................................... 1 

 

REMERCIEMENTS .......................................................................................... 2 

 

LISTE DES INFORMATEURS ......................................................................... 3 

 

INTRODUCTION .............................................................................................. 4 

 
PREMIERE PARTIE : PRESENTATION DU CADRE D’ANTALAHA, 

TERRAIN D’ETUDE .................................................. 9 

CHAPITRE I : SITUATION GEOGRAPHIQUE ............................................ 10 
LOCALISATION ET CARTE DU DISTRICT D’ANTALAHA .... 11 

CHAPITRE II : LE CONTEXTE HISTORIQUE ............................................ 14 
I.- SELON LA LEGENDE ........................................................................ 14 
II.- SELON LES RECITS ......................................................................... 15 
III.- SELON D’AUTRES VERSIONS ..................................................... 16 

A.- PREMIERE VERSION .............................................................. 16 
B.- DEUXIEME VERSION .............................................................. 17 

CHAPITRE III : LE CONTEXTE SOCIO-CULTUREL ................................. 18 
I.- LE MARIAGE ...................................................................................... 19 
II.- LA NAISSANCE ................................................................................ 19 
III.- LA PREMIERE COUPE DES CHEVEUX (ALA VOLON-JAZA) ... 20 
IV.- LA MORT  ......................................................................................... 21 

 
DEUXIEME PARTIE : ETUDE DESCRIPTIVE DE LA CIRCONCISION ..... 24 

CHAPITRE I : LA PREPARATION DU RITE ............................................... 25 
I.- LA CONSULTATION DU MPIMOASY, MOASY OU OMBIASA POUR 

CHOISIR LE JOUR FASTE ................................................................ 26 
1.- LE MOASY ................................................................................... 27 
2.- LE VINTANA ............................................................................... 28 

II.- LES ELEMENTS NECESSAIRES .................................................... 30 
1.- LE BETSA .................................................................................... 30 
2.- LE LANGARA .............................................................................. 32 
3.- LES VOLON-DRANO (BAMBOUS DE PUISAGE 
TRADITIONNEL) ............................................................................ 33 



= 118 = 

CHAPITRE II : LE RITE .................................................................................. 36 
I.- LA VEILLE AU SOIR DE LA CEREMONIE .................................... 36 

1.- LES ENFANTS A CIRCONCIRE ET LEURS PARENTS ........ 36 
2.- LE TSIMANDRIMANDRY ........................................................... 38 

II.- LA PRISE DU RANOMAHERY .......................................................... 40 
1.- LE JORO LORS DE LA PRISE DU RANOMAHERY ................ 41 
2.- LE JORO FAFY RANO (ASPERSION) ...................................... 44 

III.- LA CIRCONCISION ......................................................................... 46 
1.- L’ENLEVEMENT DU PREPUCE ............................................. 46 
2.- LA SORTIE APRES LA CICATRISATION DE LA PLAIE .... 50 

 

TROISIEME PARTIE : REFLEXIONS PHILOSOPHIQUES SUR LA 

CIRCONCISION ....................................................... 53 

CHAPITRE I : SENS ET VALEUR DE LA CIRCONCISION DANS LA VIE 
DES BETSIMISARAKA .......................................................... 54 

I.- SENS DE LA CIRCONCISION .......................................................... 54 
1.- L’ORIGINE DU MOT CIRCONCISION ................................... 54 
2.- L’IDEE FONDAMENTALE DE LA CIRCONCISION ............ 55 

II.- LES VALEURS FONDAMENTALES DE LA CIRCONCISION .... 56 
1.- DU POINT DE VUE PHYSIQUE............................................... 56 
2.- DU POINT DE VUE MORAL .................................................... 58 

CHAPITRE II : QUELQUES SIGNES OU SYMBOLES EMPLOYES DANS 
LA CIRCONCISION .............................................................. 65 

I.- L’ASPERSION : LE BAIN DES ENFANTS A CIRCONCIRE ET 
L’ENLEVEMENT DU PREPUCE ...................................................... 67 

II.- LE ZAMANJAZA ................................................................................. 69 
III.- LE JÔRO ............................................................................................ 71 

1.- LE SENS DU MOT JÔRO .......................................................... 71 
2.- LES VALEUR DU JÔRO EN GENERAL ................................. 74 

IV.- LES BAMBOUS JUMEAUX ........................................................... 76 
V.- LE LEKALEKA ................................................................................... 77 
VI.- LE VOLAFOTSY ................................................................................ 78 
VII.- LE TOAKA ....................................................................................... 81 
VIII.- L’EAU CELEBRE .......................................................................... 82 
IX.- LE NOMBRE SIX ............................................................................. 83 

CHAPITRE III : LES RAPPORTS DES PHILOSOPHIES ANTIQUES AVEC 
CELLES DES MALGACHES ............................................... 84 

I.- LE RAPPORT DE LA CIRCONCISION AVEC QUELQUES 
CONCEPTIONS SIMILAIRES ET CERTAINES PENSEES ............ 84 



= 119 = 

II.- LE RAPPORT ENTRE LA RELIGION MALGACHE ET LE 
CHRISTIANISME .............................................................................. 89 

III.- EQUIVALENCE ENTRE LE SIKIDY, LA BIBLE ET AUTRES 
LIVRES SACRES .............................................................................. 91 

 
CONCLUSION ................................................................................................... 95 

 
BIBLIOGRAPHIE .............................................................................................. 100 

I.- DICTIONNAIRES
 ................................................................................................................... 10
0 
II.- OUVRAGES D’ORDRE GENERAL
 ................................................................................................................... 10
1 
III.- OUVRAGES SUR MADAGASCAR
 ................................................................................................................... 10
1 
IV.- OUVRAGES RELIGIEUX
 ................................................................................................................... 10
3 

 
INDEX-GLOSSAIRE ......................................................................................... 104 

 
TABLE DES MATIERES ................................................................................... 116 


