
MINISTERE DE L’EDUCATION NATIONALE 
ET DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE 

*********** 
UNIVERSITE DE TOLIARA 

ECOLE NORMALE SUPERIEURE DE PHILOSOPHIE 
*********** 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

LE RITUEL CLANIQUE  

DE LA CIRCONCISION CHEZ LES  

BETSIMISARAKA DE VAVATENINA 

 
 
 

 
 

MEMOIRE DE FIN D’ETUDES EN VUE DE L’OBTENTION DU 
CERTIFICAT D’APTITUDE PEDAGOGIQUE 

DE L’ECOLE NORMALE SUPERIEURE 
(C.A.P.E.N) 

 
Présenté par VOLAMANANA Marie Gildas 

Sous la direction de Mr SAMBO Clément 
(Professeur H.D.R. à l’Université de Toliara) 

 
 

 
 
 
 

Date de soutenance : 28 Novembre 2007 
                                                             Année universitaire : 2006-2007



 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

LE RITUEL CLANIQUE  

DE LA CIRCONCISION CHEZ LES  

BETSIMISARAKA DE VAVATENINA



     REMERCIEMENTS  
 
 
    Face  à toutes  les personnes  qui ont  contribué  à la  réalisation 

de ce travail  , nous  ne  pouvons  pas  nous  taire . 

 

    De ce  fait ,  nous remercions  de tout  notre  cœur  Monsieur  

SAMBO  Clément  qui a eu  l’ amabilité  de nous  aider  , conseiller  et suivre  étape  par 

étape  l’ élaboration  de notre  mémoire  , sans  oublier  les autres  enseignants  , sous  la 

direction  du Directeur  de l’ Ecole  Normale  Supérieur  de Toliara  , son  excellence  , 

Monsieur  ZENY Charles . 

 

    Nos  remerciements seront  incomplets  sans les adresser à nos  

parents  qui nous  ont ,  malgré  leur  situation  , encouragé  à poursuivre  nos études  

supérieures  à l’ Université  de Toliara . 

 

 



 1

INTRODUCTION 

La province de Tamatave est peuplée en majorité par les Betsimisaraka. 

Comme partout à Madagascar, le fihavanana y prend un sens très large car il 

ne se limite pas à la proche parenté mais s’étend sur la société toute entière. Il 

indique une relation entre les individus, que ce soit sur le plan familial ou sur le 

plan clanique.  

Comme toutes les autres ethnies, les Betsimisaraka de Vavatenina 

respectent beaucoup la tradition car leur vie en dépend. La tradition est un 

patrimoine ancestral qu’il faut préserver pour que la génération future en 

bénéficie les bienfaits. Les héritages laissés par les ancêtres sont des biens 

inestimables, et utiles pour la vie de leur descendant. C’est ainsi que les 

Malgaches sont jaloux de leurs patrimoines ancestraux. 

Le sujet de notre étude porte sur la circoncision. Celle-ci garde une place 

très importante dans la communauté betsimisaraka. A travers le rite de la 

circoncision, nous pouvons trouver différentes croyances, ainsi que d’autres 

manifestations traditionnelles et culturelles. Selon la croyance des 

Betsimisaraka, l’homme ne peut pas vivre indépendamment des ancêtres. 

L’homme a besoin d’eux pour leurs aides et pour transmettre les messages des 

êtres vivants aux divinités supérieures de l’au-delà de ce monde visible, qui 

peuvent contribuer au développement de la vie humaine sur cette terre. 

D’une part, la croyance des Betsimisaraka se manifeste à travers la 

circoncision en ce sens que par le biais de cette cérémonie, le Betsimisaraka 

adresse des prières aux ancêtres, envers les dieux et les autres êtres 

supérieurs. D’autre part, la circoncision est un moyen pour le Betsimisaraka 

d’exposer devant le public leur propre culture. 

Vu les différents aspects culturels qui se manifestent autour de la 

circoncision, nous choisissons comme thème de base de notre recherche :  



 2

Le rituel clanique de la circoncision  

chez les Betsimisaraka de Vavatenina 

Puisque la circoncision fait partie intégrante de la culture traditionnelle et 

que la culture a un sens très large, il nous a paru nécessaire de définir ce qu’est 

la circoncision afin de pouvoir porter une explication satisfaisante de notre 

recherche. 

Tout d’abord, chez le Malgache, la circoncision joue un double rôle. Sur 

le plan physique, la circoncision est une sorte de précaution sanitaire en ce 

sens qu’il faut enlever la peau qui recouvre la tête du pénis, favorable au 

développement des certains microbes qui provoque la maladie appelée 

« phimosis ». Au sens morale et psychologique du terme, elle est un moyen 

pour les garçons d’entrer dans la société des vivants et des ancêtres à sa mort. 

Au sens plus large, c’est un moyen pour les hommes de partager la joie et de 

chercher un nouvel équilibre dans la vie.  

Le problème est ici de savoir quels sont les moyens et la méthode que 

les Betsimisaraka utilisent pour atteindre la finalité de la circoncision face au 

développement de la culture moderne qui existe dans la société actuelle ?  

Pour résoudre ce problème, nous avons adopté le plan suivant ; mais 

avant tout cela nous allons délimiter à travers cette situation le territoire occupé 

par le Betsimisaraka :  

Les Betsimisaraka vivent le long de la côte Est, de  
Sambava à Mananjary, sur la bande de terre de 70 à 120 
km de profondeur. 1 

La pratique du rituel de la circoncision est presque le même dans les 

différentes régions inclu sur cette délimitation géographique. Quelque fois une 

différence dans la célébration de ce rite, l’objectif reste le même. Pour plus de 

précision et d’information, nous allons étudier dans notre travail uniquement la 

                                                 
1 OBERLE (P.) : Province malgache. (Art – Histoire -Tourisme), p.187. 



 3

circoncision clanique qui se déroule chez le Betsimisaraka de Vavatenina 

seulement. 

Comme il est difficile d’effectuer une enquête sans connaître l’aspect 

géographique du terrain d’étude et ses aspects historiques et économiques, 

nous avons consacré la première partie de notre travail à l’étude 

Monographique de la région de Vavatenina et à la description phénomélogique 

de la circoncision.  

La circoncision étant une culture dont la célébration varie d’une région à 

l’autre, nous localiserons notre étude dans la région de Vavatenina par souci de 

précision dans l’analyse. La circoncision clanique est une affaire de la société 

toute entière, il n’est donc pas étonnant si les Betsimisaraka dépensent non 

seulement de l’argent mais aussi du temps pour sa célébration. Chez le 

Betsimisaraka et chez la plupart des Malgaches, la circoncision ne se fait pas 

sans égorgement de zébu, c’est pourquoi nous trouvons aussi dans cette partie 

un développement assez important sur le sacrifice du zébu. 

A travers la cérémonie de la circoncision, nous trouvons différentes 

cultures traditionnelles chez le Betsimisaraka. Chez le Malgache et plus 

précisément chez le Betsimisaraka, la circoncision est une culture symbolique 

en ce sens que chaque étape du déroulement de la cérémonie a sa signification 

et sa propre spécificité. C’est pourquoi nous analyserons dans la deuxième 

partie les différentes significations de la circoncision et les valeurs symboliques 

des matériaux utilisés pendant la cérémonie rituelle. Etant donné que la 

circoncision est une affaire de la famille et de la communauté toute entière, 

chaque individu joue un rôle très important durant sa célébration. 

La troisième partie de notre mémoire est comparative. Elle est consacrée 

à l’analyse,d’une part, des avantages et inconvenients de la circoncision, d’ 

autre part, aux enjeux économiques que supposé celle-ci et aux réformes qui 

s’imposent pour sa survie.Comme la circoncision est une culture qui existe de 

tant d’années dans la société malgache d’une part et puisque les choses ne 

cessent d’évoluer avec le temps, d’autre part, la circoncision présente des 

valeurs  positives et négatives. Mais il est à signaler que les valeurs négatives 



 4

n’apparaissent que si nous nous plaçons dans la civilisation de nos jours. C’est 

pour cela que nous parlons du bienfait et du méfait de cette circoncision dans 

cette dernière partie. 

La circoncision, en tant que culture traditionnelle, ne suit pas la rapidité 

du développement de la culture moderne qui envahit actuellement notre 

société ; de là est née l’idée de formaliser la pratique de ce rituel sur certains 

gens. Le temps devient de plus en plus cher et les gens ne sont plus en mesure 

d’engager beaucoup de dépense à l’occasion de ce rite.  



 5

 

 

 

 

 

 

 

 

PREMIERE PARTIE :  

MONOGRAPHIE ET DESCRIPTION 

 



 6

I.1 GEOGRAPHIE ET HISTOIRE 

Le district de Vavatenina est situé à l’Est de Madagascar, dans la région 

d’Analanjirofo. Les habitants de cette région s’appellent des Betsimisaraka. La 

circoncision fait partie de leurs traditions, et elle continue d’être pratiquée.Un 

rituel clanique de la circoncision a lieu tous les quatre ans chez les 

betsimisaraka de Vavatenina. 

I.1.1 Situation géographique 

Vavatenina est un chef-lieu de district. Elle est située à 137 km au Nord-

Ouest de Toamasina. La commune rurale de Vavatenina est limitée à l’Ouest 

par la commune rurale d’Ambohibe, au Nord-Ouest par la commune rurale 

d’Anjahambe, au Nord par la commune rurale de Vohilengo, à l’Est par la 

commune rurale de Marimitety, au sud par la commune rurale de Miarinarivo. 

Elle couvre une superficie totale de 160 km2. Elle est caractérisée par un climat 

de type tropical humide avec deux saisons, l’une appelée hiver, de Décembre à 

Mars et l’autre été, d’Avril à Novembre. 

La quantité d’eau annuelle serait d’environ 2 000 mm. La saison fraîche 

d’une température de 15°C à 18°C, s’étend du mois d ’avril au mois de 

septembre et la saison chaude du mois d’octobre au mois de mars, avec une 

moyenne de 28°C. 

Comme toutes les autres régions de Madagascar Vavatenina reçoit une 

période cyclonique tous les cinq ans, cette rareté du passage de cyclone dans 

la région permet aux gens d’augmenter chaque année leurs récoltes. De plus,   

la plupart des sols sont destinés à l’agriculture car ils sont très fertile et arrosé 

par la pluie (culture pluviale) 

I.1.2 Aspect historique 

Autrefois, Vavatenina est connu sous le nom d’Ambodisaina. Quelques 

années plus tard, « les descendants de Savony » cultivent le riz dans le champ 

d’Ambodisaina. Quand ils arrivent au champ, ils se rendent compte que le riz 



 7

pousse en même temps que les herbes. Il faut arracher ces dernières pour 

avoir une bonne récolte. 

Lorsqu’ils rencontrent ou se croisent dans la rue, il se questionnent 

comme suit : Où allez-vous ? La réponse est « Handeha hiavahava tenina 

izahay », (nous allons arracher le tenina). 

Le mot tenina est devenu permanent dans le cerveau des habitants 

d’Ambodisaina. Chaque fois qu’ils ont à faire dans ce village, ils pensent 

toujours au « hiavahava tenina », arracher le tenina. Désormais on appelle le 

village Vavatenina, c’est le nouveau nom d’Ambodisaina. 

Historiquement, selon l’enquête que nous avons effectuée, les 

Betsimisaraka demeurant à Vavatenina se classifient en deux ethnies. Dans la 

partie Est, les descendants d’Indonimaniry occupent quasiment toute la place. 

Les descendants de Zafisavony occupent la partie Ouest. 

Les descendants de ce dernier, Zafisavony, abandonnent volontaire leur 

lieu d’habiitaion. Ils se sont établis dans la région d’Andilamena, de Sahavary et 

de Sahamamy. Ces trois villages paraissent les meilleurs endroits que les 

descendants de Zafisavony fréquentent beaucoup. C’est pour cette raison que 

la terre de Vavatenina semble peu occupée. Par conséquent, les habitants des 

hauts Plateaux, les Merina, cherchent des endroits convenables dans cette 

partie du village pour s’y instaler. Aujourd’hui, les descendants des Merina et 

des Betsimisaraka Indonimaniry installent à Vavatenina. 

I.1.3 Contextes socio-économique et culturel 

Des activités économiques, essentiellement agricoles, livrent une grande 

diversité des produits. Nous le résumons sous forme de tableau. 



 8

Tableau 1 : Les principaux types de cultures 

Type de 
cultures 

Superficie 
cultivée (ha) 

Production 
(Tonnes) 

Consommés (%) Commercialisés 
(%) 

Riz 05-124 10-250 50 50 

Café 1856 4831 30 70 

Girofle 1342 402, 6 05 95 

Canne à sucre 95 304 60 40 

Poivre 12 06 20 80 

Vanille verte 15 15 10 90 

Litchis 1500 pieds 750 40 60 

Cocotiers 300 pieds 90 000 noix 30 70 

Source des données : Etude diagnostic de Vavatenina, Plan Communal de 

Développement (PCD), Mai 2004 

La commune rurale de Vavatenina comprend également des écoles 

Fondamentales. Niveaux I et II (Publiques et privées) comme : L’EFI 

Ampasimbola, EF II d’Ambatobe et les écoles privées : Saint-Joseph et FJKM. 

Les Betsimisaraka de vavatenina croient en l’existence de Dieu et celui-

ci se nomme Zanahary. Soutenant cette affirmation, Richard 

ANDRIAMANJATO dans son œuvre Le Tsiny et le Tody dans la pensée 

malgache, disait ceci : « Au sommet et la hiérarchie sociale Malgache trône 

Dieu »2. 

Il est à remarquer que la notion de Dieu, dont nous parlons ici, diffère de 

celle de la pensée chrétienne de nos jours. Nous savons bien que l’entrée de la 

pensée chrétienne dans notre civilisation apporte beaucoup de changements 

au niveau des croyances des Malgaches. Autrefois les Malgaches croyaient en 

plusieurs dieux, alors que de nos jours, à cause du développement de la 

                                                 
2 Richard ANDRIAMANJATO, Le tsiny et le Tody dans la pensée Malgache, p. 20. 



 9

pensée chrétienne fondée sur une religion monothéiste, le Malgache ne cesse 

de croire en un seul Dieu. Malgré tout cela le Malgache ne cesse pas de croire 

en plusieurs dieux car cela fait partie de ses héritages ancestraux. 

La plupart des Malgaches consultent « le mpimasy » ou le devin 

guérisseur pour prévoir son avenir et pour lutter contre toute sorte de 

malédiction qui peut se produire à l’avenir, ou pour s’assurer au moins les 

bonnes grâces de Dieu. Ce dernier a plusieurs noms chez le Malgache et il 

s’appelle « Andriamanitra madinika » dans la région d’Alaotra Mangoro, 

« Andriamanitra lahy », « Andriamanitra vavy » dans la région de Sofia, 

« Zañahary ou Ndragnahary » dans la région de D.I.A.N.A et « Zañahary 

añambo, Zañahary ambany » dans la région d’Analanjirofo, plus 

particulièrement dans la commune rurale de Vavatenina où nous avons effectué 

cette enquête. Il faut dire que le Malgache croit à l’existence de Dieu et qu’il Le 

respecte beaucoup, d’où le proverbe malagasy:  

“Aza ny lohasaha mangina no jerena fa Zañahary 
antampon-doha.” 
Ne considère pas la vallée silencieuse mais Dieu  au-
dessus de nos têtes. 

Les habitants de cette commune sont des conservateurs de la tradition 

en ce sens qu’ils pratiquent jusqu’à nos jours les coutumes ancestrales, y 

compris les rituels de la circoncision. Le présent mémoire prend comme source 

le rituel clanique de la circoncision dans le district de Vavatenina. 



 10

I.2 LE DEROULEMENT DU RITUEL 

La cérémonie de rituel clanique de la circoncision se pratique à partir du 

mois de juillet et prend fin au mois de Septembre, mais elle ne se fait que tous 

les quatre ans dans la commune rurale de Vavatenina. Le déroulement de ce 

rituel obéit à une règle précise. D’abord, il y a les préparatifs avant la cérémonie 

proprement dit à savoir la préparation à long terme, à court terme et le 

tsimandrimandry, la veillée festive. Ensuite, on procède à l’invocation des 

ancêtres pour assurer le bon déroulement de ce rite et au dépeçage du zébu 

comme offrande aux ancêtres et à Zañahary. La fin de la cérémonie est 

marquée par une réunion familiale pour faire le bilan au cours de la réalisation 

de la fête. 

I.2.1 Préparation 

Nous avons signalé qu’il y a deux sortes de préparations dans la 

réalisation de la cérémonie du rituel clanique de la circoncision dans la 

Commune rurale de Vavatenina. Pour plus de precision, nous allons expliquer 

une à une ces deux préparations.  

I.2.1.1 Les préparatifs à long terme 

Quelque mois avant le rite, tous les membres de la famille qui ont des 

enfants à circoncire se réunissent pour discuter tout ce qui concerne la fête : la 

date, les dépenses, les matériels… Puisque les Betsimisaraka de Vavatenina 

mettent en avant la convivialité et de la solidarité dans leur relation 

intercommunautaires. Chacun est libre de donner son avis à propos de la fête. 

Il n’y a strictement pas de décision prise individuellement ni par les hommes ni 

par les femmes tant qu’il y a encore des gens qui ne soient pas d’accord. Après 

avoir bien discuté et qu’il y a une décision collective prise, on attribue la parole 

au chef du lignage pour l’honorer, mais à remarquer le chef de lignage avant de 

clôturer la réunion fait une analyse globale des toutes les décisions prises et 

puisque c’est lui qui a la dernière parole, il est à mesure de dissoudre certaines 

décisions qu’il juge inutiles. Face à l’honneur et à la confiance qu’on lui a 

donnés il ne va pas prendre une décision dictatoriale, mais il va essayer de 



 11

trouver les solutions nécessaires pour éviter le désaccord au niveau de tous les 

organisateurs.  

La cérémonie doit avoir lieu dans la cour de chef du lignage ou du 

Tangalamena, mpiambinjiny ou gardien de Tombeaux ou encore les Ray aman-

dreny be an-tanàna.  

En général, du mois de juillet à d’octobre sont les mois propices, 

réservés pour la réalisation de la circoncision dans la région de Vavatenina. 

C’est la période des grandes productions comme celle du café, le girofle, qui 

rapporte beaucoup d’argent. C’est également la saison de la récolte du riz dans 

le grenier. Il est opprtum de saisir cette période pour la célébration de la 

circoncision parce que tout le monde a presque la même possibilité de payer 

leur participation grâce à la récolte de ces produits.  

La réalisation de la circoncision n’est pas praticable n’importe quel jour 

de la semaine, car chaque jour a sa propre spécificité. Il y a des jours fastes et 

des jours néfastes. La détermination de ce jour est jugée nécessaire chez le 

Betsimisaraka. Il est à noter que deux jours seulement sont favorables au rituel 

de la circoncision, d’après l’enquête que nous faisons : le lundi et le samedi. 

Par conséquent, le choix de la date ne dépend pas entièrement de la décision 

des parents ou de la famille en premier lieu ; il faut consulter « l’ombiasy » pour 

savoir la date et le jour favorable correspondant au vœu des ancêtres parce 

que le bon jour nous apporte le bien, comme dit Lars, VIG :  

Si la destinée est bonne, le jour où elle survient doit être 
bon et heureux. 3 

Le rôle de l’ombiasy n’est pas seulement de guérir la maladie mais aussi 

de prévoir ce qui va arriver. Cela est important parce que le but dans la 

cérémonie est de conduire les enfants dans une voie ou dans une vie pleine de 

prospérité. Paradoxalement, le mois d’avril est le mois néfaste pour la 

célébration de la circoncision. Du fait que ce mois, selon la pensée ancestrale 

est le mois de renard « volam-posa ». Il symbolise une animale féroce à l’instar 

                                                 
3 Lars VIG, Croyances et Mœurs de Malagasy, p. 9. 



 12

d’un renard. Tous les projets à réaliser pendant ce temps sont toujours 

échoués. D’où le dicton betsimisaraka : 

« Saro-maivaña karaha vay volam-pôsa » .   
Difficile à soigner comme une plaie au mois de fôsa . 

Si le lundi et le samedi sont les jours fastes pour la réalisation de la 

circoncision à Vavatenina il faut, par contre, noter que le mardi et le jeudi sont 

particulièrement néfastes pour la réalisation de ce rite. Ces derniers sont 

considérés comme porte-malheur à la santé des enfants à circoncire. C’est 

pour cette raison qu’il est interdit de faire l’opération pendant ce jour-là. 

Avant la cérémonie, les parents des enfants à circoncire doivent 

construire une maison pour accueillir les invités. Dans le cadre de la 

préparation lointaine, ils cultivent beaucoup de riz pour ravitailler tous les 

invités. C’est leur devoir également d’économiser de l’argent qui servira à payer 

tous les besoins nécessaires à la fête de la circoncision. Pendant cette période, 

il est nécessaire pour l’organisateur de préparer en avance le zébu qu’il faut 

tuer pendant la cérémonie, le riz. Avant tout, le zébu doit faire l’objet d’une 

attention particulièrement en effet il ne s’agit pas de n’importe quel zébu, mais 

d’un animal spécial ; teinté de couleur rouge « vintsy mena », à la robe pie 

rousse, un animal robuste, sans handicap. 

Vu ces critères, il est nécessaire de chercher le zébu à l’avance ; de 

cette façon, on n’aura pas de souci à propos de cette partie lorsque viendra le 

moment des festivités. A propos du riz, il faut également le préparer à l’avance 

pour avoir un bon déroulement de la cérémonie afin que les assistants soient 

satisfaits sur le plan nutritionnel. Le riz c’est la base de l’alimentation malgache, 

il est évident s’il faut l’avoir en grande quantité pour pouvoir satisfaire tous les 

invités. Dans le cas contraire, à savoir celui d’une cérémonie mal préparée, le 

Betsimisaraka utilise le proverbe « Tsaboraha drainga », pour disqualifier ou 

pour déshonorer l’organisateur de la fête. 

Revenons un peu sur la réunion familiale avant la cérémonie. C’est alors 

à cette réunion aussi qu’on a désigné celui qui prendra la parole durant la 



 13

cérémonie et il faut informer ou inviter le plus vite possible les oncles 

maternelles des enfants à circoncire car ce sont eux qui avalent les prépuces 

de leurs neveux. 

En principe, tous les oncles des enfants à circoncire doivent apporter des 

zébus pour la fête. Mais comme la vie devient de plus en plus chère, on ne tient 

plus à cette exigence. Face à cette difficulté de la vie, il est normal que la 

famille maternelle d’une part et la famille paternelle d’autre part se réunit afin de 

pouvoir décider ensemble le nombre de zébu à apporter à la cérémonie. On 

peut apporter un ou deux bœufs seulement pour la famille toute entière lors de 

la festivité. En cas d’absence de l’oncle maternel de l’enfant à circoncire, le 

grand-père maternel peut prendre sa place.. 

Les prises des boissons alcoolisées surtout le betsabetsa, le « toakan-

drazana » a des valeurs importantes dans la réalisation de la circoncision. C’est 

la raison pour laquelle, elle demande du temps pour sa préparation afin de 

mettre en place toutes ces exigences. Dans ce rite les boissons alcoolisées 

sont nécessaires pour que sa réalisation soit complète, car les boissons 

alcooliques sont nécessaires non seulement au cours de la festivité mais aussi 

surtout pendant le jôro.  

Comme préparation lointaine du rituel de la circoncision, les membres de 

la famille, au cours de ses réunions, doivent choisir le circonciseur. De fait chez 

les Betsimisaraka la circoncision se manifeste sous deux formes, la forme 

traditionnelle et la forme moderne.  

La circoncision traditionnelle est faite par des gens qui n’étudient pas la 

médecine dans une domaine spécialisé mais ils ont appris soit par un héritage 

familial (don), soit par habitude due au fait que les anciens ne vont jamais à 

l’école pour chercher des connaissances mais qu’ils apprennent à savoir le 

mécanisme de la vie par expérience journalière (connaissance empirique). 

C’est pourquoi il existe jusqu’à nos jours des circonciseurs traditionnels malgré 

l’évolution ininterrompue de la médecine, on parle ici des talents mais non pas 

des connaissances approfondies. Ce sont des connaissances transmises par 

les ancêtres. Par contre la circoncision moderne est pratiquée par des docteurs 



 14

spécialistes en ce domaine. Dans ce cas, l’individu qui pratique la circoncision 

étudie dans un établissement spécialisé, c’est ainsi qu’une grande différence 

existe entre la circoncision moderne et la traditionnelle.  

Actuellement, les gens ont le choix entre ces deux catégories de 

circonciseurs. A la campagne où la plupart des habitants respectent beaucoup 

la tradition, la circoncision traditionnelle garde toujours une place importante car 

la plupart des individus la pratiquent encore. Par contre, en ville, où les 

individus préfèrent la civilisation moderne, à la tradition, les gens pratiquent la 

circoncision préconisée par les scientifiques.  

Concernant les invités, il est normal de les informer un mois ou deux 

semaines au plus tard, avant la cérémonie afin d’éviter la précipitation des ces 

gens et en plus pour qu’ils puissent arranger leur emploi du temps. Pour ceux 

qui sont très loin du village, le jeune lignage la famille qui fait la fête, doivent 

prendre en charge la distribution des invitations à ces gens-là. A cause du 

développement technologique de nos jours, il est aussi autorisé de faire une 

invitation par voix téléphonique ou par radio à tous ceux qui sont très loin. Il est 

à remarqué que la présence vivement massive de tous les membres de la 

famille fait honneur à la fête. Autrefois, l’assistance de la famille à toute la 

cérémonie traditionnelle était obligatoire ; mais aujourd’hui, à cause de la 

difficulté de la vie, on peut envoyer un ou deux représentants par famille 

seulement pour assister à une fête quelconque. 

I.2.1.2 La préparation à court terme 

Une semaine avant la célébration a lieu la cérémonie préparatoire. Celle-

ci est marquée par l’installation de mortiers pour le pilonnage du riz. Cette 

cérémonie n’est pas l’affaire d’un seul village mais il faut en avertir les autres 

villages environnants pour qu’ils y prennent part. L’organisateur a besoin des 

habitants des autres villages non seulement pour aider à la préparation de la 

fête, ces gens participent aux cotisations pour la mise en marche de la 

cérémonie. 



 15

L’installation de mortier pour le pilage des riz se fait en un seul endroit du 

village, généralement devant la grande case commune. Après cette opération 

commence le pilage du riz et qui ne cessera qu’au jour de la célébration de la 

circoncision. 

Cette préparation à court terme durera tout au long d’une semaine. Voici 

un exemple du déroulement de cette activité : le mardi, on distille la canne à 

sucre ; le mercredi, les hommes vont chercher du bois sec pour la cuisine ; le 

jeudi, les femmes se divisent en deux groupes ; les unes en grand nombre 

pilent le riz tandis que les autres font leur cuisine et qui vont ensuite chercher 

des feuilles de longoza pour le couvert. Pendant ce temps, les hommes 

construisent, pour leur part, des cases vertes pour la fête le jour de la 

circoncision. Ces cases sont spécialement construites en bois et leurs toits sont 

construits avec des feuilles vertes de longoza. 

L’alcool ou le betsa est toujours présent tous les jours à chaque groupe 

de travail. Pendant la soirée tout le monde peut prendre de l’alcool pour 

chauffer l’ambiance et pour se détendre du travail effectué pendant la journée. 

Pendant ce temps, pour entrer dans l’ambiance totale de la cérémonie, les 

jeunes se mettent alors à chanter et exécutent des danses traditionnelles avec 

des démonstrations collectives. C’est à partir de cela que les jeunes hommes et 

les jeunes filles se font connaissance et beaucoup d’entre eux finiront par 

s’aimer. Ainsi, la circoncision est une occasion pour chercher de mari ou 

femme. 

Le vendredi matin, vers huit heures, avant l’arrivée officielle des invités, 

la famille du patriarche procède à l’offrande de betsabetsa ou de toakandrazana 

aux ancêtres. Ces offrandes ont pour but d’invoquer les ancêtres du coté 

paternel d’une part et du coté maternel d’autre part. Ce rite a également pour 

fonction de faire connaître aux ancêtres que les vivants demandent de l’aide de 

leur part. Dans cette condition, il faut demander aux ancêtres le bon 

déroulement de l’opération afin que l’enfant à circoncire soit en bonne santé.  

La place où l’on réalise le jôro est spéciale dans chaque village. En effet 

chaque village a son propre lieu sacré. L’emplacement des assistants pendant 



 16

le jôro se fait comme suit : tout le monde doit s’asseoir du côté Nord-Ouest du 

« fijoroana » (l’endroit où on pratique le jôro), la tête doit se tourner vers l’Est 

car c’est de ce coté que les ancêtres se placent. L e mpijoro fait poser sur terre 

ou sur une pierre, de ce coté Est, un ou deux verres pleins de betsabetsa. Puis 

il ordonne à quelqu’un de crier fortement O ! O ! O ! Cela signifie qu’on va 

entrer en relation avec le monde sacré. Les assistants ôtent leur chapeau et le 

mpijoro commence ses invocations. On doit signaler que ce jôro est adressé au 

Zañahary, aux ancêtres et aux autres forces surnaturelles de l’au-delà de la 

terre et qui peuvent apporter à Zañahary leurs contributions à la gestion des 

affaires du monde ici bas. 

Voici un fragment d’un « jôro », qui se réalise dans le silence total, tout le 

monde étant tourné vers l’Est face au pied du poteau sacrificiel, le tangalamena 

entame son invocation comme suit :  

O ! O ! O ! (in-telo)  

Ia izahay tô mampilaza amina Zañahary e!  

Ny antony ilazaña aminao, anao no nahary ñy 
zavatra jiaby ambany lañitra. 

Ny mahatonga izahay mandeha eto amin’ity 
toeraña masiña tô maraindraiña zoma tô : 
misy vinavina, raha hieritreretina hotanterahiña 
amaraiña dia ny famosiraña izay hatao eto an-
dakoron-dRay aman-dReny be an-tanàna. 

Mampilaza amina Razaña. Ato anao Dady, ato 
anao Dadilahy. 

Na ilay voatoñina na ilay tsy voatoñina. Zay 
voatoñina mitondra zañy resaka zañy 
aminjareo jiaby añy. 

Fa zañy no dianay eto maraindraiñy zao io. 
Handeha hañambara aminareo zañahary sy 
Razana izay eto amin’ity toerana masiña ity ka 
avy eto tsy maintsy rasaimbolaña. 

  

Ou! Ou! Ou! (trois fois) 

Dieu, nous sommes venus t’informer ! 

Nous t’informons, toi Dieu car c’est toi qui as 
créé toutes choses qui existent sous le ciel. 

Si nous nous sommes rendus en ce lieu saint, 
ce matin de vendredi, c’est à cause d’un 
projet, une chose à laquelle nous tenons 
beaucoup à accomplir le lendemain telle que 
la circoncision que nous allons faire, ici dans 
la cour de « Ray aman-dReny be an-tanàna » 
chef de lignage ou « Tangalamena » 

Nous vous informons aussi les ancêtres. Tu 
es ici arrière grand mère (Dady). Tu es ici 
arrière grand père (Dadilahy) 

Et tous ceux dont l’identité a été prononcée ou 
non. Ceux dont les noms ont été cités, 
veuillez transmettre le message à toute la 
communauté de cet endroit. C’est l’objet de 
notre visite de ce matin. 

Nous sommes venus vous informer, toi Dieu 
et vous les Ancêtres maîtres de ce lieu saint. 

Alors il faut vous prévenir. 

 

I.2.1.3 L’accueil de la famille maternelle 

Le vendredi, vers une heure de l’après midi, tout le monde se rassemble 

une fois dans la grande case commune pour attendre les invités et l’offrande 



 17

qui vient de l’oncle maternel. Vers quatorze heures et demie où les invités 

arrivent, l’oncle maternel lance un discours prélude à l’offre d’offrandes de la 

part de la famille maternelle de l’enfant à circoncire, à savoir de zébu, leurs 

participations pour les dépenses comme le riz les boissons etc. L’oncle 

maternel doit aussi apporter le faneva ou le bois sacré. Comment se déroule la 

manifestation de cette offrande ? 

Quant les oncles maternels ou la famille maternel le arrive à l’entrée du 

village, « ibaongan-tanana ».Ils doivent arrêter leur progression. Ils ne peuvent 

pas entrer au village sans l’autorisation et l’accueil de la famille paternelle. Dans 

cet accueil, il y a un dialogue de salutation entre le tangalamena du côté 

paternel et celui du coté maternel. 

Dans ce dialogue ou ce discours, il faut d’abord que le coté paternel 

prenne la parole en ce sens qu’il est le maître non seulement du village mais 

aussi de la cérémonie. Dans cette condition, il doit y avoir un discours de 

salutation et un discours de remerciement. Le coté paternel doit saluer ses 

invités et il doit aussi les remercier pour son arrivée au rendez-vous prévu, leur 

acceptation d’assister à la cérémonie. L’assistance massive de la famille dans 

une cérémonie traditionnelle est strictement nécessaire car c’est à partir de cela 

que les autres familles mesurent non seulement la solidarité familiale mais 

aussi l’union des deux familles d’où le coté paternelle est très contente de 

l’arrivé de la famille maternelle. Ici, on ne parle pas encore de certains 

avantages ou profits tirés à partir de cette rencontre mais juste d’un discours de 

reconnaissance.  

Après le discours lancé par le Tangalamena du coté paternel, celui du 

coté maternel doit y répondre en commençant aussi par le remercier de lui avoir 

adressé la parole. Après cela, comme la tradition l’indique, il doit remettre lors 

de cette première rencontre tous leurs dons pour la cérémonie. Parmi ces 

offres, il y a, premièrement, le zébu et quelque riz comme participation à la 

cérémonie. Deuxièmement il y a des boissons et surtout le bois sacré. Enfin, il 

lance son discours de demande d’autoriser d’entrer au village même s’il sait 

déjà qu’il est autorisé y entrer. Ce dernier acte est considéré par le Malgache, 



 18

en particulier le Betsimisaraka, comme un symbole d’amitié et de respect 

adressé aux invitants. Avant d’entrer au village, un garçon de 14 ans non 

orphelin du coté maternel donne le bois sacré au Tangalamena du coté 

paternel et ce dernier donne ce bois à l’un des pères des enfants à circoncire 

qui prend la responsabilité de porter ce bois sacré jusqu’au village. La remise 

de ce bois sacré à la famille paternelle signifie que le coté maternel est autorisé 

à entrer dans la cérémonie qu’on vient de célébrer.  

Le Tangalamena du côté paternel : Après avoir vu le bois sacré, il offre 

des boissons alcoolisé au vahiny en guise de remerciement. Avant de s’en 

emparer, il faut prononcer aussi un discours comme celui-ci : Izahay tsy manao 

ny ohabolana hoe : « valin’ i Baliaka i Saliaka ; fa izay mañome sira omem-

boamaho ». Il se traduit littéralement, Nous ne faisons pas comme le proverbe ; 

l’échange entre Baliaka et Saliaka mais à qui donne du sel on donne de bons 

bouillons de Voamaho (petite arachide.)  

Puisque vous nous donnez un honneur très intense en revanche nous 

vous offrons quelque chose que nous avons pour montrer notre joie et notre 

prestige. Il s’agit d’un objet de moindre valeur, ne regardez pas son peu de 

valeurs, regardez plutôt la grandeur de notre cœur qui l’offre. C’est avec joie 

que nous l’offrons : « Ny tsiampy tsy añona ny tsisy mahavery fañahy, ka izay 

kely manao mason-tsokina, masom-boalavo izay kely anañana ahiratra ». Nous 

vous remercions tous. Le Tangalamena du côté maternel répond à ce discours, 

à la fin de cette réponse, les femmes distribuent le betsabetsa aux amateurs. A 

la fin tout le monde se rend à la grande case commune. 

Avant d’entrer dans la grande case, il faut tourner six fois en chantent 

autour de celle-là. Après les six tours rituels, il faut faire entrer d’abord le 

faneva et le Tangalamena pour qu’il puisse accueillir de nouveau les vahiny. 

Ensuite, c’est le tour des invités d’entrer dans la case et enfin les autochtones. 

On arrête la chanson traditionnelle quand on pénètre dans la grande case. Ici, 

chaque étape du rituel est honorée par la prise des boissons.  

Le discours prononcés durant l’offre des objets suivent une structure 

précise : d’abord, comme nous entendons dans de nombreux discours moderne 



 19

ou traditionnel, l’interlocuteur s’excuse de prendre la parole devant le public 

pour honorer les supérieurs et les Ray aman-dReny. Ce n’est pas sa supériorité 

ou sa grandeur qui pousse à prendre cette responsabilité, mais l’ordre familial. 

Ensuite, il remercie tous les invités qui assistent à ce rite. Au cours du discours, 

il explique l’objet de l’invitation des parents des enfants à circoncire à tous les 

assistants, il déclare officiellement et publiquement qu’il s’agit de la fête de la 

circoncision. Enfin, il dit qu’il y a des boissons nous buvons ensemble pour 

montrer notre joie de vous voir venu sans hésitation dans notre maison. Ce 

premier est terminé, comme d’habitude selon la coutume, il faut qu’il y ait 

quelqu’un qui répond au discours prononcé par le porte-parole. Ainsi, le 

Tangalamena du côté maternel va procéder à la réplique. Après la réponse, de 

discours tout de suite les femmes distribuent les boissons aux assistants. 

L’accueil des famangiana ou des aides et des offrandes commence 

depuis l’arrivé des invités et il ne se termine qu’à la clôture de la fête. Le 

réceptionniste est accompagné d’une personne qui agit en guise de secrétaire, 

elle enregistre dans un cahier tous les noms des donneurs avec le montant de 

ces aides. Mais il faut faire attention de bien distinguer les aides et les 

offrandes. 

En même temps, il faut préparer la cuisine collective. Puisque ce sont les 

hommes qui vont tuer le zébu, ils doivent préparer les bouillons. Le zébu q’on 

vient de tuer ici est un zébu venant de l’oncle maternel. 

Les hommes se divisent en deux groupes ; les uns préparent des 

bouillons tandis que les autres s’occupent du zébu qu’ils vont tuer le lendemain. 

Au moment où les hommes préparent les bouillons, les femmes font cuire le riz 

et préparent des feuilles de longoza pour le couvert. 

Il est bon de savoir que le dépeçage du zébu Rônangivy4 est différent de 

celui du zébu de sacrifice. Ce zébu n’est pas destiné au sacrifice, il est immolé 

à la veillé festive pour servir le repas aux assistants cette nuit. Il n’est pas 

réservé par la coutume ancestrale et il n’a sûrement rien d’important. Il est tué 

                                                 
4 Literallement ce terme Rônangivy vient de deux mots : rô = Bouillon et angivy = petite 
aubergine, c’es le bouillon de petite aubergine. 



 20

spécialement pour le bouillon des invités pour revigorer le lien de fihavanana. 

Ce terme rônangivy ici est pour différencier le zébu du scrifice. 

Quand le repas est bien préparé, vers sept heures trente du soir le repas 

ensemble commence. Après ce repas, le Tangalamena du côté maternel 

dépose du toaka devant le public, mais le Tangalamena autochtone fait le 

discours concernant ces besoins alcooliques. Dans son discours il énonce les 

interdits de la nuit de la veillée (bagars, faire l’amour surtout les parents,…) 

Quand ce discours prend fin, un représentant des invités répond à ce discours. 

Il répète d’abord mot par mot ce qui a été dit, en ouvrant son discours par ce 

propos : « D’après ce que vous avez dit ». Dès qu’il ne se souvient pas de tous 

les mots prononcés, il s’excuse en disant :  

 La parole, dit-on, est comme la toile d’araignée g éante ; il 
n’y a que son auteur qui puisse la produire et la p arcourir 
point par point. Si je ne réussis pas à reprendre t out ce 
que vous avez dit ce n’est pas par manque de respec t à 
votre égard. 5 

Il termine sa parole en répondant au Tangalamena autochtone. Nous 

sommes informés, nous vous remercions beaucoup. Après cela, il faut terminer 

ce discours par la prise des boissons pour l’honorer. La consommation de ces 

boissons marque le commencement de la veillée festive proprement dite, le 

commencement de la fête. 

Le tsimandrimandry signifie la veillée festive. Les chefs de file à la veillée 

festive sont les oncles maternels et les tantes des enfants à circoncire car c’est 

eux qui gardent leurs neveux durant la visite de l’entrée du village pour les 

empêcher de dormir. 

La plupart des assistants, à part les oncles et les tantes de ces enfants, 

pendant cette soirée sont presque des jeunes car c’est une occasion pour eux 

de trouver des partenaires. Pendant cette soirée, les gens chantent à haute 

voix avec des applaudissements ou batiment des mains et des tambours pour 

encourager et pour esthétiser la chanson. Il y a lieu de signaler qu’il s’agit 

                                                 
5 MANGALAZA Eugène Régis, Tsy ambara valy un conte betsimisaraka, p. 35. 



 21

surtout ici de variété des chansons et de des danses traditionnelles. Le type de 

danse populaire prisé pendant la cérémonie c’est le « toto-dia ». C’est une 

danse qui se fait avec des partenaires mixtes. 

Pendant la visite de l’entrée du village, l’enfant à circoncire se trouve 

déjà sur le dos son oncle maternel. Comme la tradition, ce sont les oncles qui 

portent les enfants à circoncire, qui marchent en tête du cortège. A ce moment, 

les femmes jettent du riz blanc sur eux. 

Après les visites des entrées du village, la foule revient faire encore le 

tour de la grande case six fois de suite. Puis tout le monde danse au faray. Ce 

qui fait montrer l’ambiance de la veillée. Actuellement la danse au faray est 

alternée avec de la musique moderne. Durant toute la nuit, les serveurs des 

boissons ne cessent pas de faire le tour pour chauffer l’ambiance. 

Vers minuit et au premier chant de coq tout le monde se rassemble 

auprès du zébu attaché. Voici ce qu’affirme Pascal Lahady à ce propos :  

 A minuit, on rend visite au zébu et l’on exécute d es 
chants et de la tauromachie avec consommation de to aka. 
Puis l’on revient. Au chant du coq, on s’en va de n ouveau 
voir le zébu et l’on organise une partie de tauroma chie 
avec chants et consommation de toaka. Ce sont les 
jeunes gens surtout qui se chargent de cette espèce  de 
veillée festive. 6 

La cause de cette visite du zébu c’est de vérifier s’il est devenu anormal, 

s’il s’est, par exemple, causé une fambe en s’agitant pour se détacher. Pour 

vérifier son état, les jeunes hommes pratiquent la tauromachie pendant la visite 

de l’animal. 

I.2.2 L’opération des enfants 

Après la deuxième visite du zébu, la préparation pour la cuisine collective 

commence. En même temps, on se rassemble de nouveau sur la place 

publique pour aller chercher de l’eau « célèbre » (rano tsy nidikavim-borona), 

eau immaculée qu’aucun volatile n’a survolée. C’est toujours l’oncle maternel, 

                                                 
6 LAHADY Pascal, Op. cit, p. 74. 



 22

qui porte l’enfant sur le dos qui prend la tête de file. Quand on a eu cette eau 

sur le fleuve, on revient alors au village et en portant l’eau, il faut tourner six fois 

de nouveau autour de la grande case. On transporte l’eau immaculée dans la 

grande case et on met cette eau à la partie nord de la case. 

Puis à l’aurore, il faut repartir pour « laver les pieds des gosses » dans le 

même fleuve où on a cherché l’eau célèbre. Le Tangalamena du côté paternel 

frappe l’eau pour la consacrer ; puis on y plonge un à un jusqu’à la ceinture les 

enfants à circoncire ; et après on fait la procession pour retourner au village. 

En rentrant à la maison, le médecin attend déjà pour faire l’opération. Il 

se place auprès de la porte Est de la maison, à côté de lui dans le coin se 

trouve aussi un autre homme appelé « la souche », ce sont les zaman-jaza qui 

vont s’occuper des enfants pendant la circoncision. Si tout est prêt vers six 

heures du matin, c’est le moment de couper le prépuce. 

Le médecin prend son couteau qui s’appelle azera baolina. Ce couteau 

est réservé pour la coupe des prépuces ; l’opération commence par le garçon le 

moins âgé et s’achève par le plus âgé. Les zaman-jaza s’approchent de son 

neveu pour s’occuper de lui, ils placent l’enfant à circoncire sur les jambes 

écartées et fortement maintenues immobiles devant le médecin. 

Durant l’opération, comme nous l’avons dit auparavant, tout le monde 

chante et danse avec seulement des chansons traditionnelles accompagnées 

de tambours et des jijy. La parole de jijy est formée avec des mots impropre, 

« asaha ratsy » ; on veut ainsi se moquer des autres enfants et pour faire rire 

tout le monde. Puisque la circoncision est une question de vie ou de mort, tout 

le monde cherche des moyens pour apaiser la peur au cours de l’opération. 

L’on doit noter ici que le jijy ne se fait qu’à la circoncision et à la sortie de la 

femme qui vient d’accoucher un bébé (mivoaka am-patana). 

Pendent l’opération, la distribution du betsabetsa se poursuit sans 

interruption et la chanson (jiji) s’entonnent constamment. Dès que le prépuce 

est coupé, tout le monde crie de joie et dit : lahy ! lahy !lahy !(homme ! homme ! 

homme !)  L’enfant est devenu vraiment un homme, cela signifie que l’enfant 



 23

est circoncis, l’opérateur crache deux fois sur la plaie pour empêcher 

l’hémorragie. 

Cette opération dure environ une dizaine de minutes par enfant. Le tsiko 

(prépuce) de chaque enfant doit être avalé par le zaman-jaza correspondant. 

Soit avec du rhum, soit avec du betsa ou avec quelque chose qu’il aime. Cette 

ingestion du prépuce est appelée telimoana avaler sans mâcher. Il faut mâcher 

lentement le prépuce. Cela est une tradition pour éviter la complication de la 

plaie. Il faut mâcher lentement le prépuce pour que la plaie se guérisse 

lentement. 

Les garçons nouvellement circoncis ne peuvent pas mettre un pantalon 

par précaution, ils portent alors une jupe ou une robe qui laissent la plaie 

libre et lui permettent de se cicatriser rapidement parce qu’elles ne la frottent 

pas.  Après sa circoncision l’enfant est dit vita anarana. Il est une identifié par la 

société et il est reconnu officiellement par les ancêtres, d’après la croyance, il 

est intégré dans le clan paternel. A partir de ce moment, il accède au statut d’un 

vrai homme. Il quitte définitivement le statut de zazarano (enfant prématuré) et il 

se nomme zaza vita (enfant fait). 

Dans la pensée des betsimisaraka, le zaza vita est un enfant qui est à la 

fois baptisé et circoncis. En général, l’opération ne dure pas au-delà de neuf 

heures. Quand tous les enfants sont opérés, la chanson s’arrête et tout le 

monde entre dans la deuxième partie de la célébration de la circoncision : le 

sacrifice du zébu. 

L’accueil des invités commence depuis la veillée et se poursuit jusqu’au 

jour de la cérémonie ; les collectes des aides, des offrandes et des 

participations continuent sans arrêt. 

I.2.3 Le sacrifice du zébu 

En général, pendent la cérémonie il y a trois discours à prononcer. Le 

premier a lieu au début de la cérémonie avant l’immolation de l’animal. Le 

deuxième c’est le discours d’attente du repas, ce discours est juste après 

l’immolation du zébu, par ce discours, l’orateur demande aux assistants d’avoir 



 24

une patiente pour le repas. Le dernier est réservé après le repas collectif, ce 

troisième discours consiste à remercier les hommes qui viennent d’assister à la 

cérémonie, c’est le discours de clôture. 

Pour chaque discours, deux vieux hommes entourent le Tangalamena, 

l’un à droite, l’autre à gauche. Ces deux hommes vont aider celui qui prend la 

parole en cas de trouble ou défaillance. 

Vers neuf heures, c’est le moment du tsaboraha ou sacrifice du zébu. 

Lorsque tout le monde arrive au lieu sacré du village, les jeunes ligotent le zébu 

par ses quatre pattes. 

Quand l’animal est allongé avec ses quatre pattes attachées ensemble, 

les jeunes le font sortir devant l’autel sacrificiel. Le zébu est allongé dans un 

endroit précis. FANONY Fulgence le décrit comme suit :  

A l’arrivé à l’endroit précis, l’animal est allongé  sur le sol 
avec des pattes liées et de tête tournée vers l’Est . 7 

La partie droite est toujours au-dessus car le côté droit représente la 

force et la puissance Il faut montrer le zébu à offrir aux ancêtres par son côté 

droit. 

LAHADY Pascal a bien précisé que :  

 La partie droite de ce zébu est toujours dessus [… ] on le 
couche sur le côté gauche à l’ouest du Fisokina  ou de la 
stèle, la tête tourne vers l’est. 8 

Après tout cela, le zébu est bien allongé au sol, le porte-parole se lève 

doucement face à la communauté pour prononcer le discours officiel. Il 

prononce d’abord le remerciement à l’assistance et la raison de la cérémonie. 

Ensuite, il montre à tout le monde le ticket et l’autorisation officielle d’abattage, 

pour que les assistants soient rassurés que le zébu appartienne vraiment à 

l’organisateur, qu’il ne s’agit pas d’un animal volé. Pour terminer son discours le 

                                                 
7 FANONY Fulgence, op. cit., p. 258. 
8 LAHADY Pascal, op.cit, p. 74. 



 25

porte-parole donne aux invités le droit de boire l’alcool présentement exposé 

devant l’assistance. 

Comme d’habitude, il faut qu’il y ait quelqu’un qui va répondre au 

discours prononcé par le porte-parole. Ainsi, un homme parmi les assistants va 

procéder à la réplique. Il va commencer son discours par le résumé de ce qui 

vient d’être dit en y ajoutant ses réflexions personnelles. En général, à la fin de 

son résume, il affirme que le discours prononcé par le porte-parole du lignage 

est bien compris de l’assistance. 

Après le discours du représentant des assistants, on étale une natte en 

orefo devant le zébu sur laquelle on dépose une assiette blanche contenant de 

l’eau et une pièce de monnaie, on place à côte d’une assiette deux feuilles 

vertes de longoza et deux petits verres remplis de toaka, on met aussi à côté 

toutes les boissons indispensables à cette cérémonie. Puis on convoque tout le 

monde. 

Les parents et les enfants circoncis, toute la famille organisatrice prend 

la place derrière l’animal à sacrifier, à l’Ouest de l’autel. Les assistants 

s’assoient derrière eux. Comme dit LAHADY Pascal :  

 Le maître de la fête et sa famille prennent une pl ace 
derrière le zébu, devant la communauté, tous se tou rne en 
direction de l’est. 9 

Après ces préparatifs, un jeune homme non orphelin prend un bambou 

plein d’eau, il déverse le contenu sur le zébu en partant de la tête jusqu’au 

derrière pour baigner ce zébu. Le jeune homme non orphelin représente la 

plénitude de la force, car dans la circoncision, le but est de construire l’avenir 

des enfants avec une vie pleine de puissance.  

Après que le zébu est aspergé d’eau, le Tangalamena marque six points 

du zébu tel que la tête, la queue, la bosse,le ventre, la gorge,la croupe ou le 

posterieure, il prend des poils de ces points de l’animal et il les met dans une 

coupe blanche pleine d’eau. Puis, l’un des enfants circoncis ayant encore son 
                                                 
9 LAHADY Pascal, op. cit., p.74 



 26

père et sa mère tient le bout de la queue du zébu dans une assiette blanche 

pour qu’elle soit bien placée. Après tout cela le Tangalamena prend la parole 

pour faire son service, l’invocation sacrée. 

I.2.3.1 L’invocation sacrée ou jôro 

Le jôro qui fait par le Tangalamena après le discours d’ouverture c’est le 

« jôro omby velona », l’invocation sacrée au zébu vivant. Cela signifie que la 

fête n’est pas réservée spécialement pour le vivant mais aussi pour les morts. 

C’est dans ce sens qu’il faut donner aux ancêtres leur part de bœuf vivant par 

le biais du jôro. Le mot jôro est le terme betsimisaraka pour designer toute 

prière traditionnelle. En général le mot jôro est traduit par « ’invocation 

sacrée ». Pascal LAHADY écrit :  

 Nous le traduisons par « invocation sacrée » surto ut 
parce que la forme essentielle de ce rituel est l’a ppel, 
l’invocation, ce qui exprime en même temps le sens 
général du verbe mijôro, prier souhaiter, tant il e st vrai 
que le fond de toute prière c’est l’appel. 10 

 Le jôro est un acte accompli par le Tangalamena, qui invoque tous les 

ancêtres pour venir assister à la cérémonie de circoncision. Tout d’abord avant 

qu’il commence son invocation, il faut qu’il y ait quelqu’un parmi les enfants à 

circoncire, le plus âgé entre eux qui lance trois fois de suite des cris qui 

avertissent tous les êtres invisibles. Quand le silence règne dans ce lieu, le 

Tangalamena commence son invocation sacrée avec l’introduction suivante : 

« Descendez, descendez, toi, Dieu d’en haut, dieu, d’ici bas » 

Pour continuer son discours, il appelle les ancêtres du nord, du sud, de 

l’Est et de l’ouest pour qu’ils se réunissent afin de se présenter au cours de la 

cérémonie. A remarqué que le Tangalamena prononce d’abord le nom de 

certains tombeaux et puis certains nom de ce qui sont déjà à l’au-delà, en 

commencent par son plus proche des organisateurs par ordre d’ancienneté et 

termine par ceux qui peuvent apporter de l’aide envers les vivants. L’appel 

commence par les noms des ancêtres du père et de la mère des nouveaux 

                                                 
10 LAHADY Pascal, op. cit, p.63. 



 27

enfants circoncis et se termine par les ancêtres qui n’appartiennent pas au 

lignage organisateur de la cérémonie. 

A chaque prononciation du nom des tombeaux ancestrales prononcés, le 

Tangalamena frappe un coup sur l’échine du zébu avec sa main et pour appeler 

les ancêtres dans un autre tombeau il frappe de nouveau le zébu et ainsi de 

suite. 

Quand le Tangalamena termine cet appel des noms des ancêtres d’un 

tel tombeau pour passer en un tel autre, il s’excuse auprès des ancêtres dont le 

nom n’a pas été prononcé à cause de leur grand nombre. Cette dernière phrase 

marque la fin de l’appel des ancêtres par le Tangalamena. Puis il prend 

l’assiette blanche pleine d’eau sacrée, il asperge cette eau sacrée à tous les 

nouveaux enfants circoncis et après à tous ceux qui assistent à la cérémonie. A 

la fin, tout le monde doit s’écarter un peu du lieu afin que les jeunes puissent 

dépecer le zébu. 

I.2.3.2 L’abattage du zébu 

Les jeunes gens du lignage font l’abattage du zébu. En cas de présence 

des musulmans qui ne doivent pas manger de viande du zébu qui n’est pas tué 

de leur propre main « viande hallal ». Ils ont le droit de faire un geste 

symbolique de tuer l’animal, un musulman prend le couteau pour tracer sa 

gorge. Après, ce sont les jeunes dans le lignage qui s’engagent pour le 

dépeçage de la viande. Ils doivent prendre les meilleures parties de la viande 

(Henan-tsôrontsôroño) à savoir : la bosse, le foie, le filet, les rognons, l’intestin 

grêle, le cœur. Ces morceaux sont préparés et cuis à part pour être offerts sur 

l’autel. A remarquer que seuls les gens non orphelins peuvent les préparer et 

les faire cuire. Ce sera la part de viande du razana. Tout le reste de la viande 

du zébu est distribué aux descendants des ces ancêtres et aux invités selon la 

valeur de l’argent que ceux-ci ont offert. 

On cuit le gras double pour le repas collectif. Après le dépeçage du zébu, 

les organisateurs offrent des boissons « am-pangy » dames-jeanne, suivi d’un 

discours. Dans ce discours, le Tangalamena prononce d’abord le remerciement 



 28

sous forme d’un proverbe du type : Nous vous remercions beaucoup car « Ny 

fisaoraña karaha sasa vavitsy tsy mahadisaka » il se traduit littéralement, le 

remerciement c’est comme un lavage de la jambe, on ne s’en lasse pas. 

Ensuite il prononce la raison de ce discours sous forme d’un proverbe :  

 Zana-boay tsy mañadiño an-tara ; zana-balalaña tsy  
mañadiño lañitra; ary izahay zana-drazaña tsy mañad iño 
fomban-drazaña. 
 Le petit caïman n’oublie pas l’eau douce ; le peti t de la 
sauterelle n’oublie pas le ciel, nous en tant que 
descendant des ancêtres n’oubli pas les coutume. 

Pour attendre la préparation de repas, l’organisateur ne cesse de 

distribuer des boissons aux assistants et lance des nombreux sujets de 

discussions non seulement pour garder la patience des assistants mais surtout 

pour renforcer le lien familial existant. Il faut noter que cette attente du repas, 

prend une période très longue au cours de la cérémonie et c’est pour cette 

même raison qu’il y a une répartition de tache, envers l’organisateur, la 

préparation de ce repas. Il faut qu’il y ait des restes de la viande crue qui seront 

distribué aux assistants à la fin de la fête. C’est ce qu’on appelle « Nofonkena 

mitam-pihavanana ». La distribution faite par le jeune, ces tranches de viande 

sont appelées Tatana 11  

Pendant ce temps, les jeunes filles et les tantes paternelles des enfants 

nouvellement circoncis font le nettoyage de la nappe de pierre et le balayage de 

l’autel sacrificiel. Puisque selon la coutume, la circoncision est une sorte de 

purification de tout, il faut éviter toute sorte de comportement considéré comme 

mal propre. Cela ne veut surtout pas dire que l’autel sacrificiel est malpropre 

mais c’est un rite pour les vivants de balayer ce lieu avant de faire un jôro. 

I.2.3.3 Jôro sur le cuit ou offrande sacrificielle 

Avant que le Tangalamena fasse le jôro, il faut préparer le repas des 

ancêtres. Il faut prendre la meilleure partie de la viande et il faut la faire cuire, il 

faut la mettre dans une assiette de couleur blanche avec du riz bien cuit. Il faut 

                                                 
11 Tatana : distribution de viande crue. 



 29

placer cette assiette sur l’autel sacrificielle ou sur la nappe de pierre. Quand 

tout est près les parents et les enfants circoncis prennent la place à côté de 

Tangalamena, à l’ouest de l’autel sacrificiel et les assistants s’assoient derrière 

eux. Au moment de l’invocation tout le monde garde le silence. Le 

Tangalamena commence le jôro, après avoir enlevé son chapeau, il lance son 

cri d’appel. Voici c’est que LAHADY Pascal décrit le jôro sur le cuit :  

O ! O ! O ! On vous appelle, vous les zañahary homm es, 
zañahary femmes, terre sacrée, lune et soleil. Véné rable 
voltigeur, vénérable tranquille…. 12 

(O ! O ! O ! mañantso anareo zahay. Anareo Zañahary  
lahy, Zañahary vavy mitovy ñy, masoandro sy volaña tsy 
miaraka fa mifanesy, tsy ambanin’izany koa ny hasin -tany. 
Anstoina koa anareo Rampampitovitovy indrindra fa 
anareo Razaña.) 

Quand les oblats ont été présentés aux dieux et aux ancêtres, on les 

distribue aux organisateurs du Tsaboraha, au Tangalamena et aux notables. 

Pour le repas commun, tout le monde se rassemble à l’intérieur et aux 

alentours d’un hangar dans la cour du Tangalamena. Devant des nappes de 

feuille qui servent en même temps de plats pour le riz, des jeunes gens 

viennent servir les morceaux de viande à l’aide des bouts de gros bambous. 

Enfin, quand le repas est terminé, le Tangalamena prononce le discours de 

remerciement et ordonne l’accrochage du bucrane. Après l’accrochage du 

bucrane le Tangalamena prononce le discours de clôture. Il faut remarquer 

comme nous l’avons dit auparavant, que cette étape de ce rite est marquée par 

la prise de toaka. 

I.2.4 Clôture de la cérémonie 

A la fin de la cérémonie on apporte du toaka ou boisson alcolisée et le 

Tangalamena prononce le discours en exprimant le proverbe « Tody ny lakana 

an-tsirañana ». La pirogue est arrivée à bon port, c’est pour dire que la 

cérémonie touche à sa fin. Le fait d’offrir les boissons marque la réalisation 

complète et la finition de la cérémonie. Mais pour honorer les invités 

                                                 
12 LAHADY Pascal, op. cit., p.77 



 30

l’organisateur les pris de dormir chez lui encore une nuit, la soirée de cette 

clôture de la cérémonie. 

Le dimanche matin, c’est le jour où on découpe la tête du zébu. Avant de 

le faire, on appelle tous les invités restant dans le village, y compris les 

habitants de la localité. On amène une dame-jeanne remplie de betsabetsa 

suivi de discours de Tangalamena en exprimant le proverbe : « Faran-drano 

Ikopa ; faran’omby hena » qui se traduit littéralement : « la fin du courant d’eau 

c’est l’Ikopa ; la fin du zébu c’est la viande ». La fin de notre cérémonie c’est le 

découpage de la tête du zébu. Le Tangalamena montre   dans son discours sa 

joie pour la présence de nombreux invités dans son discours en exprimant ce 

proverbe : « Antsy be miaraka amim-pamaky samy mañano izay tokony ho 

vitany » « un grand couteau avec de la hache, chacun fait ce qu’il le peut ». 

Ainsi, le toaka est déposé c’est pour remercier les gens qui ont participé avec 

ardeur à la cérémonie. Quand la distribution de la viande du zébu et le discours 

du tangalamena prennent fin et que les boissons ont été servies, l’un des 

invités se lève pour demander la permission de retourner chez eux et de 

remercier l’organisateur pour son accueil chaleureux. Après ce discours, tous 

les invités prennent le chemin du retour. Les organisateurs, par contre, se 

réunissent de nouveau afin de dresser le bilan de la cérémonie. 



 31

 

 

 

 

 

 

DEUXIEME PARTIE :  

SYMBOLISMES ET IMAGES 

 



 32

II.1 LES SYMBOLES DANS LA CIRCONCISION 

D’après le Dictionnaire français Larousse, le terme circoncision vient du 

mot latin circumcisio qui signifie tout simplement l’excision totale ou partielle du 

prépuce. 

Au sens large, elle est à la fois un rite de passage et un rite initiatique 

pour les enfants mâles. Ensuite elle est un enlèvement du prépuce qui couvre 

la tête du pénis. Ainsi, l’enlèvement de cette peau marque le statut de l’enfant 

pour qu’il devienne un vrai homme. 

Les différentes régions du monde ont leur manière de célébrer la 

circoncision en ce sens que la culture varie d’une société à l’autre. Néanmoins 

le sens de l’opération reste partout le même. 

Dans la région polynésienne, comme chez les Juifs, elle répète la section 

du cordon ombilical pratiquée à la naissance de l’enfant et symbolise une 

nouvelle naissance, l’accès à une nouvelle phase de la vie. 

D’après la Bible, la circoncision chez les Juifs est une alliance entre Dieu 

et son peuple. C’est aussi le signe de la fidélité du peuple à son Dieu, sous la 

domination greque, la circoncision devient l’occasion persécution et de 

résistance. 

Comme toutes les descendants d’Abraham, les Malagasy pratiquaient 

aussi la circoncision mais chaque clan, pour ne pas dire chaque village, a sa 

manière de désigner ou de nommer ce rite. Dans la partie sud de la région de 

Vohitrandriana ce rituel s’appelle « fandrangitan’ombilahy » littéralement ou l’on 

aiguise un « Taureau ».13 Dans le sud-Est de Madagascar plus précisément à 

Mananjary il s’appelle Sambatra « Fête de Béatitude », dans la région de Vato 

Vavy Fito Vinany elle s’appelle Savatra ou fête de béatitude. 

Pour plus de précision à propos de la différenciation de distinguer ce rite, 

voici quelques noms pour désigner la circoncision dans quelques différentes 
                                                 
13 RAKOTONIRAINY, « Le fandrangitanaombilahy (la circoncision). Sens et valeurs 

chez les Sihanaka, mémoire de maîtrise, p.29. 



 33

régions de Madagascar. Laza « fête de Béatitude », Tody fora « fin de 

circoncision », Hasoavan-jaza « Pour le bien de l’enfant ». 

Pendant l’enquête que nous effectuions, dans la commune rurale de 

Vavatenina, le rite de la circoncision porte le nom Voapora « issue de 

circoncision ». La famille toute entière et les habitants des villages alentours 

sont tous invités à la cérémonie et les festivités seront célébrées par le jijy et 

chant traditionnel. 

Même s’il existe une multitude de noms pour désigner la circoncision 

chez nous, il faut remarquer que l’objectif de la cérémonie est le même. On 

introduit l’enfant au sein des membres de la famille, la circoncision est 

considérée aussi comme une seconde naissance en ce sens qu’avant d’avoir 

subi la circoncision l’enfant est considéré comme inexistant que ce soit dans la 

société du vivant que ce soit dans celle des ancêtres. Pour pouvoir entrer dans 

les détails de tout cela, on va étudier d’abord le symbole de chaque étape à 

suivre durant ce rite. 

La circoncision clanique est un rite social, un rite officiel ; elle ne peut se 

faire en cachette ; elle a besoin de tous les habitants du village ou du moins 

tous les membres de la famille pour que son objectif puisse être affirmé comme 

vrai. La préparation de la circoncision est une affaire communautaire ou 

familiale. Cette préparation se déroule en deux étapes à savoir la préparation 

au village et la préparation à la forêt. Le premier symbolise la communauté des 

êtres humains vivants tandis que la deuxième marque la participation des 

autres êtres de la nature à la fête. De fait, l’homme ne peut pas vivre sans la 

forêt. Celle-ci joue un rôle très important sur les conditions de la vie terrestre 

(photosynthèse, formation de pluie, siège pour les animaux etc.). L’homme ne 

peut pas se séparer de la foret car même la construction de la maison, d’une 

table, d’un lit etc., nécessite des bois, la préparation de la cuisine en brousse et 

en ville, se fait avec du bois mort. On peut dire que la foret est une condition 

complémentaire de la vie de l’homme et des êtres vivants. D’après la croyance 

malgache, c’est dans la forêt que les morts et les autres forces ou êtres 

surnaturels reposent. 



 34

Dans le village, la préparation est déjà une fête parce que une semaine 

avant la circoncision ou la cérémonie, chaque nuit les villageois ont crée une 

ambiance en faisant une démonstrations collective de danse, suivie d’une 

chanson avec, bien sûre, une consommation de boissons alcooliques. 

Chez le Betsimisaraka de Vavatenina, l’alcool est un symbole de la 

cérémonie traditionnelle, même s’il s’agit de la tristesse. On ne peut pas 

organiser une cérémonie sans boisson alcoolique. L’alcool symbolise l’énergie 

vitale qui procède de l’union des deux éléments contraires, l’eau et le feu. 

Symbolisent la vie, il est aussi de l’inspiration créatrice. Non seulement il excite 

les possibilités spirituelles, il les crée aussi véritablement. Il s’incorpore pour 

ainsi dire à ce qui fait effort pour s’exprimer. De toute évidence l’alcool est un 

facteur de langage. Il est un Dieu du bon en faisant divaguer la raison. 

Les femmes pilent le riz avant la cérémonie, marque la solidarité et la 

convivialité des gens alentours. En plus, le riz est un aliment de base des 

Malgaches ; il faut le préparer à l’avance afin d’avoir un repas nourrissant et 

vivifiant durant la cérémonie.  

Comme le pain ou le blé en Europe, le riz constitue en Asie la nourriture 

essentielle, il comporte la même signification symbolique et rituelle. En général, 

le riz est la richesse, l’abondance, la pureté première. On notera qu’en Occident 

il symbolise le bonheur et la fécondité. 

Les hommes vont à la forêt pour chercher le bois sec et tout le matériel 

nécessaire à la construction de la grande case. Cette grande case symbolise la 

fête commune et sociale, comme par exemple à la cérémonie de 

difitranomanara, « fin de toiture du tombeau », le Betsimisaraka de Vavatenina 

font deux grandes cases communes en feuilles vertes, ces cases dont les toits 

se font avec des feuilles vertes. Le toit de ces cases est construit avec des 

ravin-dongoza au lieu de feuilles sèches comme d’habitude, selon l’enquête 

que nous avons effectuée auprès de Monsieur Orant de la commune rurale de 

Vavatenina. C’est que le tombeau n’appartient pas à une seule famille mais 

qu’il ressemble de nombreuses familles. 



 35

Le toit en feuilles vertes est un symbole de la participation des ancêtres à 

la fête des humains. L’homme a besoin de l’aide venant de ses ancêtres pour 

que les enfants à circoncire soient sains au jour de la cérémonie.  

La couleur verte symbolise le souhait d’un bon déroulement de la fête, 

une fête sans anomalie. Comme toutes les autres tribus malgaches, le 

Betsimisaraka de Vavatenina met en considération aussi la valeur de cette 

couleur verte dans son rituel de la circoncision. Apparemment, la couleur verte 

est entre le bleu et le jaune, il résulte de leurs interférences chromatiques, mais 

il entre avec le rouge dans un jeu symbolique d’alternances. La rose fleurit 

entre les feuilles vertes. Equidistant du bleu céleste et du rouge infernal, tous 

deux absolus et inaccessibles, le vert, valeur moyenne médiatrice entre le 

chaud et le froid, le haut et le bas, c’est une couleur rassurante, rafraîchissant 

humain.  

Chaque printemps, après que l’hiver a convaincu l’homme de sa solitude 

et de sa précarité, en dénudant et glaçant la terre qui le porte, celle-ci se revêt 

d’un nouveau manteau vert, qui apporte l’espérance, en même temps que la 

terre redevient nourricière. Le vert est tiède. L’avènement du printemps se 

manifeste par la fonte des glaces et la chute de pluies. D’après ses différentes 

significations de la couleur verte, le Betsimisaraka a convaincu d’utiliser les 

feuilles vertes de longoza pour construire une grande case commune afin 

d’avoir un bon résultat au cours de l’opération de la circoncision. 

Les femmes aussi vont chercher les feuilles de longoza pour le couvert. 

A la place des assiettes et des cuillères le Betsimisaraka utilise les feuilles de 

longoza car ce dernier symbolise le bonheur et la prospérité. La feuille aussi 

participe du symbolisme général du règne végétal. Un bouquet ou une liasse de 

feuilles désigne l’ensemble d’une collectivité unie dans une même action et 

dans une même pensée. 



 36

II.2 RITE DU JORO DE LA CIRCONCISION 

Avant l’arrivée officielle des invités et l’accueil des autorités de l’Etat, les 

organisateurs de la cérémonie procèdent aux offrandes de betsabetsa aux 

ancêtres ascendants des enfants à circoncire. C’est ce qu’on appelle le jôro.  

II.2.1 Les objets et les gestes 

Le jôro est l’invitation aux anciens vivants et aux ancêtres pour qu’ils 

assistent à la cérémonie. Durant le rite de la circoncision, le Tangalamena fait 

trois invocations sacrées : la première, avant la cérémonie, c’est le jôro 

d’invitation des ancêtres ; la deuxième, c’est le jôro omby velona « invocation 

sacrée du zébu vivant » et la troisième, c’est jôro animasaka, jôro sur le repas 

cuit. En général, le jôro n’est pas seulement un discours religieux, il relate aussi 

toute une croyance. « Il est le trait d’union entre les vivants et les morts »14. 

Tout matériel utilisé et tout mouvement effectué au cours de rites ont des 

symboles. Dans ces trois jôro les gestes et les matériaux à utiliser sont presque 

les mêmes mais les discours prononcés au cours de jôro sont différents. 

Chez le Betsimisaraka de Vavatenina, chaque orant qui fait le jôro, 

demande à tous les assistants de s’asseoir dans le côté Nord de l’autel 

sacrificiel, ce coté est un lieu de l’infortune. L’organisateur de la circoncision 

pense qu’il est faible et pécheur devant un lieu sacré qu’est l’autel sacrificiel ; 

par respect pour ce lieu sacré et les ancêtres, il doit accepter l’humiliation de se 

placer sur le lieu de l’information, il ne peut pas défier les ancêtres.  

Le Nord est le côté qui est à la droite du soleil. C’est le pays des neuf 

plaines infernales. Contrairement à la tradition des Malagasy et de l’Asie 

centrale, « chez le mbambara15 le Nord assimilé au septième ciel c’est le pays 

très lointain, ou réside le grand Dieu faro, maître du verbe et des eaux. Il est 

responsable de l’organisation du monde dans sa forme actuelle, par extension, 

                                                 
14 Miora MAMPIONONA, La cohérence vue à travers le jôro (invocation sacrée) chez le 

Sihanaka d’Ambohavory. Mini-mémoire, p. 24. 
15 Peuple Nord de l’Afrique occidentale vivant dans le Sénégale et au Mali. 



 37

toute royauté siège au Nord »16. Dans le Nord, on trouve aussi à son sommet la 

résidence de Dieu, avec son trône d’or de Dieu suprême. Quelques religions se 

tournent, pour cette raison, vers le nord lorsqu’ils adorent le Dieu du ciel. C’est 

ce que font les bouddhistes de l’Asie centrale. 

Les Betsimisaraka de Vavatenina se tournent vers l’Est au cours du jôro 

car l’Est est l’un parmi les quatre points cardinaux. L’Est est marqué par le lever 

du soleil, c’est la naissance d’une nouvelle journée. Il est associé à toutes les 

manifestations d’un nouvel espoir. Selon la croyance betsimisaraka de 

Vavatenina les dieux et les ancêtres habitent du côté où le soleil se lève. Les 

ancêtres des Malgaches seraient entrés à Madagascar, par l’Est et c’est aussi 

pour cette raison qu’on découvre dans l’ancienne tradition malgache le fait 

qu’on jette un défunt dans l’Océan.  

Le soleil représente des sources d’énergie et de lumière. Puisque celles-

ci sont nécessaires pour le déploiement de la vie humaine, le soleil est 

considéré comme une source de vie des êtres vivants car tous les êtres vivants 

dépendent de lui pour survivre. Les Malgaches, en particulier les Betsimisaraka, 

se tournent vers l’Est lors du jôro car c’est de ce coté qu’ils croient avoir une 

réponse favorable aux demandes qu’ils adressent aux dieux et aux ancêtres.  

Parfois, la manifestation de la croyance et du jôro se trouve différente. 

Mais il faut remarquer que l’objectif reste toujours le même, c’est d’avoir une 

réponse favorable à la prière dirigée vers Dieu. 

Chez le Betsimisaraka, avant de pratiquer le jôro concernant la 

circoncision, il faut faire crier un enfant non orphelin pour réveiller les ancêtres. 

Le petit garçon aussi est un symbole de la plénitude de la force en ce sens qu’il 

a encore un temps très large dans sa vie pour approfondir et pour épanouir ses 

connaissances et ses puissances. Un tel enfant est considéré comme le 

véhicule d’un bon destin ; le choisi pour crier l’instant qui précède le jôro. C’est 

afin que les autres enfants à circoncire aient eux un destin favorable ou faste. 

                                                 
16 CHEVALIER ( J ) : Dictionnaire des symboles : Mythes, rives, coutumes, gestes, 
formes, fiigures, couleurs, nombres, p.71. 



 38

Avant de commencer son invocation, l’orant prépare un kopy fotsy, « une 

assiette blanche », « lasety bakoly » 17 dans lequel il a versé de l’eau lustrale 

appelé « rano tsy dikaim-borona », de l’eau qu’aucun oiseau n’a enjambée. 

Dans cette eau, on trouve plusieurs objets comme une tige de feuille de 

langoza, une pièce de monnaie en argent appelée volatsivaky (Argent non 

cassé) ou volatsanganolona (argent personne-debout). 

L’orant commence son invocation après tous les préparatifs. 

A remarquer que dans la région Sihanaka, leur pratique du jôro est 

différente du celle de ce que nous venons d’écrire. « L’objets verse dans l’eau 

sacrée est un talisman en corne (Tamango) nommé Tsimatahobintagna (celui 

qui n’a pas peur du destin) au lieu de feuille de langoza, il utilise de 

Famiriantambo (arbre indéterminé) dont le nom signifie ce avec quoi on dévie le 

mauvais sort. Enfin il y a un collier de perles en grand format. »18 

L’utilisation de tous ces matériaux est tout un symbole. Ensemble ils 

représentent l’équilibre naturel et les forces cosmiques. 

II.2.1.1 Kopy fotsy « Assiette blanche » 

L’orant utilise une assiette en porcelaine blanche parce que selon la 

croyance Malagasy la couleur blanche est l’identification de la sagesse de la 

transparence et de la pureté. La couleur blanche est attribuée au mercure, à 

l’innocence, à l’illumination au bonheur. C’est la raison pour laquelle il estime 

que les enfants à circoncire portent un état comme celui de cette couleur. Il 

estime aussi que les enfants à circoncire sont innocents devant les Dieux et les 

ancêtres et qu’ils méritent à leur tour leur respect.  

                                                 
17 Assiette en porcelaine. 
18 MIORA Mampionona, Aspects philosophie de perles sacrées chez le Sihanaka. 

Mémoire de maîtrise, p.54 

 



 39

Le kopy fotsy est spécial pour le jôro de toute sorte de Tsaboraha 

betsimisaraka. Comme le rite de la circoncision est un tsaboraha, il a besoin 

aussi d’une assiette blanche pendant le jôro.  

II.2.1.2 L’eau 

On utilise l’eau pour le jôro car l’eau peut se réduire à trois thèmes 

dominants : source de vie, moyen de purification, centre de régénérescence. 

Ainsi le Betsimisaraka utilise souvent l’eau pour bénir et purifier les enfants à 

circoncire et les participants à la cérémonie. C’est aussi avec l’eau que les 

jeunes gens lavent (baignent) le zébu à sacrifier avant l’invocation sacrée du 

zébu vivant.  

II.2.1.3 L’argent 

L’orant utilise de l’argent lors du jôro parce que l’argent symbolise la 

fécondité et l’élément féminin. 

D’où l’usage de la pièce non cassé,  volatsivaky  la chaînette en argent, 

cependant, symbolise l’héritage des ancêtres (haren-drazana). D’autre part, elle 

évoque la liaison, l’interdépendance, l’unité et la cohésion de la famille, ainsi 

que la plénitude. C’est l’image de l’union familiale « le fihavana », qui est l’idéal 

des Malgaches. 

Le mpijoro pose un verre plein de betsabetsa devant l’assistant car de 

par sa nature, le betsabetsa est un alcool volatil. Comme nous l’avons dit 

précédement, l’alcool est une boisson réservée pour la fête et toute cérémonie 

traditionnelle. Le Betsimisaraka de Vavatenina le considère comme la boisson 

préférée des ancêtres.  

Avant la deuxième jôro (la deuxième invocation sacrée) l’orant étale la 

natte en orefo ; puis il prépare les éléments comme dans le premier jôro à 

savoir une assiette blanche et un verre de betsabetsa. La natte en orefo, selon 

la croyance, signifie un lien probable entre le monde des vivants et celui de l’au-

delà.  



 40

II.2.1.4 Le geste de l’orant et les assistants 

Au moment où l’orant fait le jôro omby veloña « invocation sacrée au 

zébu vivant », tous les enfants nouvellement circoncis prennent une place 

derrière l’animal à sacrifier et à l’ouest de l’autel, parce que, selon la croyance 

betsimisaraka, le zébu et les enfants sont les mêmes, l’animal à sacrifier est 

l’image de ces enfants. L’Ouest est le lieu où le soleil se couche, c’est le signe 

de la vieillesse et celle-ci est le symbole de la sagesse ; les Betsimisaraka 

pensent que les enfants nouvellement circoncis, en leur place sur le coté Ouest, 

entrent à l’âge de la maturité, plus précisément ils entrent dans le stade de la 

sagesse. 

En même temps, un enfant de bon destin (zaza tsara vintana) ou un 

enfant ayant encore son père et sa mère, fait office de baigner le zébu. Ce 

geste symbolise la jeunesse et la virilité des enfants, signe de la permanence 

de la vie. Juste après le bain du zébu, le tangalamena ou l’orant marque six 

points à ce zébu. Ces six coups pointés sur la meilleure partie du zébu (Henan-

tsôrontsôroño) indiquent l’honneur et le prestige des êtres suprêmes. Le 

nombre six est un nombre pair, qui est un symbole de nombre faste, le 

mbambara : il est aussi le signe de jumeau mâle. C’est la raison pour laquelle le 

Betsimisaraka choisit le nombre six pour le marquage de la meilleure des 

viandes du zébu. 

La couleur du zébu à sacrifier est spéciale. Il s’agit d’une couleur teintée 

de rouge, universellement la couleur rouge considérée comme le symbole 

fondamentale du principe de vie avec sa force, sa puissance et son éclat. Le 

rouge est la couleur du feu et du sang. Le feu est considéré comme la source 

de la lumière et de la chaleur, grande source d’énergie. 

Le sang donne la vie. Il est sacré, son utilité se base sur une idée bien 

fondée surtout au niveau rituel et d’invocation. Pour le sacrifice de la 

circoncision, il ne faut pas la faire avec un porc parce que, selon la croyance, le 

porc est un animal malpropre ; c’est tabou de faire un sacrifice avec le porc. 

Seul le zébu est réservé à un sacrifice du jôro. Ce zébu doit être aussi un 

taureau, car il symbolise l’idée de la puissance et de la force. 



 41

Concernant le jôro du zébu vivant : l’animal est allongé sur son coté droit 

parce que la droite signifie la force et la puissance. Selon la tradition malagasy 

la droite qui se traduit en malgache « havanana », c’est la source du mot 

fihavanana. Les Malgaches ont apprécié beaucoup le fihavanana et ils le 

respectent autant que possible dans leur vie sociale. Dans cette condition la 

droite dans le rituel de la circoncision signifie le renforcement du fihavanana. 

Pour justifier cet acte les Malgaches dit le proverbe :  

« Aleo very tsikalakalam-bola toy izay very tsikalam-pihavanana ». « Il 

vaut mieux que ce soit la bourse qui souffre un peu, plutôt que les amitiés ».19 

Selon ce proverbe la valeur de fihavanana est au-dessus de celle de l’argent en 

ce sens qu’il vaut mieux perdre en matière d’argent que perdre des liens de 

parenté.  

Comme nous l’avons signalé, il se passe plusieurs discours entre les 

organisateurs et les invités au cours de la cérémonie de la circoncision. Ces 

discours ont pour but de renforcer le lien d’amitié ou familiale déjà existant. Le 

partage de parole au cours de ce discours est déjà un bon signe d’amitié.  

Selon la croyance betsimisaraka de Vavatenina, les ancêtres ont besoin 

de manger comme les êtres vivants. C’est pour cette raison que les vivants 

préparent d’abord le repas des ancêtres avant le repas collectif lors de la 

circoncision. Ce geste symbolise la hiérarchie existant entre les hommes et les 

ancêtres car d’après la tradition malgache, même entre les vivants la façon de 

manger se fait par classe d’âge, il faut faire manger du plus âgé jusqu’au moins 

âgé. Le Betsimisaraka pense que les ancêtres sont supérieurs aux hommes. 

C’est pour cela qu’ils doivent manger avant tous les vivants. 

Le fait de mettre des riz cuits et non cuits à l’autel sacrificiel symbolise la 

plénitude et le bonheur de ces ancêtres car ils sont considérés comme nous, 

les êtres vivants, qui ont besoin des nouritures cuites et crues. 

                                                 
19 OHABOLANA ou Proverbe Malagasy, Réunie et classés par le Rev. J. A. 

HOULDER, Missionnaire de la Société de Londres à Madagascar pendant vingt 
quatre ans, p.14 



 42

Le silence avant le jôro relie le monde visible et celui de l’invisible, le 

monde des vivants et des morts, le monde réel et l’au-delà 

 Avant de commencer le jôro, le tangalamena enlève son chapeau, en 

signe d’hommage aux ancêtres et aux dieux. Le chapeau du Tangalamena, 

chez le Betsimisaraka, symbolise sa noblesse et sa supériorité. Même s’il est 

considéré par les vivants comme étant un être supérieur au niveau de la 

communauté, il est toujours inférieur devant les ancêtres et le Dieu..  

II.2.2 Symbole de la veillée. 

Durant la veillée festive, personne ne doit dormir, surtout les enfants à 

circoncire. Cela a pour but de faciliter l’opération qui se fera le lendemain de 

cette veillée, car après l’opération les enfants peuvent être fatiguées, par 

conséquent ils ont besoin de s’endormir, ce qui facilitera la tâche de leurs 

mères et de leurs tantes qui les gardent durant la journée. 

Comme les côtés maternels offrent les objets qui constituent leur 

contribution à leur entrée au village de l’organisateur, il y a aussi une visite de 

l’entrée du village pendant la nuit. Ce geste a pour but d’empêcher les enfants 

de s’endormir. Selon la tradition, c’est à l’entrée du village que siège le 

zañahary mpiambin-tanaña il mérite une visite massive de la part des vivants 

pendant la veillée. 

Tout au long de la cérémonie les gens ne cessent de chanter. A 

remarquer que, la chanson traditionnelle est le genre de chanson qu’il faut 

chanter durant la circoncision. Selon le Betsimisaraka, le chant comprend 

différentes paroles, qui ont pour but de relier les êtres suprêmes (Dieu ancêtre 

etc.) et les hommes. Pendant la chanson, il y a aussi une danse qui symbolise 

la joie des tous les assistants.  

Chaque danse a une signification comme par exemple : 

« Afindrafindrao » une danse d’Ouverture d’une fête dans les hautes terres. Il 

faut remarquer que le premier pas de cette danse se fait avec le pied gauche, 

ce qui incite tous les danseurs à s’incliner vers le centre. Le retour au centre est 

suivi d’une démarche circulaire de façon à faire une spirale. Notons aussi que 



 43

c’est la femme qui passe et qui touche le centre de la spirale en premier lieu. 

Tous les danseurs n’ont qu’un seul objectif au cours de la danse, c’est de 

former un cercle qui représente le monde. 

C’est à travers cette danse que nous pouvons constater que la femme 

joue aussi un rôle important sur le plan rituel de la cérémonie traditionnelle 

malgache. Les couples qui dansent, représentent le couple primordial et aussi 

l’équilibre naturel entre les hommes et les femmes. Enfin : 

Cette danse est associée à la fête parce que, sur l e plan 
rituel la fête est une commémoration de l’âge 
primordial. 20 

Vers minuit et au premier chant du coq, tout le monde se rassemble 

auprès du zébu attaché. 

Pendant la visite de l’animal, les jeunes gens pratiquent la tauromachie 

pour tester la puissance de l’animal, étant donné que ce zébu est considéré 

comme l’image des enfants à circoncire. La puissance et la force de ce zébu, 

après la tauromachie, sont aussi celles de ces enfants lorsqu’ils deviennent 

grands. 

C’est après la deuxième visite de l’animal que l’homme va chercher de 

l’eau lustrale appelée « Rano tsy dikaim-borona » qui veut dire l’eau qu’aucun 

volatile n’a enjambé. Cette eau est utilisée pour l’invocation sacrée durant la 

cérémonie. Puis, au crépuscule, tout le monde s’en va pour mouiller les pieds 

de ces enfants à la rivière d’où l’on a puisé l’eau lustrale. Ce geste est un signe 

d’ouverture à l’opération, c’est un rite de purification. 

II.2.3 Rite de Purification 

L’eau est un élément indispensable à la vie de tous les êtres créées. Elle 

est non seulement utile pour le fonctionnement de la vie mais aussi comme 

moyen de purifier de tout ce qui est sale ou malpropre. Ici, dans notre contexte 

                                                 
20 MIORA Mampionona, Aspects philosophie des perles sacrées chez les Sihanaka. 

Mémoire de maîtrise, p. 56. 



 44

l’eau est utilisé pour purifier les enfants afin qu’ils puissent entrer dans la 

société. Quelle que soit la forme de ce rite, on utilise toujours de l’eau. 

 Par exemple : au mariage traditionnel, le porte-parole utilise l’eau pour 

demander la bénédiction des ancêtres et de Dieu afin que le nouveau marié 

puisse avoir des enfants. Dans toutes sortes de Tsaboraha l’eau est très 

importante, car sans elle l’orant ne peut pas invoquer les ancêtres. 

En outre l’eau assure encore sa valeur purificatrice même dans les 

activités mortuaires. Pour faire entrer le défunt dans le monde des morts, il faut 

le purifier, le baigner dans l’eau. Chez les Betsimisaraka, après avoir assisté à 

un rituel funéraire ou après l’enterrement, l’on doit s’asperger d’eau avant de 

rentrer à la maison. Ils conçoivent la mort comme une impureté et un mal. Les 

Betsimisaraka pensent même qu’elle est contagieuse, il faut la faire dissoudre 

par l’eau. 

La circoncision, comme nous l’avons dit auparavant, est une purification 

d’un enfant mâle. Il faut faire baigner les enfants avant de les circoncire, c’est la 

suite de notre travail. 

II.2.4 Le bain des enfants 

Il faut noter que dans la pensée traditionnelle malgache chaque chose a 

son propre propriétaire, dans notre cas nous empruntons ici le fleuve ou l’eau 

qui n’était pas du tout la nôtre. Dans cette condition, il faut que l’orant demande 

d’abord l’eau à son propriétaire et puis la purifier afin de chasser toutes les 

autres impuretés qui peuvent causer une sorte de malédiction sur la vie de 

l’homme. Pour purifier cette eau, il faut préparer des sels au grand matin ; ce 

dernier est purifié avec différentes prières officiées par le Tangalamena afin 

d’avoir la bénédiction de Dieu et des ancêtres. 

Avant d’entrer dans le bain, l’orant a jeté dans l’eau le sel qu’il a 

consacré à cet effet et il prononce quelque mot pour sanctifier l’eau par la vertu 

du sel ; puis il s’adresse à la mère divine qui est le propriétaire de l’eau et aux 

ancêtres, en disant :  



 45

O mère divine, j’admire cette eau, qui est un refle t de toi, 
je t’en prie, sanctifie-la pour qu’elle puisse empo rter 
toutes les impuretés, les maladies et les faiblesse s de 
notre enfant à circoncire aujourd’hui. 21 

Selon la croyance betsimisaraka il faut, avant de faire la circoncision, 

prendre un bain pour que tous les maux, les impuretés, les maladies, les 

faiblesses des hommes ou des enfants à circoncire disparaisse, l’eau et la 

circoncision sont inséparables. 

II.2.5 La coupe du prépuce  

Après le bain des enfants, on fait la procession pour revenir au village. 

En arrivant, il faut rentrer dans la grande case. C’est le moment où le 

circonciseur fait l’opération. Le zaman-jaza s’approche de leur neveu pour 

s’occuper de lui. Il place l’enfant à circoncire sur les jambes écartées et 

fortement maintenues immobiles devant le circonciseur. Dans le sud-Est de 

Madagascar, ce geste symbolise la souche de l’arbre abattu, la source de vie 

divino-ancestrale et parentale, le symbole de la souche d’un arbre après la 

confection de fisokina. D’après l’enquête que nous avons effectuée chez le 

Betsimisaraka de Vavatenina à Monsieur le Tangalamena Maso Barthélemy ce 

geste est le symbole de la renaissance des enfants à circoncire, car la femme 

accouche adossée entre les genoux. Quand toute est prêt le circonciseur prend 

son couteau, il coupe le prépuce, car celui-ci est une peau épaisse qui peut 

provoquer la maladie qu’on appelle phimosis qui bloque la croissance du pénis. 

D’après la croyance, la circoncision change le statut d’un enfant pour qu’il 

devienne un vrai homme car un homme non circoncis est considéré comme un 

homme stérile. 

Le partage du betsabetsa pendant l’opération est un signe de la 

cérémonie car l’alcool est symbole de la fête. 

Dès que le prépuce est coupé, l’opérateur crache deux fois sur la plaie. 

D’un côté ce geste a pour but d’empêcher une hémorragie car la salive a la 

                                                 
21 Omraam Mikhaël Aïvanhov, La nouvelle terre, Méthode, exercice, Formules, prière. 

p. 99. 



 46

propriété de guérir. De l’autre, la salive est un symbole de créativité selon la 

croyance.  

La salive est conçue comme une sécrétion douée d’un pouvoir magique 

ou surnaturel. D’après la signification de la salive, le geste du circonciseur qui 

crache deux fois sur la plaie a pour but de guérir la plaie. Le prépuce (tsiko) de 

chaque enfant doit être avalé par le zamanjaza correspondant ; ce geste est le 

symbole de la liaison entre l’enfant et son oncle maternel. 

L’homme est conscient de l’importance de la vie en ce sens que celle-ci 

n’est pas nombreuse mais unique, dans ce cas le proverbe malgache dit que : 

« tokana ny aina ka tsy ananam-piry ». Chaque partie du corps de l’homme a 

un aspect sacré. C’est pour cela que le Betsimisaraka la préserve beaucoup. 

Lorsqu’une partie du corps s’est détachée de l’homme, il ne faut pas la mettre à 

n’importe quel endroit. Ainsi l’oncle maternel de l’enfant à circoncire avale le 

prépuce de son neveu lors de la circoncision : c’est pour préserver cette 

sacralité du corps.  

A la naissance du bébé, il existe une liaison entre lui et sa mère c’est le 

cordon ombilical. Pour montrer cette liaison, c’est l’oncle maternel qui avale le 

prépuce de leur neveu au lieu de la mère, en ce sens que selon le rituel, seul 

un homme peut consommer ce prépuce pour que la purification soit complète. 

Par contre, si la mère avale le prépuce de son enfant, cela veut dire que l’enfant 

est toujours impur en ce sens que la liaison considérée comme tabou entre lui 

et sa mère n’est pas encore purifiée mais subsiste.  

L’oncle maternel qui jouit du double privilège d’êt re mère 
mâle, qui peut s’identifier à l’enfant comme moyen terme 
entre le père et la mère. 22 

Après la coupe du prépuce, l’enfant est considéré comme étant un être 

propre. A partir de ce moment il accède au statut d’un homme, il quitte 

définitivement le stade de la saleté. Il est reconnu officiellement par la société et 

                                                 
22 Lahady Pascal, op. cit, p.84 



 47

intégré dans le clan paternel car il est purifié par l’eau et de la circoncision. La 

circoncision est à la fois un rite de purification et un rite de passage. 

Zañahary a donné à l’homme la faculté de réfléchir, de raisonner et de 

juger tout au long de sa vie. Il est en quête du meilleur et surtout d’un destin 

heureux Voilà pourquoi les Betsimisaraka, sans exception, savent bien que 

durant la cérémonie, il est strictement interdit de faire l’amour surtout les 

parents des enfants à circoncire. Cela est nécessaire pour faciliter la guérison 

de la plaie. C’est la raison pour laquelle LAHADY Pascal dit :  

L’abstinence devient alors, ici, signe de l’anéanti ssement 
ou soumission radicale et de purification. 23 

                                                 
23 Lahady Pascal. Op. cit, p.83 



 48

II.3 LES PARTICIPANTS AU RITUEL 

Le mariage, la circoncision n’est pas une dette que l’on paie ou à 

rembourser, aux heures que l’on veut. C’est une coutume appréciée par toutes 

les familles. Et tant que la circoncision est un rite clanique, on ne peut pas la 

faire en cachette ou en silence ; la participation de la société et des familles des 

deux côtés des enfants à circoncire est nécessaire.  

Durant ce rite, chaque participant a des images ou symboles qui lui 

correspondent, mais nous ne citons ici que quatre, à savoir la société, le 

tangalamena, l’oncle maternel et les enfants à circoncire. Ceci constitue notre 

l’objet de notre prochaine analyse. 

II.3.1La société 

En général, la société est représentée par un groupe humain vivant dans 

une territoire commun et les membres sont soumis à des lois dont le législateur 

est la communauté elle-même. Ici, il n’y a ni de ségrégationnisme ni de 

racisme, tout le monde a le droit de vivre dans une telle société à condition de 

ne pas violer la reglémentation sociale. 

L’homme est un être sociable, il ne peut pas vivre en dehors de la 

société. 

Souvent, les membres de la société rurale betsimisaraka sont issus des 

mêmes ancêtres ou d’anncêtres apparentés. En revanche, dans la société 

urbaine, les membres d’une communauté sont pour la plupart étrangers les uns 

aux autres, ils viennent de différentes tribus ; ils sont tous considérés comme 

des apparentés. Ainsi, il existe deux sorte de fihavanana dans la société 

betsimisaraka ; le fihavanana qui vient de la famille conjugale et le fihavanana 

qui vient de la cohabitation dans le village seulement. Concernant le fihavanana 

Robert Dubois définie :  

Le fihavanana par la généalogie et le fihavanana pa r la 
résidence n’ont pas la même valeur. Le premier rend  les 
hommes « un » jusqu’à la mort, le second seulement 



 49

habitant d’un même village, ce qui la rend seulemen t 
satisfaisante. 24 

Face à la différente façon de fihavanana existant dans la société, les 

deux sont nécessaires à la célébration des coutumes Malagasy. 

Depuis la préparation jusqu’à la fin du Tsaboraha betsimisaraka, les 

membres de la société ont des responsabilités très grandes La circoncision est 

l’un des Tsaboraha betsimisaraka qui ont besoin des membres de la société. 

En tant qu’elle est une culture publique, on lui accorde beaucoup de valeurs. La 

circoncision est une culture solennelle, les membres de la société viennent pour 

témoigner du rite. Sans ces assistants, la cérémonie est considérée comme pas 

encore, car elle se sera faite en cachette, elle n’aurait pas encore été célébrée. 

Seuls les plus proches des parents seul sont invités. Cette pratique 

relativement restreinte et discrète est appelée halatra (vol) et non rituel de la 

circoncision. 

La société protège aussi le rite de la circoncision. C’est pourquoi elle 

existe encore et la société a pour rôle de transmettre ce rite à des générations 

futures. La société est la source du rite de la circoncision ; toute la culture 

malgache vient de la société. Elle est la source de la circoncision car les 

parents racontent l’histoire de ce rite et la manière dont elle se pratique à leurs 

enfants et à leurs petits- enfants, que la circoncision est un héritage des 

ancêtres. 

Les Malgaches pensent qu’il existe deux sociétés. Ce sont des vivants et 

des anciens vivants. Comme le premier, le deuxième participe beaucoup à la 

circoncision car les ancêtres constituent de cette cérémonie. Leur croyance 

pousse les Betsimisaraka à invoquer plusieurs fois les ancêtres pendant la 

cérémonie de la circoncision. Selon le Malgache, les ancêtres sont comme les 

dieux avant de célébrer la circoncision, il faut invoquer le sacré, les ancêtres. 

Selon la croyance malgache, l’homme qui meurt n’est pas anéanti ; il quitte la 

société des vivants pour se rendre auprès des ancêtres.  

                                                 
24 DUBOIS Robert, L’identité Malgache, la tradition des ancêtres. p.87 



 50

On pense qu’il est une autre vie au-delà de ce monde visible. De ce fait, 

la société des anciens vivants est la source et le témoignage de la célébration 

de la circoncision car durant ce rite ils sont tous présents, pour y participer et la 

sacraliser. 

II.3.2 L’Orant mpijoro  ou Tangalamena  

Le mpijoro a une responsabilité avant, pendant et encore à la fin de la 

cérémonie du Tsaboraha et de jôro. A cet égard, il est évident qu’il faut 

demander aux personnes appelées mpijoro certains caratères fondamentaux 

pour que le ôro atteigne son objectif. C’est pour cela que le mpijoro est 

constitué par le plus âgé du village mais non pas à tout le monde. D’après la 

croyance malgache, les individus âgés ont une degré de sagesse supérieure à 

celui des autres gens. 

Tout d’abord, puisque le jôro est un fait sacré, reliant les vivants avec les 

ancêtres. Parti à l’au-delà, le mpijoro  recrute parmi les personnes âgées du 

village, non seulement parce que les plus âgées ont vécu de nombreuses 

expériences dans la vie, mais aussi parce qu’ ils sont plus proches des 

ancêtres. 

Ensuite c’est toujours le descendant patrilinéaire qui est élevé au rang de 

tangalamena, auprès d’un lignage donné c’est que chez le Betsimisaraka, le 

descendant matrilinéaire, n’a pas le droit d’hériter le trône familial c’est pour 

cela qu’un proverbe dit : « Ny omby hono no mahery amindreniny fa tsy mba 

olona». 

Le lignage paternel est toujours respecté mais non le maternel. Enfin, un 

homme devient mpijoro ou tangalamena parce qu’il est respecté par les 

habitants du village, pour ainsi dire il est considéré comme le plus sage du 

village si on peut le dire. Le mpijoro doit savoir la science de Kabary, qui est un 

héritage on un don, laissé par les ancêtres et non pas à apprendre comme les 

autres savoirs. A cet égard seul, les hommes élus par les ancêtres en 

bénéficient.  



 51

S’il en est ainsi des critères de mpijoro ou tangalamena, dans le village 

qu’en est-il de leurs rôles pendant la cérémonie du jôro et du tsaboraha. 

II.3.2.1 Sacralisation du jôro 

Pendant toute la cérémonie, le mpijoro prend plusieurs fois le parole et 

règle le discours (rasavolana) tout entier. Il est non seulement le chef 

protocolaire durant la cérémonie, mais aussi surtout le guide ou commandeur 

de tous les événements à accomplir au cours de la cérémonie car il connaît 

tous les tabous ou les interdits et les règles à suivre pendant la fête. 

Par le jôro, le tangalamena fait relier le monde des vivants avec cellui 

des morts ; ou il appelle les ancêtres pour qu’ils assistent à la cérémonie et 

surtout pour qu’ils protègent les vivants, particulièrement les gens qui font la 

fête et les invités. 

Dans la conception malgache, les ancêtres se chargent de transmettre 

les messages des vivants à Zañahary (Dieu) pendant le jôro, le mpijoro est 

comme un devin en ce sens qu’il fait appel les morts pour transmettre les désirs 

et la demande de bénédiction familiale à Zañahary. 

Par exemple : lors de la jôrom-panambadiana de mariage traditionnelle, 

le mpijoro appelle d’abord le Razana et puis le Zañahary pour que les deux 

aident le couple qui vient de fonder une famille. Dans la conception 

traditionnelle Malgache, le mpijoro prie les ancêtres d’aider le couple pour quil 

ne soit pas écrasé par la pauvreté et qu’il ait des enfants (7 garçons et 7 filles). 

Vu sous cet angle, le mariage traditionnel ne peut être sacralisé sans la 

présence de mpijoro. 

Lors du jôro de la circoncision le mpijoro comme il joue son rôle 

auparavant, joue son rôle en appelant les ancêtres mais cette fois-ci il appelle 

uniquement les ancêtres des enfants à circoncire à venir assister à la 

cérémonie, ils doivent donner leur bénédiction et leur protection aux enfants à 

circoncire pour que ceux-ci ne soient pas attrapés par la maladie mais aient la 

bonne santé. 



 52

Le mpijoro adresse la parole pendant la sacralisation des zébus aux 

ancêtres. La sacralisation du zébu a pour but de purifier les enfants et les 

assistants de la cérémonie, de prévenir les événements lors de la circoncision 

ou lors de la cérémonie toute entière. Le mpijoro aussi sacralise tous les actes 

de la cérémonie. Autrement, le jôro et ses séquences n’auront aucun sens pour 

les ancêtres et Zañahary. 

La demande de bénédiction familiale aux ancêtres tient une place 

importante chez le Betsimisaraka. Le mpijoro est le seul canal et le seul chemin 

par lequel passe la bénédiction ancestrale. Le Betsimisaraka priorise et 

respecte beaucoup la mise en place du Tangalamena ou mpijoro à sa juste 

mesure au niveau de la famille ainsi qu’au niveau de la communauté toute 

entière. 

Le mpijoro est l’interlocuteur de l’homme avec les ancêtres et vice versa. 

Le mpijoro joue aussi le rôle de médecin car il peut guérir certaine maladie à 

l’aide de la prière aux ancêtres. Il peut purifier l’individu ou la communauté 

lorsqu’il y a une malédiction qui s’est produit. Celle-ci a pour origine le non 

respect des tabous (fady) ou des mauvais comportements commis envers les 

habitants du village. 

Dans le rite de la circoncision comme le mpijoro l’oncle maternel aussi 

joue son propre rôle pendant la cérémonie. 

II.3.2.2 L’oncle maternel 

Lui seul a le droit d’avaler le prépuce (Tsiko) de son neveu, car dans la 

pensée malgache les fils et la fille de la sœur sont ses vrais enfants pour un 

homme, puisqu’ils sont sortis du ventre de sa mère. Au contraire, un garçon et 

une fille ne peuvent être catégoriquement affirmés comme les enfants de leur 

présumé père car ce père ne sait pas le secret de la femme à son enfant. Chez 

le Malgache, la circoncision est le passage de garçon en homme. Elle est aussi 

la séparation du garçon d’avec sa mère car il est devenu un homme ; il faut le 

purifier car lui et sa mère avaient dissout interdit, en ce sens que la mère ne 

doit pas regarder son fils nu. Mais pour préserver cette liaison, la mère est 



 53

remplacée par l’oncle maternel, chez le Malgache, l’oncle maternel est une 

mère tout en étant un homme. C’est pourquoi il avale le prépuce de son neveu. 

Ce rite aussi est un moyen de garder l’enfant dans la famille de sa mère même 

socialement ; il faut partir de la famille de son père. 

Puisque notre sujet ici parle de la circoncision il est évident que nous 

allons parler un peu de l’enfant à circoncire. 

II.3.2.3 L’enfant à circoncire 

L’enfant étant est la source de la fête, les parents dépensent beaucoup 

pour la cérémonie, non seulement pour étaler leur fortune pour le public mais 

aussi pour recevoir des ancêtres une récompense pour que leur fils connaisse 

la prospérité. 

Pour le Malgache une famille qui n’a pas un fils est une famille morte 

parce que le fils seulement peut assurer la continuation de la famille. La fille n’a 

pas ce pouvoir car en se mariant elle intègre la famille de son époux. 

La circoncision est un test pour le garçon pour savoir s’il est fort pour 

affronter la vie ou s’il est faible qu’il ne mérite pas l’espoir de la famille de le voir 

devenir un homme célèbre et glorieux. 

L’enfant doit verser son sang ; mais puisque le corps est unique le 

Betsimisaraka sacrifie des zébus pour demander la protection des ancêtres 

pour l’enfant à circoncire. La scarification de zébu est en même temps un 

moyen pour la famille de publier devant la communauté et les ancêtres que 

l’enfant qui vient d’être circoncis est devenu un homme purifié et qu’il mérite le 

tombeau familial lorsqu’il moura. 

Au sens plus large, un enfant mort ne deviendra jamais un ancêtre après 

sa mort car il n’aura pas la tombe familiale. 



 54

 

 

 

 

 

 

 

TROISIEME PARTIE :  

ETUDE COMPARATIVE ET INTERPRETATIONS  

 



 55

III.1. VALEUR DE LA CIRCONCISION 

La cérémonie de la circoncision tient une place considérable dans la vie 

dès hommes en particulier celle des petits garçons. Pour que ce rite soit 

exaucé, les parents et les assistants doivent respecter tous les tabous qui 

peuvent falsifier les objectifs du rituel. Mais il est habituel de faire une 

estimation sur les atouts et les méfaits de ce rite.  

III.1.1 Les finalités de ce rite 

En essayant d’avoir une vue d’ensemble sur quelques conceptions 

similaires et courantes de la culture, nous aurons l’occasion de constater que la 

circoncision a une certaine analogie avec les conceptions betsimisaraka ; quoi 

qu’il en soit, la circoncision chez le Betsimisaraka a comme but ultime d’intégrer 

de garçon dans la communauté des hommes. Cet acte lui confère le droit d’être 

enterré dans la sépulture ancestrale. Pascal LAHADY écrit : 

 La circoncision est l’intégration de l’individu mâ le dans la 
société […] C’est pourquoi l’enfant mâle circoncis,  c’est-
à-dire consacré, aura désormais […] le droit d’être  
incorporé dans leur société et d’être enterré dans le 
tombeau ancestral. 25 

Un homme ne devient pas un ancêtre si on ne lui a pas pratiqué la 

circoncision. Car la circoncision est conçue comme la seule voie pour lui de 

devenir un ancêtre. De ce fait, les ancêtres jouent un grand rôle envers les 

vivants en ce sens qu’ils apportent de l’aide aux hommes au cas où ceux-ci 

rencontrent des difficultés. 

Les Betsimisaraka ont leur façon de célébrer cette cérémonie. Celle-ci 

est motivée par un souci de santé puisqu’ils savent que le prépuce non enlevé 

est générateur d’un microbe, comme nous l’avons maintes fois signalé. D’après 

la croyance, elle change le statut de l’enfant en vrai puisqu’un homme non-

circoncis est considéré comme un stérile puisqu’il n’a pas reçu la bénédiction 

des ancêtres pour être un homme propre et avoir un enfant.  

                                                 
25 (P.) LAHADY, Le culte betsimisaraka et son système symbolique, le laza, fête de 

célébrité, pp.72-73. 



 56

Un enfant non circoncis aussi est sans importance dans la société 

betsimisaraka. Il ne participe pas au travail familial comme l’immolation des 

volatiles et d’un bœuf. Chez le Betsimisaraka de Vavatenina, de nombreux 

tabous frappent les non circoncis. Il lui interdit de participer à la construction 

d’une nouvelle maison, de conduire une réunion familiale, de prendre une 

épouse dans son village, etc., pour toutes ces raisons, la circoncision prend une 

place très importante dans la société betsimisaraka.  

Nous pensons que c’est un devoir sacré pour nous de faire valoir notre 

culture traditionnelle car elle vaut : « un brevet de marque malgache ». C’est ce 

sens que les Betsimisaraka entendent par justice sociale au sein de 

l’organisation générale de la vie en société. Les différents rituels qui s’opposent 

les uns aux autres sont nécessaires, ayant chacun leurs valeurs spécifiques. 

Certes leurs valeurs changent ; néanmoins, elles se complètent 

nécessairement pour donner à la circoncision son sens et ses valeurs 

authentiques. 

D’après les Betsimisaraka, les souhaits pour les garçons nouvellement 

circoncis embrassent leur vie dans toutes les dimensions de la nature humaine. 

Ensuite, divers souhaits (de longévité, de dignité, d’honneur, de sacralité, de 

bravoure, de nombreuse descendance de bonheur de tous les atouts dans la 

vie, de destinée heureuse) ont été adressé au Telo-velona-Zanahary pour 

promouvoir la vie heureuse de ce garçon. 

 Telo-velona-zanahary est censé exaucer tous ces souhaits. En somme, 

ces souhaits qu’on preferé verbalement à ces garçons sont de conditions sine 

quoi non pour leur passage du statut d’enfant à celui d’enfant devenue 

communautaire ou devenu homme accomplis. Finalement il faut dire que la 

circoncision joue un rôle très important dans la société malgache, notamment 

chez le Betsimisaraka de Vavatenina. 

III.1.1.1 Les interdits durant la cérémonie 

Tout au long de sa vie, l’homme réfléchit, raisonne et juge pour chercher 

le mieux être, la joie et le bonheur. Pendant la circoncision, il est strictement 



 57

interdit de faire l’amour, surtout pour les parents de l’enfant, car probablement 

cela falsifie ce rite. Cela montre que la circoncision c’est la purification des 

enfants.  

Il est aussi interdit de boire de l’alcool surtout pour ceux qui sont proches 

de l’enfant à circoncire, comme son père, sa mère et de ses frères et sœurs. 

Cela a pour effet d’offrir la tranquillité aux circoncis. En effet si tous les 

membres de la famille sont ivres, il n’y aura personne pour prendre soin de 

l’enfant qui vient d’être circoncis. Il lui est très important pour l’oncle maternel 

de ne pas mâcher le prépuce de son neveu afin de ne pas retarder la guérison 

de la plaie. Il lui faut l’avaler posément avec un morceau de banane suivi d’un 

petit verre d’alcool ou du vin pour que la plaie guérisse tout aussi doucement.  

Tous les gris-gris possédant respectivement leur mode d’utilisation qu’il 

faut observer avec attention. Les Betsimisaraka de Vavatenina accordent 

beaucoup de scrupules du respect afin de contribuer à la bonne marche du rite. 

Sinon, l’accident peut se produire à quelque moment de la cérémonie. En ce 

qui concerne les interdictions, nous voyons que les Betsimisaraka vivent en 

symbiose avec la nature, ils respectent beaucoup la nature ainsi que toutes les 

cultures laissées par les ancêtres. Le moasy fait partie de cet héritage ; il tient 

une place importante dans la vie des Betsimisaraka. Il y a lieu de noter que le 

moasy ne se confond pas avec le sorcier ; celui-ci est une sorte de médecin 

traditionnel qui utilise des plantes, des morceaux de bois, des grains de 

végétaux, etc. pour guérir des maladies. Au cours de la circoncision le moasy, 

en tant que sorte de médecin traditionnel, aide la plaie des enfants à guérir vite 

et à contrecarrer toute sorte de sorcellerie qui peut être déligoté par l’ennemi.  

Il est important de chanter et de danser durant l’opération pour alléger la 

peur de ce qui se passe durant l’opération. Parfois cette peur est suscitée par 

une complication qui survient après l’opération qui peut arriver jusqu’à la mort 

de l’enfant. C’est un art de créer une ambiance tout au long de la fête. La danse 

et la chanson font parte de l’héritage traditionnel. Il est évident qu’il se passe 

toujours une danse et une chanson au cours de la cérémonie traditionnelle 

malgache car le descendant continue de le faire. Pendant et avant l’opération le 



 58

docteur ne doit pas prendre de boisson alcoolisée non seulement pour ne pas 

transgresser les tabous mais aussi à titre de méthode préventive pour 

l’opération. Par exemple : c’est l’hémorragie et cela peut entraîner la mort de 

l’enfant s’il y a une mauvaise attention de la part de médecin au cours de 

l’opération.  

Beaucoup d’interdictions entrent en jeux durant l’accomplissement du rite 

de la circoncision ; nous les avons classés en deux catégories. D’une part, il y a 

les interdits qui viennent du moasy et d’autre part il y a quelques interdits qui 

sont issus de l’expérience des hommes comme une mesure de précaution. Les 

interdits qui viennent du moasy font partie des tabous et ils sont inviolables car 

ce sont les ancêtres qui les ont établis pour les descendants Toute négligence 

envers ces différents tabous peut provoquer quelque désagrement au cours de 

la cérémonie. 

III.1.1.2 La rupture de l’enfant avec sa famille ma ternelle 

La circoncision est comme un passeport de l’enfant pour pouvoir entrer 

non seulement au sein de la société des vivants mais aussi au sein de celle des 

ancêtres au moment de sa mort. Chez les Betsimisaraka de Vavatenina l’enfant 

circoncis quitte la phase de la saleté pour aller vers une nouvelle vie. Nous 

avons également affirmé que l’enfant n’a pas encore reçu un statut d’homme 

avant d’être circoncis, son statut reste alors semblable à celui de la femme. Le 

passage du garçon en homme par le biais de la circoncision apporte à l’enfant 

le droit d’avoir un statut social plein et il s’appelle, désormais, « lehilahy be » 

(grand homme) chez le Betsimisaraka. C’est à partir de ce moment que la 

relation de l’enfant avec sa mère est coupée car il est désormais intégré dans la 

société des adultes. 

La circoncision est un bouleversement de la vie de l’enfant envers sa 

mère, car il est déjà entré dans la société masculine. 



 59

III.2 LES AVANTAGES ET LES INCONVENIENTS DES RITES 

Comme toutes les autres traditions qui ont cours à Madagascar, la 

circoncision fait partie de la culture malgache. Mais puisque la culture n’est ni 

innée ni naturelle chez l’homme dans sa totalité, la circoncision prend un double 

sens, d’un côté, elle est utile même chez les Malgaches puisqu’elle est non 

seulement un héritage laissé par les ancêtres mais c’est aussi une précaution 

sanitaire, autre part cela ne veut pas dire qu’elle n’a pas son côté négatif au 

niveau de la société. C’est la suite de notre recherche. 

III.2.1 Les avantages 

Les Malgaches sont riches en coutumes ou en cultures. C’est grâce à 

cela qu’ils gardent depuis toujours la notion de fihavanana, qui est la source de 

la solidarité au niveau de leur nation. Oui, la circoncision fait partie intégrante 

de cette culture et elle renforce de plus en plus le lien existant au niveau de la 

famille, au niveau de la communauté toute entière ou plus largement au niveau 

du pays. Dans ce cas, pour que ce lien ne sont pas bouleversé, il est 

nécessaire pour le Malgache de sauvegarder ses propres cultures vis-à-vis de 

la modernité. La protection de ces patrimoines culturels est aussi un moyen 

pour le Malgache de lutter contre l’indifférence au niveau de sa société. Tout 

est unique et tout est égal devant la cérémonie culturelle malgache. Même s’il 

existe qu’à une hiérarchisation de classe durant la cérémonie, cela ne veut 

strictement pas dire qu’il y a une place spécifiquement pour le pauvre d’une part 

et pour le riche d’autre part. Cette place ou cette classe est définie 

spécialement par le règlement de la société et elle existe depuis toujours. Le 

règlement dont nous sommes en train de parler fait partie des lois sociales et sa 

violation peut entraîner une punition fatale faite par la société à celui qui le viole 

en premier lieu et faite par les ancêtres en second lieu. La punition subit par le 

non réglementaire commence par le payement de caution ou sazy  envers le 

villageois si la faute est moins lourde mais elle peut aller jusqu’à l’expulsion 

hors du village si la faute est impardonnable (par exemple : la violation 

volontaire des tabous)  



 60

Pour notre cas, la circoncision est un rite qui réunifie les gens, C’est un 

moyen pour le Malgache non seulement de chercher une ambiance de 

convivialité dans la fête mais aussi surtout d’assurer le renforcement, 

l’élargissement de la liaison familiale. 

Le Malgache pratique aussi la circoncision et la respecte beaucoup car 

aucun enfant mâle ou garçon ne peut être considéré comme un vrai homme s’il 

n’est pas circoncis comme nous l’avons signalé. La circoncision est un passage 

du petit garçon au stade adulte. Dans cette circonstance, l’enfant, après sa 

circoncision, mérite, l’héritage laissé par ses ancêtres lorsqu’il est à l’âge 

adulte. Le plus important c’est que l’enfant puisse devenir Tangalamena à son 

vieillissement si sa famille le veut. Le Tangalamena c’est le dirigeant du groupe 

ou de la famille, être un Tangalamena c’est une chance et un honneur.  

A sa mort et sa viellesse, l’individu circoncis mérite d’abord un rituel 

funéraire du vrai homme et il a aussi le droit être enterré dans le tombeau 

ancestral. Dans le cas contraire, un garçon non circoncis n’entre pas dans le 

tombeau ancestral à sa mort, il doit enterrer ailleurs, il ne mérite même pas de 

faire verser une seule goutte de larme. Evidemment, il ne deviendra jamais 

ancêtre dans ce cas, car dans la croyance Betsimisaraka, la circoncision est 

non seulement une fête pour les vivants mais aussi celle des morts. C’est à 

partir de la fête de la circoncision que les morts ou les ancêtres connaissent 

l’existence de l’enfant. Par contre, un enfant non-circoncis est inconnu par les 

ancêtres, c’est pour cette raison que cet enfant ne deviendra jamais ancêtre 

c’est qu’il n’a pas encore été présenté aux ancêtres lors de sa vie. Un enfant 

non circoncis est comme un homme inexistant, que ce soit sur terre ou dans 

l’au-delà. 

Dans la pensée betsimisaraka, la circoncision est un bain de purification 

des enfants, car comme nous l’avons dit ultérieurement que l’enfant est 

considéré comme un être malpropre, que ce soit sur le plan physique ou 

psychologique. L’enfant se comporte sans règle ni tabous, il faut le purifier par 

la circoncision pour éviter toute sorte de malédiction qui pèsera sur lui durant la 

vie et pour qu’il puisse entrer dans la société des hommes purifiés ou des vrais 



 61

hommes. Pour le Betsimisaraka, la reproduction dépend de la circoncision, le 

fait d’avoir beaucoup d’enfants est une grâce des ancêtres. Si l’enfant a eu 

cette grâce ancestrale, il pourra avoir beaucoup d’enfants ; dans le cas 

contraire, il n’aurait aucun enfant. Dans ce cas, tous les vœux et le désir de 

l’enfant peuvent  être exaucés si les ancêtres le veulent 

Du point de vue physique la circoncision donne un charme du pénis. Elle 

est aussi une sorte de méthode de guérison pour la maladie car la peau qui 

recouvre le pénis est un milieu favorable pour le développement des microbes, 

il faut l’enlever pour pouvoir éviter la reproduction de ces microbes. 

Sous l’angle sociologique, la circoncision est un moyen de faire régner la 

liaison non seulement familiale mais aussi communautaire. C’est en cela que la 

famille oublie toutes ses rancunes envers les autres, en réalité il est strictement 

interdit de faire de la bagarre au moment de la circoncision pour garder 

l’ambiance dans la fête et pour sauvegarder la paix. La circoncision est un 

moyen pour le Betsimisaraka de renforcer le fihavanana. 

La circoncision est un moyen pour les familles malgaches de se réunir et 

de faire connaître les membres de la famille. Ils doivent être présent au moment 

de la cérémonie. C’est aussi une occasion pour la famille venant de loin de 

visiter son village d’origine et de visiter tous les membres de sa famille. 

Enfin, la circoncision est une fête qui nécessite beaucoup de dépenses 

et c’est à partir de cela que la famille démontre au public sa fortune. C’est un 

moyen de rechercher un honneur auprès des villageois. Or, même si c’est le 

cas, la circoncision, en tant qu’acte humain avec toutes ses imperfections, a 

toujours son côté négatif car personne n’est jamais un être parfait et l’erreur est 

humaine. C’est pour cela que la circoncision pose toujours des problèmes non 

seulement envers le Betsimisaraka mais à tous les Malgaches. 

III.2.2 Les inconvénients 

Nous savons que la circoncision nécessite une préparation très longue 

pour qu’elle ne se produise pas avec anomalie au cours de la cérémonie. Dans 



 62

cette condition, quelques membres de la famille consacrent leur temps et leur 

force à son déroulement. 

A la campagne où chez le Betsimisaraka la plupart des gens qui vivent 

de l’agriculture et la pêche, les habitants survivent seulement avec des travaux 

journaliers ; pour préparer au niveau de la fête, mettent en second position leur 

propre profession afin d’éviter le mauvais jugement de la famille. Il n’est pas 

interdit de dire que la circoncision fait partie des facteurs troublants des 

professions des habitants. La circoncision engendre les dépenses énormes 

dans le sens qu’elle nécessite un temps très long et une somme d’argent 

gigantesque. 

Dans la société traditionnelle Malgache, les hommes circoncisent leurs 

enfants sans avoir besoin de médecin. Actuellement, ce phénomène existe 

quelque fois chez les habitants de la brousse alors que cela peut provoquer une 

complication sur l’enfant qu’on circoncis et cela peut provoquer la mort, du fait 

que les prescriptions médicales ne sont pas maîtrisées ou plutôt ne sont pas  

respectées. 

Quelquefois certains garçons ne peuvent pas être circoncis à cause de la 

maladie. Comme la société considère qu’aucun garçon ne devienne jamais 

vraiment un homme sans avoir être circoncis, cela crée une trouble 

psychologique au niveau des certains garçons qui ont ce problème sanitaire. Il 

y a une rupture entre ces garçons et la société où ils y vivent. Sous ce même 

angle, il peut exister une rivalité entre les descendants de l’homme pratiquant 

cette circoncision et de ceux qui ne la pratiquent pas. 

Malgré tout cela, il y a quand même un cas exceptionnel, réservé par la 

société, à celui qui ne peut pas être circoncis à cause de la maladie. Puisque le 

garçon est non circoncis involontairement, pour qu’il puisse bénéficier d’un rite 

funéraire et d’enterrement dans le tombeau ancestral, au moment de son arrêt 

de vie, sa famille est autorisé à lui faire une circoncision formelle, au moment 

de sa mort, avant de faire connaître sa mort aux yeux de la communauté.  

 



 63

 

La circoncision est non seulement une fête qui a lieu dans le cadre 

familial mais elle l’est aussi dans la communauté toute entière. Il est vrai que 

tous les membres de la famille et de la communauté ne partagent pas toujours 

la même opinion lors de la préparation de cette fête. Dans ce cas, il n’est pas 

étonnant de voir un scandale pendant les festivités à cause de l’alcool et du 

grand nombre des participants à la cérémonie.  



 64

III.3. LES ENJEUX ECONOMIQUES  

Comme nous l’avons signalé plus haut la réalisation de la circoncision 

nécessite un investissement énorme pour que le but soit atteint. Dans cette 

condition, il est normal qu’à l’issue de la cérémonie, la famille organise une 

réunion pour faire le bilan. 

A remarquer que la mise en marche de la circoncision a besoin d’un 

organisateur en premier lieu et d’un partenaire en second lieu. Le partenaire est 

vraiment nécessaire lors de la préparation de la fête car il participe aussi sur le 

plan financier et matériel.  

III.3.1 L’organisateur  

A l’issue de la fête, il faut remarquer très souvent que l’organisateur 

trouve toujours de bénéfice en ce sens que les assistants, pour renforcer le 

fihavanana ou les liens parentés, les participants versent de l’argent à 

l’organisateur. C’est ce qu’on appelle chez le Malgache le « atero ka alao », il 

faut donner et le récupérer à son tour. Le « atero ka alao » est une sorte 

d’investissement à long terme car la récupération de l’argent investis n’est pas 

immédiate puisque cela peut durer très longtemps. Pour plus de précision, la 

récupération de la somme dépend des événements culturels (que ce soit dans 

la joie ou dans la tristesse) qui se produisent au niveau de la famille. 

Puisque chez le Betsimisaraka, la circoncision ne se fait pas sans le 

zébu. Dans cette condition, l’oncle maternel de l’enfant à circoncire doit 

apporter un ou plusieurs zébus en guise le « famangiana » à son beau-frère. 

Comme la tradition l’indique, l’oncle maternel de l’enfant à circoncire doit faire 

une offrande à son neveu pour racheter le bain de sang versé. Mais il faut noter 

que l’organisateur ne veut tuer qu’un seul bœuf durant le « tsimandrimandry » 

ou la veillée. Le reste des zébus recueillis constitue déjà un bénéfice pour lui.  

Le bénéfice tiré à partir de la culture traditionnelle n’est pas comme celle 

du commerce car il est comme une sorte de dette mise en suspension. En 

général s’il y a quelqu’un qui donne 500 Ar comme « famangiana » durant la 



 65

fête, il faut lui rembourser plus de cette somme s’il se produit plus tard une fête 

chez lui. C’est ainsi que fonctionne le mécanisme de l’« atero ka alao ». 

L’avantage dans ce genre d’investissement ou plutôt d’emprunt 

involontaire c’est que tout le monde n’organise pas une fête le même jour, le 

remboursement de la dette est moins léger car il est partiel. Cela nous permet 

de dire que la circoncision est un moyen pour le Malgache de chercher une 

fortune. Il y a un proverbe malgache dit : « Raha lany ny harena ny taolambalo 

no avadibadika », si la richesse est tarie il faut emballer les ossements, 

autrement il faut toujours créer un événement culturel et traditionnel pour 

pouvoir chercher de l’argent afin de rétablir l’équilibre et de combler le trou 

financier. Il faut dire que la culture et la tradition sont non seulement des 

moyens pour les Malgaches de renforcer le fihavanana mais aussi de chercher 

une nouvelle force au sens physique, morale ou psychologique et materiel. 

C’est pour cette raison aussi que le Malgache met en valeur la protection de la 

culture traditionnelle. 

Il est vrai que certaine tradition est considérée comme dépassée à cause 

de la modernité ou de la civilisation actuelle. Une chose est sûre, c’est que la 

culture moderne n’empêche pas l’homme de pratiquer et de respecter la culture 

traditionnelle. Cela veut dire que la culture moderne n’est pas un obstacle à la 

pratique de la tradition. De même, la culture traditionnelle n’empêche pas 

l’homme de vivre avec la modernité. 

III.3.2 Le partenaire 

Le partenaire est toujours le perdant au cours de la circoncision. Le 

partenaire, comme l’organisateur, a dépensé beaucoup d’argent et de temps 

pour la mise en marche de la circoncision. Nous savons bien que le temps 

perdu ne se récupère jamais et il y a un proverbe qui dit que : « le temps c’est 

de l’argent », le partenaire, au lieu se livrer à son occupation habituelle, qui lui 

rapporte de l’argent. Il perd son temps en s’investissant à fond dans la 

circoncision. Il faut noter que la perte subie par le partenaire au cours de la 

circoncision est prévue à l’avance ; mais à cause de l’importance et de la valeur 

de ce rite, personne ne peut y échapper mais il faut toujours courir le risque. 



 66

Il y a tout de même un coté positif sur la position du partenaire, l’acqui-

sition de l’honneur. Etre un partenaire fidèle envers la communauté c’est un 

honneur inoubliable envers le villageois et il y a un proverbe qui dit : « Ny soa 

atao levenam-bola », le bien que nous faisons est un argent enterré. Dans la 

pensée malgache, le bien que nous faisons dans une cérémonie traditionnelle 

peut être récompensé par les ancêtres plus tard. Par contre, un autre proverbe 

affirme : « Ny ratsy atao loza mihantona », le mal que nous faisons est un 

danger en suspend. Dans la pensée betsimisaraka, les ancêtres punissent tous 

ceux qui font du mal envers les autres et surtout ceux qui manquent de respect 

à la tradition. C’est pour cette raison aussi que le Malgache dit que : « Ny tody 

tsy misy fa ny atao no miverina », le mal que nous sème nous revient tôt ou tard 

et il faut éviter de faire ce mal afin de ne pas porter un lourd fardeau qui peut 

arriver postérieurement.  

La circoncision pose quelquefois des problèmes au niveau de certains 

individus non seulement sur le plan financier, mais aussi sur le plan matériel et 

moral. Tout le monde a sa propre fortune. Il y a celui qui est riche, capable de 

faire n’importe quelle cérémonie, qu’elle soit moderne ou traditionnelle, à 

n’importe quel moment où il veut la faire. Il n’a même pas d’aide des autres car 

lui seul est en mesure d’assumer les dépenses effectuées au cours de la 

cérémonie. Par contre, il y a celui qui est pauvre, écrasé par la misère et qui 

n’est pas en mesure d’organiser à lui seul une cérémonie notamment la 

circoncision il a besoin de l’aide d’un partenaire de la famille pour ce faire. A cet 

égard, la décision prise n’est strictement pas personnelle car il y a non 

seulement l’intervention de la famille mais aussi celle du partenariat. Puisque 

dans cette condition, la circoncision est une affaire familiale, il est évident qu’il 

se tiendra une réunion vraiment familiale pour la préparation de la fête afin de 

tirer une décision collective à propos de cette fête. Après la fête, la famille se 

réunisse aussi pour faire le bilan. 

Quelquefois, la circoncision se fait en groupe ou en promotion, il faut 

circoncire en même temps plusieurs enfants de village. Dans ce cas, la décision 

prise n’est pas du ressort de la seule familiale ; elle tombe sans le coup des 

affaires de la communauté toute entière, elle est communautaire ou commune 



 67

en ce sens que bon nombre de familles dans le village participe à la réalisation 

de la cérémonie. 

Actuellement, la circoncision perd petit à petit sa vraie valeur à cause 

des difficultés de la vie. Autrefois, les gens dépensent beaucoup d’argent pour 

la fête sans avoir compté les dépenses pour que les assistants soient satisfaits. 

Par contre, de nos jours, les organisateurs ont limité de plus en plus leurs 

dépenses effectuées au cours de la fête et ils vont même jusqu’à la sélection 

des invités pour ne pas engager beaucoup de dépenses. Tout cela nous montre 

que la circoncision a presque perdu son originalité. Il faut rappeler que tout le 

monde peut assister à la cérémonie ou du moins tous les villageois peuvent 

être invité lors à la fête, il ne sert à rien de faire une sélection des invités, car 

cela peut être déshonorant pour la famille qui fait la fête. 

De nos jours, la circoncision est un symbole pour sauvegarder la 

tradition. Le second sens de cette culture, à savoir le renforcement du 

fihavanana est tombé dans l’oubli. Cela est dû, non seulement à cause des 

difficultés de la vie mais aussi à cause de la mauvaise compréhension de la 

modernité. La civilisation moderne, qui règle notre vie, est issue de la 

civilisation européenne, Elle est fondée sur la société capitaliste en général. Or, 

dans la société dite capitaliste il n’y a pas d’acte gratuit car « toute peine mérite 

salaire » comme le proverbe l’affirme, si le Malgache adopte un tel point de vue, 

la notion de fihavanana va sûrement disparaître. La civilisation occidentale ne 

va pas de pair avec la culture malgache en ce sens qu’elle peut changer la 

mentalité des gens à ne pas respecter sa propre culture. 

Dans certaines régions de Madagascar où les gens vivent comme de 

civilisés en oubliant leur propre culture, la vie est devenue de plus en plus 

complexe car il y a un mélange de deux cultures différentes et capables de 

former une autre culture métissée. Cette nouvelle culture peut engendrer un 

autre mode de vie. La notion d’égoïsme règne souvent dans ces régions car le 

« nous » se transforme en « moi », au sens précis du terme, chacun pour soi et 

Dieu pour tous. Par conséquent, on ne trouve presque pas de solidarité 

communautaire dans les régions dont nous sommes en train de parler. 



 68

Un proverbe qui dit « Havana raha misy patsa », seul celui qui a de la 

fortune fait partie de ma famille. Dans cette condition, le pauvre n’a aucune 

chance de réussir car même sa propre famille peut le rejeter en ce sens qu’il 

est considéré non seulement comme un fardeau pour la famille mais aussi 

comme une honte. Le proverbe suivant renforce cette opinion qui affirme : « Ny 

omby mahia tsy lelafin’ny namany », un bœuf maigre n’est pas léché par ses 

amis, au sens plus large : le pauvre est écarté par tout le monde puisqu’il est 

sans intérêt. Tout cela montre l’égoïsme qui règne maintenant dans la société 

malgache moderne. Puisque nous parlons de la société malgache de nos jours, 

il y a des familles malgache qui vivent comme des familles modernes dont les 

membres ne savent que leur propre famille, ils ne s’intéressent pas aux autres, 

ils finissent par vivre solitairement.  

Revenons à notre contexte, malgré cette position négative de la pensée 

malgache, il y a toujours dans de nombreuses régions de Madagascar des 

gens qui mettent en valeur la protection de la culture traditionnelle. Dans ces 

régions, la notion de fihavanana garde toujours sa vraie valeur et joue aussi un 

rôle très important au niveau de la société. 

Puisque dans notre thème s’agit de la circoncision, plus précisément de 

la circoncision clanique, il y a pas mal de familles malgaches, en particulier des 

familles betsimisaraka, qui ne cessent de protéger l’originalité et la vraie valeur 

de la circoncision. Il est vrai que la vie est devenue très dure de nos jours mais 

cela ne les empêche pas de respecter et de pratiquer la culture traditionnelle. 

De plus dans le cadre de la circoncision clanique, la dépense est moins lourde 

en ce sens que la communauté toute entière participe à la réalisation de la 

cérémonie. La solidarité universelle ou fihavanana continue de se renforcer 

dans cette condition là.  



 69

III.4. LES CHANGEMENTS 

Nous utilisons le terme de culture aussi bien pour décrire les coutumes, 

les croyances, la langue, les idées et la connaissance technique que l’orga-

nisation de l’environnement total de l’homme, à savoir la culture matérielle, les 

outils, l’habitat et plus généralement tout l’ensemble technologique 

transmissible régulant les rapports et les comportements du groupe social avec 

son environnement ou l’organisation symbolique d’un groupe avec tout 

l’ensemble des valeurs qui forme le groupe. La culture c’est comme un système 

symbolique véhiculé par tout groupe humain (même le plus primitifs) et qu’elle 

est toujours présente dans toutes les diversités de la société humaine.  

Si nous nous referons à cette définition, il nous paraît clair que la 

circoncision n’est pas exclue du domaine de la culture. Etant donné que la 

culture n’est pas innée, mais qu’elle s’acquiert par apprentissage et qu’elle se 

transmet généalogiquement mais non héréditairement, nous pouvons dire que 

la culture avec sa confrontation avec le temps et l’espace ne cesse d’évoluer 

car l’esprit humain est le résultat de son activité et son activité c’est le 

dépassement de l’immédiateté. L’homme est un être insatisfait en ce sens qu’il 

ne se contente pas du présent, mais il préfère aller vers le plus loin possible 

dans tous les domaines de la vie à la recherche du bien ou du bonheur.  

Dans cette condition, il nous parait évident, de suggérer une sorte de 

réforme dans la pratique de la circoncision, mais il faut préserver ses valeurs, 

afin d’éviter toute sorte d’antinomie culturelle qui va peut être jusqu’à faire 

disparaître la culture existante. Il faut faire une reforme au sens social et au 

sens financier. 

III.4.1 Les reformes sur le plan social et moral 

Puisque la circoncision est la cause de certains problèmes au niveau du 

travail de certains gens, il faut alléger les obligations au niveau de la 

préparation et de la réalisation de ce rite. L’on sait que dans beaucoup de 

groupes ethniques à Madagascar, l’assistance et la préparation de la 

circoncision sont obligatoires alors que la plupart des gens vivent du travail 



 70

journalier, il doit travailler tous les jours pour chercher ce qu’il va manger le jour 

même. Dans cette condition, il y a des gens qui ne sont pas contents du tout 

durant la cérémonie même si la fête est faite pour distraire les gens, c’est 

pourquoi il y a toujours un certain conflit qui se produit durant la cérémonie. 

Puisque les villageois n’ont pas le même niveau de vie, il y a le riche et 

aussi le pauvre, nous pouvons dire qu’il y a une sorte de négligence de ne pas 

voir cette idifférence au niveau de la participation pour faire marcher la 

cérémonie. Dans le village, il n’y a pas de participation spéciale pour le pauvre 

ou pour le riche car tout le monde doit verser la somme définie par le règlement 

social. Il y a des gens qui doivent payer beaucoup plus que les autres. Le riche 

mérite de payer une somme supérieure à celle des autres ou du moins les 

pauvres ne devraient forcément pas payer une somme identique à celle des 

autres. Cela peut souffrir les gens pauvres, non seulement au sens financier 

mais aussi au sens moral que psychologique.  

Sur le plan moral, le pauvre n’est jamais pareil au riche ; on ne comprend 

pas pourquoi il est obligé de se mettre sur le même pied d’égalité que les riches 

en matière de dépense. Il faut que les riches cessent de faire régner l’égoïsme 

individuel car cela trouble la mentalité des pauvres. Il est certainement probable 

que la jalousie ne cesse de se développer dans le village à cause de cette 

indifférence. A cause de cette jalousie ; la sorcellerie progresse dans la 

communauté, parfois, le meilleur endroit pour le sorcier d’installer son piège 

c’est dans la cérémonie, car c’est par là qu’il se trouve beaucoup des gens. 

La fête surtout la circoncision, est une situation favorable pour le sorcier 

d’empoisonner son soit disant ennémi car pendant cette fête, les gens sont 

parfois tombés dans l’inconscience totale à cause de l’alcool et des autres 

boissons alcoolisés. Pendant la cérémonie, à cause de la multitude des 

assistants, personne n’est en mesure de reconnaître le coupable. Dans cette 

condition, afin d’éviter tout trouble pendant la fête de la circoncision, il faut 

prendre une mesure sérieuse concernant l’assistance des invités, même si la 

circoncision est une fête pour tout le monde, il faut sélectionner les gens qui ne 

doivent pas ou qui doivent assister à la cérémonie. 



 71

Puisque l’important dans la circoncision c’est de donner à l’enfant le 

statut du vrai homme, le non circoncis n’était pas du tout un homme alors qu’il 

peut faire toute la fonction d’un homme circoncis, Il faut donner une certaine 

tolérance au non circoncis à la recherche du travail, par exemple, pour qu’il 

puisse survivre. Puisqu’il est un homme comme tous les autres hommes de la 

communauté, mais seulement il est négligé par la société car il est considéré 

comme un être impur, pour préserver le droit de l’homme, on doit lui accorder le 

droit de parler et d’écouter durant la réunion quel que soit la circonstance. 

Parfois, à cause des difficultés de la vie, la circoncision est considérée 

par certains individus comme une obligation. La circoncision est un problème 

qui ne cesse d’exister étant donné que chaque fois qu’il naît un garçon dans 

une famille, le problème est déjà là. La circoncision a des impacts importants 

sur le plan financier non seulement d’une seule famille mais pour toute la 

communauté entière en ce sens que la circoncision clanique est une affaire de 

la communauté toute entière. Dans cette condition, il est nécessaire de faire 

aussi un réforme sur le plan économique à propos de la circoncision. 

III.3.2 Les réformes sur les plans financiers et éc onomiques 

Cette reforme concerne non seulement les organisateurs de la 

cérémonie mais aussi les partenaires car tous deux participent à la mise en 

marche de cette cérémonie. En ce qui concerne les organisateurs, puisqu’ils 

sont l’origine de la fête ils sont les premiers responsables de tous les 

nécessaires au cours de la fête, ils doivent chercher de l’argent, des matériaux, 

des mains d’œuvres etc. ; pour que la fête se déroule normalement. Parfois, 

l’aspect financier constitue l’un des problèmes majeurs à la réalisation de la 

circoncision parce que la circoncision en tant que fête pour la quête de 

l’honneur, nombreux sont les gens qui recourent à l’emprunt pour réaliser 

convenablement la cérémonie. Pour le Betsimisaraka une cérémonie mal 

préparée est une honte pour la famille face à l’ensemble de la communauté, la 

famille cherche tous les moyens possibles pour éviter cette honte.  

La circoncision nécessite l’abattage de zébus. Or, le prix de zébu coûte 

de plus en plus cher actuellement, rares sont les gens qui peuvent acheter tout 



 72

seul un zébu, il faut aussi voir cette difficulté. Autrefois, nombreux étaient les 

familles qui avaient plusieurs zébus car l’élevage de zébu n’était pas du tout un 

grand problème comme celui de nos jours puisqu’aujourd’hui, en plus du 

problème d’insécurité, il y a le problème de la diminution de terrain de pâturage 

à cause de la variation climatique. Dans cette condition, autrefois le fait de tuer 

plusieurs têtes des zébus, au cours de la circoncision, ne pose qu’un petit 

problème sur le plan financier pour un l’individu. Cela veut dire que c’est une 

pure folie de la part de l’individu s’il veut chercher à mettre en équilibre cette 

différence de circonstance, il est impossible pour l’individu de tuer plusieurs 

zébus sans poser des problèmes sur leur condition de vie ou du moins sur le 

plan financier de la famille ou de l’individu. Dans certaines régions, seul l’aîné 

va être circoncis avec un zébu ; pour le reste des enfants on peut les circoncire 

sans le zébu mais seulement avec un coq. Malgré cette différence, la façon de 

conduire la circoncision, il faut noter que l’objectif reste toujours le même. Dans 

ces deux cas de circoncision, il n’existe pas de hiérarchie qui favorise à la 

négligence de l’un ou de l’autre, la circoncision, qu’elle soit faite avec le zébu ou 

avec le coq, garde toujours ses valeurs. 

Puisque la circoncision peut se faire avec un autre animal, autre que le 

zébu, comme nous venons de le signaler, il n’est pas besoin d’engager de 

grosses dépenses pour réaliser cette cérémonie. Parfois les gens, afin d’avoir 

tous le nécessaire pour réaliser cette cérémonie, vont recourir à l’emprunt alors 

qu’un seul coq avec quelques boissons suffisent pour atteindre l’objectif à 

propos de la circoncision.  

A la préparation de la circoncision, les organisateurs pilent le riz pour 

préparer le repas des participants de la fête. Dans cette condition, les 

organisateurs après la fête, ont presque tari toutes leurs récoltes et ne font 

qu’attendre la prochaine récolte pour le bon déroulement de leurs vies 

quotidiennes. Il n’est pas étonnant qu’après comme avant la fête, nombreux 

sont ceux qui sacrifient leurs vies afin de mettre à bon terme cette fête et par 

conséquent ils ont du mal à surmonter la vie, après la fête, ils ont recommencé 

leurs vie à zéro. Si c’est le cas, il vaut mieux arrêter ces énormes dépenses 

concernant la circoncision. Nous suggérons de pratiquer la circoncision comme 



 73

le font les gens des hauts plateaus bon nombre d’entre eux pratiquent la 

circoncision en cachette pour pouvoir diminuer le nombre des assistants et 

aussi pour ne pas engager d’énormes dépense. Pourtant, l’enfant circoncis y 

bénéficie le même statut social d’un homme.  

En ce qui concerne de partenaire, puisqu’il est le premier perdant en 

s’investissant à la circoncision dans cette condition, le profit tiré a partir de cette 

cérémonie n’est que minime : celle de l’honneur pour qu’il ne puisse pas avoir 

beaucoup de regret à propos de cette sorte d’investissement ou plutôt d’aide. Il 

faut savoir dès le début qu’il faut courir à la perte si on s’oriente dans un genre 

d’investissement comme celui-ci et qu’il faut accepter cette défaillance pour 

pouvoir récupérer à l’aide des autres sources d’investissement l’argent 

dépensé. Autrement, avent de s’orienter vers ce risque, il faut planifier tout 

d’abord le moyen pour récupère l’argent ou toutes autres choses dépensées 

durant la fête sinon cela risque de poser des gros problèmes sur l’équilibre 

économique. 

Puisque l’oncle maternel doit apporter un zébu durant la circoncision 

alors que parfois, ce zébu qu’il donne à son beau- frère est irrécupérable, 

même au cas où le beau frère ne tue pas l’animal pendant la fête, il est aussi 

nécessaire d’alléger cette charge qui pèse sur l’oncle et combattre l’égoïsme de 

l’organisateur. Il est trop injuste que de nombreux oncles maternels des enfants 

à circoncire donnent des bœufs en guise d’offrande alors que l’organisateur ne 

veut tuer que le plus petit nombre de ces animaux durant la fête.  



 74

CONCLUSION 

Depuis de nombreux siècles, les Malgaches croient en l’existence du 

Dieu Créateur et en l’existence de la vie après la mort ou de la vie dans l’au-

delà. C’est dans ce sens qu’ils adressent des prières aux ancêtres et le 

scrupuleusement respectent beaucoup. Dans toute la cérémonie traditionnelle 

malgache, il est considéré comme tabou de ne pas invoquer les ancêtres avant 

de faire la fête. Cela a pour but non seulement de respecter ces ancêtres, mais 

aussi de garder la hiérarchie existant entre les ancêtres et les vivants, pour les 

Malgaches les ancêtres sont toujours supérieurs aux vivants quelles que soit 

ses origines. Ils sont des intermédiaires entre l’homme et les autres êtres 

supérieurs notamment les Dieux. Il n’est pas étonnant si la plupart des 

Malgaches invoquent les ancêtres pour demander des aides dans tous les 

domaines de la vie. Certains Malgaches, comme les habitants des hautes 

terres ou les Merina font l’exhumation ou le famadihana, il s’agit de 

l’emballement des ossements des ancêtres dans des nouveaux linges pour les 

honorer.  

Parmi les éléments cultursel traditionnelles, la circoncision est une 

culture héritée de génération en génération dans la société malgache. La 

circoncision joue un grand rôle sur la vie des Malgaches. Pour ces derniers plus 

particulièrement pour le Betsimisaraka, la circoncision est un moyen de 

renforcer le fihavanana ou le lien familial car elle a pour objectif de réunifier la 

famille toute entière et les membres de la communauté des alentours. Ainsi, la 

circoncision est un moment favorable pour les jeunes célibataires de chercher 

un mari ou une épouse car nombreux sont les gens qui y assistent. 

Chez le Betsimisaraka, la réalisation de cette cérémonie clanique de la 

circoncision est un moyen pour le garçon d’entrer dans la société des hommes. 

Dans la pensée malgache, tous les enfants non circoncis sont considérés 

comme impurs. Ces enfants et leurs mères ont transgressé des tabous lors de 

son enfance. Pour les purifier, il faut sacrifier un zébu au cours de la 

circoncision et il doit être circoncis selon la loi sociale. D’où le fait que la 

circoncision est une rupture de l’enfant d’avec sa mère. Un enfant non 



 75

circoncis, ne bénéficie ni des droits sociaux (comme l’héritage familial, le statut 

du vrai homme), ni du droit d’être enterré dans le tombeau ancestral lors de sa 

mort. Aucun enfant non circoncis ne devient ancêtre. 

Puisque la circoncision clanique est une fête qui se répète tous les 

quatre ans, les Betsimisaraka de Vavatenina engagent beaucoup de dépense 

lors de la préparation de cette cérémonie car c’est à partir de cette circoncision 

aussi que la famille montre au public sa fortune. La circoncision n’est seulement 

pas une sorte de précaution sanitaire mais aussi un moyen pour les vivants de 

chercher de l’honneur. Cela nous permet de dire que la circoncision n’est pas 

simplement l’affaire d’une seule famille, c’est aussi une affaire de la 

communauté dans son ensemble.  

Pendant la veille festive, tout le monde danse, chante pour montrer la 

joie, Il existe un échange interculturel pendant la cérémonie de la circoncision. 

La circoncision est en vérité un moyen pour les Betsimisaraka de chercher une 

nouvelle relation et de renforcer les relations qui existent déjà.  

Les Malgaches sont des gens qui aiment bien le langage symbolique, 

cela se manifeste dans tous les domaines de la vie, Dans la cérémonie de la 

circoncision toutes les démarches ou les étapes à suivre sont symboliques, 

même les matériaux utilisés pendant la cérémonie ont leur propres symboles et 

leur propre spécificité. La circoncision toute entière est une fête symbolique 

mais nous n’avons cité ici que deux symboles : la circoncision est un rite de 

purification et un rite d’initiation.  

Comme toutes les autres cérémonies traditionnelles betsimisaraka, la 

circoncision ne se fait pas sans le Tangalamena, qui effectue le jôro. Le jôro est 

très important pour avoir la bénédiction des ancêtres car c’est à partir de cela 

que le Tangalamena a le pouvoir d’invoquer les ancêtres non seulement pour 

assister à la cérémonie mais aussi pour demander leurs aides. Durant la 

circoncision, l’invocation des ancêtres est strictement importante, car c’est à 

partir de cela que ces derniers connaîssent la vraie existence de l’enfant pour le 

protéger. 



 76

Malgré tout cela, la circoncision, en tant qu’œuvre humain avec toutes 

ses imperfections, pose des problèmes au niveau de certains individus. 

Autrefois la circoncision est une fête qui ne produit pas beaucoup de difficulté 

au niveau de sa préparation, que ce soit sur le plan physique, moral que 

financier, mais actuellement, comme la vie est devenue de plus en plus chère, 

nombreux sont les gens qui ne sont pas en mesure de prendre en charge les 

dépenses nécessaires pour cette fête. Au niveau social, comme il y a toujours 

un certain conflit, au niveau de la société, la circoncision peut faire éclater le 

règlement entre les gens qui s’entendent mal. La veillée est un moment 

important de la circoncision à ce moment, le risque de contamination des 

maladies sexuellement transmissible est très abondant en ce sens que la 

plupart des jeunes oublient, à cause de l’ambiance et de l’alcool, de faire 

l’amour avec protection.  

La finalité de cette circoncision était la recherche d’un nouvel équilibre 

sur le plan financier auparavant, mais actuellement cela se réduit de plus en 

plus en ce sens que la mentalité des gens de nos jours s’oriente vers la vision 

capitaliste, qui n’a d’autre but que l’enrichissement personnel. Les gens 

deviennent égoïstes. C’est pourquoi nous suggérons des reformes à ce sujet 

car le temps ne cesse d’évoluer alors que certaines étapes ou certaines 

exigences à la réalisation de la circoncision ne répondent plus au rythme du 

développement de la vie.  

Enfin, même si plusieurs critiques ont été avancées à propos de la 

circoncision, nous pouvons dire que celle-ci est une culture traditionnelle qui est 

loin de disparaître en ce sens que nombreux sont les Malgaches qui continuent 

de la pratiquer et de la valoriser. Elle est un héritage ancestral, elle est tout à 

fait normale si la plupart des Malgaches la respectent autant que possible.  



 77

BIBLIOGRAPHIE 

ANDRIAMANJATOVO Richard, Le tsiny et le tody dans la pensée Malgache. 

Ministeran’ny fanakoloana sy zava-kanto Revolisionera Malagasy, 

Antananarivo, 1982, 101p. 

CHEVALIER (J ) : Dictionnaire des symboles : Mythes, rives, coutumes, gestes, 

formes, fiigures, couleurs, nombres, Paris, 8ème éd., Sengers et 

Juptier, 1974, 424p. 

DUBOIS Robert, L’identité Malgache, la tradition des ancêtres. [Préface de 

Xavier Léon Duffoun], éd Karthala, 2002, 171 p. 

FANONY Fulgence, Fasina, Dynamisme social et le recours à la tradition. Ed. 

Musée 17 rue du Dr Villette, Isoraka-Antananarivo, 1975, 391 p.  

HOULDER J.A., Ohabolana ou proverbe Malagaches. Tananarive Imprimerie 

Luthérienne, 1960, 216 p.  

LAHADY Pascal, Le culte Betsimisaraka et son système symbolique : Sikidy, 

Jôro et tromba. Fianarantsoa : Librairie Ambozontany, 1979, 279 p.  

MANGALAZA Eugène Régis, Essai de philosophie Betsimisaraka : sens du 

Famadihana, Tuléar : CUR, 1979, 79 p. 

MANGALAZA Eugène Regis, Tsy ambara valy, un conte Betsimisaraka. 

Tuléar : CUR, Cedratom, 1984, 136 p. 

MIORA Mampionina : Aspect philosophique des perles sacrées chez le 

Sihanaka. [Memoire de maîtrise en philosophie], Université de 

Toliara, 2004-2005. 

MIORA Mampionina : La cohérence vue à travers le jôro (invocation sacrée) 

chez le sihanaka d’Ambohavory. [Mini-mémoire], Université de 

Toamasina, 2003. 

OBERLE (P.), Province malgache. Antananarivo : Librairie de Madagascar, 

224 p. 



 78

OMRAAM M.A., La nouvelle terre : Méthodes, exercices, formules, prières, 

France. Œuvres complète, TOME 13, 6e édition Prosveta, Decembre 

1987, 233 p. 

RAKOTONIRAINY, Le fandrangitan’aomby, la circoncision. Sens et valeurs 

chez le sihanaka. [Memoire de maitrise], Université de Toamasina, 

Departement de Philosophie, 1999, 174 p. 

VIG Lars, Croyance et Mœurs des Malgaches ; Traduit du norvegien par 

E.Fageneng : ottoChr. Dahl. Mai 1977, 64p. 

VOLAMANANA Marie Gildas. Mariage traditionnel chez le Betsimisaraka de 

Vavatenina. [Mini-mémoire], 2003, 36 p. 



 79

 

 

 

 

 

 

 

 

CORPUS 



 80

LISTE DES INFORMATEURS 

NOM et PRENOMS SUJETS LIEUX DATES 

MASO Barthélemy 

(60 ans) 

Invocation sacrée 

Jôro. 

VAVATENINA 12/12/06 

Tangalamena 

INDIAMANASA, (58 ans) 

Fanoloran’entana 
avy amin’ny 
Renin-janza 

Andilamena 16 /02/07 

Tangalamena  

VORIANDRO, (65 ans) 

Fandraisam-
bahiny 

Ambodivoanio 16/02/07 

INDRIAMASIAKA 

(68 ans) 

Répondeur du 
partage de la 
parole. 

Ambohimiarina 17/02/07 

BEMANAMPY 

(83 ans) 

Histoire de 
Vavatenina et la 
circoncision. 

Vavatenina Centre 18/02/07 

MOSOLAHY Sens symbolique 
du proverbe dans 
le discours de la 
circoncision. 

Afiadanana 19/02/07 

 



 81

FIZOTRAN’NY TSABORAHA VOAPORA 

Marokarazana ireo tsabnoraha na fombandrazana Betsimisaraka, ka 
isan’izany ireto ho tanisaina manaraka ireto : tsikafara, atitsandry, voapora, 
voakam-patana. Eny fa na dia tsy mitovy aza ny fomba fanatanterahana ireo 
rehetra ireo, dia tsy mahasakana ny Betsimisaraka hankafy sy handala azy ireo 
izany. Matetika dia andro asabotsy no anatanterahana azy ireo fa ny azoma 
mialoha izany no atao hoe tsimandrimandry.  

Ny tsakafara dia fanefana voahady izay natao ka fotsy loha no 
volon’aomby azo anaovana. Toerana anaovana azy matetika dia saika ambody 
hazo fijoroana na eny antanana ka amin’ny volana mazava no anatanterahana 
izany. 

Ny ati-tsandry kosa dia ao antombin-drazana ary mainty ny volon’aomby 
anaovana azy, miaraka amin’ny fitafiana ny maty (lamba, satroka). 

Ny voapora kaosa dia makasika ny zaza izay vita didim-poitra, ary 
amin’ny andro anaovana azy dia samy mampiseho ny teti-pananany ny rain-
jaza sy ny zaman-jaza. 

Ny zaman-jaza mitondra omby maventy miaraka amin’ny toaka sy 
fotsimbary izay hotronony fianakaviana maro avy amin’ny renin’ilay zaza 
hoforaina. Tarihiny Tangalamena izy ireo ka ao ibaongatanana miaraka 
amin’ireo zavatra voatonona eo ambony ireo, no itsenana azy ireo.  

Ny Rain-jaza dia tsy maintsy mamono omby izay atao ron’angivy 
mandritra ny tsimandrimandry, ka tsy maintsy ny omby noentin’ireo zaman-jaza 
no amonoana amin’izany.  

Raha maro ireo omby ireo dia iray ihany no vonoina mandritra io 
tsimandrimandry io. 

Tamin’ny andro taloha dia samy mitondra tsirairay ny zaman-jaza nefa 
noho ny fiakaran’ny vidim-piainana dia mivory ny fianakaviana mba andinihana 
ny zavatra rehetra hatolotra ny rain-jaza. Mazava hoazy noho izany fa 
itambaran’ny fianakaviana manontolo ny fanatitra na famangiana atao mandritra 
ny fety ka noho izany dia tsy maintsy misy fomba arahina ny fanolorana ireo 
entana na famangiana ireo. 

Fanolorana entana 

Raha tonga ibongatanana ny vahiny, izany hoe ny fianakaviana avy 
amin’ny Renin-jaza dia mbola tsy mahazo miakatra ny tanana raha tsy tsenainy 
Tangalamena avy amin’ny rain-jaza, ka eo am-pitsenana azy ireo dia misy 
kabary ifamalian’ny andaniny sy ny ankilany. 

Fantsafan-kabary 

Ny tangalamena avy rain-jaza miarahaba toy izao : finaritra ianareo o! 



 82

Mamaly ny avy renin-jaza : finaritra izahay tompoko o! 

Manontany indray ny andaniny : izahay rain-jaza magnontany 
kabaronareo jiaby? 

Valiny : Ventikabaronay dia manao ny ohabolana manao hoe : « Pepe 
dafika fotoana mialin-taona, tonga ny andro nifamantaona ka tonga izahay ary 
tsy afaka hiditra ny tanana misy andriana na tsy afaka handroso amin’ny 
toerana misy andriana rahatsy manao ôdy.» 

Mamaly ny andaniny: izahay tompoko diamisaotra anareo tongamanao 
ny ohabolana manao hoe «varangarm-porety tamiana mora afody, afotra 
avogna mora itagnana, ka tonga anareo tsy namono fotoana nifanarahana 
izahay kosa mbola tsara/ 

Zaman-jaza: Ny fianakaviana avy aminay na ny antitra na ny ankizy dia 
manao ohabolana mano hoe : «Sarok’elam-bendrana ny fahasalamana 
mikorepikorepika fa tsy matamban-raha atao.» 

Rain-jaza : Manakory ny aram-panjakana satria ny tany tsy mivala hazo 
fa mivala fanjakana ka tsara ny raha mazava ary mandrosoa maheva ianareao 
tompoko! 

Zaman-jaza: izahay renin-jaza na dia kely maro madinika aza dia tsy 
afaka mandeha foana raha tsy feno ara-panjakana. Ka tonga eto izahay 
mitondra ny omby safoen-doha miaraka amin’ny vary fotsy kely sy toaka an-
damizana entinay anotronana anareo rafozanay. Miaraka aminizay dia 
atsipin’ny renin-jaza ny tadin’aomby sy ny entana izay noentiny anatanterahana 
ny fomban-drazana ka noho izany indro zavatra kely toaka an-danana 
anoloranay ny entana aminareo rain-jaza. 

Valiny: izahay tena faly mahita ireny zavatra noentinareo nanomezana 
voninahitra anay ka mandrosoa maheva amin’ny tanana sy vohitra misy anay.  

Zaman-jaza : misaotra anareo izahay nampandrosoinareo amin’ny 
tanana sy vohitra misy anareo, ka indro ny saim-pirenena atolotray anareo 
marika ny maha ara-dalana anay. Zaza 14 taona velon-dray sy reny no 
manolotra ilay saina amin’ny tangalamena avy amin’ny rain-jaza ary ny iray 
amin’ny rain-jaza izay hoforaina no mitondra ilay azo masina na saim-pirenena 
na faneva mankany aminy trano be maitso izay ampandrosoana ny vahiny. 

Tangalamena rain-jaza 

Raha nahita ireny fanomezana ireny ny rain-jaza dia mametraka zavam-
pisotro toy toakan-drazana, ny betsabetsa mba ho fam-pakarana ny vahiny ao 
an-tanana ary ny faneva azon-jareo dia apetraka amin’ny trano ampandrosoana 
ny vahiny ary tsy maintsy miodina in’enina ilay trano vao miditra avy eo 
ampiarahina amin’ny hosika gasy. 



 83

Io toaka apetraka io dia tsy maintsy horasaina volana ka toy izany. 
Izahay tompoko dia tsy manao ny ohabolana hoe : «Valin’ny baliaka i saliaka, 
tsy natao I Koto valiny Kalo» fa ny manome sira omena voamaho». Ianareo 
manolotra haja anay dia toloranay voninahitra. Ka indro zavatra kely atolotray 
anareo ka manao ny hoe : «Ny tsy ampy tsy anona ny tsisy mahavery fanahy 
ka izay hitanay kely manao mason-tsokina masom-boalavo ka izay kely 
ahiratra.» Ka noho izany indro zavatra kely atolotra anareo vahiny hiakatra ny 
tanana. 

Raha tonga any an-tanana ny vahiny ka tafiditra soa amantsara amin’ny 
trano izay misy faneva (saim-pirenena) dia mametraka zavam-pisotro koa ny 
tangalamena avy an-toerana ka rasaim-bolana toy izao io toaka io :  

Salagnitra e! 

Ny antony anaovanay salanitra tsy izahay trano hombin’ny lanitra 
lapan’ny fanahy fa raha miteny amin’ny olona hendry ka manao salanitra. 

Voalohany zavatra teneninay dia manao hoe: « gisy migelana paraho 
hamongo », « zaza mitomany tohofy nono » « aomby mitregna atalao 
ibônga » izaho miteny manome lazan’i Baba sy tanana misy ahy. 

Ka noho izany dia faly izahay noho ianareo tsy namono fotoana izay 
nifanaovantsika androany.  

Ary nohon’ny fahatongavanareo izany izahay dia mametraka zavatra libe 
foagna ireto izahay aminareo marika ny fifankatiavantsika. Rasaim-bolana izy io 
kara betsaka nefa raha tsy rasaim-bolana izy io ka raha hanitsifoy. Ka manao 
ny ohabolana hoe : « Toaka tsy voarasa volagna tsy anin’ny hendry, tsy miditra 
ny kibon’ny mpanampanahy ka indro ity zavatra kely ity atolotray hoanareo 
marika ny fampandrosoanay anareo an-tanana sy nidiranareo ny tanàna na 
traño.» 

Ny alina Zoma dia manomboka ny tsimanrimandry ka toy izao avy ny 
zavatra tsy maintsy atao amin’izany. 

Voalohany: fanatanterahana ny tsimandrimandry. 

Faharoa: fanatanterahana ny fomba entina manao voa-pora ny 
fianakavian’ny rain-jaza sy ny fianakavian’ny renin-jaza izay mifandany aminy 
kilalao atao (tora tsintona, tolon’omby) 

Tsimandrimandry: mametraka fangy maromaro misy toaka ny rain-jaza 
ka mampiantso ny olona mpiray tanana rehetra miaraka amin’ny vahiny 
nampandrosoina an-trano. 

Mirasa volagna amin’izay ny Tangalamena tompon-tanana ka toy izao no 
fanaovana izany:  

Salanitra e! 



 84

Izahay manao salagnitra tsy atombon-dRay na tombon-dReny fa ny 
salanitra kosa tenim-panajana, ka izahay manao salagnitra dia manan-draha 
koragnina. 

Izahay mankasitraka antsika razanologna vory na ny atsimo na ny 
andrefana indrindra antsika razan’olona «môlobolagny mpiray fanodidinana» sy 
ireo vahiny tonga anatiny tanana. 

Nantsovin’andro avy andro nantsoin’alina avy alina ka mitondra 
tabolabolan-toetra mifehim-pahavanana amin-damba manampirovitana, amim-
bola manampalaniana amim-panahy tsy lany iray taona; ka nohon’ny 
fahatongavanareo tsy niherin ny antsonay. Tsapanay fa amizao fotoana 
fahatoriana ka raha nampiantso izahay dia tonga anareo; ka izany no antony 
anomezanay fankasitrahana. 

Ny itsanganan’ireto fangy misy toaka ireto dia misy antony : «Ny antony 
tsy voam-piantona, fotony tsy foto-bolo»fa fonosam-bary hoanina maraina tsy 
vahagna androany, fa magnano ny ohabolana hoe : «Zona-balala tsy 
magnadino lanitra, zona-boay tsy magnadigno an-tara» isika zana-drazana 
kosa tsy magnadigno ny fomban-drazana. 

Ka ireo fangy maromaro ireo dia filazana ny fanaovana tsimandrimandry, 
ary fampisehoana ny dôlan’ny ngivavin-jaza sy zaman-jaza. 

Ka raha mahita anareo maro ireo dia tsy tokony ho toy io no apetranay 
anatrehanareo fa magnano ny ohabolagna manao hoe : «Finanam-pary an-
tendrony’alohaloha mahita ny mamy;hitikitik’abily ny ny fitiavana heritreritra 
misy fa foto-pe tsy maharaka». Ary izahay tsy mifanta tokoa fa mbola be ny 
zavatra atao ka ny fanatanterahana ny fomban-drazana ihany no atao. Ka noho 
izany indro ity zavatra kely ity atolotray anareo. 

Nefa kosa na dia izahay miantso, tsy miantso anao disadisa ka anao ny 
ohabolana hoe : «Tongo-bolo lô, fôza mantsigna ambatra, fo mivorok’ela» ka 
eto amin’ny raharaha ataonay no ampisehoana ny ady fiferana, na ady mirafy 
efa nisy taminareo hatramin’ny ela ka sakananay izany. Izany no antony 
irasam-bolana ka mankasitraka tompokolahy mankatelina tompoko vavy. 

Amin’ny tsaboraha betsimisaraka dia isaky ny mametraka tokoa dia tsy 
maintsy misy rasa-volana ataon’ny tangalamena ka miantomboka amin’ny 
fankasitrahana ary miafara amin’ny fanolorana toaka. Aminy tsaboraha voapora 
dia misy jôro telo tsy maintsy atao ka ireto avy izany : jôro fampiomanana na 
fampandrenesana ny razana mialohan’ny famorana sy tsaboraha izay atao 
matetika ny andro zoma maraina; manaraka jôro aomby velona, miaraka 
amin’ny rasa-volagna fanokafana ny tsaboraha; ary ny fahatelo dia ny jôro 
animasaka izany hoe jôro fanolorana rasa-masaka ho an’ny razana. 

Fanazavana ny ohabolana hita amin’ny rasavolana tsa oraha 
betsimisaraka . 



 85

1/ «Pepe dafika fotoana mialin-taona, tonga any andro nifamantohana ka 
tonga izahay» 

Dikany : milaza fotoana efa nifanarahana ka rehefa tonga io fotoana io 
dia tokony tsy mahagaga ka izany no mahatonga azy ampiasainaamin’ny 
fiarabana na fanontsafana amin’ny kabary satria rehefa hanao zavazatra na 
lanonana dia tsy maintsy mifanaraka fotoana. 

2/ «Varangaram-porety tamiana mora afody» 

Dikany: Milaza fahamoram-potoana efa nifanarahana izany hoe ny 
varangaram-porety dia tsy mba sarotra atao fa mora tanterahina. 

3/ «Afotra avogna mora itanana» «Tapakan’ny antsy misy raoraony, 
tapakin’ny lela tsisy raoraony.» 

Dikany Ireo ohabolana roa ireo dia mitovy dika. Mitovy amin’ny afotra na 
tady mivogna ny fotoana efa niarahana midinika, tsy mba sarotra atao na mora 
adinoina fa mora itadidiana. Ny fotoana nifanarahana na nifanekena dia tsy 
tokony hampisy adiady ka izany no antsoina hoe tapakin’ny lela, matetika ny 
fotoana tsy niaraha-nanapaka na niaraha-nidinika dia mampiterak fifamaliana 
indraindray ary izany no antsoina hoe tapak’antsy noho izy mampiteraka 
korontana. 

4/ «Magnano karaha sarok’elitra vendrana ny fahasalamana» 

Dikany : Ny sarokelitra vendrana na dia mikorepoka dia mbola afaka 
ampiasaina ary misy raha tsara ny anatiny. Mitovy amin’izany ny fahasalamana 
eto, na dia marary aza dia tsy atao mahasakana amin’ny fotoana efa 
nifanarahana. 

Eto dia manamarina ity ohabolana ity na dia misy mararirary aza ny 
antitra tamin’ny ankilany sy ny andaniny dia tsy foanana ny fotoana efa 
niranarahana. Izany no nipoiran’io ohabolana io. 

5/ «Tsy natao I Koto valin’I Kalo ;fa izay manome sira omena voamao» 

Dikany: Fitia mifamaly no nanolorany zavatra fa tsy noho izy nomena vao 
nanome. Milaza fitiavana ny antony anomezana zavatra fa tsy misy tambiny. 

6/ «Zana-balalagna tsy magnadigno lagnitra, zana-boay tsy manadino 
antara; izahay zana-drazana koa tsy manadino fomban-drazana» 

Dikany Ny valala rehefa manembana dia miakatra fa tsy midina ka 
lazaina hoe ho any an-danitra ary lazaina fa tsy manadino lanitra. Ny voay kosa 
dia manatody antsiram-pasika nefa raha vantany foy dia tsy adinony ny 
miroboka anaty rano, ka izany no ilazana azy tsy manadino an-tara. Eto dia 
nampitoviana amin’ireo ny zana-drazana satria rehefa manao ny famorana dia 
tsy manadino ny fomban-drazana ka monolotra toaka. 

7/ «Finam-pary an-tendrony alohaloha mahita ny mamy» 



 86

Dikany : Raha mihinana fary ny olona ka avy any an-tendrony na any an-
dohany dia mbola ny matsatso no tsiro re fa rehefa mikisaka mankany amin’ny 
vodiny dia mihamamay tsikelikely hatrany. Toy izany fitadiavam-bola amin’ny 
voalohany, manomboka amin’ny kely ka rehefa elaela mihabetsaka hatrany ka 
izay no atao hoe mahita ny mamy. Nampiasaina ity ohabolana ity amin’ny 
famoran-jaza rehefa mirasa-volana hanolotra toaka mba ilazana fa ny toaka 
izay atolony amin’ny voalohany dia mbola lohany na fanombohana na sava 
ranon’andro ihany fa mbola manaraka any aoriana any no tena betsaka kokoa. 
Izany no mitovy amin’ny ohabolana hoe : «Izay maharitra jibika mahita ny 
farany lalina» «Izay maharitra vadin’Andriana» ary izay mahritra farany no 
mahita ny mamy. 

Rasavolaña 

Mampiasa sarin-teny ny Betsimisaraka raha mirasavolana noho ny 
fahendrena ananany mba ilazana ankolaka ny zavatra tiana ambara toy ireto 
lazaina manaraka ireto:  

«Tsetse-piagna miraomak’ofana»: tovolahinhin-daoka miraombaka ofana 
natrehan’ny trondro maventy. 

«Angady mondrogna maraorao lela» : angady kely nefa maranitra noho 
ny lehibe 

«Filo milôha rangitra» : zavatra kely nefa manomboka ny maventy. 

«Vato afo tseraka alohan’ny vanja» : miteny alohany lehibe. 

«Saonjo mihoatra akondro» ny kely mihoatra alavana noho ny lehibe. 

«Vato monoha rihana»: ny kely miady amin’ny be ka mampiteraka 
fisavorivoriana. 

«Voapoza; kely miritika agnambon’ny lehibe» : ilazana izay miteny 
alohan’ny lehibe. 

Ireo rehetra ireo dia milaza tsy fahalalam-pomba satria ny kely 
misarangotra alohan’ny lehibe, izany hoe mandray fitenenana mialohan’ny 
lehibe na zoky ny madinika na zandry. Izany no ilazan’ny Tangalamena 
betsimisaraka fa tsy hanao izany izy raha miteny fa noho izy voatendry ny 
lalan’ny fiarahamonina hiteny mialohan’ny rehetra dia voatery mandray 
fitenenana izy. Amin’ny ankapobeny dia nataony ny fandavana ireo ohabolana 
ireo mba ialany tsiny raha hiteny anatrehan’ireo Ray aman-dReny. 

9/»Mitongery posy milanja raha mignaogna, tsy miragnaogna iniany fa 
minagnagna amaray»  

Dikany Ny posy dia miragnaogna rehefa lanjaina fa tsy mivony 
nampiasaina eto ity ohabolana ity mba ilazan’ny tangalamena fa tsy mivony io 
omby io fa hita, ka sao dia rampitso indray vao hilaza tompony ny sasany, tsy 
ekeny izany fa olona mpikatramo. Ity ohabolana ity koa dia milaza fa tsy 



 87

nangalatra izy tamin’io omby novonoina io fa tompony; ka raha misy milaza azy 
ho tompony dia lazaina fa mpangalatra. Mitovy aminio koa ireto ohabolana 
ireto :  

«Tongalimangahazo mandry mifoha» 

«Volovolom-poitra tohin’ny ratsy» 

10/ «Koragna ambony vato magnalin’andro» 

«Resaka an-tampondoha tsy mba lany» 

Ireo ohabolana ireo dia ilazana fa nafohezina ny resaka nataony fa tsy 
notantaraina izy rehetra satria toy ny resaka mbony vato ny rasavolana taperina 
ihany fa tsy mety tapitra, izany hoe ny andro no fetra. Ary toy ny resaka 
antampn-doha tsy mety lany . Noharina tamin’ny voan’angivy taboribory 
voanana entina hilazana fa fohy ny resaka nataony fa tsy mba lava hatao 
andaniana fotoana. Izany no ivoahan’ny ohabolana hoe : «Songerina ny vôvo 
agnava ny nagniny». Mampilaza fa ireny resaka nataon’ny tangalamena ireny 
dia mipetraka amin’ny fokon’olona manatrika ny zana-drazana. 

Sasa vavitsy ny fankasitrahana tsy maha disaka 

Dikany  Ny tongotra no miasa indrindra amin’ny olona rehefa mandeha 
ka noho izany dia sasana matetika izy, mitovy izany koa eto ny fankasitrahana, 
tsy maha reraka na dia atao matetika. Izany hoe tsy mandreraka ireo Ray 
aman’dRen’ireo zaza noforaina ny misaotra ireo vahiny nasaina. Amin’ny 
lanonana toy ny famorana toy itony dia matetika manolotra fisaorana ireo zana-
drazana ny tangalamena noho ny fahatongavan’izy ireo maro sy ny fiatrehany 
ny lanonana ampilaminana. 

12/ «Zana-balalagna tsy magnadino lanitra» «Zana-boay tsy magnadino 
antara» 

Dikany : Toy ny tsy fanadinoan’ny valala lanitra sy ny tsy fanadinoan’ny 
zana-boay antara ny tsy fanadinoan’olona ny fombandrazana, izany hoe tsy 
adino ny mankalaza ny fety famoran-jaza. Ary tsy adino koa ny misaotra ny 
olona tonga vory maro manatrika izany fety izany. 

Fandesan-kanina 

13/ «Izahay magnano sotro kely matetika avy» 

Dikany Rehefa mihinana ka mampiasa sotrokely dia matetika 
mampiakatra vao maha voky noho ny fahakelezan’ny anina hoentiny. Eto dia 
nampiasaina ity ohabolana ity mba hilazana fa matetika mametraka toaka na 
mandroso toaka hisotroina ny mpikarakara ny fety fa kosa tsy betsaka izany fa 
aton’ny tsikelikely. 



 88

Ity ohabolana ity koa dia matetika entina ilazana ny tsy fifandan-jana eo 
amin’ny voninahitra. Izany hoe matetika mametraka toaka ny mpikarakara nefa 
tsy mifan-danja amin’ny fady sy voninahitr’ireo olona nasaina. 

14/ «Sampohon-trandraka matetika mihinana»;no mitovy dika amin’ny 
ohabolana ambony io ihany koa. 

Fihavana vato 

15/ «Lamba somizy nomen-jaotra ny fankasitrahana, toy izay analana ka 
vao maika matevina» 

Dikany : Ny somizy dia lamba anatin’akanjo ka noho izany dia 
mihamatevina ihany ny lamba atao rehefa manao somizy. 

Eto dia milaza fitiavana sy fanatevenana ny fahankahasitrahana ny toaka 
apetraka amin’ny fihavana vato. Mampiasa ity ohabolana ity mba hilazana fa ny 
fankasitrahana izay atao dia hatevina hatrany hatrany. 

Hiavana ny vato satria rehefa hihinana dia tsy maintsy sasana ny lasety, 
eto dia hiavana ny vato mba hadio ny tanana hinanan’’ireo zaza vita fora sy ireo 
razana ka izany ihany koa ny antony hanaovana ny fisaorana sy ny 
fankasitrahana. 

Soron-tsorona  : (fanomezan-tsakafo ny razana)  

Rehefa hanome sakafo ny razana ny tangalamena dia rasaina volagna 

ny toaka izay atolotra ka ireto ohabolana ireto no matetika fampiasa 

amin’izany :  

16/ «Satrobory latsaka an-drano vao maika migifona»  

Dikany : Izany hoe vao maika migifona na miha mahery ny fifandraisana 

misy eo amin’ny olona sy ny razana satria mbola nomena sakafo izay 

noheverina fa tsara tamin’ireo omby novonoina ny razana noentina mba 

hanomezana haja sy voninhitr azy. Natao izany fomba izany mba angatahana 

ny fitahiana avy amin’azy ireo. 

17/ «Valala tsy atanana tsy atolo-jaza» 

Dikany : Tsy afaka mamorona ny tsy misy ny olona eny fa na dia tia 

hanolotra zavatra maro ny mpikarakara nefa rehefa tsy misy ny eo ampelan-

tanana dia izay kely no atolotra. 



 89

18/ «Te handoro izahay nefa ny tany mena tsy mirehitra» 

Dikany : Na dia tia hanolotra toaka maro ho an’ireo mpanatrika ny fety 

aza ny mpikarakara dia tsy afaka manao izany satria miankina betsaka aminy 

eo ampelan-tanana. 

19/ «Tianay ho tratrarina Antananarivo fa ny masôva tsy maharaka» 

Dikany Te hividy toaka betsaka izahay fa ny vola tsy maharaka ka 

voatery manolotra ny kely. Ireo ohabolana ireo dia mitovy hevitra daholo izany 

hoe na dia tia anome zavatra betsaka ho an’ireo mpamangy na ireo razana ny 

mpikarakara ny fety nefa noho ny tsy fahampian’ny eo ampelantanana dia 

voatery ny kely eo am-pelantanana no atolotra ireo olona voalaza teo aloha 

ireo. Marihana eto fa ny razana dia manampy betsaka ny velona amin’ny 

fanatanterahana ny fety nentimpaharazana toy ny famoran-jaza toy itony ka tsy 

mahagaga noho izany raha omena ny lanja sy ny haja mendrika azy ny razana. 

Vahalanonana (famaranana ny fety) 

20/ «Tody ny lakana antsiranana» 

Dikany : Rehefa mandeha ny lakana dia tsy mijanona raha tsy an-

tsiranana na amoron’ny rano.Izany hoe amantarana ny lakana tody dia izy 

tonga antsiranana na ampitany izany no nahatonga an’ity ohabolana ity.Eto dia 

hamantarana ny tsaboraha vita dia ny vahalanonana.Mametraka toaka mba 

hamaranana ny fety. 

21/ «Tody ny asa ambarevika» 

Dikany : mitovy dika ami’ny lakana tody antsiranana 

22/ «Mariky ny voly vita dia vary ambony lavaka» 

Dikany : Mariky ny circoncision vita dia izao vahalanonana izao. 

Mametraka fankasitrahana amin’ny razana sy ny zana-drazana nohon’ny 

fanampiany tamin’ny famorana izay natao. 



 90

Tetika lohan’omby 

Rehefa alahady ny andro izany hoe andro fahatelo tamin’ny lanonana 
izay natao dia mitetika lohan’aomby ny olona ka mametraka toaka am-pangy 
maromaro mariky ny fankalazana ny tetika lohan’aomby ataon’ny 
tangalamena.Rasainy volana io toaka io ary ao anatin’io rasavolana ataon’io ny 
hoe:  

23/ «Faran’ny rano hono i Kopa, faran’ny omby hena»  

Dikany : Na ho ela na ho haingana dia ny zavatra rehetra misy farany.Ny 
famorana dia vita na dia nitebiteby aza ny ray aman-dreny tamin’ilay zaza 
noforana, ka dia misaotsa ny razana sy ny fokonolona.Ary amantarana ny 
farany dia ny tetika lohan’omby amin’ny farany. 

24/ «Antsy be miaraka amin-pamaky» 

Dikany: Ny olona rehetra dia toy ny antsy sy ny famaky, samy nandray 

andraikitra vao tanteraka ny asa, ka izay tsy vitan’ny sasany ataon’ny 

sasany.Firaisankina fiarahamonina no nahatanteraka ny famorana zaza izay 

natao.Ka manolotra toaka ho an’ny olona mba ho mariky ny fankasitrahana. 

 



 91

TABLE DES MATIERES 

INTRODUCTION ........................................................................................ 1 

PREMIERE PARTIE :  MONOGRAPHIE ET DESCRIPTION ..... ....................... 5 

I.1 GEOGRAPHIE ET HISTOIRE ............................................................... 6 

I.1.1 Situation géographique .............................................................. 6 

I.1.2 Aspect historique........................................................................ 6 

I.1.3 Contextes socio-économique et culturel .................................... 7 

I.2 LE DEROULEMENT DU RITUEL ....................................................... 10 

I.2.1 Préparation .............................................................................. 10 

I.2.1.1 Les préparatifs à long terme ......................................... 10 

I.2.1.2 La préparation à court terme ......................................... 14 

I.2.1.3 L’accueil de la famille maternelle .................................. 16 

I.2.2 L’opération des enfants ............................................................ 21 

I.2.3 Le sacrifice du zébu ................................................................. 23 

I.2.3.1 L’invocation sacrée ou jôro ........................................... 26 

I.2.3.2 L’abattage du zébu........................................................ 27 

I.2.3.3 Jôro sur le cuit ou offrande sacrificielle ......................... 28 

I.2.4 Clôture de la cérémonie ........................................................... 29 

DEUXIEME PARTIE :  SYMBOLISMES ET IMAGES .......... ........................... 31 

II.1 LES SYMBOLES DANS LA CIRCONCISION .................................... 32 

II.2 RITE DU JORO DE LA CIRCONCISION ........................................... 36 

II.2.1 Les objets et les gestes ........................................................... 36 

II.2.1.1 Kopy fotsy « Assiette blanche » ................................... 38 

II.2.1.2 L’eau ............................................................................ 39 

II.2.1.3 L’argent ........................................................................ 39 

II.2.1.4 Le geste de l’orant et les assistants ............................. 40 

II.2.2 Symbole de la veillée. ............................................................. 42 

II.2.3 Rite de Purification .................................................................. 43 

II.2.4 Le bain des enfants ................................................................. 44 

II.2.5 La coupe du prépuce .............................................................. 45 

II.3 LES PARTICIPANTS AU RITUEL ...................................................... 48 

II.3.1La société ................................................................................. 48 



 92

II.3.2 L’Orant mpijoro ou Tangalamena ............................................ 50 

II.3.2.1 Sacralisation du jôro ..................................................... 51 

II.3.2.2 L’oncle maternel ........................................................... 52 

II.3.2.3 L’enfant à circoncire ..................................................... 53 

TROISIEME PARTIE :  ETUDE COMPARATIVE ET INTERPRETA TIONS ... 54 

III.1. VALEUR DE LA CIRCONCISION .................................................... 55 

III.1.1 Les finalités de ce rite ............................................................ 55 

III.1.1.1 Les interdits durant la cérémonie ................................ 56 

III.1.1.2 La rupture de l’enfant avec sa famille maternelle ........ 58 

III.2 LES AVANTAGES ET LES INCONVENIENTS DES RITES ............. 59 

III.2.1 Les avantages ........................................................................ 59 

III.2.2 Les inconvénients .................................................................. 61 

III.3. LES ENJEUX ECONOMIQUES ....................................................... 64 

III.3.1 L’organisateur ........................................................................ 64 

III.3.2 Le partenaire .......................................................................... 65 

III.4. LES CHANGEMENTS ..................................................................... 69 

III.4.1 Les reformes sur le plan social et moral ................................. 69 

III.3.2 Les réformes sur les plans financiers et économiques ........... 71 

CONCLUSION ......................................................................................... 74 

BIBLIOGRAPHIE ..................................... ........................................................ 77 

CORPUS .......................................................................................................... 79 

LISTE DES INFORMATEURS ................................................................. 80 

FIZOTRAN’NY TSABORAHA VOAPORA ................................................ 81 

Fanolorana entana ........................................................................... 81 

Fantsafan-kabary ............................................................................. 81 

Tangalamena rain-jaza .................................................................... 82 

Rasavolaña ...................................................................................... 86 

Fandesan-kanina ............................................................................. 87 

Fihavana vato .................................................................................. 88 

Tetika lohan’omby ............................................................................ 90 

 

 


