MINISTERE DE L'EDUCATION NATIONALE
ET DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE

kkkkkkkkkkk

UNIVERSITE DE TOLIARA
ECOLE NORMALE SUPERIEURE DE PHILOSOPHIE

*kkkkkkkkkk

LE RITUEL CLANIQUE
DE LA CIRCONCISION CHEZ LES
BETSIMISARAKA DE VAVATENINA

MEMOIRE DE FIN D’ETUDES EN VUE DE L’'OBTENTION DU
CERTIFICAT D’APTITUDE PEDAGOGIQUE
DE L'ECOLE NORMALE SUPERIEURE
(C.A.P.E.N)

Présenté par VOLAMANANA Marie Gildas
Sous la direction de Mr SAMBO Clément
(Professeur H.D.R. a I'Université de Toliara)

Date de soutenance : 28 Novembre 2007
Année universitaire 2006-2007



LE RITUEL CLANIQUE
DE LA CIRCONCISION CHEZ LES
BETSIMISARAKA DE VAVATENINA



REMERCIEMENTS

Face atoutes les personnes qui ont comtrié la réalisation

de ce travail , nous ne pouvons pas Nnoug tair

De ce fait, nous remercions de tout noteeur Monsieur
SAMBO Clément qui a eu I' amabilité de noudlesi , conseiller et suivre étape par
étape I élaboration de notre mémoire , samblier les autres enseignants , sous la
direction du Directeur de I’ Ecole Normale Siigér de Toliara , son excellence ,
Monsieur ZENY Charles .

Nos remerciements seront incomplets sanadessser a nos
parents qui nous ont, malgré leur situatiprencouragé a poursuivre nos études

supérieures a I’ Université de Toliara .



INTRODUCTION

La province de Tamatave est peuplée en majorité par les Betsimisaraka.
Comme partout a Madagascar, le fihavanana y prend un sens trés large car il
ne se limite pas a la proche parenté mais s’étend sur la société toute entiére. Il
indique une relation entre les individus, que ce soit sur le plan familial ou sur le

plan clanique.

Comme toutes les autres ethnies, les Betsimisaraka de Vavatenina
respectent beaucoup la tradition car leur vie en dépend. La tradition est un
patrimoine ancestral qu’il faut préserver pour que la génération future en
bénéficie les bienfaits. Les héritages laissés par les ancétres sont des biens
inestimables, et utiles pour la vie de leur descendant. C'est ainsi que les

Malgaches sont jaloux de leurs patrimoines ancestraux.

Le sujet de notre étude porte sur la circoncision. Celle-ci garde une place
tres importante dans la communauté betsimisaraka. A travers le rite de la
circoncision, nous pouvons trouver différentes croyances, ainsi que d'autres
manifestations traditionnelles et culturelles. Selon la croyance des
Betsimisaraka, I'homme ne peut pas vivre indépendamment des ancétres.
L’homme a besoin d’eux pour leurs aides et pour transmettre les messages des
étres vivants aux divinités supérieures de l'au-dela de ce monde visible, qui

peuvent contribuer au développement de la vie humaine sur cette terre.

D'une part, la croyance des Betsimisaraka se manifeste a travers la
circoncision en ce sens que par le biais de cette cérémonie, le Betsimisaraka
adresse des prieres aux ancétres, envers les dieux et les autres étres
supérieurs. D’autre part, la circoncision est un moyen pour le Betsimisaraka

d’exposer devant le public leur propre culture.

Vu les différents aspects culturels qui se manifestent autour de la

circoncision, nous choisissons comme théme de base de notre recherche :



Le rituel clanique de la circoncision

chez les Betsimisaraka de Vavatenina

Puisque la circoncision fait partie intégrante de la culture traditionnelle et
que la culture a un sens trés large, il nous a paru nécessaire de définir ce qu’est
la circoncision afin de pouvoir porter une explication satisfaisante de notre

recherche.

Tout d’abord, chez le Malgache, la circoncision joue un double réle. Sur
le plan physique, la circoncision est une sorte de précaution sanitaire en ce
sens gu’il faut enlever la peau qui recouvre la téte du pénis, favorable au
développement des certains microbes qui provoque la maladie appelée
« phimosis ». Au sens morale et psychologique du terme, elle est un moyen
pour les garcons d’entrer dans la société des vivants et des ancétres a sa mort.
Au sens plus large, c’est un moyen pour les hommes de partager la joie et de

chercher un nouvel équilibre dans la vie.

Le probleme est ici de savoir quels sont les moyens et la méthode que
les Betsimisaraka utilisent pour atteindre la finalité de la circoncision face au

développement de la culture moderne qui existe dans la société actuelle ?

Pour résoudre ce probleme, nous avons adopté le plan suivant; mais
avant tout cela nous allons délimiter a travers cette situation le territoire occupé

par le Betsimisaraka :

Les Betsimisaraka vivent le long de la cbte Est, de
Sambava a Mananjary, sur la bande de terre de 70 a 120
km de profondeur. *

La pratiqgue du rituel de la circoncision est presque le méme dans les
différentes régions inclu sur cette délimitation géographique. Quelque fois une
différence dans la célébration de ce rite, I'objectif reste le méme. Pour plus de

précision et d’information, nous allons étudier dans notre travail uniguement la

! OBERLE (P.) : Province malgache. (Art — Histoire -Tourisme), p.187.



circoncision claniqgue qui se déroule chez le Betsimisaraka de Vavatenina

seulement.

Comme il est difficile d’effectuer une enquéte sans connaitre I'aspect
géographique du terrain d'étude et ses aspects historiques et économiques,
nous avons consacré la premiere partie de notre travaila [I'étude
Monographique de la région de Vavatenina et a la description phénomélogique

de la circoncision.

La circoncision étant une culture dont la célébration varie d’une région a
I'autre, nous localiserons notre étude dans la région de Vavatenina par souci de
précision dans I'analyse. La circoncision clanique est une affaire de la société
toute entiere, il n'est donc pas étonnant si les Betsimisaraka dépensent non
seulement de l'argent mais aussi du temps pour sa ceélébration. Chez le
Betsimisaraka et chez la plupart des Malgaches, la circoncision ne se fait pas
sans égorgement de zébu, c’est pourquoi nous trouvons aussi dans cette partie

un développement assez important sur le sacrifice du zébu.

A travers la cérémonie de la circoncision, nous trouvons différentes
cultures traditionnelles chez le Betsimisaraka. Chez le Malgache et plus
précisément chez le Betsimisaraka, la circoncision est une culture symbolique
en ce sens que chaque étape du déroulement de la cérémonie a sa signification
et sa propre spécificité. C’est pourquoi nous analyserons dans la deuxieme
partie les différentes significations de la circoncision et les valeurs symboliques
des matériaux utilisés pendant la cérémonie rituelle. Etant donné que la
circoncision est une affaire de la famille et de la communauté toute entiere,

chaque individu joue un r6le trés important durant sa célébration.

La troisieme partie de notre mémoire est comparative. Elle est consacrée
a l'analyse,d’'une part, des avantages et inconvenients de la circoncision, d’
autre part, aux enjeux économiques que supposé celle-ci et aux réformes qui
s’'imposent pour sa survie.Comme la circoncision est une culture qui existe de
tant d’années dans la société malgache d’'une part et puisque les choses ne
cessent d'évoluer avec le temps, d’autre part, la circoncision présente des

valeurs positives et négatives. Mais il est a signaler que les valeurs négatives



n'apparaissent que si nous nous plagcons dans la civilisation de nos jours. C’est
pour cela que nous parlons du bienfait et du méfait de cette circoncision dans

cette derniere patrtie.

La circoncision, en tant que culture traditionnelle, ne suit pas la rapidité
du développement de la culture moderne qui envahit actuellement notre
société ; de la est née l'idée de formaliser la pratiqgue de ce rituel sur certains
gens. Le temps devient de plus en plus cher et les gens ne sont plus en mesure

d’engager beaucoup de dépense a I'occasion de ce rite.



PREMIERE PARTIE :
MONOGRAPHIE ET DESCRIPTION



|.1 GEOGRAPHIE ET HISTOIRE

Le district de Vavatenina est situé a I'Est de Madagascar, dans la région
d’Analanjirofo. Les habitants de cette région s’appellent des Betsimisaraka. La
circoncision fait partie de leurs traditions, et elle continue d’étre pratiquée.Un
rituel clanique de la circoncision a lieu tous les quatre ans chez les

betsimisaraka de Vavatenina.

[.1.1 Situation géographique

Vavatenina est un chef-lieu de district. Elle est située a 137 km au Nord-
Ouest de Toamasina. La commune rurale de Vavatenina est limitée a I'Ouest
par la commune rurale d’Ambohibe, au Nord-Ouest par la commune rurale
d’Anjahambe, au Nord par la commune rurale de Vohilengo, a I'Est par la
commune rurale de Marimitety, au sud par la commune rurale de Miarinarivo.
Elle couvre une superficie totale de 160 km?. Elle est caractérisée par un climat
de type tropical humide avec deux saisons, I'une appelée hiver, de Décembre a

Mars et I'autre été, d’Avril & Novembre.

La quantité d’eau annuelle serait d’environ 2 000 mm. La saison fraiche
d’'une température de 15C a 18T, s’étend du mois d 'avrii au mois de
septembre et la saison chaude du mois d’octobre au mois de mars, avec une

moyenne de 28<C.

Comme toutes les autres régions de Madagascar Vavatenina recoit une
période cyclonique tous les cing ans, cette rareté du passage de cyclone dans
la région permet aux gens d’augmenter chague année leurs récoltes. De plus,
la plupart des sols sont destinés a I'agriculture car ils sont tres fertile et arrosé

par la pluie (culture pluviale)

[.1.2 Aspect historique

Autrefois, Vavatenina est connu sous le nom d’Ambodisaina. Quelques
anneées plus tard, « les descendants de Savony » cultivent le riz dans le champ

d’Ambodisaina. Quand ils arrivent au champ, ils se rendent compte que le riz



pousse en méme temps que les herbes. Il faut arracher ces derniéres pour

avoir une bonne récolte.

Lorsqu’ils rencontrent ou se croisent dans la rue, il se questionnent
comme suit: Ou allez-vous ? La réponse est « Handeha hiavahava tenina

izahay », (nous allons arracher le tenina).

Le mot tenina est devenu permanent dans le cerveau des habitants
d’Ambodisaina. Chaque fois qu’ils ont a faire dans ce village, ils pensent
toujours au « hiavahava tenina », arracher le tenina. Désormais on appelle le

village Vavatenina, c’est le nouveau nom d’Ambodisaina.

Historiquement, selon I'enquéte que nous avons effectuée, les
Betsimisaraka demeurant a Vavatenina se classifient en deux ethnies. Dans la
partie Est, les descendants d’Indonimaniry occupent quasiment toute la place.

Les descendants de Zafisavony occupent la partie Ouest.

Les descendants de ce dernier, Zafisavony, abandonnent volontaire leur
lieu d’habiitaion. lls se sont établis dans la région d’Andilamena, de Sahavary et
de Sahamamy. Ces trois villages paraissent les meilleurs endroits que les
descendants de Zafisavony fréquentent beaucoup. C’est pour cette raison que
la terre de Vavatenina semble peu occupée. Par conséquent, les habitants des
hauts Plateaux, les Merina, cherchent des endroits convenables dans cette
partie du village pour s’y instaler. Aujourd’hui, les descendants des Merina et

des Betsimisaraka Indonimaniry installent & Vavatenina.

[.1.3 Contextes socio-economique et culturel

Des activités économiques, essentiellement agricoles, livrent une grande

diversité des produits. Nous le résumons sous forme de tableau.



Tableau 1 : Les principaux types de cultures

Type de Superficie Production Consommés (%) |Commercialisés
cultures cultivée (ha) (Tonnes) (%)

Riz 05-124 10-250 50 50

Café 1856 4831 30 70

Girofle 1342 402, 6 05 95

Canne a sucre | 95 304 60 40

Poivre 12 06 20 80

Vanille verte 15 15 10 90

Litchis 1500 pieds 750 40 60

Cocotiers 300 pieds 90 000 noix 30 70

Source des données : Etude diagnostic de Vavatenina, Plan Communal de
Développement (PCD), Mai 2004

La commune rurale de Vavatenina comprend également des écoles
Fondamentales. Niveaux | et Il (Publigues et privées) comme: L'EFI
Ampasimbola, EF Il d’Ambatobe et les écoles privées : Saint-Joseph et FIJKM.

Les Betsimisaraka de vavatenina croient en I'existence de Dieu et celui-
ci  se nomme Zanahary. Soutenant cette affirmation, Richard
ANDRIAMANJATO dans son ceuvre Le Tsiny et le Tody dans la pensée
malgache, disait ceci: « Au sommet et la hiérarchie sociale Malgache tréne

Dieu »2.

Il est a remarquer que la notion de Dieu, dont nous parlons ici, différe de
celle de la pensée chrétienne de nos jours. Nous savons bien que I'entrée de la
pensée chrétienne dans notre civilisation apporte beaucoup de changements
au niveau des croyances des Malgaches. Autrefois les Malgaches croyaient en

plusieurs dieux, alors que de nos jours, a cause du développement de la

% Richard ANDRIAMANJATO, Le tsiny et le Tody dans la pensée Malgache, p. 20.



pensée chrétienne fondée sur une religion monothéiste, le Malgache ne cesse
de croire en un seul Dieu. Malgré tout cela le Malgache ne cesse pas de croire

en plusieurs dieux car cela fait partie de ses héritages ancestraux.

La plupart des Malgaches consultent «le mpimasy » ou le devin
guérisseur pour prévoir son avenir et pour lutter contre toute sorte de
malédiction qui peut se produire a l'avenir, ou pour s’assurer au moins les
bonnes graces de Dieu. Ce dernier a plusieurs noms chez le Malgache et il
s'appelle « Andriamanitra madinika » dans la région d'Alaotra Mangoro,
« Andriamanitra lahy », « Andriamanitra vavy » dans la région de Sofia,
« Zafiahary ou Ndragnahary » dans la région de D.LA.N.A et « Zafahary
aflambo, Zafiahary ambany» dans la région d'Analanjirofo, plus
particulierement dans la commune rurale de Vavatenina ou nous avons effectué
cette enquéte. Il faut dire que le Malgache croit a I'existence de Dieu et qu'il Le
respecte beaucoup, d’'ou le proverbe malagasy:

“Aza ny lohasaha mangina no jerena fa Zafiahary
antampon-doha.”

Ne considere pas la vallée silencieuse mais Dieu au-
dessus de nos tétes.

Les habitants de cette commune sont des conservateurs de la tradition
en ce sens quils pratiquent jusqu’'a nos jours les coutumes ancestrales, y
compris les rituels de la circoncision. Le présent mémoire prend comme source

le rituel clanique de la circoncision dans le district de Vavatenina.



10

.2 LE DEROULEMENT DU RITUEL

La cérémonie de rituel clanique de la circoncision se pratique a partir du
mois de juillet et prend fin au mois de Septembre, mais elle ne se fait que tous
les quatre ans dans la commune rurale de Vavatenina. Le déroulement de ce
rituel obéit a une regle précise. D’abord, il y a les préparatifs avant la cérémonie
proprement dit a savoir la préparation a long terme, a court terme et le
tsimandrimandry, la veillée festive. Ensuite, on procede a linvocation des
ancétres pour assurer le bon déroulement de ce rite et au dépecage du zébu
comme offrande aux ancétres et a Zafiahary. La fin de la cérémonie est
marquée par une réunion familiale pour faire le bilan au cours de la réalisation

de la féte.

[.2.1 Préparation

Nous avons signalé qu’il y a deux sortes de préparations dans la
réalisation de la cérémonie du rituel clanique de la circoncision dans la
Commune rurale de Vavatenina. Pour plus de precision, nous allons expliquer

une a une ces deux préparations.
[.2.1.1 Les préparatifs a long terme

Quelgue mois avant le rite, tous les membres de la famille qui ont des
enfants & circoncire se réunissent pour discuter tout ce qui concerne la féte : la
date, les dépenses, les matériels... Puisque les Betsimisaraka de Vavatenina
mettent en avant la convivialité et de la solidarité dans leur relation
intercommunautaires. Chacun est libre de donner son avis a propos de la féte.
Il N’y a strictement pas de décision prise individuellement ni par les hommes ni
par les femmes tant qu’il y a encore des gens qui ne soient pas d’accord. Aprés
avoir bien discuté et qu’il y a une décision collective prise, on attribue la parole
au chef du lignage pour I'honorer, mais a remarquer le chef de lignage avant de
cléturer la réunion fait une analyse globale des toutes les décisions prises et
puisque c’est lui qui a la derniére parole, il est a mesure de dissoudre certaines
décisions qu’il juge inutiles. Face a I'honneur et a la confiance qu'on lui a

donnés il ne va pas prendre une décision dictatoriale, mais il va essayer de



11

trouver les solutions nécessaires pour éviter le désaccord au niveau de tous les

organisateurs.

La cérémonie doit avoir lieu dans la cour de chef du lignage ou du
Tangalamena, mpiambinjiny ou gardien de Tombeaux ou encore les Ray aman-

dreny be an-tanana.

hY

En général, du mois de juillet a d'octobre sont les mois propices,
réservés pour la réalisation de la circoncision dans la région de Vavatenina.
C’est la période des grandes productions comme celle du cafe, le girofle, qui
rapporte beaucoup d’'argent. C’est également la saison de la récolte du riz dans
le grenier. Il est opprtum de saisir cette période pour la célébration de la
circoncision parce que tout le monde a presque la méme possibilité de payer

leur participation grace a la récolte de ces produits.

La réalisation de la circoncision n’est pas praticable n'importe quel jour
de la semaine, car chaque jour a sa propre spécificité. Il y a des jours fastes et
des jours néfastes. La détermination de ce jour est jugée nécessaire chez le
Betsimisaraka. Il est a noter que deux jours seulement sont favorables au rituel
de la circoncision, d’'apres I'enquéte que nous faisons : le lundi et le samedi.
Par conséquent, le choix de la date ne dépend pas entierement de la décision
des parents ou de la famille en premier lieu ; il faut consulter « 'ombiasy » pour
savoir la date et le jour favorable correspondant au voeu des ancétres parce

que le bon jour nous apporte le bien, comme dit Lars, VIG :

Si la destinée est bonne, le jour ou elle survient doit étre
bon et heureux.

Le role de 'ombiasy n’est pas seulement de guérir la maladie mais aussi
de prévoir ce qui va arriver. Cela est important parce que le but dans la
cérémonie est de conduire les enfants dans une voie ou dans une vie pleine de
prospeérité. Paradoxalement, le mois d'avril est le mois néfaste pour la
célébration de la circoncision. Du fait que ce mois, selon la pensée ancestrale

est le mois de renard « volam-posa ». Il symbolise une animale féroce a l'instar

® Lars VIG, Croyances et Mceurs de Malagasy, p. 9.



12

hY

d'un renard. Tous les projets a réaliser pendant ce temps sont toujours
échoués. D’ou le dicton betsimisaraka :

« Saro-maivafia karaha vay volam-p6sa »
Difficile a soigner comme une plaie au mois de fésa

Si le lundi et le samedi sont les jours fastes pour la réalisation de la
circoncision a Vavatenina il faut, par contre, noter que le mardi et le jeudi sont
particulierement néfastes pour la réalisation de ce rite. Ces derniers sont
considérés comme porte-malheur a la santé des enfants a circoncire. C’est

pour cette raison qu’il est interdit de faire I'opération pendant ce jour-la.

Avant la cérémonie, les parents des enfants a circoncire doivent
construire une maison pour accueillir les invités. Dans le cadre de la
préparation lointaine, ils cultivent beaucoup de riz pour ravitailler tous les
invités. C’est leur devoir également d’économiser de I'argent qui servira a payer
tous les besoins nécessaires a la féte de la circoncision. Pendant cette période,
il est nécessaire pour l'organisateur de préparer en avance le zébu gqu'il faut
tuer pendant la cérémonie, le riz. Avant tout, le zébu doit faire I'objet d’'une
attention particulierement en effet il ne s’agit pas de n'importe quel zébu, mais
d’'un animal spécial ; teinté de couleur rouge «vintsy mena », a la robe pie

rousse, un animal robuste, sans handicap.

Vu ces criteres, il est nécessaire de chercher le zébu a l'avance ; de
cette fagcon, on n'aura pas de souci a propos de cette partie lorsque viendra le
moment des festivités. A propos du riz, il faut également le préparer a 'avance
pour avoir un bon déroulement de la cérémonie afin que les assistants soient
satisfaits sur le plan nutritionnel. Le riz c’est la base de I'alimentation malgache,
il est évident s'il faut I'avoir en grande quantité pour pouvoir satisfaire tous les
invités. Dans le cas contraire, a savoir celui d’'une cérémonie mal préparée, le
Betsimisaraka utilise le proverbe « Tsaboraha drainga », pour disqualifier ou

pour déshonorer I'organisateur de la féte.

Revenons un peu sur la réunion familiale avant la cérémonie. C’est alors

a cette réunion aussi qu’'on a désigné celui qui prendra la parole durant la



13

cérémonie et il faut informer ou inviter le plus vite possible les oncles
maternelles des enfants a circoncire car ce sont eux qui avalent les prépuces

de leurs neveux.

En principe, tous les oncles des enfants a circoncire doivent apporter des
zébus pour la féte. Mais comme la vie devient de plus en plus chere, on ne tient
plus a cette exigence. Face a cette difficulté de la vie, il est normal que la
famille maternelle d’'une part et la famille paternelle d’autre part se réunit afin de
pouvoir décider ensemble le nombre de zébu a apporter a la cérémonie. On
peut apporter un ou deux boeufs seulement pour la famille toute entiére lors de
la festivité. En cas d’absence de I'oncle maternel de I'enfant a circoncire, le

grand-pére maternel peut prendre sa place..

Les prises des boissons alcoolisées surtout le betsabetsa, le « toakan-
drazana » a des valeurs importantes dans la réalisation de la circoncision. C’est
la raison pour laquelle, elle demande du temps pour sa préparation afin de
mettre en place toutes ces exigences. Dans ce rite les boissons alcoolisées
sont nécessaires pour que sa reéalisation soit complete, car les boissons
alcooligues sont nécessaires non seulement au cours de la festivité mais aussi

surtout pendant le joro.

Comme préparation lointaine du rituel de la circoncision, les membres de
la famille, au cours de ses réunions, doivent choisir le circonciseur. De fait chez
les Betsimisaraka la circoncision se manifeste sous deux formes, la forme

traditionnelle et la forme moderne.

La circoncision traditionnelle est faite par des gens qui n’étudient pas la
meédecine dans une domaine spécialisé mais ils ont appris soit par un héritage
familial (don), soit par habitude due au fait que les anciens ne vont jamais a
I'école pour chercher des connaissances mais qu’ils apprennent & savoir le
mécanisme de la vie par expérience journaliére (connaissance empirique).
C’est pourquoi il existe jusqu’a nos jours des circonciseurs traditionnels malgré
I’évolution ininterrompue de la médecine, on parle ici des talents mais non pas
des connaissances approfondies. Ce sont des connaissances transmises par

les ancétres. Par contre la circoncision moderne est pratiqguée par des docteurs



14

spécialistes en ce domaine. Dans ce cas, l'individu qui pratique la circoncision
étudie dans un établissement spécialisé, c’est ainsi qu’'une grande différence

existe entre la circoncision moderne et la traditionnelle.

Actuellement, les gens ont le choix entre ces deux catégories de
circonciseurs. A la campagne ou la plupart des habitants respectent beaucoup
la tradition, la circoncision traditionnelle garde toujours une place importante car
la plupart des individus la pratiquent encore. Par contre, en ville, ou les
individus préferent la civilisation moderne, a la tradition, les gens pratiquent la

circoncision préconisée par les scientifiques.

Concernant les invités, il est normal de les informer un mois ou deux
semaines au plus tard, avant la cérémonie afin d’éviter la précipitation des ces
gens et en plus pour qu’ils puissent arranger leur emploi du temps. Pour ceux
qui sont trés loin du village, le jeune lignage la famille qui fait la féte, doivent
prendre en charge la distribution des invitations a ces gens-la. A cause du
développement technologique de nos jours, il est aussi autorisé de faire une
invitation par voix téléphonique ou par radio a tous ceux qui sont tres loin. Il est
a remargqué que la présence vivement massive de tous les membres de la
famille fait honneur a la féte. Autrefois, I'assistance de la famille a toute la
cérémonie traditionnelle était obligatoire ; mais aujourd’hui, & cause de la
difficulté de la vie, on peut envoyer un ou deux représentants par famille

seulement pour assister a une féte quelconque.
[.2.1.2 La préparation a court terme

Une semaine avant la célébration a lieu la cérémonie préparatoire. Celle-
ci est marquée par l'installation de mortiers pour le pilonnage du riz. Cette
cérémonie n’est pas l'affaire d’'un seul village mais il faut en avertir les autres
villages environnants pour qu’ils y prennent part. L’organisateur a besoin des
habitants des autres villages non seulement pour aider a la préparation de la
féte, ces gens participent aux cotisations pour la mise en marche de la

cérémonie.



15

L'installation de mortier pour le pilage des riz se fait en un seul endroit du
village, généralement devant la grande case commune. Aprés cette opération
commence le pilage du riz et qui ne cessera qu'au jour de la célébration de la

circoncision.

Cette préparation a court terme durera tout au long d’'une semaine. Voici
un exemple du déroulement de cette activité : le mardi, on distille la canne a
sucre ; le mercredi, les hommes vont chercher du bois sec pour la cuisine ; le
jeudi, les femmes se divisent en deux groupes ; les unes en grand nombre
pilent le riz tandis que les autres font leur cuisine et qui vont ensuite chercher
des feuilles de longoza pour le couvert. Pendant ce temps, les hommes
construisent, pour leur part, des cases vertes pour la féte le jour de la
circoncision. Ces cases sont spécialement construites en bois et leurs toits sont

construits avec des feuilles vertes de longoza.

L’alcool ou le betsa est toujours présent tous les jours a chaque groupe
de travail. Pendant la soirée tout le monde peut prendre de lalcool pour
chauffer 'ambiance et pour se détendre du travail effectué pendant la journée.
Pendant ce temps, pour entrer dans I'ambiance totale de la cérémonie, les
jeunes se mettent alors a chanter et exécutent des danses traditionnelles avec
des démonstrations collectives. C’est a partir de cela que les jeunes hommes et
les jeunes filles se font connaissance et beaucoup d’entre eux finiront par
s’aimer. Ainsi, la circoncision est une occasion pour chercher de mari ou

femme.

Le vendredi matin, vers huit heures, avant l'arrivée officielle des invités,
la famille du patriarche procéde a I'offrande de betsabetsa ou de toakandrazana
aux ancétres. Ces offrandes ont pour but d’invoquer les ancétres du coté
paternel d’une part et du coté maternel d’'autre part. Ce rite a également pour
fonction de faire connaitre aux ancétres que les vivants demandent de l'aide de
leur part. Dans cette condition, il faut demander aux ancétres le bon

déroulement de I'opération afin que I'enfant a circoncire soit en bonne santé.

La place ou I'on réalise le joro est spéciale dans chaque village. En effet

chaque village a son propre lieu sacré. L’emplacement des assistants pendant



16

le j6ro se fait comme suit : tout le monde doit s’asseoir du cété Nord-Ouest du
« fijoroana » (I'endroit ou on pratique le jéro), la téte doit se tourner vers I'Est
car c’est de ce coté que les ancétres se placent. L e mpijoro fait poser sur terre
ou sur une pierre, de ce coté Est, un ou deux verres pleins de betsabetsa. Puis
il ordonne a quelgu’un de crier fortement O! O! O! Cela signifie qu'on va
entrer en relation avec le monde sacré. Les assistants 6tent leur chapeau et le
mpijoro commence ses invocations. On doit signaler que ce j6ro est adressé au
Zafiahary, aux ancétres et aux autres forces surnaturelles de l'au-dela de la

terre et qui peuvent apporter a Zanahary leurs contributions a la gestion des

affaires du monde ici bas.

Voici un fragment d’un « jéro », qui se réalise dans le silence total, tout le

monde étant tourné vers I'Est face au pied du poteau sacrificiel, le tangalamena

entame son invocation comme suit :

O !0 !0 ! (in-telo)
laizahay t6 mampilaza amina Zafiahary e!

Ny antony ilazafia aminao, anao no nahary fiy
zavatra jiaby ambany lafitra.

Ny mahatonga izahay mandeha eto amin'’ity
toerafia masifia t6 maraindraifia zoma t6:
misy vinavina, raha hieritreretina hotanterahifia
amaraifia dia ny famosirafia izay hatao eto an-
dakoron-dRay aman-dReny be an-tanana.

Mampilaza amina Razafia. Ato anao Dady, ato
anao Dadilahy.

Na ilay voatofiina na ilay tsy voatofiina. Zay
voatofiina mitondra zafly resaka zafly
aminjareo jiaby afiy.

Fa zafly no dianay eto maraindraifiy zao io.
Handeha hafiambara aminareo zafiahary sy
Razana izay eto amin’ity toerana masifia ity ka
avy eto tsy maintsy rasaimbolafa.

Ou! Ou! Ou! (trois fois)
Dieu, nous sommes venus t'informer !

Nous t'informons, toi Dieu car c’est toi qui as
créé toutes choses qui existent sous le ciel.

Si nous nous sommes rendus en ce lieu saint,
ce matin de vendredi, c'est & cause d'un
projet, une chose a laquelle nous tenons
beaucoup a accomplir le lendemain telle que
la circoncision que nous allons faire, ici dans
la cour de « Ray aman-dReny be an-tanana »
chef de lignage ou « Tangalamena »

Nous vous informons aussi les ancétres. Tu
es ici arriere grand mére (Dady). Tu es ici
arriere grand pere (Dadilahy)

Et tous ceux dont I'identité a été prononcée ou
non. Ceux dont les noms ont été cités,
veuillez transmettre le message a toute la
communauté de cet endroit. C'est I'objet de
notre visite de ce matin.

Nous sommes venus vous informer, toi Dieu
et vous les Ancétres maitres de ce lieu saint.

Alors il faut vous prévenir.

1.2.1.3 L'accueil de la famille maternelle

Le vendredi, vers une heure de I'aprés midi, tout le monde se rassemble

une fois dans la grande case commune pour attendre les invités et I'offrande



17

qui vient de l'oncle maternel. Vers quatorze heures et demie ou les invités
arrivent, I'oncle maternel lance un discours prélude a l'offre d'offrandes de la
part de la famille maternelle de I'enfant a circoncire, a savoir de zébu, leurs
participations pour les dépenses comme le riz les boissons etc. L'oncle
maternel doit aussi apporter le faneva ou le bois sacré. Comment se déroule la

manifestation de cette offrande ?

Quant les oncles maternels ou la famille maternel le arrive a I'entrée du
village, « ibaongan-tanana ».lls doivent arréter leur progression. lls ne peuvent
pas entrer au village sans l'autorisation et I'accueil de la famille paternelle. Dans
cet accueil, il y a un dialogue de salutation entre le tangalamena du cété

paternel et celui du coté maternel.

Dans ce dialogue ou ce discours, il faut d’abord que le coté paternel
prenne la parole en ce sens gqu’il est le maitre non seulement du village mais
aussi de la cérémonie. Dans cette condition, il doit y avoir un discours de
salutation et un discours de remerciement. Le coté paternel doit saluer ses
invités et il doit aussi les remercier pour son arrivée au rendez-vous prévu, leur
acceptation d’assister a la cérémonie. L'assistance massive de la famille dans
une cérémonie traditionnelle est strictement nécessaire car c’est a partir de cela
que les autres familles mesurent non seulement la solidarité familiale mais
aussi l'union des deux familles d’'ou le coté paternelle est tres contente de
larrivé de la famille maternelle. Ici, on ne parle pas encore de certains
avantages ou profits tirés a partir de cette rencontre mais juste d’un discours de

reconnaissance.

Aprés le discours lancé par le Tangalamena du coté paternel, celui du
coté maternel doit y répondre en commencant aussi par le remercier de lui avoir
adressé la parole. Aprés cela, comme la tradition I'indique, il doit remettre lors
de cette premiére rencontre tous leurs dons pour la cérémonie. Parmi ces
offres, il y a, premierement, le zébu et quelque riz comme participation a la
céremonie. Deuxiemement il y a des boissons et surtout le bois sacré. Enfin, il
lance son discours de demande d’autoriser d’entrer au village méme s'il sait

déja qu'il est autorisé y entrer. Ce dernier acte est considéré par le Malgache,



18

en particulier le Betsimisaraka, comme un symbole d’amitié et de respect
adressé aux invitants. Avant d’entrer au village, un garcon de 14 ans non
orphelin du coté maternel donne le bois sacré au Tangalamena du coté
paternel et ce dernier donne ce bois a I'un des péres des enfants a circoncire
qui prend la responsabilité de porter ce bois sacré jusqu’au village. La remise
de ce bois sacré a la famille paternelle signifie que le coté maternel est autorisé

a entrer dans la cérémonie qu’on vient de célébrer.

Le Tangalamena du c6té paternel : Apres avoir vu le bois sacré, il offre
des boissons alcoolisé au vahiny en guise de remerciement. Avant de s’en
emparer, il faut prononcer aussi un discours comme celui-ci : Izahay tsy manao
ny ohabolana hoe : «valin’ i Baliaka i Saliaka ; fa izay mafiome sira omem-
boamaho ». Il se traduit littéralement, Nous ne faisons pas comme le proverbe ;
I'échange entre Baliaka et Saliaka mais a qui donne du sel on donne de bons

bouillons de Voamaho (petite arachide.)

Puisque vous nous donnez un honneur tres intense en revanche nous
vous offrons quelque chose que nous avons pour montrer notre joie et notre
prestige. Il s’agit d’'un objet de moindre valeur, ne regardez pas son peu de
valeurs, regardez plutbt la grandeur de notre cceur qui l'offre. C'est avec joie
que nous loffrons : « Ny tsiampy tsy afiona ny tsisy mahavery faiahy, ka izay
kely manao mason-tsokina, masom-boalavo izay kely anafiana ahiratra ». Nous
vous remercions tous. Le Tangalamena du c6té maternel répond a ce discours,
a la fin de cette réponse, les femmes distribuent le betsabetsa aux amateurs. A

la fin tout le monde se rend a la grande case commune.

Avant d’entrer dans la grande case, il faut tourner six fois en chantent
autour de celle-la. Apres les six tours rituels, il faut faire entrer d’abord le
faneva et le Tangalamena pour qu’il puisse accueillir de nouveau les vahiny.
Ensuite, c’est le tour des invités d’entrer dans la case et enfin les autochtones.
On arréte la chanson traditionnelle quand on péneétre dans la grande case. Ici,

chaque étape du rituel est honorée par la prise des boissons.

Le discours prononcés durant I'offre des objets suivent une structure

précise : d’abord, comme nous entendons dans de nombreux discours moderne



19

ou traditionnel, l'interlocuteur s’excuse de prendre la parole devant le public
pour honorer les supérieurs et les Ray aman-dReny. Ce n’est pas sa supériorité
ou sa grandeur qui pousse a prendre cette responsabilité, mais I'ordre familial.
Ensuite, il remercie tous les invités qui assistent a ce rite. Au cours du discours,
il explique I'objet de linvitation des parents des enfants a circoncire a tous les
assistants, il déclare officiellement et publiquement qu’il s’agit de la féte de la
circoncision. Enfin, il dit qu’il y a des boissons nous buvons ensemble pour
montrer notre joie de vous voir venu sans hésitation dans notre maison. Ce
premier est terminé, comme d’habitude selon la coutume, il faut qu’il y ait
quelqu’'un qui répond au discours prononcé par le porte-parole. Ainsi, le
Tangalamena du c6té maternel va procéder a la réplique. Aprés la réponse, de

discours tout de suite les femmes distribuent les boissons aux assistants.

L'accueil des famangiana ou des aides et des offrandes commence
depuis l'arrivé des invités et il ne se termine qu'a la cléture de la féte. Le
réceptionniste est accompagné d’'une personne qui agit en guise de secrétaire,
elle enregistre dans un cahier tous les noms des donneurs avec le montant de
ces aides. Mais il faut faire attention de bien distinguer les aides et les
offrandes.

En méme temps, il faut préparer la cuisine collective. Puisque ce sont les
hommes qui vont tuer le zébu, ils doivent préparer les bouillons. Le zébu g’on

vient de tuer ici est un zébu venant de I'oncle maternel.

Les hommes se divisent en deux groupes; les uns préparent des
bouillons tandis que les autres s’occupent du zébu qu’ils vont tuer le lendemain.
Au moment ou les hommes préparent les bouillons, les femmes font cuire le riz

et préparent des feuilles de longoza pour le couvert.

Il est bon de savoir que le dépecage du zébu Rénangivy” est différent de
celui du zébu de sacrifice. Ce zébu n’est pas destiné au sacrifice, il est immolé
a la veillé festive pour servir le repas aux assistants cette nuit. Il n’est pas

réservé par la coutume ancestrale et il n’a sirement rien d’important. Il est tué

* Literallement ce terme Rénangivy vient de deux mots : ré = Bouillon et angivy = petite
aubergine, c’es le bouillon de petite aubergine.



20

spécialement pour le bouillon des invités pour revigorer le lien de fihavanana.

Ce terme rénangivy ici est pour différencier le zébu du scrifice.

Quand le repas est bien préparé, vers sept heures trente du soir le repas
ensemble commence. Aprés ce repas, le Tangalamena du c6té maternel
dépose du toaka devant le public, mais le Tangalamena autochtone fait le
discours concernant ces besoins alcooliques. Dans son discours il énonce les
interdits de la nuit de la veillée (bagars, faire 'amour surtout les parents,...)
Quand ce discours prend fin, un représentant des invités répond a ce discours.
Il répete d’abord mot par mot ce qui a été dit, en ouvrant son discours par ce
propos : « D’apres ce que vous avez dit ». Dés qu'il ne se souvient pas de tous

les mots prononceés, il s’excuse en disant :

La parole, dit-on, est comme la toile d’araignée g  éante ; il
N’y a que son auteur qui puisse la produire etlap  arcourir
point par point. Si je ne réussis pas a reprendre t  out ce
gue vous avez dit ce n'est pas par manque de respec ta
votre égard. °

Il termine sa parole en répondant au Tangalamena autochtone. Nous
sommes informeés, nous vous remercions beaucoup. Aprés cela, il faut terminer
ce discours par la prise des boissons pour I'honorer. La consommation de ces
boissons marque le commencement de la veillée festive proprement dite, le

commencement de la féte.

Le tsimandrimandry signifie la veillée festive. Les chefs de file a la veillée
festive sont les oncles maternels et les tantes des enfants a circoncire car c’est
eux qui gardent leurs neveux durant la visite de I'entrée du village pour les

empécher de dormir.

La plupart des assistants, a part les oncles et les tantes de ces enfants,
pendant cette soirée sont presque des jeunes car c’est une occasion pour eux
de trouver des partenaires. Pendant cette soirée, les gens chantent a haute
voix avec des applaudissements ou batiment des mains et des tambours pour

encourager et pour esthétiser la chanson. Il y a lieu de signaler gu’il s’'agit

> MANGALAZA Eugéne Régis, Tsy ambara valy un conte betsimisaraka, p. 35.



21

surtout ici de variété des chansons et de des danses traditionnelles. Le type de
danse populaire prisé pendant la cérémonie c’est le «toto-dia ». C’est une

danse qui se fait avec des partenaires mixtes.

Pendant la visite de I'entrée du village, I'enfant a circoncire se trouve
déja sur le dos son oncle maternel. Comme la tradition, ce sont les oncles qui
portent les enfants a circoncire, qui marchent en téte du cortége. A ce moment,

les femmes jettent du riz blanc sur eux.

Apres les visites des entrées du village, la foule revient faire encore le
tour de la grande case six fois de suite. Puis tout le monde danse au faray. Ce
qui fait montrer 'ambiance de la veillée. Actuellement la danse au faray est
alternée avec de la musiqgue moderne. Durant toute la nuit, les serveurs des

boissons ne cessent pas de faire le tour pour chauffer I'ambiance.

Vers minuit et au premier chant de coqg tout le monde se rassemble

aupres du zébu attaché. Voici ce qu'affirme Pascal Lahady a ce propos :

A minuit, on rend visite au zébu et I'on exécute d es
chants et de la tauromachie avec consommation de to aka.
Puis I'on revient. Au chant du coq, on s’envaden  ouveau
voir le zébu et I'on organise une partie de tauroma  chie
avec chants et consommation de toaka. Ce sont les
jeunes gens surtout qui se chargent de cette espéce de
veillée festive. °

La cause de cette visite du zébu c’est de vérifier s’il est devenu anormal,
s'il s'est, par exemple, causé une fambe en s’agitant pour se détacher. Pour
vérifier son état, les jeunes hommes pratiquent la tauromachie pendant la visite

de I'animal.

[.2.2 L’'opération des enfants

Apreés la deuxiéme visite du zébu, la préparation pour la cuisine collective
commence. En méme temps, on se rassemble de nouveau sur la place
publique pour aller chercher de I'eau « célebre » (rano tsy nidikavim-borona),

eau immaculée gu’aucun volatile n’a survolée. C’est toujours I'oncle maternel,

® LAHADY Pascal, Op. cit, p. 74.



22

qui porte I'enfant sur le dos qui prend la téte de file. Quand on a eu cette eau
sur le fleuve, on revient alors au village et en portant I'eau, il faut tourner six fois
de nouveau autour de la grande case. On transporte 'eau immaculée dans la

grande case et on met cette eau a la partie nord de la case.

Puis a l'aurore, il faut repartir pour « laver les pieds des gosses » dans le
méme fleuve ou on a cherché I'eau célébre. Le Tangalamena du coté paternel
frappe I'eau pour la consacrer ; puis on y plonge un a un jusqu’a la ceinture les

enfants a circoncire ; et aprés on fait la procession pour retourner au village.

En rentrant a la maison, le médecin attend déja pour faire I'opération. Il
se place aupres de la porte Est de la maison, a coété de lui dans le coin se
trouve aussi un autre homme appelé « la souche », ce sont les zaman-jaza qui
vont s’occuper des enfants pendant la circoncision. Si tout est prét vers six

heures du matin, c’est le moment de couper le prépuce.

Le médecin prend son couteau qui s’appelle azera baolina. Ce couteau
est réservé pour la coupe des prépuces ; 'opération commence par le garcon le
moins agé et s’'achéve par le plus agé. Les zaman-jaza s’approchent de son
neveu pour s’occuper de lui, ils placent I'enfant a circoncire sur les jambes

écartées et fortement maintenues immobiles devant le médecin.

Durant I'opération, comme nous l'avons dit auparavant, tout le monde
chante et danse avec seulement des chansons traditionnelles accompagnées
de tambours et des jijy. La parole de jijy est formée avec des mots impropre,
« asaha ratsy » ; on veut ainsi se moquer des autres enfants et pour faire rire
tout le monde. Puisque la circoncision est une question de vie ou de mort, tout
le monde cherche des moyens pour apaiser la peur au cours de l'opération.
L’on doit noter ici que le jijy ne se fait qu’a la circoncision et a la sortie de la

femme qui vient d’accoucher un bébé (mivoaka am-patana).

Pendent l'opération, la distribution du betsabetsa se poursuit sans
interruption et la chanson (jiji) s’entonnent constamment. Dés que le prépuce
est coupé, tout le monde crie de joie et dit : lahy ! lahy !lahy [(homme ! homme !

homme !) L’enfant est devenu vraiment un homme, cela signifie que I'enfant



23

est circoncis, l'opérateur crache deux fois sur la plaie pour empécher

I'hémorragie.

Cette opération dure environ une dizaine de minutes par enfant. Le tsiko
(prépuce) de chaque enfant doit étre avalé par le zaman-jaza correspondant.
Soit avec du rhum, soit avec du betsa ou avec quelque chose qu’il aime. Cette
ingestion du prépuce est appelée telimoana avaler sans macher. Il faut macher
lentement le prépuce. Cela est une tradition pour éviter la complication de la
plaie. Il faut macher lentement le prépuce pour que la plaie se guérisse

lentement.

Les gargcons nouvellement circoncis ne peuvent pas mettre un pantalon
par précaution, ils portent alors une jupe ou une robe qui laissent la plaie
libre et lui permettent de se cicatriser rapidement parce gu’elles ne la frottent
pas. Aprés sa circoncision I'enfant est dit vita anarana. Il est une identifié par la
sociéte et il est reconnu officiellement par les ancétres, d’aprés la croyance, il
est intégré dans le clan paternel. A partir de ce moment, il accéde au statut d’'un
vrai homme. Il quitte définitivement le statut de zazarano (enfant prématuré) et il

se nomme zaza vita (enfant fait).

Dans la pensée des betsimisaraka, le zaza vita est un enfant qui est a la
fois baptisé et circoncis. En général, I'opération ne dure pas au-dela de neuf
heures. Quand tous les enfants sont opérés, la chanson s’arréte et tout le
monde entre dans la deuxieme partie de la célébration de la circoncision : le

sacrifice du zébu.

L’'accueil des invités commence depuis la veillée et se poursuit jusqu’au
jour de la cérémonie; les collectes des aides, des offrandes et des

participations continuent sans arrét.

|.2.3 Le sacrifice du zébu

En général, pendent la cérémonie il y a trois discours a prononcer. Le
premier a lieu au début de la céréemonie avant I'immolation de I'animal. Le
deuxieme c'est le discours d’attente du repas, ce discours est juste apres

'immolation du zébu, par ce discours, I'orateur demande aux assistants d’avoir



24

une patiente pour le repas. Le dernier est réservé apres le repas collectif, ce
troisieme discours consiste a remercier les hommes qui viennent d’assister a la

cérémonie, c’est le discours de clbture.

Pour chaque discours, deux vieux hommes entourent le Tangalamena,
'un a droite, l'autre & gauche. Ces deux hommes vont aider celui qui prend la

parole en cas de trouble ou défaillance.

Vers neuf heures, c’est le moment du tsaboraha ou sacrifice du zébu.
Lorsque tout le monde arrive au lieu sacré du village, les jeunes ligotent le zébu

par ses quatre pattes.

Quand l'animal est allongé avec ses quatre pattes attachées ensembile,
les jeunes le font sortir devant l'autel sacrificiel. Le zébu est allongé dans un

endroit précis. FANONY Fulgence le décrit comme suit :

A l'arrivé a I'endroit précis, I'animal est allongé sur le sol
avec des pattes liées et de téte tournée vers 'Est .’

La partie droite est toujours au-dessus car le c6té droit représente la
force et la puissance Il faut montrer le zébu a offrir aux ancétres par son coté
droit.

LAHADY Pascal a bien précisé que :

La partie droite de ce zébu est toujours dessus [... Jonle
couche sur le c6té gauche a l'ouest du  Fisokina ou de la
stele, la téte tourne vers l'est.

Apreés tout cela, le zébu est bien allongé au sol, le porte-parole se leve
doucement face a la communauté pour prononcer le discours officiel. Il
prononce d’abord le remerciement a l'assistance et la raison de la cérémonie.
Ensuite, il montre a tout le monde le ticket et I'autorisation officielle d’abattage,
pour que les assistants soient rassurés que le zébu appartienne vraiment a

I'organisateur, qu’il ne s’agit pas d’'un animal volé. Pour terminer son discours le

" FANONY Fulgence, op. cit., p. 258.
8 LAHADY Pascal, op.cit, p. 74.



25

porte-parole donne aux invités le droit de boire I'alcool présentement exposé

devant I'assistance.

Comme d’habitude, il faut qu’il y ait quelqu’'un qui va répondre au
discours prononcé par le porte-parole. Ainsi, un homme parmi les assistants va
procéder a la réplique. Il va commencer son discours par le résumé de ce qui
vient d’étre dit en y ajoutant ses réflexions personnelles. En général, a la fin de
son résume, il affirme que le discours prononceé par le porte-parole du lignage

est bien compris de 'assistance.

Apres le discours du représentant des assistants, on étale une natte en
orefo devant le zébu sur laquelle on dépose une assiette blanche contenant de
'eau et une piece de monnaie, on place a cote d’'une assiette deux feuilles
vertes de longoza et deux petits verres remplis de toaka, on met aussi a coté
toutes les boissons indispensables a cette cérémonie. Puis on convoque tout le

monde.

Les parents et les enfants circoncis, toute la famille organisatrice prend
la place derriere l'animal a sacrifier, a I'Ouest de l'autel. Les assistants

s’assoient derriere eux. Comme dit LAHADY Pascal :

Le maitre de la féte et sa famille prennent une pl ace
derriére le zébu, devant la communauté, tous se tou rne en
direction de I'est.

Aprés ces préparatifs, un jeune homme non orphelin prend un bambou
plein d’eau, il déverse le contenu sur le zébu en partant de la téte jusqu’au
derriere pour baigner ce zébu. Le jeune homme non orphelin représente la
plénitude de la force, car dans la circoncision, le but est de construire I'avenir

des enfants avec une vie pleine de puissance.

Aprés que le zébu est aspergé d’eau, le Tangalamena marque six points
du zébu tel que la téte, la queue, la bosse,le ventre, la gorge,la croupe ou le
posterieure, il prend des poils de ces points de I'animal et il les met dans une

coupe blanche pleine d’eau. Puis, I'un des enfants circoncis ayant encore son

® LAHADY Pascal, op. cit., p.74



26

pére et sa mere tient le bout de la queue du zébu dans une assiette blanche
pour gu’elle soit bien placée. Apres tout cela le Tangalamena prend la parole

pour faire son service, I'invocation sacrée.
[.2.3.1 L'invocation sacrée ou joro

Le joro qui fait par le Tangalamena apres le discours d’ouverture c’est le
« joro omby velona », I'invocation sacrée au zébu vivant. Cela signifie que la
féte n'est pas réservée spécialement pour le vivant mais aussi pour les morts.
C’est dans ce sens qu'il faut donner aux ancétres leur part de boeuf vivant par
le biais du joro. Le mot joro est le terme betsimisaraka pour designer toute
priere traditionnelle. En général le mot j6ro est traduit par « ’invocation

sacrée ». Pascal LAHADY écrit ;

Nous le traduisons par « invocation sacrée » surto ut
parce que la forme essentielle de ce rituel est I'a  ppel,
linvocation, ce qui exprime en méme temps le sens
général du verbe mijéro, prier souhaiter, tant il e st vrai
que le fond de toute priére c'est I'appel.  *°

Le j6ro est un acte accompli par le Tangalamena, qui invoque tous les
ancétres pour venir assister a la cérémonie de circoncision. Tout d’abord avant
gu’il commence son invocation, il faut qu’il y ait quelgu’'un parmi les enfants a
circoncire, le plus agé entre eux qui lance trois fois de suite des cris qui
avertissent tous les étres invisibles. Quand le silence regne dans ce lieu, le
Tangalamena commence son invocation sacrée avec l'introduction suivante :

« Descendez, descendez, toi, Dieu d’en haut, dieu, d’ici bas »

Pour continuer son discours, il appelle les ancétres du nord, du sud, de
I'Est et de I'ouest pour gu’ils se réunissent afin de se présenter au cours de la
céréemonie. A remarqué que le Tangalamena prononce d’abord le nom de
certains tombeaux et puis certains nom de ce qui sont déja a l'au-dela, en
commencent par son plus proche des organisateurs par ordre d’ancienneté et
termine par ceux qui peuvent apporter de l'aide envers les vivants. L'appel

commence par les noms des ancétres du pére et de la mére des nouveaux

19 AHADY Pascal, op. cit, p.63.



27

enfants circoncis et se termine par les ancétres qui n’appartiennent pas au

lignage organisateur de la cérémonie.

A chaque prononciation du nom des tombeaux ancestrales prononcés, le
Tangalamena frappe un coup sur I'échine du zébu avec sa main et pour appeler
les ancétres dans un autre tombeau il frappe de nouveau le zébu et ainsi de

suite.

Quand le Tangalamena termine cet appel des noms des ancétres d'un
tel tombeau pour passer en un tel autre, il s’excuse auprés des ancétres dont le
nom n’a pas été prononcé a cause de leur grand nombre. Cette derniére phrase
marque la fin de l'appel des ancétres par le Tangalamena. Puis il prend
I'assiette blanche pleine d’eau sacrée, il asperge cette eau sacrée a tous les
nouveaux enfants circoncis et apres a tous ceux qui assistent a la cérémonie. A
la fin, tout le monde doit s’écarter un peu du lieu afin que les jeunes puissent

dépecer le zébu.
[.2.3.2 L’abattage du zébu

Les jeunes gens du lignage font I'abattage du zébu. En cas de présence
des musulmans qui ne doivent pas manger de viande du zébu qui n’est pas tué
de leur propre main «viande hallal ». lls ont le droit de faire un geste
symbolique de tuer I'animal, un musulman prend le couteau pour tracer sa
gorge. Aprés, ce sont les jeunes dans le lignage qui s’engagent pour le
dépecage de la viande. lls doivent prendre les meilleures parties de la viande
(Henan-tsérontsérofo) a savoir : la bosse, le foie, le filet, les rognons, l'intestin
gréle, le cceur. Ces morceaux sont préparés et cuis a part pour étre offerts sur
'autel. A remarquer que seuls les gens non orphelins peuvent les préparer et
les faire cuire. Ce sera la part de viande du razana. Tout le reste de la viande
du zébu est distribué aux descendants des ces ancétres et aux invités selon la

valeur de I'argent que ceux-ci ont offert.

On cuit le gras double pour le repas collectif. Apres le dépecage du zébu,
les organisateurs offrent des boissons « am-pangy » dames-jeanne, suivi d'un

discours. Dans ce discours, le Tangalamena prononce d’abord le remerciement



28

sous forme d’un proverbe du type : Nous vous remercions beaucoup car « Ny
fisaorafia karaha sasa vavitsy tsy mahadisaka » il se traduit littéralement, le
remerciement c’est comme un lavage de la jambe, on ne s’en lasse pas.

Ensuite il prononce la raison de ce discours sous forme d’un proverbe :

Zana-boay tsy mafadifio an-tara; zana-balalafia tsy
mafadifio lafiitra; ary izahay zana-drazana tsy mafiad ifio
fomban-drazana.

Le petit caiman n'oublie pas I'eau douce ; le peti t de la
sauterelle n'oublie pas le ciel, nous en tant que
descendant des ancétres n’oubli pas les coutume.

Pour attendre la préparation de repas, l'organisateur ne cesse de
distribuer des boissons aux assistants et lance des nombreux sujets de
discussions non seulement pour garder la patience des assistants mais surtout
pour renforcer le lien familial existant. Il faut noter que cette attente du repas,
prend une période tres longue au cours de la cérémonie et c’est pour cette
méme raison qu’il y a une répartition de tache, envers l'organisateur, la
préparation de ce repas. Il faut qu’il y ait des restes de la viande crue qui seront
distribué aux assistants a la fin de la féte. C’est ce qu’on appelle « Nofonkena
mitam-pihavanana ». La distribution faite par le jeune, ces tranches de viande

sont appelées Tatana **

Pendant ce temps, les jeunes filles et les tantes paternelles des enfants
nouvellement circoncis font le nettoyage de la nappe de pierre et le balayage de
l'autel sacrificiel. Puisque selon la coutume, la circoncision est une sorte de
purification de tout, il faut éviter toute sorte de comportement considéré comme
mal propre. Cela ne veut surtout pas dire que l'autel sacrificiel est malpropre

mais c’est un rite pour les vivants de balayer ce lieu avant de faire un joro.
[.2.3.3 JOro sur le cuit ou offrande sacrificielle

Avant que le Tangalamena fasse le joro, il faut préparer le repas des
ancétres. Il faut prendre la meilleure partie de la viande et il faut la faire cuire, il

faut la mettre dans une assiette de couleur blanche avec du riz bien cuit. Il faut

1 Tatana : distribution de viande crue.



29

placer cette assiette sur l'autel sacrificielle ou sur la nappe de pierre. Quand
tout est pres les parents et les enfants circoncis prennent la place a cété de
Tangalamena, a I'ouest de l'autel sacrificiel et les assistants s’assoient derriere
eux. Au moment de [linvocation tout le monde garde le silence. Le
Tangalamena commence le joro, apres avoir enlevé son chapeau, il lance son

cri d’appel. Voici c’est que LAHADY Pascal décrit le joro sur le cuit :

O!' 0! 0! On vous appelle, vous les zaiahary homm es,
zafahary femmes, terre sacrée, lune et soleil. Véné rable
voltigeur, vénérable tranquille....

(O! O! O! mahantso anareo zahay. Anareo Zafahary
lahy, Zafiahary vavy mitovy fiy, masoandro sy volafia tsy
miaraka fa mifanesy, tsy ambanin’izany koa ny hasin ~ -tany.
Anstoina koa anareo Rampampitovitovy indrindra fa
anareo Razafa.)

Quand les oblats ont été présentés aux dieux et aux ancétres, on les
distribue aux organisateurs du Tsaboraha, au Tangalamena et aux notables.
Pour le repas commun, tout le monde se rassemble a lintérieur et aux
alentours d’'un hangar dans la cour du Tangalamena. Devant des nappes de
feuille qui servent en méme temps de plats pour le riz, des jeunes gens
viennent servir les morceaux de viande a l'aide des bouts de gros bambous.
Enfin, quand le repas est terminé, le Tangalamena prononce le discours de
remerciement et ordonne l'accrochage du bucrane. Apres l'accrochage du
bucrane le Tangalamena prononce le discours de cloture. Il faut remarquer
comme nous l'avons dit auparavant, que cette étape de ce rite est marquée par

la prise de toaka.

|.2.4 Cl6ture de la cérémonie

A la fin de la cérémonie on apporte du toaka ou boisson alcolisée et le
Tangalamena prononce le discours en exprimant le proverbe « Tody ny lakana
an-tsirafiana ». La pirogue est arrivée a bon port, c’est pour dire que la
cérémonie touche a sa fin. Le fait d’offrir les boissons marque la réalisation

complete et la finition de la cérémonie. Mais pour honorer les invités

2 LAHADY Pascal, op. cit., p.77



30

I'organisateur les pris de dormir chez lui encore une nuit, la soirée de cette

cléture de la cérémonie.

Le dimanche matin, c’est le jour ou on découpe la téte du zébu. Avant de
le faire, on appelle tous les invités restant dans le village, y compris les
habitants de la localité. On amene une dame-jeanne remplie de betsabetsa
suivi de discours de Tangalamena en exprimant le proverbe : « Faran-drano
Ikopa ; faran'omby hena » qui se traduit littéralement : « la fin du courant d’eau
c’est I'lkopa ; la fin du zébu c’est la viande ». La fin de notre cérémonie c’est le
découpage de la téte du zébu. Le Tangalamena montre dans son discours sa
joie pour la présence de nombreux invités dans son discours en exprimant ce
proverbe : « Antsy be miaraka amim-pamaky samy mafano izay tokony ho
vitany » « un grand couteau avec de la hache, chacun fait ce gu’il le peut ».
Ainsi, le toaka est déposé c’est pour remercier les gens qui ont participé avec
ardeur a la cérémonie. Quand la distribution de la viande du zébu et le discours
du tangalamena prennent fin et que les boissons ont été servies, I'un des
invités se leve pour demander la permission de retourner chez eux et de
remercier I'organisateur pour son accueil chaleureux. Apres ce discours, tous
les invités prennent le chemin du retour. Les organisateurs, par contre, se

réunissent de nouveau afin de dresser le bilan de la cérémonie.



DEUXIEME PARTIE :
SYMBOLISMES ET IMAGES



32

II.L1 LES SYMBOLES DANS LA CIRCONCISION

D’aprés le Dictionnaire francais Larousse, le terme circoncision vient du
mot latin circumcisio qui signifie tout simplement I'excision totale ou partielle du

prépuce.

Au sens large, elle est a la fois un rite de passage et un rite initiatique
pour les enfants méles. Ensuite elle est un enléevement du prépuce qui couvre
la téte du pénis. Ainsi, I'enlevement de cette peau marque le statut de I'enfant

pour gu’il devienne un vrai homme.

Les différentes régions du monde ont leur maniere de célébrer la
circoncision en ce sens que la culture varie d’une société a l'autre. Néanmoins

le sens de 'opération reste partout le méme.

Dans la région polynésienne, comme chez les Juifs, elle répéte la section
du cordon ombilical pratiquée a la naissance de l'enfant et symbolise une

nouvelle naissance, I'acces a une nouvelle phase de la vie.

D’aprés la Bible, la circoncision chez les Juifs est une alliance entre Dieu
et son peuple. C’est aussi le signe de la fidélité du peuple a son Dieu, sous la
domination greque, la circoncision devient l'occasion persécution et de

résistance.

Comme toutes les descendants d’Abraham, les Malagasy pratiquaient
aussi la circoncision mais chaque clan, pour ne pas dire chaque village, a sa
maniére de désigner ou de nommer ce rite. Dans la partie sud de la région de
Vohitrandriana ce rituel s’appelle « fandrangitan’ombilahy » littéralement ou I'on
aiguise un « Taureau ».'® Dans le sud-Est de Madagascar plus précisément &
Mananjary il s’appelle Sambatra « Féte de Béatitude », dans la région de Vato

Vavy Fito Vinany elle s’appelle Savatra ou féte de béatitude.

Pour plus de précision a propos de la différenciation de distinguer ce rite,

voici quelqgues noms pour désigner la circoncision dans quelques différentes

13 RAKOTONIRAINY, « Le fandrangitanaombilahy (la circoncision). Sens et valeurs
chez les Sihanaka, mémoire de maitrise, p.29.



33

régions de Madagascar. Laza «féte de Beatitude », Tody fora «fin de

circoncision », Hasoavan-jaza « Pour le bien de I'enfant ».

Pendant I'enquéte que nous effectuions, dans la commune rurale de
Vavatenina, le rite de la circoncision porte le nom Voapora «issue de
circoncision ». La famille toute entiére et les habitants des villages alentours
sont tous invités a la cérémonie et les festivités seront célébrées par le jijy et

chant traditionnel.

Méme s’il existe une multitude de noms pour désigner la circoncision
chez nous, il faut remarquer que l'objectif de la cérémonie est le méme. On
introduit I'enfant au sein des membres de la famille, la circoncision est
considérée aussi comme une seconde naissance en ce sens qu’avant d’avoir
subi la circoncision I'enfant est considéré comme inexistant que ce soit dans la
société du vivant que ce soit dans celle des ancétres. Pour pouvoir entrer dans
les détails de tout cela, on va étudier d’abord le symbole de chaque étape a

suivre durant ce rite.

La circoncision clanique est un rite social, un rite officiel ; elle ne peut se
faire en cachette ; elle a besoin de tous les habitants du village ou du moins
tous les membres de la famille pour que son objectif puisse étre affirmé comme
vrai. La préparation de la circoncision est une affaire communautaire ou
familiale. Cette préparation se déroule en deux étapes a savoir la préparation
au village et la préparation a la forét. Le premier symbolise la communauté des
étres humains vivants tandis que la deuxieme marque la participation des
autres étres de la nature a la féte. De fait, 'lhomme ne peut pas vivre sans la
forét. Celle-ci joue un réle tres important sur les conditions de la vie terrestre
(photosynthése, formation de pluie, siege pour les animaux etc.). L’homme ne
peut pas se séparer de la foret car méme la construction de la maison, d’'une
table, d’un lit etc., nécessite des bois, la préparation de la cuisine en brousse et
en ville, se fait avec du bois mort. On peut dire que la foret est une condition
complémentaire de la vie de 'homme et des étres vivants. D’apres la croyance
malgache, c’'est dans la forét que les morts et les autres forces ou étres

surnaturels reposent.



34

Dans le village, la préparation est déja une féte parce que une semaine
avant la circoncision ou la cérémonie, chaque nuit les villageois ont crée une
ambiance en faisant une démonstrations collective de danse, suivie d'une

chanson avec, bien slre, une consommation de boissons alcooliques.

Chez le Betsimisaraka de Vavatenina, l'alcool est un symbole de la
cérémonie traditionnelle, méme s'il s’agit de la tristesse. On ne peut pas
organiser une cérémonie sans boisson alcoolique. L'alcool symbolise I'énergie
vitale qui procede de l'union des deux éléments contraires, I'eau et le feu.
Symbolisent la vie, il est aussi de I'inspiration créatrice. Non seulement il excite
les possibilités spirituelles, il les crée aussi véritablement. Il s'incorpore pour
ainsi dire a ce qui fait effort pour s’exprimer. De toute évidence I'alcool est un

facteur de langage. Il est un Dieu du bon en faisant divaguer la raison.

Les femmes pilent le riz avant la cérémonie, marque la solidarité et la
convivialité des gens alentours. En plus, le riz est un aliment de base des
Malgaches ; il faut le préparer a I'avance afin d’avoir un repas nourrissant et

vivifiant durant la cérémonie.

Comme le pain ou le blé en Europe, le riz constitue en Asie la nourriture
essentielle, il comporte la méme signification symbolique et rituelle. En général,
le riz est la richesse, I'abondance, la pureté premiére. On notera qu’en Occident

il symbolise le bonheur et la fécondité.

Les hommes vont a la forét pour chercher le bois sec et tout le matériel
nécessaire a la construction de la grande case. Cette grande case symbolise la
féte commune et sociale, comme par exemple a la cérémonie de
difitranomanara, « fin de toiture du tombeau », le Betsimisaraka de Vavatenina
font deux grandes cases communes en feuilles vertes, ces cases dont les toits
se font avec des feuilles vertes. Le toit de ces cases est construit avec des
ravin-dongoza au lieu de feuilles seches comme d’habitude, selon I'enquéte
que nous avons effectuée auprés de Monsieur Orant de la commune rurale de
Vavatenina. C’est que le tombeau n’appartient pas a une seule famille mais

gu’il ressemble de nombreuses familles.



35

Le toit en feuilles vertes est un symbole de la participation des ancétres a
la féte des humains. L’homme a besoin de l'aide venant de ses ancétres pour

que les enfants a circoncire soient sains au jour de la cérémonie.

La couleur verte symbolise le souhait d’'un bon déroulement de la féte,
une féte sans anomalie. Comme toutes les autres tribus malgaches, le
Betsimisaraka de Vavatenina met en considération aussi la valeur de cette
couleur verte dans son rituel de la circoncision. Apparemment, la couleur verte
est entre le bleu et le jaune, il résulte de leurs interférences chromatiques, mais
il entre avec le rouge dans un jeu symbolique d’alternances. La rose fleurit
entre les feuilles vertes. Equidistant du bleu céleste et du rouge infernal, tous
deux absolus et inaccessibles, le vert, valeur moyenne médiatrice entre le
chaud et le froid, le haut et le bas, c’est une couleur rassurante, rafraichissant

humain.

Chaque printemps, apres que I'hiver a convaincu I'homme de sa solitude
et de sa précarité, en dénudant et glacant la terre qui le porte, celle-ci se revét
d’'un nouveau manteau vert, qui apporte I'espérance, en méme temps que la
terre redevient nourriciere. Le vert est tiede. L'avenement du printemps se
manifeste par la fonte des glaces et la chute de pluies. D’apres ses différentes
significations de la couleur verte, le Betsimisaraka a convaincu d'utiliser les
feuilles vertes de longoza pour construire une grande case commune afin

d’avoir un bon résultat au cours de I'opération de la circoncision.

Les femmes aussi vont chercher les feuilles de longoza pour le couvert.
A la place des assiettes et des cuilleres le Betsimisaraka utilise les feuilles de
longoza car ce dernier symbolise le bonheur et la prospérité. La feuille aussi
participe du symbolisme général du regne végétal. Un bouquet ou une liasse de
feuilles désigne I'ensemble d’'une collectivité unie dans une méme action et

dans une méme pensée.



36

1I.2 RITE DU JORO DE LA CIRCONCISION

Avant l'arrivée officielle des invités et I'accueil des autorités de I'Etat, les
organisateurs de la cérémonie procédent aux offrandes de betsabetsa aux

ancétres ascendants des enfants a circoncire. C’est ce qu’on appelle le j6ro.

[1.2.1 Les objets et les gestes

Le joro est l'invitation aux anciens vivants et aux ancétres pour qu’ils
assistent a la cérémonie. Durant le rite de la circoncision, le Tangalamena fait
trois invocations sacrées: la premiere, avant la cérémonie, c’est le joro
d’invitation des ancétres ; la deuxieme, c’est le j6ro omby velona « invocation
sacrée du zébu vivant » et la troisieme, c’est jéro animasaka, jéro sur le repas
cuit. En général, le jéro n’est pas seulement un discours religieux, il relate aussi

toute une croyance. « Il est le trait d’union entre les vivants et les morts »**.

Tout matériel utilisé et tout mouvement effectué au cours de rites ont des
symboles. Dans ces trois joro les gestes et les matériaux a utiliser sont presque

les mémes mais les discours prononcés au cours de joro sont différents.

Chez le Betsimisaraka de Vavatenina, chaque orant qui fait le joro,
demande a tous les assistants de s’asseoir dans le c6té Nord de lautel
sacrificiel, ce coté est un lieu de l'infortune. L’organisateur de la circoncision
pense qu'il est faible et pécheur devant un lieu sacré qu’est I'autel sacrificiel ;
par respect pour ce lieu sacré et les ancétres, il doit accepter 'humiliation de se

placer sur le lieu de I'information, il ne peut pas défier les ancétres.

Le Nord est le c6té qui est a la droite du soleil. C’est le pays des neuf
plaines infernales. Contrairement a la tradition des Malagasy et de I'Asie
centrale, « chez le mbambara® le Nord assimilé au septiéme ciel c’est le pays
trés lointain, ou réside le grand Dieu faro, maitre du verbe et des eaux. Il est

responsable de I'organisation du monde dans sa forme actuelle, par extension,

* Miora MAMPIONONA, La cohérence vue a travers le joro (invocation sacrée) chez le
Sihanaka d’Ambohavory. Mini-mémoire, p. 24.

!> peuple Nord de I'Afrique occidentale vivant dans le Sénégale et au Mali.



37

toute royauté siége au Nord »®. Dans le Nord, on trouve aussi & son sommet la
résidence de Dieu, avec son tréne d’'or de Dieu supréme. Quelques religions se
tournent, pour cette raison, vers le nord lorsqu’ils adorent le Dieu du ciel. C’est

ce que font les bouddhistes de I'Asie centrale.

Les Betsimisaraka de Vavatenina se tournent vers I'Est au cours du joro
car 'Est est 'un parmi les quatre points cardinaux. L'Est est marqué par le lever
du soleil, c’est la naissance d’une nouvelle journée. Il est associé a toutes les
manifestations d’'un nouvel espoir. Selon la croyance betsimisaraka de
Vavatenina les dieux et les ancétres habitent du c6té ou le soleil se leve. Les
ancétres des Malgaches seraient entrés a Madagascar, par I'Est et c’est aussi
pour cette raison qu'on découvre dans l'ancienne tradition malgache le fait

gu’on jette un défunt dans I'Océan.

Le soleil représente des sources d’énergie et de lumiére. Puisque celles-
ci sont nécessaires pour le déploiement de la vie humaine, le soleil est
considéré comme une source de vie des étres vivants car tous les étres vivants
dépendent de lui pour survivre. Les Malgaches, en particulier les Betsimisaraka,
se tournent vers I'Est lors du joro car c’est de ce coté qu’ils croient avoir une

réponse favorable aux demandes qu’ils adressent aux dieux et aux ancétres.

Parfois, la manifestation de la croyance et du j6ro se trouve différente.
Mais il faut remarquer que I'objectif reste toujours le méme, c’est d’avoir une

réponse favorable a la priére dirigée vers Dieu.

Chez le Betsimisaraka, avant de pratiquer le jéro concernant la
circoncision, il faut faire crier un enfant non orphelin pour réveiller les ancétres.
Le petit garcon aussi est un symbole de la plénitude de la force en ce sens qu'il
a encore un temps tres large dans sa vie pour approfondir et pour épanouir ses
connaissances et ses puissances. Un tel enfant est considéré comme le
véhicule d’'un bon destin ; le choisi pour crier I'instant qui précede le jéro. C'est

afin que les autres enfants a circoncire aient eux un destin favorable ou faste.

1 CHEVALIER (J) : Dictionnaire des symboles : Mythes, rives, coutumes, gestes,
formes, fiigures, couleurs, nombres, p.71.



38

Avant de commencer son invocation, I'orant prépare un kopy fotsy, « une
assiette blanche », « lasety bakoly » '’ dans lequel il a versé de I'eau lustrale

appelé « rano tsy dikaim-borona », de I'eau qu’aucun oiseau n’a enjambée.

Dans cette eau, on trouve plusieurs objets comme une tige de feuille de
langoza, une piece de monnaie en argent appelée volatsivaky (Argent non

casseé) ou volatsanganolona (argent personne-debout).
L’'orant commence son invocation apres tous les préparatifs.

A remarquer que dans la région Sihanaka, leur pratigue du jéro est
différente du celle de ce que nous venons d’écrire. « L’objets verse dans I'eau
sacrée est un talisman en corne (Tamango) nommé Tsimatahobintagna (celui
qui n'‘a pas peur du destin) au lieu de feuille de langoza, il utlise de
Famiriantambo (arbre indéterminé) dont le nom signifie ce avec quoi on dévie le

mauvais sort. Enfin il y a un collier de perles en grand format. »*®

L'utilisation de tous ces matériaux est tout un symbole. Ensemble ils

représentent I'équilibre naturel et les forces cosmiques.
[1.2.1.1 Kopy fotsy « Assiette blanche »

L'orant utilise une assiette en porcelaine blanche parce que selon la
croyance Malagasy la couleur blanche est lidentification de la sagesse de la
transparence et de la pureté. La couleur blanche est attribuée au mercure, a
I'innocence, a l'illumination au bonheur. C’est la raison pour laquelle il estime
qgue les enfants a circoncire portent un état comme celui de cette couleur. Il
estime aussi que les enfants a circoncire sont innocents devant les Dieux et les

ancétres et gu’ils méritent a leur tour leur respect.

7 Assiette en porcelaine.

' MIORA Mampionona, Aspects philosophie de perles sacrées chez le Sihanaka.
Mémoire de maitrise, p.54



39

Le kopy fotsy est spécial pour le j6ro de toute sorte de Tsaboraha
betsimisaraka. Comme le rite de la circoncision est un tsaboraha, il a besoin

aussi d’'une assiette blanche pendant le joro.
1.2.1.2 L'eau

On utilise I'eau pour le j6ro car I'eau peut se réduire a trois thémes
dominants : source de vie, moyen de purification, centre de régénérescence.
Ainsi le Betsimisaraka utilise souvent I'eau pour bénir et purifier les enfants a
circoncire et les participants a la cérémonie. C'est aussi avec lI'eau que les
jeunes gens lavent (baignent) le zébu a sacrifier avant I'invocation sacrée du

zébu vivant.
11.2.1.3 L’argent

L'orant utilise de l'argent lors du joro parce que l'argent symbolise la

fécondité et I'élément féminin.

D’ou l'usage de la piece non casseé, volatsivaky la chainette en argent,
cependant, symbolise I'héritage des ancétres (haren-drazana). D’autre part, elle
évoque la liaison, l'interdépendance, l'unité et la cohésion de la famille, ainsi
que la plénitude. C’est I'image de I'union familiale « le fihavana », qui est l'idéal

des Malgaches.

Le mpijoro pose un verre plein de betsabetsa devant I'assistant car de
par sa nature, le betsabetsa est un alcool volati. Comme nous l'avons dit
précédement, I'alcool est une boisson réservée pour la féte et toute cérémonie
traditionnelle. Le Betsimisaraka de Vavatenina le considere comme la boisson

préférée des ancétres.

Avant la deuxiéme jéro (la deuxieme invocation sacrée) I'orant étale la
natte en orefo ; puis il prépare les éléments comme dans le premier joro a
savoir une assiette blanche et un verre de betsabetsa. La natte en orefo, selon
la croyance, signifie un lien probable entre le monde des vivants et celui de I'au-

dela.



40

[1.2.1.4 Le geste de I'orant et les assistants

Au moment ou l'orant fait le joro omby velofia « invocation sacrée au
zébu vivant », tous les enfants nouvellement circoncis prennent une place
derriére I'animal a sacrifier et a I'ouest de l'autel, parce que, selon la croyance
betsimisaraka, le zébu et les enfants sont les mémes, I'animal a sacrifier est
I'image de ces enfants. L’Ouest est le lieu ou le soleil se couche, c’est le signe
de la vieillesse et celle-ci est le symbole de la sagesse ; les Betsimisaraka
pensent que les enfants nouvellement circoncis, en leur place sur le coté Ouest,
entrent a 'dge de la maturité, plus précisément ils entrent dans le stade de la
sagesse.

En méme temps, un enfant de bon destin (zaza tsara vintana) ou un
enfant ayant encore son péere et sa mére, fait office de baigner le zébu. Ce
geste symbolise la jeunesse et la virilité des enfants, signe de la permanence
de la vie. Juste aprés le bain du zébu, le tangalamena ou I'orant marque six
points a ce zébu. Ces six coups pointés sur la meilleure partie du zébu (Henan-
tsorontsorofio) indiquent I'hnonneur et le prestige des étres suprémes. Le
nombre six est un nombre pair, qui est un symbole de nombre faste, le
mbambara : il est aussi le signe de jumeau male. C’est la raison pour laquelle le
Betsimisaraka choisit le nombre six pour le marquage de la meilleure des

viandes du zébu.

La couleur du zébu a sacrifier est spéciale. Il s’agit d’'une couleur teintée
de rouge, universellement la couleur rouge considérée comme le symbole
fondamentale du principe de vie avec sa force, sa puissance et son éclat. Le
rouge est la couleur du feu et du sang. Le feu est considéré comme la source

de la lumiére et de la chaleur, grande source d’énergie.

Le sang donne la vie. Il est sacré, son utilité se base sur une idée bien
fondée surtout au niveau rituel et d'invocation. Pour le sacrifice de la
circoncision, il ne faut pas la faire avec un porc parce que, selon la croyance, le
porc est un animal malpropre ; c’est tabou de faire un sacrifice avec le porc.
Seul le zébu est réservé a un sacrifice du jéro. Ce zébu doit étre aussi un

taureau, car il symbolise I'idée de la puissance et de la force.



41

Concernant le joro du zébu vivant : I'animal est allongé sur son coté droit
parce que la droite signifie la force et la puissance. Selon la tradition malagasy
la droite qui se traduit en malgache « havanana », c’'est la source du mot
fihavanana. Les Malgaches ont apprécié beaucoup le fihavanana et ils le
respectent autant que possible dans leur vie sociale. Dans cette condition la
droite dans le rituel de la circoncision signifie le renforcement du fihavanana.

Pour justifier cet acte les Malgaches dit le proverbe :

« Aleo very tsikalakalam-bola toy izay very tsikalam-pihavanana ». « Il
vaut mieux que ce soit la bourse qui souffre un peu, plutét que les amitiés ».*
Selon ce proverbe la valeur de fihavanana est au-dessus de celle de I'argent en
ce sens gu’il vaut mieux perdre en matiere d’argent que perdre des liens de

parenté.

Comme nous l'avons signalé, il se passe plusieurs discours entre les
organisateurs et les invités au cours de la cérémonie de la circoncision. Ces
discours ont pour but de renforcer le lien d’amitié ou familiale déja existant. Le

partage de parole au cours de ce discours est déja un bon signe d’amitié.

Selon la croyance betsimisaraka de Vavatenina, les ancétres ont besoin
de manger comme les étres vivants. C’est pour cette raison que les vivants
préparent d’abord le repas des ancétres avant le repas collectif lors de la
circoncision. Ce geste symbolise la hiérarchie existant entre les hommes et les
ancétres car d’apres la tradition malgache, méme entre les vivants la fagcon de
manger se fait par classe d’age, il faut faire manger du plus agé jusqu’au moins
ageé. Le Betsimisaraka pense que les ancétres sont supérieurs aux hommes.

C’est pour cela gqu’ils doivent manger avant tous les vivants.

Le fait de mettre des riz cuits et non cuits a l'autel sacrificiel symbolise la
plénitude et le bonheur de ces ancétres car ils sont considérés comme nous,

les étres vivants, qui ont besoin des nouritures cuites et crues.

1 OHABOLANA ou Proverbe Malagasy, Réunie et classés par le Rev. J. A.
HOULDER, Missionnaire de la Société de Londres a Madagascar pendant vingt
quatre ans, p.14



42

Le silence avant le joro relie le monde visible et celui de linvisible, le

monde des vivants et des morts, le monde réel et 'au-dela

Avant de commencer le joro, le tangalamena enléve son chapeau, en
signe d’hommage aux ancétres et aux dieux. Le chapeau du Tangalamena,
chez le Betsimisaraka, symbolise sa noblesse et sa supériorite. Méme s'il est
considéré par les vivants comme étant un étre supérieur au niveau de la

communauté, il est toujours inférieur devant les ancétres et le Dieu..

[1.2.2 Symbole de la veillée.

Durant la veillée festive, personne ne doit dormir, surtout les enfants a
circoncire. Cela a pour but de faciliter I'opération qui se fera le lendemain de
cette veillée, car apres l'opération les enfants peuvent étre fatiguées, par
conséquent ils ont besoin de s’endormir, ce qui facilitera la tache de leurs

meres et de leurs tantes qui les gardent durant la journée.

Comme les co6tés maternels offrent les objets qui constituent leur
contribution a leur entrée au village de I'organisateur, il y a aussi une visite de
I'entrée du village pendant la nuit. Ce geste a pour but d’empécher les enfants
de s’endormir. Selon la tradition, c'est a l'entrée du village que siége le
zafiahary mpiambin-tanafa il mérite une visite massive de la part des vivants

pendant la veillée.

Tout au long de la cérémonie les gens ne cessent de chanter. A
remarquer que, la chanson traditionnelle est le genre de chanson qu'il faut
chanter durant la circoncision. Selon le Betsimisaraka, le chant comprend
différentes paroles, qui ont pour but de relier les étres suprémes (Dieu ancétre
etc.) et les hommes. Pendant la chanson, il y a aussi une danse qui symbolise

la joie des tous les assistants.

Chaque danse a une signification comme par exemple:
« Afindrafindrao » une danse d’Ouverture d’'une féte dans les hautes terres. Il
faut remarquer que le premier pas de cette danse se fait avec le pied gauche,
ce qui incite tous les danseurs a s’incliner vers le centre. Le retour au centre est

suivi d’'une démarche circulaire de facon a faire une spirale. Notons aussi que



43

c’est la femme qui passe et qui touche le centre de la spirale en premier lieu.
Tous les danseurs n'ont qu'un seul objectif au cours de la danse, c’est de

former un cercle qui représente le monde.

C’est a travers cette danse que nous pouvons constater que la femme
joue aussi un réle important sur le plan rituel de la cérémonie traditionnelle
malgache. Les couples qui dansent, représentent le couple primordial et aussi

I’équilibre naturel entre les hommes et les femmes. Enfin :

Cette danse est associée a la féte parce que, sur| e plan
rituel la féte est une commémoration de I'age
primordial. %

Vers minuit et au premier chant du coq, tout le monde se rassemble

aupres du zébu attache.

Pendant la visite de I'animal, les jeunes gens pratiquent la tauromachie
pour tester la puissance de I'animal, étant donné que ce zébu est considéré
comme l'image des enfants a circoncire. La puissance et la force de ce zébu,
apres la tauromachie, sont aussi celles de ces enfants lorsqu’ils deviennent

grands.

C’est apres la deuxiéme visite de I'animal que 'lhomme va chercher de
I'eau lustrale appelée « Rano tsy dikaim-borona » qui veut dire I'eau qu’aucun
volatile n’a enjambé. Cette eau est utilisée pour l'invocation sacrée durant la
céréemonie. Puis, au crépuscule, tout le monde s’en va pour mouiller les pieds
de ces enfants a la riviere d’ou I'on a puisé I'eau lustrale. Ce geste est un signe

d’ouverture a I'opération, c’est un rite de purification.

I1.2.3 Rite de Purification

L’eau est un élément indispensable a la vie de tous les étres créées. Elle
est non seulement utile pour le fonctionnement de la vie mais aussi comme

moyen de purifier de tout ce qui est sale ou malpropre. Ici, dans notre contexte

2 MIORA Mampionona, Aspects philosophie des perles sacrées chez les Sihanaka.
Mémoire de maitrise, p. 56.



44

'eau est utilisé pour purifier les enfants afin qu'ils puissent entrer dans la

société. Quelle que soit la forme de ce rite, on utilise toujours de I'eau.

Par exemple : au mariage traditionnel, le porte-parole utilise I'eau pour
demander la bénédiction des ancétres et de Dieu afin que le nouveau marié
puisse avoir des enfants. Dans toutes sortes de Tsaboraha l'eau est tres

importante, car sans elle I'orant ne peut pas invoquer les ancétres.

En outre I'eau assure encore sa valeur purificatrice méme dans les
activités mortuaires. Pour faire entrer le défunt dans le monde des morts, il faut
le purifier, le baigner dans I'eau. Chez les Betsimisaraka, aprés avoir assisté a
un rituel funéraire ou apres I'enterrement, I'on doit s’asperger d’eau avant de
rentrer a la maison. lls congoivent la mort comme une impureté et un mal. Les
Betsimisaraka pensent méme qu’elle est contagieuse, il faut la faire dissoudre

par I'eau.

La circoncision, comme nous l'avons dit auparavant, est une purification
d’'un enfant méale. Il faut faire baigner les enfants avant de les circoncire, c’est la

suite de notre travail.

I1.2.4 Le bain des enfants

Il faut noter que dans la pensée traditionnelle malgache chaque chose a
son propre propriétaire, dans notre cas nous empruntons ici le fleuve ou l'eau
qui n’était pas du tout la nétre. Dans cette condition, il faut que I'orant demande
d’abord I'eau a son propriétaire et puis la purifier afin de chasser toutes les
autres impuretés qui peuvent causer une sorte de malédiction sur la vie de
’'homme. Pour purifier cette eau, il faut préparer des sels au grand matin ; ce
dernier est purifié avec différentes prieres officiées par le Tangalamena afin

d’avoir la bénédiction de Dieu et des ancétres.

Avant d’entrer dans le bain, l'orant a jeté dans l'eau le sel gu'il a
consacreé a cet effet et il prononce quelque mot pour sanctifier 'eau par la vertu
du sel ; puis il s’adresse a la mére divine qui est le propriétaire de I'eau et aux

ancétres, en disant :



45

O mére divine, jadmire cette eau, qui est un refle t de toi,
je ten prie, sanctifie-la pour qu’elle puisse empo rter
toutes les impuretés, les maladies et les faiblesse s de
notre enfant a circoncire aujourd’hui.

Selon la croyance betsimisaraka il faut, avant de faire la circoncision,
prendre un bain pour que tous les maux, les impuretés, les maladies, les
faiblesses des hommes ou des enfants a circoncire disparaisse, I'eau et la

circoncision sont inséparables.

[1.2.5 La coupe du prépuce

Aprés le bain des enfants, on fait la procession pour revenir au village.
En arrivant, il faut rentrer dans la grande case. C'est le moment ou le
circonciseur fait I'opération. Le zaman-jaza s’approche de leur neveu pour
s'occuper de lui. Il place I'enfant a circoncire sur les jambes écartées et
fortement maintenues immobiles devant le circonciseur. Dans le sud-Est de
Madagascar, ce geste symbolise la souche de I'arbre abattu, la source de vie
divino-ancestrale et parentale, le symbole de la souche d'un arbre aprés la
confection de fisokina. D’aprés I'enquéte que nous avons effectuée chez le
Betsimisaraka de Vavatenina a Monsieur le Tangalamena Maso Barthélemy ce
geste est le symbole de la renaissance des enfants a circoncire, car la femme
accouche adossée entre les genoux. Quand toute est prét le circonciseur prend
son couteau, il coupe le prépuce, car celui-ci est une peau épaisse qui peut
provoguer la maladie qu’on appelle phimosis qui bloque la croissance du pénis.
D’aprés la croyance, la circoncision change le statut d’'un enfant pour qu’il
devienne un vrai homme car un homme non circoncis est considéré comme un

homme stérile.

Le partage du betsabetsa pendant l'opération est un signe de la

cérémonie car I'alcool est symbole de la féte.

Deés que le prépuce est coupé, I'opérateur crache deux fois sur la plaie.

D’'un c6té ce geste a pour but d’empécher une hémorragie car la salive a la

2L Omraam Mikhaél Aivanhov, La nouvelle terre, Méthode, exercice, Formules, priére.
p. 99.



46

propriété de guérir. De l'autre, la salive est un symbole de créativité selon la

croyance.

La salive est congcue comme une sécrétion douée d’'un pouvoir magique
ou surnaturel. D’aprés la signification de la salive, le geste du circonciseur qui
crache deux fois sur la plaie a pour but de guérir la plaie. Le prépuce (tsiko) de
chaque enfant doit étre avalé par le zamanjaza correspondant ; ce geste est le

symbole de la liaison entre I'enfant et son oncle maternel.

L’homme est conscient de I'importance de la vie en ce sens que celle-ci
n’est pas nombreuse mais unique, dans ce cas le proverbe malgache dit que :
« tokana ny aina ka tsy ananam-piry ». Chaque partie du corps de I'homme a
un aspect sacré. C’est pour cela que le Betsimisaraka la préserve beaucoup.
Lorsqu’une partie du corps s’est détachée de ’'homme, il ne faut pas la mettre a
n'importe quel endroit. Ainsi 'oncle maternel de I'enfant a circoncire avale le
prépuce de son neveu lors de la circoncision: c’est pour préserver cette

sacralité du corps.

A la naissance du bébé, il existe une liaison entre lui et sa mére c’est le
cordon ombilical. Pour montrer cette liaison, c’est 'oncle maternel qui avale le
prépuce de leur neveu au lieu de la mére, en ce sens que selon le rituel, seul
un homme peut consommer ce prépuce pour que la purification soit compléte.
Par contre, si la mére avale le prépuce de son enfant, cela veut dire que I'enfant
est toujours impur en ce sens que la liaison considérée comme tabou entre lui

et sa mére n'est pas encore purifiée mais subsiste.

L’oncle maternel qui jouit du double privilege d’ét re mere
male, qui peut s’identifier a I'enfant comme moyen terme
entre le pére et la mére. %2

Aprés la coupe du prépuce, I'enfant est considéré comme étant un étre
propre. A partir de ce moment il accéde au statut d’'un homme, il quitte
définitivement le stade de la saleté. Il est reconnu officiellement par la société et

?2 |Lahady Pascal, op. cit, p.84



47

intégré dans le clan paternel car il est purifié par I'eau et de la circoncision. La

circoncision est a la fois un rite de purification et un rite de passage.

Zafiahary a donné a ’homme la faculté de réfléchir, de raisonner et de
juger tout au long de sa vie. Il est en quéte du meilleur et surtout d’un destin
heureux Voild pourquoi les Betsimisaraka, sans exception, savent bien que
durant la cérémonie, il est strictement interdit de faire I'amour surtout les
parents des enfants a circoncire. Cela est nécessaire pour faciliter la guérison

de la plaie. C’est la raison pour laquelle LAHADY Pascal dit :

L’'abstinence devient alors, ici, signe de 'anéanti  ssement
ou soumission radicale et de purification.

%3 Lahady Pascal. Op. cit, p.83



48

11.3 LES PARTICIPANTS AU RITUEL

Le mariage, la circoncision n’est pas une dette que l'on paie ou a
rembourser, aux heures que I'on veut. C’est une coutume appréciée par toutes
les familles. Et tant que la circoncision est un rite clanique, on ne peut pas la
faire en cachette ou en silence ; la participation de la société et des familles des

deux cotés des enfants a circoncire est nécessaire.

Durant ce rite, chaque participant a des images ou symboles qui lui
correspondent, mais nous ne citons ici que quatre, a savoir la société, le
tangalamena, I'oncle maternel et les enfants a circoncire. Ceci constitue notre

I'objet de notre prochaine analyse.

I1.3.1La société

En général, la société est représentée par un groupe humain vivant dans
une territoire commun et les membres sont soumis a des lois dont le législateur
est la communauté elle-méme. Ici, il N’y a ni de ségrégationnisme ni de
racisme, tout le monde a le droit de vivre dans une telle société a condition de

ne pas violer la reglémentation sociale.

L’homme est un étre sociable, il ne peut pas vivre en dehors de la

SOciété.

Souvent, les membres de la société rurale betsimisaraka sont issus des
mémes ancétres ou d’'anncétres apparentés. En revanche, dans la société
urbaine, les membres d’'une communauté sont pour la plupart étrangers les uns
aux autres, ils viennent de différentes tribus ; ils sont tous considérés comme
des apparentés. Ainsi, il existe deux sorte de fihavanana dans la société
betsimisaraka ; le fihavanana qui vient de la famille conjugale et le fihavanana
qui vient de la cohabitation dans le village seulement. Concernant le fihavanana

Robert Dubois définie :

Le fihavanana par la généalogie et le fihavanana pa r la
résidence n’ont pas la méme valeur. Le premier rend les
hommes «un» jusqu’a la mort, le second seulement



49

habitant d'un méme village, ce qui la rend seulemen t
satisfaisante. #*

Face a la différente facon de fihavanana existant dans la société, les

deux sont nécessaires a la célébration des coutumes Malagasy.

Depuis la préparation jusqu’a la fin du Tsaboraha betsimisaraka, les
membres de la société ont des responsabilités tres grandes La circoncision est
'un des Tsaboraha betsimisaraka qui ont besoin des membres de la société.
En tant qu’elle est une culture publique, on lui accorde beaucoup de valeurs. La
circoncision est une culture solennelle, les membres de la société viennent pour
témoigner du rite. Sans ces assistants, la cérémonie est considérée comme pas
encore, car elle se sera faite en cachette, elle n'aurait pas encore été célébrée.
Seuls les plus proches des parents seul sont invités. Cette pratique
relativement restreinte et discrete est appelée halatra (vol) et non rituel de la

circoncision.

La société protege aussi le rite de la circoncision. C’est pourquoi elle
existe encore et la société a pour réle de transmettre ce rite a des générations
futures. La société est la source du rite de la circoncision ; toute la culture
malgache vient de la société. Elle est la source de la circoncision car les
parents racontent 'histoire de ce rite et la maniere dont elle se pratique a leurs
enfants et a leurs petits- enfants, que la circoncision est un héritage des

ancétres.

Les Malgaches pensent qu’il existe deux sociétés. Ce sont des vivants et
des anciens vivants. Comme le premier, le deuxieme participe beaucoup a la
circoncision car les ancétres constituent de cette cérémonie. Leur croyance
pousse les Betsimisaraka a invoquer plusieurs fois les ancétres pendant la
céremonie de la circoncision. Selon le Malgache, les ancétres sont comme les
dieux avant de célébrer la circoncision, il faut invoquer le sacre, les ancétres.
Selon la croyance malgache, ’lhomme qui meurt n'est pas anéanti ; il quitte la

société des vivants pour se rendre aupres des ancétres.

¢ DUBOIS Robert, L’identité Malgache, la tradition des ancétres. p.87



50

On pense qu'il est une autre vie au-dela de ce monde visible. De ce fait,
la société des anciens vivants est la source et le témoignage de la célébration
de la circoncision car durant ce rite ils sont tous présents, pour y participer et la

sacraliser.

[1.3.2 L’'Orant mpijoro ou Tangalamena

Le mpijoro a une responsabilité avant, pendant et encore a la fin de la
cérémonie du Tsaboraha et de joro. A cet égard, il est évident qu'il faut
demander aux personnes appelées mpijoro certains carateres fondamentaux
pour que le Oro atteigne son objectif. C’est pour cela que le mpijoro est
constitué par le plus agé du village mais non pas a tout le monde. D’apres la
croyance malgache, les individus agés ont une degré de sagesse supérieure a

celui des autres gens.

Tout d’abord, puisque le joro est un fait sacré, reliant les vivants avec les
ancétres. Parti a l'au-dela, le mpijoro recrute parmi les personnes agées du
village, non seulement parce que les plus agées ont vécu de nombreuses
expériences dans la vie, mais aussi parce qu’ ils sont plus proches des

ancétres.

Ensuite c’est toujours le descendant patrilinéaire qui est élevé au rang de
tangalamena, aupreés d'un lignage donné c’est que chez le Betsimisaraka, le
descendant matrilinéaire, n'a pas le droit d’hériter le tréne familial c’est pour
cela qu’un proverbe dit: « Ny omby hono no mahery amindreniny fa tsy mba

olonax.

Le lignage paternel est toujours respecté mais non le maternel. Enfin, un
homme devient mpijoro ou tangalamena parce qu'il est respecté par les
habitants du village, pour ainsi dire il est considéré comme le plus sage du
village si on peut le dire. Le mpijoro doit savoir la science de Kabary, qui est un
héritage on un don, laissé par les ancétres et non pas a apprendre comme les
autres savoirs. A cet égard seul, les hommes élus par les ancétres en

bénéficient.



51

S’il en est ainsi des criteres de mpijoro ou tangalamena, dans le village

gu’en est-il de leurs rbles pendant la cérémonie du jéro et du tsaboraha.
[1.3.2.1 Sacralisation du joro

Pendant toute la cérémonie, le mpijoro prend plusieurs fois le parole et
regle le discours (rasavolana) tout entier. Il est non seulement le chef
protocolaire durant la cérémonie, mais aussi surtout le guide ou commandeur
de tous les événements a accomplir au cours de la cérémonie car il connait

tous les tabous ou les interdits et les régles a suivre pendant la féte.

Par le joro, le tangalamena fait relier le monde des vivants avec cellui
des morts ; ou il appelle les ancétres pour qu'ils assistent a la cérémonie et
surtout pour gu’ils protégent les vivants, particulierement les gens qui font la

féte et les invités.

Dans la conception malgache, les ancétres se chargent de transmettre
les messages des vivants a Zafahary (Dieu) pendant le j6ro, le mpijoro est
comme un devin en ce sens qu’il fait appel les morts pour transmettre les désirs

et la demande de bénédiction familiale & Zafiahary.

Par exemple : lors de la jorom-panambadiana de mariage traditionnelle,
le mpijoro appelle d’abord le Razana et puis le Zafahary pour que les deux
aident le couple qui vient de fonder une famille. Dans la conception
traditionnelle Malgache, le mpijoro prie les ancétres d’aider le couple pour quil
ne soit pas écraseé par la pauvreté et qu’il ait des enfants (7 garcons et 7 filles).
Vu sous cet angle, le mariage traditionnel ne peut étre sacralisé sans la

présence de mpijoro.

Lors du j6ro de la circoncision le mpijoro comme il joue son role
auparavant, joue son réle en appelant les ancétres mais cette fois-ci il appelle
uniguement les ancétres des enfants a circoncire a venir assister a la
cérémonie, ils doivent donner leur bénédiction et leur protection aux enfants a
circoncire pour que ceux-Ci ne soient pas attrapés par la maladie mais aient la

bonne santé.



52

Le mpijoro adresse la parole pendant la sacralisation des zebus aux
ancétres. La sacralisation du zébu a pour but de purifier les enfants et les
assistants de la cérémonie, de prévenir les événements lors de la circoncision
ou lors de la cérémonie toute entiére. Le mpijoro aussi sacralise tous les actes
de la cérémonie. Autrement, le joro et ses séguences n'auront aucun sens pour

les ancétres et Zafahary.

La demande de bénédiction familiale aux ancétres tient une place
importante chez le Betsimisaraka. Le mpijoro est le seul canal et le seul chemin
par lequel passe la bénédiction ancestrale. Le Betsimisaraka priorise et
respecte beaucoup la mise en place du Tangalamena ou mpijoro a sa juste
mesure au niveau de la famille ainsi qu’au niveau de la communauté toute

entiere.

Le mpijoro est l'interlocuteur de ’lhomme avec les ancétres et vice versa.
Le mpijoro joue aussi le role de médecin car il peut guérir certaine maladie a
'aide de la priere aux ancétres. Il peut purifier I'individu ou la communauté
lorsqu’il y a une malédiction qui s’est produit. Celle-ci a pour origine le non
respect des tabous (fady) ou des mauvais comportements commis envers les

habitants du village.

Dans le rite de la circoncision comme le mpijoro I'oncle maternel aussi

joue son propre réle pendant la cérémonie.
[1.3.2.2 L'oncle maternel

Lui seul a le droit d’avaler le prépuce (Tsiko) de son neveu, car dans la
pensée malgache les fils et la fille de la sceur sont ses vrais enfants pour un
homme, puisqu’ils sont sortis du ventre de sa mére. Au contraire, un garcon et
une fille ne peuvent étre catégoriguement affirmés comme les enfants de leur
présumeé pére car ce pére ne sait pas le secret de la femme a son enfant. Chez
le Malgache, la circoncision est le passage de garcon en homme. Elle est aussi
la séparation du garcon d’avec sa mere car il est devenu un homme ; il faut le
purifier car lui et sa mére avaient dissout interdit, en ce sens que la mere ne

doit pas regarder son fils nu. Mais pour préserver cette liaison, la mere est



53

remplacée par I'oncle maternel, chez le Malgache, I'oncle maternel est une
mere tout en étant un homme. C’est pourquoi il avale le prépuce de son neveu.
Ce rite aussi est un moyen de garder I'enfant dans la famille de sa mere méme

socialement ; il faut partir de la famille de son pére.

Puisque notre sujet ici parle de la circoncision il est évident que nous

allons parler un peu de I'enfant a circoncire.
11.3.2.3 L’'enfant a circoncire

L’enfant étant est la source de la féte, les parents dépensent beaucoup
pour la cérémonie, non seulement pour étaler leur fortune pour le public mais
aussi pour recevoir des ancétres une récompense pour que leur fils connaisse

la prospérité.

Pour le Malgache une famille qui n'a pas un fils est une famille morte
parce que le fils seulement peut assurer la continuation de la famille. La fille n’a

pas ce pouvoir car en se mariant elle integre la famille de son époux.

La circoncision est un test pour le garcon pour savoir s’il est fort pour
affronter la vie ou s'il est faible qu’il ne mérite pas I'espoir de la famille de le voir

devenir un homme célebre et glorieux.

L'enfant doit verser son sang; mais puisque le corps est unique le
Betsimisaraka sacrifie des zébus pour demander la protection des ancétres
pour I'enfant a circoncire. La scarification de zébu est en méme temps un
moyen pour la famille de publier devant la communauté et les ancétres que
I'enfant qui vient d’étre circoncis est devenu un homme purifié et qu’il mérite le

tombeau familial lorsqu’il moura.

Au sens plus large, un enfant mort ne deviendra jamais un ancétre apres

sa mort car il n'aura pas la tombe familiale.



TROISIEME PARTIE :
ETUDE COMPARATIVE ET INTERPRETATIONS



55

[11.1. VALEUR DE LA CIRCONCISION

La cérémonie de la circoncision tient une place considérable dans la vie
des hommes en particulier celle des petits garcons. Pour que ce rite soit
exauceé, les parents et les assistants doivent respecter tous les tabous qui
peuvent falsifier les objectifs du rituel. Mais il est habituel de faire une

estimation sur les atouts et les méfaits de ce rite.

I11.1.1 Les finalités de ce rite

En essayant d’avoir une vue d’ensemble sur quelques conceptions
similaires et courantes de la culture, nous aurons I'occasion de constater que la
circoncision a une certaine analogie avec les conceptions betsimisaraka ; quoi
qu’il en soit, la circoncision chez le Betsimisaraka a comme but ultime d’intégrer
de garcon dans la communauté des hommes. Cet acte lui confére le droit d’étre

enterré dans la sépulture ancestrale. Pascal LAHADY écrit :

La circoncision est l'intégration de I'individu méa le dans la
société [...] Cest pourquoi I'enfant male circoncis, c’est-
a-dire consacré, aura désormais [...] le droit d'étre
incorporé dans leur société et d’étre enterré dans le
tombeau ancestral. *

Un homme ne devient pas un ancétre si on ne lui a pas pratiqué la
circoncision. Car la circoncision est concue comme la seule voie pour lui de
devenir un ancétre. De ce fait, les ancétres jouent un grand role envers les
vivants en ce sens qu’ils apportent de I'aide aux hommes au cas ou ceux-cCi

rencontrent des difficultés.

Les Betsimisaraka ont leur fagcon de célébrer cette cérémonie. Celle-ci
est motivée par un souci de santé puisqu’ils savent que le prépuce non enlevé
est générateur d’'un microbe, comme nous I'avons maintes fois signalé. D’aprées
la croyance, elle change le statut de I'enfant en vrai puisqu’'un homme non-
circoncis est considéré comme un stérile puisqu’il n’a pas recu la bénédiction

des ancétres pour étre un homme propre et avoir un enfant.

%5 (P.) LAHADY, Le culte betsimisaraka et son systéme symbolique, le laza, féte de
célébrité, pp.72-73.



56

Un enfant non circoncis aussi est sans importance dans la société
betsimisaraka. Il ne participe pas au travail familial comme l'immolation des
volatiles et d’'un beeuf. Chez le Betsimisaraka de Vavatenina, de nombreux
tabous frappent les non circoncis. Il lui interdit de participer a la construction
d’'une nouvelle maison, de conduire une réunion familiale, de prendre une
épouse dans son village, etc., pour toutes ces raisons, la circoncision prend une

place trés importante dans la société betsimisaraka.

Nous pensons que c’est un devoir sacré pour nous de faire valoir notre
culture traditionnelle car elle vaut : « un brevet de marque malgache ». C’est ce
sens que les Betsimisaraka entendent par justice sociale au sein de
I'organisation générale de la vie en société. Les différents rituels qui s'opposent
les uns aux autres sont nécessaires, ayant chacun leurs valeurs spécifiques.
Certes leurs valeurs changent; néanmoins, elles se complétent
nécessairement pour donner a la circoncision son sens et ses valeurs

authentiques.

D’aprés les Betsimisaraka, les souhaits pour les gar¢cons nouvellement
circoncis embrassent leur vie dans toutes les dimensions de la nature humaine.
Ensuite, divers souhaits (de longévité, de dignité, d’honneur, de sacralité, de
bravoure, de nhombreuse descendance de bonheur de tous les atouts dans la
vie, de destinée heureuse) ont été adressé au Telo-velona-Zanahary pour

promouvoir la vie heureuse de ce garcon.

Telo-velona-zanahary est censé exaucer tous ces souhaits. En somme,
ces souhaits qu’on preferé verbalement a ces garcons sont de conditions sine
quoi non pour leur passage du statut d'enfant a celui d’enfant devenue
communautaire ou devenu homme accomplis. Finalement il faut dire que la
circoncision joue un réle trés important dans la société malgache, notamment

chez le Betsimisaraka de Vavatenina.
I11.1.1.1 Les interdits durant la cérémonie

Tout au long de sa vie, ’lhomme réfléchit, raisonne et juge pour chercher

le mieux étre, la joie et le bonheur. Pendant la circoncision, il est strictement



57

interdit de faire I'amour, surtout pour les parents de I'enfant, car probablement
cela falsifie ce rite. Cela montre que la circoncision c’est la purification des

enfants.

Il est aussi interdit de boire de I'alcool surtout pour ceux qui sont proches
de I'enfant a circoncire, comme son pere, sa mere et de ses fréeres et soeurs.
Cela a pour effet doffrir la tranquillité aux circoncis. En effet si tous les
membres de la famille sont ivres, il N’y aura personne pour prendre soin de
I'enfant qui vient d’étre circoncis. Il lui est trés important pour I'oncle maternel
de ne pas macher le prépuce de son neveu afin de ne pas retarder la guérison
de la plaie. Il lui faut I'avaler posément avec un morceau de banane suivi d’'un

petit verre d’alcool ou du vin pour que la plaie guérisse tout aussi doucement.

Tous les gris-gris possédant respectivement leur mode d’utilisation qu'il
faut observer avec attention. Les Betsimisaraka de Vavatenina accordent
beaucoup de scrupules du respect afin de contribuer a la bonne marche du rite.
Sinon, l'accident peut se produire a quelqgue moment de la cérémonie. En ce
qui concerne les interdictions, nous voyons que les Betsimisaraka vivent en
symbiose avec la nature, ils respectent beaucoup la nature ainsi que toutes les
cultures laissées par les ancétres. Le moasy fait partie de cet héritage ; il tient
une place importante dans la vie des Betsimisaraka. Il y a lieu de noter que le
moasy ne se confond pas avec le sorcier ; celui-ci est une sorte de médecin
traditionnel qui utilise des plantes, des morceaux de bois, des grains de
végeétaux, etc. pour guérir des maladies. Au cours de la circoncision le moasy,
en tant que sorte de médecin traditionnel, aide la plaie des enfants a guérir vite

et a contrecarrer toute sorte de sorcellerie qui peut étre déligoté par 'ennemi.

Il est important de chanter et de danser durant 'opération pour alléger la
peur de ce qui se passe durant I'opération. Parfois cette peur est suscitée par
une complication qui survient aprés I'opération qui peut arriver jusqu’a la mort
de I'enfant. C’est un art de créer une ambiance tout au long de la féte. La danse
et la chanson font parte de I'héritage traditionnel. Il est évident qu’il se passe
toujours une danse et une chanson au cours de la cérémonie traditionnelle

malgache car le descendant continue de le faire. Pendant et avant 'opération le



58

docteur ne doit pas prendre de boisson alcoolisée non seulement pour ne pas
transgresser les tabous mais aussi a titre de méthode préventive pour
'opération. Par exemple : c’est 'hémorragie et cela peut entrainer la mort de
'enfant s’il y a une mauvaise attention de la part de médecin au cours de

I'opération.

Beaucoup d’interdictions entrent en jeux durant 'accomplissement du rite
de la circoncision ; nous les avons classés en deux catégories. D’'une part, il y a
les interdits qui viennent du moasy et d’autre part il y a quelques interdits qui
sont issus de I'expérience des hommes comme une mesure de précaution. Les
interdits qui viennent du moasy font partie des tabous et ils sont inviolables car
ce sont les ancétres qui les ont établis pour les descendants Toute négligence
envers ces différents tabous peut provoquer quelque désagrement au cours de

la cérémonie.
[11.1.1.2 La rupture de I'enfant avec sa famille ma ternelle

La circoncision est comme un passeport de I'enfant pour pouvoir entrer
non seulement au sein de la société des vivants mais aussi au sein de celle des
ancétres au moment de sa mort. Chez les Betsimisaraka de Vavatenina I'enfant
circoncis quitte la phase de la saleté pour aller vers une nouvelle vie. Nous
avons également affirmé que I'enfant n'a pas encore recu un statut d’homme
avant d’étre circoncis, son statut reste alors semblable a celui de la femme. Le
passage du garcon en homme par le biais de la circoncision apporte a I'enfant
le droit d’avoir un statut social plein et il s’appelle, désormais, « lehilahy be »
(grand homme) chez le Betsimisaraka. C'est a partir de ce moment que la
relation de I'enfant avec sa mere est coupée car il est désormais intégré dans la

société des adultes.

La circoncision est un bouleversement de la vie de I'enfant envers sa

mere, car il est déja entré dans la société masculine.



59

1.2 LES AVANTAGES ET LES INCONVENIENTS DES RITES

Comme toutes les autres traditions qui ont cours a Madagascar, la
circoncision fait partie de la culture malgache. Mais puisque la culture n’est ni
innée ni naturelle chez ’lhomme dans sa totalité, la circoncision prend un double
sens, d'un c6té, elle est utle méme chez les Malgaches puisqu’elle est non
seulement un héritage laissé par les ancétres mais c’est aussi une précaution
sanitaire, autre part cela ne veut pas dire qu’elle n'a pas son c6té négatif au

niveau de la société. C’est la suite de notre recherche.

[11.2.1 Les avantages

Les Malgaches sont riches en coutumes ou en cultures. C’est grace a
cela qu’ils gardent depuis toujours la notion de fihavanana, qui est la source de
la solidarité au niveau de leur nation. Oui, la circoncision fait partie intégrante
de cette culture et elle renforce de plus en plus le lien existant au niveau de la
famille, au niveau de la communauté toute entiere ou plus largement au niveau
du pays. Dans ce cas, pour que ce lien ne sont pas bouleversé, il est
nécessaire pour le Malgache de sauvegarder ses propres cultures vis-a-vis de
la modernité. La protection de ces patrimoines culturels est aussi un moyen
pour le Malgache de lutter contre l'indifférence au niveau de sa société. Tout
est unigue et tout est égal devant la cérémonie culturelle malgache. Méme s'il
existe qu'a une hiérarchisation de classe durant la cérémonie, cela ne veut
strictement pas dire qu’il y a une place spécifiguement pour le pauvre d’'une part
et pour le riche dautre part. Cette place ou cette classe est définie
spécialement par le réglement de la société et elle existe depuis toujours. Le
reglement dont nous sommes en train de parler fait partie des lois sociales et sa
violation peut entrainer une punition fatale faite par la société a celui qui le viole
en premier lieu et faite par les ancétres en second lieu. La punition subit par le
non réglementaire commence par le payement de caution ou sazy envers le
villageois si la faute est moins lourde mais elle peut aller jusqu’a I'expulsion
hors du village si la faute est impardonnable (par exemple : la violation

volontaire des tabous)



60

Pour notre cas, la circoncision est un rite qui réunifie les gens, C’est un
moyen pour le Malgache non seulement de chercher une ambiance de
convivialit¢ dans la féte mais aussi surtout d’assurer le renforcement,

I'élargissement de la liaison familiale.

Le Malgache pratique aussi la circoncision et la respecte beaucoup car
aucun enfant méle ou garcon ne peut étre considéré comme un vrai homme s’il
n’est pas circoncis comme nous l'avons signalé. La circoncision est un passage
du petit garcon au stade adulte. Dans cette circonstance, I'enfant, apres sa
circoncision, mérite, I'héritage laissé par ses ancétres lorsqu'il est a I'age
adulte. Le plus important c’est que I'enfant puisse devenir Tangalamena a son
vieillissement si sa famille le veut. Le Tangalamena c’est le dirigeant du groupe

ou de la famille, étre un Tangalamena c’est une chance et un honneur.

A sa mort et sa viellesse, l'individu circoncis mérite d’abord un rituel
funéraire du vrai homme et il a aussi le droit étre enterré dans le tombeau
ancestral. Dans le cas contraire, un gar¢con non circoncis n’entre pas dans le
tombeau ancestral a sa mort, il doit enterrer ailleurs, il ne mérite méme pas de
faire verser une seule goutte de larme. Evidemment, il ne deviendra jamais
ancétre dans ce cas, car dans la croyance Betsimisaraka, la circoncision est
non seulement une féte pour les vivants mais aussi celle des morts. C'est a
partir de la féte de la circoncision que les morts ou les ancétres connaissent
I'existence de I'enfant. Par contre, un enfant non-circoncis est inconnu par les
ancétres, c’est pour cette raison que cet enfant ne deviendra jamais ancétre
c’est qu'il n’a pas encore été présenté aux ancétres lors de sa vie. Un enfant
non circoncis est comme un homme inexistant, que ce soit sur terre ou dans

'au-dela.

Dans la pensée betsimisaraka, la circoncision est un bain de purification
des enfants, car comme nous l'avons dit ultérieurement que I'enfant est
considéré comme un étre malpropre, que ce soit sur le plan physique ou
psychologique. L’enfant se comporte sans regle ni tabous, il faut le purifier par
la circoncision pour éviter toute sorte de malédiction qui pesera sur lui durant la

vie et pour qu’il puisse entrer dans la société des hommes purifiés ou des vrais



61

hommes. Pour le Betsimisaraka, la reproduction dépend de la circoncision, le
fait d’avoir beaucoup d’enfants est une grace des ancétres. Si I'enfant a eu
cette grace ancestrale, il pourra avoir beaucoup d’enfants ; dans le cas
contraire, il n'aurait aucun enfant. Dans ce cas, tous les vceux et le désir de

I'enfant peuvent étre exauceés si les ancétres le veulent

Du point de vue physique la circoncision donne un charme du pénis. Elle
est aussi une sorte de méthode de guérison pour la maladie car la peau qui
recouvre le pénis est un milieu favorable pour le développement des microbes,

il faut I'enlever pour pouvoir éviter la reproduction de ces microbes.

Sous I'angle sociologique, la circoncision est un moyen de faire régner la
liaison non seulement familiale mais aussi communautaire. C’'est en cela que la
famille oublie toutes ses rancunes envers les autres, en réalité il est strictement
interdit de faire de la bagarre au moment de la circoncision pour garder
'ambiance dans la féte et pour sauvegarder la paix. La circoncision est un

moyen pour le Betsimisaraka de renforcer le fihavanana.

La circoncision est un moyen pour les familles malgaches de se réunir et
de faire connaitre les membres de la famille. lls doivent étre présent au moment
de la cérémonie. C’est aussi une occasion pour la famille venant de loin de

visiter son village d’origine et de visiter tous les membres de sa famille.

Enfin, la circoncision est une féte qui nécessite beaucoup de dépenses
et c’est a partir de cela que la famille démontre au public sa fortune. C’est un
moyen de rechercher un honneur auprés des villageois. Or, méme si c'est le
cas, la circoncision, en tant qu'acte humain avec toutes ses imperfections, a
toujours son coté négatif car personne n’est jamais un étre parfait et I'erreur est
humaine. C’est pour cela que la circoncision pose toujours des problemes non

seulement envers le Betsimisaraka mais a tous les Malgaches.

I11.2.2 Les inconvénients

Nous savons que la circoncision nécessite une préparation tres longue

pour gu’elle ne se produise pas avec anomalie au cours de la cérémonie. Dans



62

cette condition, quelques membres de la famille consacrent leur temps et leur

force a son déroulement.

A la campagne ou chez le Betsimisaraka la plupart des gens qui vivent
de l'agriculture et la péche, les habitants survivent seulement avec des travaux
journaliers ; pour préparer au niveau de la féte, mettent en second position leur
propre profession afin d’éviter le mauvais jugement de la famille. Il n’est pas
interdit de dire que la circoncision fait partie des facteurs troublants des
professions des habitants. La circoncision engendre les dépenses énormes
dans le sens qu’elle nécessite un temps tres long et une somme d’argent

gigantesque.

Dans la société traditionnelle Malgache, les hommes circoncisent leurs
enfants sans avoir besoin de médecin. Actuellement, ce phénomene existe
guelque fois chez les habitants de la brousse alors que cela peut provoquer une
complication sur I'enfant qu’on circoncis et cela peut provoquer la mort, du fait
que les prescriptions médicales ne sont pas maitrisées ou plutbt ne sont pas

respectées.

Quelquefois certains gargons ne peuvent pas étre circoncis a cause de la
maladie. Comme la société considere qu’aucun garcon ne devienne jamais
vraiment un homme sans avoir étre circoncis, cela crée une trouble
psychologique au niveau des certains garcons qui ont ce probleme sanitaire. I
y a une rupture entre ces garcons et la société ou ils y vivent. Sous ce méme
angle, il peut exister une rivalité entre les descendants de 'homme pratiquant

cette circoncision et de ceux qui ne la pratiquent pas.

Malgré tout cela, il y a quand méme un cas exceptionnel, réservé par la
société, a celui qui ne peut pas étre circoncis a cause de la maladie. Puisque le
garcon est non circoncis involontairement, pour qu’il puisse bénéficier d’un rite
funéraire et d’enterrement dans le tombeau ancestral, au moment de son arrét
de vie, sa famille est autorisé a lui faire une circoncision formelle, au moment

de sa mort, avant de faire connaitre sa mort aux yeux de la communauté.



63

La circoncision est non seulement une féte qui a lieu dans le cadre
familial mais elle I'est aussi dans la communauté toute entiere. Il est vrai que
tous les membres de la famille et de la communauté ne partagent pas toujours
la méme opinion lors de la préparation de cette féte. Dans ce cas, il n'est pas
étonnant de voir un scandale pendant les festivités a cause de l'alcool et du

grand nombre des participants a la cérémonie.



64

111.3. LES ENJEUX ECONOMIQUES

Comme nous l'avons signalé plus haut la réalisation de la circoncision
nécessite un investissement énorme pour que le but soit atteint. Dans cette
condition, il est normal qu'a l'issue de la cérémonie, la famille organise une

réunion pour faire le bilan.

A remarquer que la mise en marche de la circoncision a besoin d'un
organisateur en premier lieu et d'un partenaire en second lieu. Le partenaire est
vraiment nécessaire lors de la préparation de la féte car il participe aussi sur le

plan financier et matériel.

[11.3.1 L’'organisateur

A lissue de la féte, il faut remarquer trés souvent que l'organisateur
trouve toujours de bénéfice en ce sens que les assistants, pour renforcer le
flhavanana ou les liens parentés, les participants versent de l'argent a
I'organisateur. C’est ce qu’on appelle chez le Malgache le « atero ka alao », il
faut donner et le récupérer a son tour. Le « atero ka alao » est une sorte
d’'investissement a long terme car la récupération de I'argent investis n’est pas
immeédiate puisque cela peut durer tres longtemps. Pour plus de précision, la
récupération de la somme dépend des événements culturels (que ce soit dans

la joie ou dans la tristesse) qui se produisent au niveau de la famille.

Puisque chez le Betsimisaraka, la circoncision ne se fait pas sans le
zébu. Dans cette condition, I'oncle maternel de I'enfant a circoncire doit
apporter un ou plusieurs zébus en guise le « famangiana » a son beau-frére.
Comme la tradition I'indique, I'oncle maternel de I'enfant a circoncire doit faire
une offrande a son neveu pour racheter le bain de sang versé. Mais il faut noter
gue l'organisateur ne veut tuer qu’'un seul bceuf durant le « tsimandrimandry »

ou la veillée. Le reste des zébus recueillis constitue déja un bénéfice pour lui.

Le bénéfice tiré a partir de la culture traditionnelle n’est pas comme celle
du commerce car il est comme une sorte de dette mise en suspension. En

général s’il y a quelqu’un qui donne 500 Ar comme « famangiana » durant la



65

féte, il faut lui rembourser plus de cette somme s’il se produit plus tard une féte

chez lui. C’est ainsi que fonctionne le mécanisme de '« atero ka alao ».

L'avantage dans ce genre d’investissement ou plutét d'emprunt
involontaire c’est que tout le monde n’organise pas une féte le méme jour, le
remboursement de la dette est moins |éger car il est partiel. Cela nous permet
de dire que la circoncision est un moyen pour le Malgache de chercher une
fortune. Il y a un proverbe malgache dit : « Raha lany ny harena ny taolambalo
no avadibadika », si la richesse est tarie il faut emballer les ossements,
autrement il faut toujours créer un événement culturel et traditionnel pour
pouvoir chercher de l'argent afin de rétablir I'équilibre et de combler le trou
financier. Il faut dire que la culture et la tradition sont non seulement des
moyens pour les Malgaches de renforcer le fihavanana mais aussi de chercher
une nouvelle force au sens physique, morale ou psychologique et materiel.
C’est pour cette raison aussi que le Malgache met en valeur la protection de la

culture traditionnelle.

Il est vrai que certaine tradition est considérée comme dépassée a cause
de la modernité ou de la civilisation actuelle. Une chose est slre, c’est que la
culture moderne n'empéche pas ’lhomme de pratiquer et de respecter la culture
traditionnelle. Cela veut dire que la culture moderne n’est pas un obstacle a la
pratigue de la tradition. De méme, la culture traditionnelle n’empéche pas

’homme de vivre avec la modernité.

[11.3.2 Le partenaire

Le partenaire est toujours le perdant au cours de la circoncision. Le
partenaire, comme l'organisateur, a dépensé beaucoup d’argent et de temps
pour la mise en marche de la circoncision. Nous savons bien que le temps
perdu ne se récupére jamais et il y a un proverbe qui dit que : « le temps c’est
de l'argent », le partenaire, au lieu se livrer a son occupation habituelle, qui lui
rapporte de l'argent. Il perd son temps en s’investissant a fond dans la
circoncision. Il faut noter que la perte subie par le partenaire au cours de la
circoncision est prévue a I'avance ; mais a cause de I'importance et de la valeur

de ce rite, personne ne peut y échapper mais il faut toujours courir le risque.



66

Il y a tout de méme un coté positif sur la position du partenaire, I'acqui-
sition de I'honneur. Etre un partenaire fidéle envers la communauté c’est un
honneur inoubliable envers le villageois et il y a un proverbe qui dit : « Ny soa
atao levenam-bola », le bien que nous faisons est un argent enterré. Dans la
pensée malgache, le bien que nous faisons dans une cérémonie traditionnelle
peut étre récompensé par les ancétres plus tard. Par contre, un autre proverbe
affrme : « Ny ratsy atao loza mihantona », le mal que nous faisons est un
danger en suspend. Dans la pensée betsimisaraka, les ancétres punissent tous
ceux qui font du mal envers les autres et surtout ceux qui manquent de respect
a la tradition. C’est pour cette raison aussi que le Malgache dit que : « Ny tody
tsy misy fa ny atao no miverina », le mal que nous séme nous revient tot ou tard
et il faut éviter de faire ce mal afin de ne pas porter un lourd fardeau qui peut

arriver postérieurement.

La circoncision pose quelquefois des problemes au niveau de certains
individus non seulement sur le plan financier, mais aussi sur le plan matériel et
moral. Tout le monde a sa propre fortune. Il y a celui qui est riche, capable de
faire n'importe quelle cérémonie, qu’elle soit moderne ou traditionnelle, a
n'importe quel moment ou il veut la faire. Il n'a méme pas d’aide des autres car
lui seul est en mesure d’assumer les dépenses effectuées au cours de la
céréemonie. Par contre, il y a celui qui est pauvre, écrasé par la misere et qui
n'est pas en mesure dorganiser a lui seul une cérémonie notamment la
circoncision il a besoin de I'aide d’'un partenaire de la famille pour ce faire. A cet
égard, la décision prise n'est strictement pas personnelle car il y a non
seulement l'intervention de la famille mais aussi celle du partenariat. Puisque
dans cette condition, la circoncision est une affaire familiale, il est évident qu’il
se tiendra une réunion vraiment familiale pour la préparation de la féte afin de
tirer une décision collective a propos de cette féte. Apres la féte, la famille se

réunisse aussi pour faire le bilan.

Quelquefois, la circoncision se fait en groupe ou en promotion, il faut
circoncire en méme temps plusieurs enfants de village. Dans ce cas, la décision
prise n'est pas du ressort de la seule familiale ; elle tombe sans le coup des

affaires de la communauté toute entiere, elle est communautaire ou commune



67

en ce sens que bon nombre de familles dans le village participe a la réalisation

de la cérémonie.

Actuellement, la circoncision perd petit a petit sa vraie valeur a cause
des difficultés de la vie. Autrefois, les gens dépensent beaucoup d’argent pour
la féte sans avoir compté les dépenses pour gque les assistants soient satisfaits.
Par contre, de nos jours, les organisateurs ont limité de plus en plus leurs
dépenses effectuées au cours de la féte et ils vont méme jusqu’a la sélection
des invités pour ne pas engager beaucoup de dépenses. Tout cela nous montre
que la circoncision a presque perdu son originalité. Il faut rappeler que tout le
monde peut assister a la cérémonie ou du moins tous les villageois peuvent
étre invité lors a la féte, il ne sert a rien de faire une sélection des invités, car

cela peut étre déshonorant pour la famille qui fait la féte.

De nos jours, la circoncision est un symbole pour sauvegarder la
tradition. Le second sens de cette culture, & savoir le renforcement du
fihavanana est tombé dans l'oubli. Cela est d(, non seulement a cause des
difficultés de la vie mais aussi a cause de la mauvaise compréhension de la
modernité. La civilisation moderne, qui regle notre vie, est issue de la
civilisation européenne, Elle est fondée sur la société capitaliste en général. Or,
dans la société dite capitaliste il n'y a pas d’acte gratuit car « toute peine mérite
salaire » comme le proverbe l'affirme, si le Malgache adopte un tel point de vue,
la notion de fihavanana va srement disparaitre. La civilisation occidentale ne
va pas de pair avec la culture malgache en ce sens qu'elle peut changer la

mentalité des gens a ne pas respecter sa propre culture.

Dans certaines régions de Madagascar ou les gens vivent comme de
civilisés en oubliant leur propre culture, la vie est devenue de plus en plus
complexe car il y a un mélange de deux cultures différentes et capables de
former une autre culture métissée. Cette nouvelle culture peut engendrer un
autre mode de vie. La notion d’égoisme régne souvent dans ces régions car le
« nous » se transforme en « moi », au sens précis du terme, chacun pour soi et
Dieu pour tous. Par conséquent, on ne trouve presque pas de solidarité

communautaire dans les régions dont nous sommes en train de parler.



68

Un proverbe qui dit « Havana raha misy patsa », seul celui qui a de la
fortune fait partie de ma famille. Dans cette condition, le pauvre n’a aucune
chance de réussir car méme sa propre famille peut le rejeter en ce sens qu'il
est considéré non seulement comme un fardeau pour la famille mais aussi
comme une honte. Le proverbe suivant renforce cette opinion qui affirme : « Ny
omby mahia tsy lelafin’ny namany », un bceuf maigre n’est pas léché par ses
amis, au sens plus large : le pauvre est écarté par tout le monde puisqu’il est
sans intérét. Tout cela montre I'égoisme qui regne maintenant dans la société
malgache moderne. Puisque nous parlons de la société malgache de nos jours,
il'y a des familles malgache qui vivent comme des familles modernes dont les
membres ne savent que leur propre famille, ils ne s’intéressent pas aux autres,

ils finissent par vivre solitairement.

Revenons a notre contexte, malgré cette position négative de la pensée
malgache, il y a toujours dans de nombreuses régions de Madagascar des
gens qui mettent en valeur la protection de la culture traditionnelle. Dans ces
régions, la notion de fihavanana garde toujours sa vraie valeur et joue aussi un

réle tres important au niveau de la société.

Puisque dans notre theme s’agit de la circoncision, plus précisément de
la circoncision clanique, il y a pas mal de familles malgaches, en particulier des
familles betsimisaraka, qui ne cessent de protéger l'originalité et la vraie valeur
de la circoncision. Il est vrai que la vie est devenue trés dure de nos jours mais
cela ne les empéche pas de respecter et de pratiquer la culture traditionnelle.
De plus dans le cadre de la circoncision clanique, la dépense est moins lourde
en ce sens que la communauté toute entiere participe a la réalisation de la
cérémonie. La solidarité universelle ou fihavanana continue de se renforcer

dans cette condition Ia.



69

[11.4. LES CHANGEMENTS

Nous utilisons le terme de culture aussi bien pour décrire les coutumes,
les croyances, la langue, les idées et la connaissance technique que l'orga-
nisation de I'environnement total de 'homme, a savoir la culture matérielle, les
outils, I'habitat et plus généralement tout I'ensemble technologique
transmissible régulant les rapports et les comportements du groupe social avec
son environnement ou l'organisation symbolique d'un groupe avec tout
I'ensemble des valeurs qui forme le groupe. La culture c’est comme un systéme
symbolique véhiculé par tout groupe humain (méme le plus primitifs) et qu'elle

est toujours présente dans toutes les diversités de la société humaine.

Si nous nous referons a cette définition, il nous parait clair que la
circoncision n’est pas exclue du domaine de la culture. Etant donné que la
culture n’est pas innée, mais qu’elle s’acquiert par apprentissage et qu’elle se
transmet généalogiquement mais non héréditairement, nous pouvons dire que
la culture avec sa confrontation avec le temps et I'espace ne cesse d’évoluer
car l'esprit humain est le résultat de son activité et son activité c'est le
dépassement de I'immédiateté. L’homme est un étre insatisfait en ce sens qu'il
ne se contente pas du présent, mais il préfere aller vers le plus loin possible

dans tous les domaines de la vie a la recherche du bien ou du bonheur.

Dans cette condition, il nous parait évident, de suggérer une sorte de
réforme dans la pratique de la circoncision, mais il faut préserver ses valeurs,
afin d’éviter toute sorte d’antinomie culturelle qui va peut étre jusqu’a faire
disparaitre la culture existante. Il faut faire une reforme au sens social et au

sens financier.

[11.4.1 Les reformes sur le plan social et moral

Puisque la circoncision est la cause de certains problemes au niveau du
travail de certains gens, il faut alléger les obligations au niveau de la
préparation et de la réalisation de ce rite. L'on sait que dans beaucoup de
groupes ethnigues a Madagascar, l'assistance et la préparation de la

circoncision sont obligatoires alors que la plupart des gens vivent du travail



70

journalier, il doit travailler tous les jours pour chercher ce qu’il va manger le jour
méme. Dans cette condition, il y a des gens qui ne sont pas contents du tout
durant la cérémonie méme si la féte est faite pour distraire les gens, c’est

pourquoi il y a toujours un certain conflit qui se produit durant la cérémonie.

Puisque les villageois n’ont pas le méme niveau de vie, il y a le riche et
aussi le pauvre, nous pouvons dire qu'il y a une sorte de négligence de ne pas
voir cette idifféerence au niveau de la participation pour faire marcher la
céremonie. Dans le village, il n’y a pas de participation spéciale pour le pauvre
ou pour le riche car tout le monde doit verser la somme définie par le reglement
social. Il y a des gens qui doivent payer beaucoup plus que les autres. Le riche
mérite de payer une somme supérieure a celle des autres ou du moins les
pauvres ne devraient forcément pas payer une somme identique a celle des
autres. Cela peut souffrir les gens pauvres, non seulement au sens financier

mais aussi au sens moral que psychologique.

Sur le plan moral, le pauvre n’est jamais pareil au riche ; on ne comprend
pas pourquoi il est obligé de se mettre sur le méme pied d’égalité que les riches
en matiere de dépense. Il faut que les riches cessent de faire régner I'égoisme
individuel car cela trouble la mentalité des pauvres. Il est certainement probable
qgue la jalousie ne cesse de se développer dans le village a cause de cette
indifférence. A cause de cette jalousie ; la sorcellerie progresse dans la
communauté, parfois, le meilleur endroit pour le sorcier d’installer son piege

c’est dans la cérémonie, car c'est par la gu'il se trouve beaucoup des gens.

La féte surtout la circoncision, est une situation favorable pour le sorcier
d’empoisonner son soit disant ennémi car pendant cette féte, les gens sont
parfois tombés dans linconscience totale a cause de l'alcool et des autres
boissons alcoolisés. Pendant la cérémonie, a cause de la multitude des
assistants, personne n'est en mesure de reconnaitre le coupable. Dans cette
condition, afin d’éviter tout trouble pendant la féte de la circoncision, il faut
prendre une mesure sérieuse concernant I'assistance des invités, méme si la
circoncision est une féte pour tout le monde, il faut sélectionner les gens qui ne

doivent pas ou qui doivent assister a la cérémonie.



71

Puisque limportant dans la circoncision c’est de donner a l'enfant le
statut du vrai homme, le non circoncis n’était pas du tout un homme alors qu'il
peut faire toute la fonction d’'un homme circoncis, Il faut donner une certaine
tolérance au non circoncis a la recherche du travail, par exemple, pour qu’il
puisse survivre. Puisqu’il est un homme comme tous les autres hommes de la
communauté, mais seulement il est négligé par la société car il est considéré
comme un étre impur, pour préserver le droit de 'homme, on doit lui accorder le

droit de parler et d’écouter durant la réunion quel que soit la circonstance.

Parfois, a cause des difficultés de la vie, la circoncision est considérée
par certains individus comme une obligation. La circoncision est un probléme
qui ne cesse d'exister étant donné que chaque fois qu’il nait un garcon dans
une famille, le probleme est déja la. La circoncision a des impacts importants
sur le plan financier non seulement d'une seule famille mais pour toute la
communauté entiere en ce sens que la circoncision clanique est une affaire de
la communauté toute entiére. Dans cette condition, il est nécessaire de faire

aussi un réforme sur le plan économique a propos de la circoncision.

[11.3.2 Les réformes sur les plans financiers et éc  onomiques

Cette reforme concerne non seulement les organisateurs de la
cérémonie mais aussi les partenaires car tous deux participent a la mise en
marche de cette cérémonie. En ce qui concerne les organisateurs, puisqu’ils
sont l'origine de la féte ils sont les premiers responsables de tous les
nécessaires au cours de la féte, ils doivent chercher de I'argent, des matériaux,
des mains d'ceuvres etc. ; pour que la féte se déroule normalement. Parfois,
I'aspect financier constitue 'un des problémes majeurs a la réalisation de la
circoncision parce que la circoncision en tant que féte pour la quéte de
I'honneur, nombreux sont les gens qui recourent a I'emprunt pour réaliser
convenablement la cérémonie. Pour le Betsimisaraka une cérémonie mal
préparée est une honte pour la famille face a 'ensemble de la communauté, la

famille cherche tous les moyens possibles pour éviter cette honte.

La circoncision nécessite I'abattage de zébus. Or, le prix de zébu codte

de plus en plus cher actuellement, rares sont les gens qui peuvent acheter tout



72

seul un zébu, il faut aussi voir cette difficulté. Autrefois, nombreux étaient les
familles qui avaient plusieurs zébus car I'élevage de zébu n’était pas du tout un
grand probleme comme celui de nos jours puisqu’aujourd’hui, en plus du
probleme d’insécurité, il y a le probleme de la diminution de terrain de paturage
a cause de la variation climatique. Dans cette condition, autrefois le fait de tuer
plusieurs tétes des zébus, au cours de la circoncision, ne pose qu'un petit
probleme sur le plan financier pour un l'individu. Cela veut dire que c’est une
pure folie de la part de I'individu s'’il veut chercher a mettre en équilibre cette
différence de circonstance, il est impossible pour l'individu de tuer plusieurs
zébus sans poser des problemes sur leur condition de vie ou du moins sur le
plan financier de la famille ou de I'individu. Dans certaines régions, seul I'ainé
va étre circoncis avec un zébu ; pour le reste des enfants on peut les circoncire
sans le zébu mais seulement avec un cog. Malgré cette différence, la fagon de
conduire la circoncision, il faut noter que I'objectif reste toujours le méme. Dans
ces deux cas de circoncision, il n’existe pas de hiérarchie qui favorise a la
négligence de I'un ou de l'autre, la circoncision, qu’elle soit faite avec le zébu ou

avec le coq, garde toujours ses valeurs.

Puisque la circoncision peut se faire avec un autre animal, autre que le
zébu, comme nous venons de le signaler, il n'est pas besoin d’engager de
grosses dépenses pour réaliser cette cérémonie. Parfois les gens, afin d’avoir
tous le nécessaire pour réaliser cette cérémonie, vont recourir a 'emprunt alors
gu’'un seul coq avec quelques boissons suffisent pour atteindre I'objectif a
propos de la circoncision.

A la préparation de la circoncision, les organisateurs pilent le riz pour
préparer le repas des participants de la féte. Dans cette condition, les
organisateurs apres la féte, ont presque tari toutes leurs récoltes et ne font
gu’attendre la prochaine récolte pour le bon déroulement de leurs vies
quotidiennes. Il n’est pas étonnant qu'apres comme avant la féte, nombreux
sont ceux qui sacrifient leurs vies afin de mettre a bon terme cette féte et par
conséquent ils ont du mal & surmonter la vie, apres la féte, ils ont recommencé
leurs vie a zéro. Si c'est le cas, il vaut mieux arréter ces énormes dépenses

concernant la circoncision. Nous suggérons de pratiquer la circoncision comme



73

le font les gens des hauts plateaus bon nombre d’entre eux pratiquent la
circoncision en cachette pour pouvoir diminuer le nombre des assistants et
aussi pour ne pas engager d’énormes dépense. Pourtant, I'enfant circoncis y

bénéficie le méme statut social d’'un homme.

En ce qui concerne de partenaire, puisqu’il est le premier perdant en
s'investissant a la circoncision dans cette condition, le profit tiré a partir de cette
cérémonie n’est que minime : celle de I'honneur pour qu’il ne puisse pas avoir
beaucoup de regret a propos de cette sorte d’investissement ou plutdt d’aide. Il
faut savoir dés le début qu'il faut courir a la perte si on s’oriente dans un genre
d’investissement comme celui-ci et qu’il faut accepter cette défaillance pour
pouvoir récupérer a l'aide des autres sources d’investissement l'argent
dépensé. Autrement, avent de s’orienter vers ce risque, il faut planifier tout
d’abord le moyen pour récupére l'argent ou toutes autres choses dépensées
durant la féte sinon cela risque de poser des gros problemes sur I'équilibre

economique.

Puisque l'oncle maternel doit apporter un zébu durant la circoncision
alors que parfois, ce zébu qu'il donne a son beau- frere est irrécupérable,
méme au cas ou le beau frere ne tue pas I'animal pendant la féte, il est aussi
nécessaire d'alléger cette charge qui pese sur I'oncle et combattre I'égoisme de
I'organisateur. Il est trop injuste que de nombreux oncles maternels des enfants
a circoncire donnent des beeufs en guise d’offrande alors que I'organisateur ne

veut tuer que le plus petit nombre de ces animaux durant la féte.



74

CONCLUSION

Depuis de nombreux siecles, les Malgaches croient en I'existence du
Dieu Créateur et en I'existence de la vie apres la mort ou de la vie dans l'au-
dela. C'est dans ce sens qu'ils adressent des prieres aux ancétres et le
scrupuleusement respectent beaucoup. Dans toute la cérémonie traditionnelle
malgache, il est considéré comme tabou de ne pas invoquer les ancétres avant
de faire la féte. Cela a pour but non seulement de respecter ces ancétres, mais
aussi de garder la hiérarchie existant entre les ancétres et les vivants, pour les
Malgaches les ancétres sont toujours supérieurs aux vivants quelles que soit
ses origines. lls sont des intermédiaires entre 'homme et les autres étres
supérieurs notamment les Dieux. Il n’est pas étonnant si la plupart des
Malgaches invoquent les ancétres pour demander des aides dans tous les
domaines de la vie. Certains Malgaches, comme les habitants des hautes
terres ou les Merina font l'exhumation ou le famadihana, il s’agit de
'emballement des ossements des ancétres dans des nouveaux linges pour les

honorer.

Parmi les éléments cultursel traditionnelles, la circoncision est une
culture héritée de génération en génération dans la société malgache. La
circoncision joue un grand réle sur la vie des Malgaches. Pour ces derniers plus
particulierement pour le Betsimisaraka, la circoncision est un moyen de
renforcer le fihavanana ou le lien familial car elle a pour objectif de réunifier la
famille toute entiére et les membres de la communauté des alentours. Ainsi, la
circoncision est un moment favorable pour les jeunes célibataires de chercher

un mari ou une épouse car nombreux sont les gens qui y assistent.

Chez le Betsimisaraka, la réalisation de cette cérémonie clanique de la
circoncision est un moyen pour le gargon d’entrer dans la société des hommes.
Dans la pensée malgache, tous les enfants non circoncis sont considérés
comme impurs. Ces enfants et leurs meres ont transgressé des tabous lors de
son enfance. Pour les purifier, il faut sacrifier un zébu au cours de la
circoncision et il doit étre circoncis selon la loi sociale. D’'ou le fait que la

circoncision est une rupture de l'enfant d’avec sa mere. Un enfant non



75

circoncis, ne bénéficie ni des droits sociaux (comme I'héritage familial, le statut
du vrai homme), ni du droit d’étre enterré dans le tombeau ancestral lors de sa

mort. Aucun enfant non circoncis ne devient ancétre.

Puisque la circoncision clanique est une féte qui se répete tous les
qguatre ans, les Betsimisaraka de Vavatenina engagent beaucoup de dépense
lors de la préparation de cette cérémonie car c’est a partir de cette circoncision
aussi que la famille montre au public sa fortune. La circoncision n’est seulement
pas une sorte de précaution sanitaire mais aussi un moyen pour les vivants de
chercher de I'honneur. Cela nous permet de dire que la circoncision n’est pas
simplement [laffaire d'une seule famille, c’est aussi une affaire de la

communauté dans son ensemble.

Pendant la veille festive, tout le monde danse, chante pour montrer la
joie, Il existe un échange interculturel pendant la cérémonie de la circoncision.
La circoncision est en vérité un moyen pour les Betsimisaraka de chercher une

nouvelle relation et de renforcer les relations qui existent déja.

Les Malgaches sont des gens qui aiment bien le langage symbolique,
cela se manifeste dans tous les domaines de la vie, Dans la cérémonie de la
circoncision toutes les démarches ou les étapes a suivre sont symboliques,
méme les matériaux utilisés pendant la cérémonie ont leur propres symboles et
leur propre spécificité. La circoncision toute entiere est une féte symbolique
mais nous n’avons cité ici que deux symboles : la circoncision est un rite de

purification et un rite d’initiation.

Comme toutes les autres cérémonies traditionnelles betsimisaraka, la
circoncision ne se fait pas sans le Tangalamena, qui effectue le j6ro. Le joro est
tres important pour avoir la bénédiction des ancétres car c’est a partir de cela
gue le Tangalamena a le pouvoir d’invoquer les ancétres non seulement pour
assister a la cérémonie mais aussi pour demander leurs aides. Durant la
circoncision, l'invocation des ancétres est strictement importante, car c’est a
partir de cela que ces derniers connaissent la vraie existence de I'enfant pour le

protéger.



76

Malgré tout cela, la circoncision, en tant qu’'ceuvre humain avec toutes
ses imperfections, pose des problémes au niveau de certains individus.
Autrefois la circoncision est une féte qui ne produit pas beaucoup de difficulté
au niveau de sa préparation, que ce soit sur le plan physique, moral que
financier, mais actuellement, comme la vie est devenue de plus en plus chere,
nombreux sont les gens qui ne sont pas en mesure de prendre en charge les
dépenses nécessaires pour cette féte. Au niveau social, comme il y a toujours
un certain conflit, au niveau de la société, la circoncision peut faire éclater le
reglement entre les gens qui s’entendent mal. La veillée est un moment
important de la circoncision & ce moment, le risque de contamination des
maladies sexuellement transmissible est trées abondant en ce sens que la
plupart des jeunes oublient, a cause de I'ambiance et de l'alcool, de faire

I'amour avec protection.

La finalité de cette circoncision était la recherche d'un nouvel équilibre
sur le plan financier auparavant, mais actuellement cela se réduit de plus en
plus en ce sens que la mentalité des gens de nos jours s’oriente vers la vision
capitaliste, qui n'’a dautre but que l'enrichissement personnel. Les gens
deviennent égoistes. C’est pourquoi nous suggérons des reformes a ce sujet
car le temps ne cesse d'évoluer alors que certaines étapes ou certaines
exigences a la réalisation de la circoncision ne répondent plus au rythme du

développement de la vie.

bY

Enfin, méme si plusieurs critiques ont été avancées a propos de la
circoncision, nous pouvons dire que celle-ci est une culture traditionnelle qui est
loin de disparaitre en ce sens que nombreux sont les Malgaches qui continuent
de la pratiquer et de la valoriser. Elle est un héritage ancestral, elle est tout a

fait normale si la plupart des Malgaches la respectent autant que possible.



77

BIBLIOGRAPHIE

ANDRIAMANJATOVO Richard, Le tsiny et le tody dans la pensée Malgache.
Ministeran’ny fanakoloana sy zava-kanto Revolisionera Malagasy,
Antananarivo, 1982, 101p.

CHEVALIER (J) : Dictionnaire des symboles : Mythes, rives, coutumes, gestes,
formes, fiigures, couleurs, nombres, Paris, 8éme éd., Sengers et
Juptier, 1974, 424p.

DUBOIS Robert, L’identité Malgache, la tradition des ancétres. [Préface de
Xavier Léon Duffoun], éd Karthala, 2002, 171 p.

FANONY Fulgence, Fasina, Dynamisme social et le recours a la tradition. Ed.

Musée 17 rue du Dr Villette, Isoraka-Antananarivo, 1975, 391 p.

HOULDER J.A., Ohabolana ou proverbe Malagaches. Tananarive Imprimerie
Luthérienne, 1960, 216 p.

LAHADY Pascal, Le culte Betsimisaraka et son systeme symbolique : Sikidy,
Joro et tromba. Fianarantsoa : Librairie Ambozontany, 1979, 279 p.

MANGALAZA Eugene Reégis, Essai de philosophie Betsimisaraka : sens du
Famadihana, Tuléar : CUR, 1979, 79 p.

MANGALAZA Eugene Regis, Tsy ambara valy, un conte Betsimisaraka.
Tuléar : CUR, Cedratom, 1984, 136 p.

MIORA Mampionina: Aspect philosophiqgue des perles sacrées chez le
Sihanaka. [Memoire de maitrise en philosophie], Université de
Toliara, 2004-2005.

MIORA Mampionina : La cohérence vue a travers le jéro (invocation sacrée)
chez le sihanaka d’Ambohavory. [Mini-mémoire], Université de

Toamasina, 2003.

OBERLE (P.), Province malgache. Antananarivo : Librairie de Madagascar,
224 p.



78

OMRAAM M.A., La nouvelle terre : Méthodes, exercices, formules, prieres,
France. GEuvres compléte, TOME 13, 6° édition Prosveta, Decembre

1987, 233 p.

RAKOTONIRAINY, Le fandrangitan’aomby, la circoncision. Sens et valeurs
chez le sihanaka. [Memoire de maitrise], Université de Toamasina,

Departement de Philosophie, 1999, 174 p.

VIG Lars, Croyance et Mceurs des Malgaches ; Traduit du norvegien par
E.Fageneng : ottoChr. Dahl. Mai 1977, 64p.

VOLAMANANA Marie Gildas. Mariage traditionnel chez le Betsimisaraka de

Vavatenina. [Mini-mémoire], 2003, 36 p.



CORPUS

79



LISTE DES INFORMATEURS

80

NOM et PRENOMS SUJETS LIEUX DATES
MASO Barthélemy Invocation sacrée | VAVATENINA 12/12/06
(60 ans) Jéro.

Tangalamena Fanoloran’entana | Andilamena 16 /02/07
avy amin’ny

INDIAMANASA, (58 ans) Renin-janza

Tangalamena Fandraisam- Ambodivoanio 16/02/07
bahiny

VORIANDRO, (65 ans)

INDRIAMASIAKA Répondeur  du | Ambohimiarina 17/02/07
partage de Ila

(68 ans) parole.

BEMANAMPY Histoire de | Vavatenina Centre 18/02/07
Vavatenina et la

(83 ans) circoncision.

MOSOLAHY Sens symbolique | Afiadanana 19/02/07

du proverbe dans
le discours de la
circoncision.




81

FIZOTRAN'NY TSABORAHA VOAPORA

Marokarazana ireo tsabnoraha na fombandrazana Betsimisaraka, ka
isan’izany ireto ho tanisaina manaraka ireto : tsikafara, atitsandry, voapora,
voakam-patana. Eny fa na dia tsy mitovy aza ny fomba fanatanterahana ireo
rehetra ireo, dia tsy mahasakana ny Betsimisaraka hankafy sy handala azy ireo
izany. Matetika dia andro asabotsy no anatanterahana azy ireo fa ny azoma
mialoha izany no atao hoe tsimandrimandry.

Ny tsakafara dia fanefana voahady izay natao ka fotsy loha no
volon’aomby azo anaovana. Toerana anaovana azy matetika dia saika ambody
hazo fijjoroana na eny antanana ka amin’ny volana mazava no anatanterahana
izany.

Ny ati-tsandry kosa dia ao antombin-drazana ary mainty ny volon’aomby
anaovana azy, miaraka amin’ny fitafiana ny maty (lamba, satroka).

Ny voapora kaosa dia makasika ny zaza izay vita didim-poitra, ary
amin’ny andro anaovana azy dia samy mampiseho ny teti-pananany ny rain-
jaza sy ny zaman-jaza.

Ny zaman-jaza mitondra omby maventy miaraka amin’ny toaka sy
fotsimbary izay hotronony fianakaviana maro avy amin’ny renin’ilay zaza
hoforaina. Tarihiny Tangalamena izy ireo ka ao ibaongatanana miaraka
amin’ireo zavatra voatonona eo ambony ireo, no itsenana azy ireo.

Ny Rain-jaza dia tsy maintsy mamono omby izay atao ron’angivy
mandritra ny tsimandrimandry, ka tsy maintsy ny omby noentin’ireo zaman-jaza
no amonoana amin’izany.

Raha maro ireo omby ireo dia iray ihany no vonoina mandritra io
tsimandrimandry io.

Tamin’ny andro taloha dia samy mitondra tsirairay ny zaman-jaza nefa
noho ny fiakaran’ny vidim-piainana dia mivory ny fianakaviana mba andinihana
ny zavatra rehetra hatolotra ny rain-jaza. Mazava hoazy noho izany fa
itambaran’ny fianakaviana manontolo ny fanatitra na famangiana atao mandritra
ny fety ka noho izany dia tsy maintsy misy fomba arahina ny fanolorana ireo
entana na famangiana ireo.

Fanolorana entana

Raha tonga ibongatanana ny vahiny, izany hoe ny fianakaviana avy
amin’ny Renin-jaza dia mbola tsy mahazo miakatra ny tanana raha tsy tsenainy
Tangalamena avy amin’ny rain-jaza, ka eo am-pitsenana azy ireo dia misy
kabary ifamalian’ny andaniny sy ny ankilany.

Fantsafan-kabary

Ny tangalamena avy rain-jaza miarahaba toy izao : finaritra ianareo o!



82

Mamaly ny avy renin-jaza : finaritra izahay tompoko o!

Manontany indray ny andaniny: izahay rain-jaza magnontany
kabaronareo jiaby?

Valiny : Ventikabaronay dia manao ny ohabolana manao hoe : « Pepe
dafika fotoana mialin-taona, tonga ny andro nifamantaona ka tonga izahay ary
tsy afaka hiditra ny tanana misy andriana na tsy afaka handroso amin’ny
toerana misy andriana rahatsy manao ody.»

Mamaly ny andaniny: izahay tompoko diamisaotra anareo tongamanao
ny ohabolana manao hoe «varangarm-porety tamiana mora afody, afotra
avogna mora itagnana, ka tonga anareo tsy namono fotoana nifanarahana
izahay kosa mbola tsara/

Zaman-jaza: Ny fianakaviana avy aminay na ny antitra na ny ankizy dia
manao ohabolana mano hoe: «Sarok’elam-bendrana ny fahasalamana
mikorepikorepika fa tsy matamban-raha atao.»

Rain-jaza : Manakory ny aram-panjakana satria ny tany tsy mivala hazo
fa mivala fanjakana ka tsara ny raha mazava ary mandrosoa maheva ianareao
tompoko!

Zaman-jaza: izahay renin-jaza na dia kely maro madinika aza dia tsy
afaka mandeha foana raha tsy feno ara-panjakana. Ka tonga eto izahay
mitondra ny omby safoen-doha miaraka amin’ny vary fotsy kely sy toaka an-
damizana entinay anotronana anareo rafozanay. Miaraka aminizay dia
atsipin’ny renin-jaza ny tadin’aomby sy ny entana izay noentiny anatanterahana
ny fomban-drazana ka noho izany indro zavatra kely toaka an-danana
anoloranay ny entana aminareo rain-jaza.

Valiny: izahay tena faly mahita ireny zavatra noentinareo nanomezana
voninahitra anay ka mandrosoa maheva amin’ny tanana sy vohitra misy anay.

Zaman-jaza : misaotra anareo izahay nampandrosoinareo amin’ny
tanana sy vohitra misy anareo, ka indro ny saim-pirenena atolotray anareo
marika ny maha ara-dalana anay. Zaza 14 taona velon-dray sy reny no
manolotra ilay saina amin’ny tangalamena avy amin’ny rain-jaza ary ny iray
amin’ny rain-jaza izay hoforaina no mitondra ilay azo masina na saim-pirenena
na faneva mankany aminy trano be maitso izay ampandrosoana ny vahiny.

Tangalamena rain-jaza

Raha nabhita ireny fanomezana ireny ny rain-jaza dia mametraka zavam-
pisotro toy toakan-drazana, ny betsabetsa mba ho fam-pakarana ny vahiny ao
an-tanana ary ny faneva azon-jareo dia apetraka amin’ny trano ampandrosoana
ny vahiny ary tsy maintsy miodina in’enina ilay trano vao miditra avy eo
ampiarahina amin’ny hosika gasy.



83

lo toaka apetraka io dia tsy maintsy horasaina volana ka toy izany.
Izahay tompoko dia tsy manao ny ohabolana hoe : «Valin'ny baliaka i saliaka,
tsy natao | Koto valiny Kalo» fa ny manome sira omena voamaho». lanareo
manolotra haja anay dia toloranay voninahitra. Ka indro zavatra kely atolotray
anareo ka manao ny hoe : «Ny tsy ampy tsy anona ny tsisy mahavery fanahy
ka izay hitanay kely manao mason-tsokina masom-boalavo ka izay kely
ahiratra.» Ka noho izany indro zavatra kely atolotra anareo vahiny hiakatra ny
tanana.

Raha tonga any an-tanana ny vahiny ka tafiditra soa amantsara amin’ny
trano izay misy faneva (saim-pirenena) dia mametraka zavam-pisotro koa ny
tangalamena avy an-toerana ka rasaim-bolana toy izao io toaka io :

Salagnitra e!

Ny antony anaovanay salanitra tsy izahay trano hombin’ny lanitra
lapan’ny fanahy fa raha miteny amin’ny olona hendry ka manao salanitra.

Voalohany zavatra teneninay dia manao hoe: « gisy migelana paraho
hamongo », «zaza mitomany tohofy nono » « aomby mitregna atalao
ibbnga » izaho miteny manome lazan’i Baba sy tanana misy ahy.

Ka noho izany dia faly izahay noho ianareo tsy namono fotoana izay
nifanaovantsika androany.

Ary nohon’ny fahatongavanareo izany izahay dia mametraka zavatra libe
foagna ireto izahay aminareo marika ny fifankatiavantsika. Rasaim-bolana izy io
kara betsaka nefa raha tsy rasaim-bolana izy io ka raha hanitsifoy. Ka manao
ny ohabolana hoe : « Toaka tsy voarasa volagna tsy anin’ny hendry, tsy miditra
ny kibon’ny mpanampanahy ka indro ity zavatra kely ity atolotray hoanareo
marika ny fampandrosoanay anareo an-tanana sy nidiranareo ny tanana na
trafo.»

Ny alina Zoma dia manomboka ny tsimanrimandry ka toy izao avy ny
zavatra tsy maintsy atao amin’izany.

Voalohany: fanatanterahana ny tsimandrimandry.

Faharoa: fanatanterahana ny fomba entina manao voa-pora ny
fianakavian’ny rain-jaza sy ny fianakavian’ny renin-jaza izay mifandany aminy
kilalao atao (tora tsintona, tolon’omby)

Tsimandrimandry: mametraka fangy maromaro misy toaka ny rain-jaza
ka mampiantso ny olona mpiray tanana rehetra miaraka amin’ny vahiny
nampandrosoina an-trano.

Mirasa volagna amin’izay ny Tangalamena tompon-tanana ka toy izao no
fanaovana izany:

Salanitra e!



84

lzahay manao salagnitra tsy atombon-dRay na tombon-dReny fa ny
salanitra kosa tenim-panajana, ka izahay manao salagnitra dia manan-draha
koragnina.

Izahay mankasitraka antsika razanologna vory na ny atsimo na ny
andrefana indrindra antsika razan’olona «mdlobolagny mpiray fanodidinana» sy
ireo vahiny tonga anatiny tanana.

Nantsovin’andro avy andro nantsoin’alina avy alina ka mitondra
tabolabolan-toetra mifehim-pahavanana amin-damba manampirovitana, amim-
bola manampalaniana amim-panahy tsy lany iray taona; ka nohon’ny
fahatongavanareo tsy niherin ny antsonay. Tsapanay fa amizao fotoana
fahatoriana ka raha nampiantso izahay dia tonga anareo; ka izany no antony
anomezanay fankasitrahana.

Ny itsanganan’ireto fangy misy toaka ireto dia misy antony : «Ny antony
tsy voam-piantona, fotony tsy foto-bolo»fa fonosam-bary hoanina maraina tsy
vahagna androany, fa magnano ny ohabolana hoe: «Zona-balala tsy
magnadino lanitra, zona-boay tsy magnadigno an-tara» isika zana-drazana
kosa tsy magnadigno ny fomban-drazana.

Ka ireo fangy maromaro ireo dia filazana ny fanaovana tsimandrimandry,
ary fampisehoana ny délan’ny ngivavin-jaza sy zaman-jaza.

Ka raha mabhita anareo maro ireo dia tsy tokony ho toy io no apetranay
anatrehanareo fa magnano ny ohabolagna manao hoe : «Finanam-pary an-
tendrony’alohaloha mabhita ny mamy:;hitikitik’abily ny ny fitiavana heritreritra
misy fa foto-pe tsy maharaka». Ary izahay tsy mifanta tokoa fa mbola be ny
zavatra atao ka ny fanatanterahana ny fomban-drazana ihany no atao. Ka noho
izany indro ity zavatra kely ity atolotray anareo.

Nefa kosa na dia izahay miantso, tsy miantso anao disadisa ka anao ny
ohabolana hoe : «Tongo-bolo 16, f6za mantsigna ambatra, fo mivorok’ela» ka
eto amin’ny raharaha ataonay no ampisehoana ny ady fiferana, na ady mirafy
efa nisy taminareo hatramin’ny ela ka sakananay izany. lzany no antony
irasam-bolana ka mankasitraka tompokolahy mankatelina tompoko vavy.

Amin’ny tsaboraha betsimisaraka dia isaky ny mametraka tokoa dia tsy
maintsy misy rasa-volana ataon’ny tangalamena ka miantomboka amin’ny
fankasitrahana ary miafara amin’ny fanolorana toaka. Aminy tsaboraha voapora
dia misy joro telo tsy maintsy atao ka ireto avy izany : jéro fampiomanana na
fampandrenesana ny razana mialohan’ny famorana sy tsaboraha izay atao
matetika ny andro zoma maraina, manaraka joro aomby velona, miaraka
amin’ny rasa-volagna fanokafana ny tsaboraha; ary ny fahatelo dia ny joéro
animasaka izany hoe joro fanolorana rasa-masaka ho an’ny razana.

Fanazavana ny ohabolana hita amin'ny rasavolana tsa oraha
betsimisaraka .



85

1/ «Pepe dafika fotoana mialin-taona, tonga any andro nifamantohana ka
tonga izahay»

Dikany : milaza fotoana efa nifanarahana ka rehefa tonga io fotoana io
dia tokony tsy mahagaga ka izany no mahatonga azy ampiasainaamin’ny
fiarabana na fanontsafana amin’ny kabary satria rehefa hanao zavazatra na
lanonana dia tsy maintsy mifanaraka fotoana.

2/ «Varangaram-porety tamiana mora afody»

Dikany: Milaza fahamoram-potoana efa nifanarahana izany hoe ny
varangaram-porety dia tsy mba sarotra atao fa mora tanterahina.

3/ «Afotra avogna mora itanana» «Tapakan’'ny antsy misy raoraony,
tapakin’ny lela tsisy raoraony.»

Dikany Ireo ohabolana roa ireo dia mitovy dika. Mitovy amin’ny afotra na
tady mivogna ny fotoana efa niarahana midinika, tsy mba sarotra atao na mora
adinoina fa mora itadidiana. Ny fotoana nifanarahana na nifanekena dia tsy
tokony hampisy adiady ka izany no antsoina hoe tapakin’ny lela, matetika ny
fotoana tsy niaraha-nanapaka na niaraha-nidinika dia mampiterak fifamaliana
indraindray ary izany no antsoina hoe tapak’antsy noho izy mampiteraka
korontana.

4/ «Magnano karaha sarok’elitra vendrana ny fahasalamana»

Dikany : Ny sarokelitra vendrana na dia mikorepoka dia mbola afaka
ampiasaina ary misy raha tsara ny anatiny. Mitovy amin’izany ny fahasalamana
eto, na dia marary aza dia tsy atao mahasakana amin’ny fotoana efa
nifanarahana.

Eto dia manamarina ity ohabolana ity na dia misy mararirary aza ny
antitra tamin’ny ankilany sy ny andaniny dia tsy foanana ny fotoana efa
niranarahana. lzany no nipoiran’io ohabolana io.

5/ «Tsy natao | Koto valin’l Kalo ;fa izay manome sira omena voamao»

Dikany: Fitia mifamaly no nanolorany zavatra fa tsy noho izy nomena vao
nanome. Milaza fitiavana ny antony anomezana zavatra fa tsy misy tambiny.

6/ «Zana-balalagna tsy magnadigno lagnitra, zana-boay tsy manadino
antara; izahay zana-drazana koa tsy manadino fomban-drazana»

Dikany Ny valala rehefa manembana dia miakatra fa tsy midina ka
lazaina hoe ho any an-danitra ary lazaina fa tsy manadino lanitra. Ny voay kosa
dia manatody antsiram-pasika nefa raha vantany foy dia tsy adinony ny
miroboka anaty rano, ka izany no ilazana azy tsy manadino an-tara. Eto dia
nampitoviana amin’ireo ny zana-drazana satria rehefa manao ny famorana dia
tsy manadino ny fomban-drazana ka monolotra toaka.

7/ «Finam-pary an-tendrony alohaloha mahita ny mamy»



86

Dikany : Raha mihinana fary ny olona ka avy any an-tendrony na any an-
dohany dia mbola ny matsatso no tsiro re fa rehefa mikisaka mankany amin’ny
vodiny dia mihamamay tsikelikely hatrany. Toy izany fitadiavam-bola amin’ny
voalohany, manomboka amin’ny kely ka rehefa elaela mihabetsaka hatrany ka
izay no atao hoe mahita ny mamy. Nampiasaina ity ohabolana ity amin’ny
famoran-jaza rehefa mirasa-volana hanolotra toaka mba ilazana fa ny toaka
izay atolony amin’ny voalohany dia mbola lohany na fanombohana na sava
ranon’andro ihany fa mbola manaraka any aoriana any no tena betsaka kokoa.
lzany no mitovy amin’ny ohabolana hoe : «lzay mabharitra jibika mahita ny
farany lalina» «lzay maharitra vadin’Andriana» ary izay mabhritra farany no
mahita ny mamy.

Rasavolafa

Mampiasa sarin-teny ny Betsimisaraka raha mirasavolana noho ny
fahendrena ananany mba ilazana ankolaka ny zavatra tiana ambara toy ireto
lazaina manaraka ireto:

«Tsetse-piagna miraomak’ofana»: tovolahinhin-daoka miraombaka ofana
natrehan’ny trondro maventy.

«Angady mondrogna maraorao lela» : angady kely nefa maranitra noho
ny lehibe

«Filo mildha rangitra» : zavatra kely nefa manomboka ny maventy.
«Vato afo tseraka alohan’ny vanja» : miteny alohany lehibe.
«Saonjo mihoatra akondro» ny kely mihoatra alavana noho ny lehibe.

«Vato monoha rihana»: ny kely miady amin’ny be ka mampiteraka
fisavorivoriana.

«Voapoza; kely mirittka agnambon’ny lehibe» : ilazana izay miteny
alohan’ny lehibe.

Ireo rehetra ireo dia milaza tsy fahalalam-pomba satria ny kely
misarangotra alohan’ny lehibe, izany hoe mandray fitenenana mialohan’ny
lehibe na zoky ny madinika na zandry. lzany no ilazan’ny Tangalamena
betsimisaraka fa tsy hanao izany izy raha miteny fa noho izy voatendry ny
lalan'ny fiarahamonina hiteny mialohan’ny rehetra dia voatery mandray
fitenenana izy. Amin’ny ankapobeny dia nataony ny fandavana ireo ohabolana
ireo mba ialany tsiny raha hiteny anatrehan’ireo Ray aman-dReny.

9/»Mitongery posy milanja raha mignaogna, tsy miragnaogna iniany fa
minagnagna amaray»

Dikany Ny posy dia miragnaogna rehefa lanjaina fa tsy mivony
nampiasaina eto ity ohabolana ity mba ilazan’ny tangalamena fa tsy mivony io
omby io fa hita, ka sao dia rampitso indray vao hilaza tompony ny sasany, tsy
ekeny izany fa olona mpikatramo. Ity ohabolana ity koa dia milaza fa tsy



87

nangalatra izy tamin’io omby novonoina io fa tompony; ka raha misy milaza azy
ho tompony dia lazaina fa mpangalatra. Mitovy aminio koa ireto ohabolana
ireto :

«Tongalimangahazo mandry mifoha»
«Volovolom-poitra tohin’ny ratsy»
10/ «Koragna ambony vato magnalin’andro»

«Resaka an-tampondoha tsy mba lany»

Ireo ohabolana ireo dia ilazana fa nafohezina ny resaka nataony fa tsy
notantaraina izy rehetra satria toy ny resaka mbony vato ny rasavolana taperina
ihany fa tsy mety tapitra, izany hoe ny andro no fetra. Ary toy ny resaka
antampn-doha tsy mety lany . Noharina tamin’ny voan’angivy taboribory
voanana entina hilazana fa fohy ny resaka nataony fa tsy mba lava hatao
andaniana fotoana. lzany no ivoahan'ny ohabolana hoe : «Songerina ny vovo
agnava ny nagniny». Mampilaza fa ireny resaka nataon’ny tangalamena ireny
dia mipetraka amin’ny fokon’olona manatrika ny zana-drazana.

Sasa vavitsy ny fankasitrahana tsy maha disaka

Dikany Ny tongotra no miasa indrindra amin’ny olona rehefa mandeha
ka noho izany dia sasana matetika izy, mitovy izany koa eto ny fankasitrahana,
tsy maha reraka na dia atao matetika. Izany hoe tsy mandreraka ireo Ray
aman’dRen’ireo zaza noforaina ny misaotra ireo vahiny nasaina. Amin’ny
lanonana toy ny famorana toy itony dia matetika manolotra fisaorana ireo zana-
drazana ny tangalamena noho ny fahatongavan’izy ireo maro sy ny fiatrehany
ny lanonana ampilaminana.

12/ «Zana-balalagna tsy magnadino lanitra» «Zana-boay tsy magnadino
antara»

Dikany : Toy ny tsy fanadinoan’ny valala lanitra sy ny tsy fanadinoan’ny
zana-boay antara ny tsy fanadinoan’olona ny fombandrazana, izany hoe tsy
adino ny mankalaza ny fety famoran-jaza. Ary tsy adino koa ny misaotra ny
olona tonga vory maro manatrika izany fety izany.

Fandesan-kanina

13/ «lzahay magnano sotro kely matetika avy»

Dikany Rehefa mihinana ka mampiasa sotrokely dia matetika
mampiakatra vao maha voky noho ny fahakelezan’ny anina hoentiny. Eto dia
nampiasaina ity ohabolana ity mba hilazana fa matetika mametraka toaka na
mandroso toaka hisotroina ny mpikarakara ny fety fa kosa tsy betsaka izany fa
aton’ny tsikelikely.



88

Ity ohabolana ity koa dia matetika entina ilazana ny tsy fifandan-jana eo
amin’ny voninabhitra. Izany hoe matetika mametraka toaka ny mpikarakara nefa
tsy mifan-danja amin’ny fady sy voninahitr'ireo olona nasaina.

14/ «Sampohon-trandraka matetika mihinana»;no mitovy dika amin’ny
ohabolana ambony io ihany koa.

Fihavana vato

15/ «Lamba somizy nomen-jaotra ny fankasitrahana, toy izay analana ka
vao maika matevina»

Dikany : Ny somizy dia lamba anatin'akanjo ka noho izany dia
mihamatevina ihany ny lamba atao rehefa manao somizy.

Eto dia milaza fitiavana sy fanatevenana ny fahankahasitrahana ny toaka
apetraka amin’ny fihavana vato. Mampiasa ity ohabolana ity mba hilazana fa ny
fankasitrahana izay atao dia hatevina hatrany hatrany.

Hiavana ny vato satria rehefa hihinana dia tsy maintsy sasana ny lasety,
eto dia hiavana ny vato mba hadio ny tanana hinanan”ireo zaza vita fora sy ireo
razana ka izany ihany koa ny antony hanaovana ny fisaorana sy ny
fankasitrahana.

Soron-tsorona : (fanomezan-tsakafo ny razana)

Rehefa hanome sakafo ny razana ny tangalamena dia rasaina volagna
ny toaka izay atolotra ka ireto ohabolana ireto no matetika fampiasa

amin’izany :
16/ «Satrobory latsaka an-drano vao maika migifona»

Dikany : Izany hoe vao maika migifona na miha mahery ny fifandraisana
misy eo amin’ny olona sy ny razana satria mbola nomena sakafo izay
noheverina fa tsara tamin’ireo omby novonoina ny razana noentina mba
hanomezana haja sy voninhitr azy. Natao izany fomba izany mba angatahana

ny fitahiana avy amin’azy ireo.
17/ «Valala tsy atanana tsy atolo-jaza»

Dikany : Tsy afaka mamorona ny tsy misy ny olona eny fa na dia tia
hanolotra zavatra maro ny mpikarakara nefa rehefa tsy misy ny eo ampelan-

tanana dia izay kely no atolotra.



89

18/ «Te handoro izahay nefa ny tany mena tsy mirehitra»

Dikany : Na dia tia hanolotra toaka maro ho an’ireo mpanatrika ny fety
aza ny mpikarakara dia tsy afaka manao izany satria miankina betsaka aminy

eo ampelan-tanana.
19/ «Tianay ho tratrarina Antananarivo fa ny masova tsy maharaka»

Dikany Te hividy toaka betsaka izahay fa ny vola tsy maharaka ka
voatery manolotra ny kely. Ireo ohabolana ireo dia mitovy hevitra daholo izany
hoe na dia tia anome zavatra betsaka ho an’ireo mpamangy na ireo razana ny
mpikarakara ny fety nefa noho ny tsy fahampian’ny eo ampelantanana dia
voatery ny kely eo am-pelantanana no atolotra ireo olona voalaza teo aloha
ireo. Marihana eto fa ny razana dia manampy betsaka ny velona amin’ny
fanatanterahana ny fety nentimpaharazana toy ny famoran-jaza toy itony ka tsy

mahagaga noho izany raha omena ny lanja sy ny haja mendrika azy ny razana.
Vahalanonana (famaranana ny fety)
20/ «Tody ny lakana antsiranana»

Dikany : Rehefa mandeha ny lakana dia tsy mijanona raha tsy an-
tsiranana na amoron’ny rano.lzany hoe amantarana ny lakana tody dia izy
tonga antsiranana na ampitany izany no nahatonga an’ity ohabolana ity.Eto dia
hamantarana ny tsaboraha vita dia ny vahalanonana.Mametraka toaka mba

hamaranana ny fety.
21/ «Tody ny asa ambarevika»
Dikany : mitovy dika ami’ny lakana tody antsiranana
22/ «Mariky ny voly vita dia vary ambony lavaka»
Dikany : Mariky ny circoncision vita dia izao vahalanonana izao.

Mametraka fankasitrahana amin’ny razana sy ny zana-drazana nohon’ny

fanampiany tamin’ny famorana izay natao.



90

Tetika lohan’omby

Rehefa alahady ny andro izany hoe andro fahatelo tamin’ny lanonana
izay natao dia mitetika lohan’aomby ny olona ka mametraka toaka am-pangy
maromaro mariky ny fankalazana ny tetika lohan’aomby ataon’ny
tangalamena.Rasainy volana io toaka io ary ao anatin’io rasavolana ataon’io ny
hoe:

23/ «Faran’ny rano hono i Kopa, faran’ny omby hena»

Dikany : Na ho ela na ho haingana dia ny zavatra rehetra misy farany.Ny
famorana dia vita na dia nitebiteby aza ny ray aman-dreny tamin’ilay zaza
noforana, ka dia misaotsa ny razana sy ny fokonolona.Ary amantarana ny
farany dia ny tetika lohan’omby amin’ny farany.

24/ «Antsy be miaraka amin-pamaky>»

Dikany: Ny olona rehetra dia toy ny antsy sy ny famaky, samy nandray
andraikitra vao tanteraka ny asa, ka izay tsy vitan’'ny sasany ataon’ny
sasany.Firaisankina fiarahamonina no nahatanteraka ny famorana zaza izay

natao.Ka manolotra toaka ho an’ny olona mba ho mariky ny fankasitrahana.



91

TABLE DES MATIERES

INTRODUCTION. ...ttt e e e e e e e e e e e eaans 1
PREMIERE PARTIE : MONOGRAPHIE ET DESCRIPTION..... .ccccoevvviieiiis 5
.1 GEOGRAPHIE ET HISTOIRE......cctiiiiiiiiiiiiiiiiieee e 6
[.1.1 Situation geographique .............uuuiiiiiee i 6

[.1.2 ASPECE NISTOMIQUE.....ueuiiii e 6

1.1.3 Contextes socio-eéconomique et culturel ..............eeevevvvevveeenennne. 7

1.2 LE DEROULEMENT DU RITUEL ..ccvviiiiiiiiiiiiiiiieeee e 10
B o =T o F= T = U1 o] o P 10
[.2.1.1 Les préparatifs a long terme ..........cccevvvvvciieieeeeeeeeennnns 10

[.2.1.2 La préparation & Court terme..........cccevvvvvvviiieeeeeeeeeennnnns 14

[.2.1.3 L’accueil de la famille maternelle ............ccccooeiiiiiiiinninns 16

[.2.2 L’'opération des enfants.............cceeiiiieeiiiiiciiiiiiiee e 21

1.2.3 Le sacrifice du ZEDU ............cuvveiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 23
[.2.3.1 L'invocation SACr€e OU JOIO ......ccceeeeeeeeeeeiiiiiiiaeeeeeaeeennnnns 26

[.2.3.2 L'abattage du ZE&DU.............eevveiiiiiiiiiiiiiiiiiiieiieieeeeeeeeeee 27

[.2.3.3 JOro sur le cuit ou offrande sacrificielle ......................... 28

1.2.4 ClGture de |a CErémONIE ..........cevveviiiiiiiiiiiiieieeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 29
DEUXIEME PARTIE : SYMBOLISMES ET IMAGES. .......... oo, 31
[1.L1 LES SYMBOLES DANS LA CIRCONCISION......ccovviiiiiiiiieiiieeiiieees 32
1.2 RITE DU JORO DE LA CIRCONCISION ......cuutiiiiiieeeiiiiiiiiiiieaee e 36
[1.2.1 Les objets et |eS geStes......oovvviiiiiiii e 36
[1.2.1.1 Kopy fotsy « Assiette blanche » ..........cccccccoeeiiiiiinnn, 38

[1.2.1.2 L'@AU oottt 39

[1.2.1.3 L'ArgeNt ... 39

[1.2.1.4 Le geste de l'orant et les assistants ...............ceeeeeeeeeee 40

[1.2.2 Symbole de [a Veill€e. ...........ooueveiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeieeeeeeeeeeeeee 42
[1.2.3 Rite de PUrfiCatiON .........cooeiiiiiiiiiiie e 43
[1.2.4 Le bain des enfantS............uuvviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 44
[1.2.5 La coupe du PrépuUCE .......ccoeveeviiiiiee e e e e e 45

[1.3 LES PARTICIPANTS AU RITUEL......oiiiiiiiieee e 48

13,108 SOCIBLE ... e e, 48



92

[1.3.2 L’Orant mpijoro ou Tangalamena...........cccccceeeeeeeeeeeeeeeennnnnnnnnn. 50

[1.3.2.1 Sacralisation du JOr0............uuuiiireeeeeeeeiiiiiiiie e e eeeeeeenenns 51

[1.3.2.2 L’'oncle maternel..........coooviiiii e, 52

[1.3.2.3 L'enfant @ CirCONCIT ...........ceevvveeeiiiiiiiiiieiieeeeeeeeeeeeeeeeee 53

TROISIEME PARTIE : ETUDE COMPARATIVE ET INTERPRETA TIONS ... 54
[11.1. VALEUR DE LA CIRCONCISION .....coiiiiiiiiiie e 55
[11.1.1 Les finalités de Ce IMe ........ovvvviiiiiiiiiiiiiieiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 55

[11.1.1.1 Les interdits durant la cérémonie ...........ccccceevvevvvvneneee. 56

[11.1.1.2 La rupture de I'enfant avec sa famille maternelle........ 58

1.2 LES AVANTAGES ET LES INCONVENIENTS DES RITES............. 59
[11.2.1 LS @VANTAGES. ... cievuiieiieiiie ettt 59

[11.2.2 LS INCONVENIENTS .....evviiiiiiiiiiiiiiiiieieeeeeeeeeeeeee e eeeeeeeeees 61

[11.3. LES ENJEUX ECONOMIQUES ........coiiiiiiiieeeeeeeev et 64
[1.3.1 L’'OrganiSAteUI .......uuuieee ettt e e 64

[11.3.2 L& PAMENAINE .....cevviiiiee e e et e e e e e e s 65

[11.4. LES CHANGEMENTS ...t 69
[11.4.1 Les reformes sur le plan social et moral.............cccoovvviviinnnnnnn. 69

I11.3.2 Les réformes sur les plans financiers et économiques........... 71
CONCLUSION ..o e e e e e e e e e e aan s 74
BIBLIOGRAPHIE . ......cuiiiiiiieiiiiiiiet s ettt e e e e e 77
CORPUS ...ttt e e e e e e s ettt e e e e e e e s e s bbb e e e aaaaeeaaans 79
LISTE DES INFORMATEURS ... 80
FIZOTRAN'NY TSABORAHA VOAPORA......cc o 81
Fanolorana entana................eeueueeemreiiii e 81
Fantsafan-Kabary ... 81
Tangalamena raiN-JAzZa .......ccooeeeeiiieiiiiiiiee e 82
RASAVOIAMNA ..o 86
Fandesan-Kaninga ...............uueiiiiiiiiiiii e 87

FINAVANA VALO .....uiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii e 88

Tetika 10han ombY ......cooouii 90



