
 i

UNIVERSITE D’ANTANANARIVO 

ECOLE NORMALE SUPERIEURE 

DEPARTEMENT EDUCATION PHYSIQUE ET SPORTIVE 

 

 

MEMOIRE DE FIN D’ ETUDE POUR L’OBTENTION 

DU CERTIFICAT D’APTITUDE PEDAGOGIQUE 

DE L’ ECOLE NORMALE SUPERIEURE 

(C.A.P.E.N) 

 

 

 
Par : 

Y - ASYNA 

 

Encadré par :  

Monsieur RATSIMBAZAFY Ernest 

 
 

 

 

20 Septembre 2004 

 

 

LLEE  ««  TTOOLLOONN’’OOMMBBYY  »»  ::  SSIIGGNNIIFFIICCAATTIIOONNSS  

FFOONNCCTTIIOONNNNEELLLLEESS  EETT  AAPPPPRROOCCHHEE  SSOOCCIIOO--

HHIISSTTOORRIIQQUUEE    

CCaass  dduu  SSAAVVIIKKAA  ddee  llaa    rrééggiioonn  dd’’AAmmoorroonn’’ii  MMaanniiaa  

 



 ii

UNIVERSITE D’ANTANANARIVO 

ECOLE NORMALE SUPERIEURE 

DEPARTEMENT EDUCATION PHYSIQUE ET SPORTIVE 

 

 

MEMOIRE DE FIN D’ ETUDE POUR L’OBTENTION 

DU CERTIFICAT D’APTITUDE PEDAGOGIQUE 

DE L’ ECOLE NORMALE SUPERIEURE 

(C.A.P.E.N) 

 

 

 
Par : 

Y - ASYNA 

 

Encadré par :  

Monsieur RATSIMBAZAFY Ernest 

 
 

 

 

Septembre 2004 

 

LLEE  ««  TTOOLLOONN’’OOMMBBYY  »»  ::  SSIIGGNNIIFFIICCAATTIIOONNSS  

FFOONNCCTTIIOONNNNEELLLLEESS  EETT  AAPPPPRROOCCHHEE  SSOOCCIIOO--

HHIISSTTOORRIIQQUUEE    

CCaass  dduu  SSAAVVIIKKAA  ddee  llaa    rrééggiioonn  dd’’AAmmoorroonn’’ii  MMaanniiaa  



 iii 

UNIVERSITE D’ANTANANARIVO 

ECOLE NORMALE SUPERIEURE 

DEPARTEMENT EDUCATION PHYSIQUE ET SPORTIVE 

CENTRE D’ ETUDE ET DE RECHERCHE EN 

EDUCATION PHYSIQUE ET SPORTIVE 

PROMOTION 1999 – 2004 

« AINGA » 

MEMOIRE DE FIN D’ETUDE POUR L’OBTENTION 

DU CERTIFICAT D’APTITUDE PEDAGOGIQUE 

DE L’ ECOLE NORMALE SUPERIEURE 

(C.A.P.E.N) 
 

LE « TOLON’OMBY » : SIGNIFICATIONS FONCTIONNELLES 
ET APPROCHE SOCIO-HISTORIQUE  

Cas du SAVIKA de la  région d’Amoron’i Mania 

 

Présenté et soutenu publiquement le 20 Septembre 20 04 

Par : Y-ASYNA 
 
MEMBRES DU JURY 

Président   :  Madame Evelyne COMBEAU- MARI 
                    Maître de Conférence H.D.R 

 Université de la Réunion 
 

Juge  : Monsieur RANDRIANASOLO  
Dieu Donné Marcel 
Professeur certifié en E.P.S 
Conseiller Pédagogique de l’Enseignement Secondaire en 
Education Physique et Sportive 
Collaborateur Technique au CER / EPS 

 
Rapporteur  :  Monsieur RATSIMBAZAFY Ernest 

  Grade de Master de l’Université de la Réunion 
 Doctorat, Enseignant au Département Education Physique 

et Sportive de l’Ecole Normale Supérieure 
   



 iv

RESUME 

La déculturation gravée par la colonisation, l’ancrage culturel 

exigé par la mondialisation, tant quotidien que social,  surtout économique, 

ont entraîné les Malagasy à perdre  petit à petit  leurs identités culturelles.  

 
Pour revaloriser les cultures qui étaient sous l’emprise de 

l’ignorance, et pour que la génération actuelle prenne conscience de la 

valeur et de la beauté de nos cultures traditionnelles, nous avons fait une 

étude approfondie du Savika parmi les différentes manifestations 

socioculturelles et sportives qui existent dans les différentes régions de 

Madagascar. 

 
Activité physique et socioculturelle, le Savika est utilisée 

comme un moyen d’éducation et d’instruction civique par les ancêtres. 

L’étude intégrale de cette pratique : son approche socio-historique, sa 

manifestation proprement dite et les significations fonctionnelles 

desélement de la pratique, nous ramènent à des propositions afin que 

cette pratique ne tombe pas en désuétude et par voie de conséquence 

dans l’oubli. Elle nous permettra aussi de retracer son vrai fondement 

philosophique afin que nous puissions la revaloriser tant sur le plan 

national qu’international. 

 

Mots Clés  : patrimoine culturel – valorisation – S avika – Fihavanana 

Auteur  : Y–ASYNA 

Adresse de l’auteur : Lot 405 I 09 Bis Antsongo Nor d – Antsirabe 110 

Directeur rapporteur : Mr RATSIMBAZAFY Ernest. 

Nombre de pages  : 109 

Nombre de figures  : 11 

Nombre de tableaux : 14 



 v

REMERCIEMENTS 
 
 

Au Tout Puissant  qui régit ce monde et qui est notre Dieu 

d’Amour et de Tendresse. Nous te louons et te glorifions de tout notre 

cœur et de toute notre âme pour toute la grâce que tue nous a donné tout 

au long de notre humble vie. 

 

A notre Président du jury , malgré l’éloignement et vos 

diverses occupations, vous nous avez fait un grand honneur en acceptant 

de présider ce Jury de soutenance, cela témoigne déjà votre soutien dans 

le cadre de l’archéologie des pratiques traditionnelles malgaches et de 

l’océan indien afin de valoriser notre patrimoine culturel. Permettez-nous 

de vous exprimer notre très haute considération et notre profonde 

gratitude. 

 

A notre Juge , vous nous faites un grand honneur en acceptant 

de juger notre travail. Nous vous remercions de la grande compétence que 

vous ne manquerez pas de manifester en jugeant ce travail. Nous vous 

remercions très chaleureusement d’avoir consacré une partie de votre 

précieux temps, d’être parmi nos membres du Jury, malgré vos multiples 

occupations. Acceptez nos plus profondes reconnaissances. 

 

A notre Rapporteur , nous vous remercions de votre 

irremplaçable et précieux conseil dont nous avons bénéficié dans la 

réalisation effective de ce mémoire, plus particulièrement votre abnégation 

et votre patience tout au long de cette recherche. 

 

 



 vi

Aux membres de la grande famille de l’Ecole Normale  

Supérieure : 

 

- Monsieur RASOANAIVO Yves René, Directeur de l’Ecole Normale 

Supérieure  

 

- Monsieur RAKOTOMANGA Jean Clément, Chef du Département 

Education Physique et Sportive 

 

- Monsieur RAJAONARISON Jean Prosper, Chef du Centre d’Etude et 

de Recherche / Education Physique et Sportive  

A tous le corps professoral de l’Ecole Normale Supérieure / 

Education Physique et Sportive 

 

A tous les étudiants de la promotion « AINGA » 

 

A tous les étudiants de l’Ecole Normale Supérieure / Education 

Physique et Sportive 

 

A tous nos amis 

 

A tous ceux ou celles qui ont contribué de près ou de loin à 

l’élaboration de ce travail (surtout à Monsieur RAFANOMEZANTSOA 

Rroland). 

 

Nous vous adressons à tous, nos remerciements chaleureux 

pour vos collaborations 

 

« Que le Seigneur soit avec vous et votre famille »  



 vii 

DEDICACES 

 

A mon feu père qui n’a pu assister à l’aboutissement de son 

effort dans l’éducation de son enfant et dans la réussite, vous  nous 

manquerez toujours. 

 

A ma Mère, de par vos sacrifices, affections et conseils, je ne 

sais comment formuler les souhaits que je peux exprimer à votre égard. Ils 

sont nombreux et fervents. 

Tout ce que je suis, je vous le dois 

A mes frères Y-ASYNORO et Y-ASYMAHATRATRA et surtout 

ma sœur Y-ASY Mamonjy, que la tendresse et l’intercompréhension se 

raffermissent entre nous tous. 

 

Toute la famille,  veuillez trouver ici l’expression de nos 

sentiments les plus respectueux 

 

Je ne saurais exprimer ici, en quelques mots, toute ma 

profonde gratitude et mes sincères reconnaissances à vos endroits pour 

vos soutiens affectifs, moraux et matériels 

 

A vous, je dédie ce travail 



 viii

SOMMAIRE 
 
 
Résumé  ................................................................................................. iv 
Remerciements ....................................................................................... v 
Dédicaces ............................................................................................. vii 
Sommaire ............................................................................................ viii 
Liste des tableaux ................................................................................... x  
Liste des figures ..................................................................................... xi 
Annexe questionnaire ........................................................................... xii 
Glossaire ............................................................................................. xiii 
 

INTRODUCTION  ................................................................................... 1 

PREMIERE PARTIE : APPROCHE HISTORIQUE 

I- CADRE GEOGRAPHIQUE ...................................................... 7 

1-1 Les traits caractéristiques  ............................................... 8 

1-2 La population ................................................................ 11 

1-3 L’ Economie  ................................................................. 12 

1-4 Interprétation du cadre géographique ........................... 13 

II- CADRE HISTORIQUE  .......................................................... 15 

2-1  Naissance de la dynastie Betsileo ................................. 15 

2-2  La Royauté de la région d’ Amoron’i Mania ................... 17 

III-  CADRE HUMAIN ................................................................... 20 

3-1  L’origine du Betsileo ...................................................... 20 

3-2  Le Betsileo d’ Amoron’i Mania ....................................... 21 

3-3  La stratification sociale  ................................................. 22 

IV-  TRAITS DE CIVILISATION .................................................... 23 

4-1  L’habitation  ................................................................... 23 

4-2  Les tâches quotidiennes  ............................................... 24 

4-3  Le lalam-pihavanana ..................................................... 25 

4-4  Sanctification ................................................................. 27 

4-5  Croyances et religions ................................................... 28 



 ix

V-  CADRE DE LA PRATIQUE .................................................... 31 

5-1  Le zébu dans la société malagasy ................................ 31 

5-2  Le Savika ...................................................................... 36 

5-3    Les differentes techniques et organisations .................. 46 

DEUXIEME PARTIE : APPROCHE METHODOLOGIQUE 

I- APPROCHE ET DIFFICULTES .............................................. 50 

1-1 Questionnaire  ............................................................... 50 

1-2 Résultats ....................................................................... 52 

II- METHODOLOGIE  ................................................................. 63 

2-1  Entretien ....................................................................... 65 

2-2  Résultats ....................................................................... 67 

2-3  Interprétation ................................................................. 75 

III-  EVOLUTION DU SAVIKA  ...................................................... 77 

4-1  Renaissance d’un autre spectacle ................................. 77 

4-2  Vers un monde professionnel ........................................ 78 

TROISIEME PARTIE : SIGNIFICATIONS FONCTIONNELLES ET 

APPROCHE SOCIO – HISTORIQUE 

I- SIGNIFICATIONS FONCTIONNELLES ................................. 81 

1-1 Aspect culturel du Savika .............................................. 81 

1-2 Fouille des fondements idéologiques ............................ 85 

II- APPROCHE SOCIO – HISTORIQUE  .................................... 90 

2-1  La place du Savika dans la société  ............................... 90 

2-2  Relation avec une force surnaturelle  ............................. 96 

2-3  Le Savika : un élément qui relie .................................. 100 

SUGGESTIONS  ............................................................................... 102 

CONCLUSION ................................................................................... 105 

BIBLIOGRAPHIE ............................................................................... 107 

 



 x

LISTE DES TABLEAUX 

Tableau 1 - Nom et caractéristique du zébu, suivant son âge 

Tableau 2 - Destin du zébu selon les jours du mois 

Tableau 3 - Tableau statistique : la considération et l’opinion des gens 

                                                    concernant le savika 

Tableau 4 - Tableau statistique : apports du Savika 

Tableau 5 - Tableau statistique : organisateurs du Savika 

Tableau 6 - Tableau statistique : distractions des gens 

Tableau 7 - Tableau statistique : changement du Savika 

Tableau 8 - Tableau statistique : comment faire évoluer le Savika 

Tableau 9 - Tableau statistique : nécessité des protocoles pendant le 

                                                    Savika 

Tableau 10 - Tableau statistique : motivations des propriétaires de zébus 

Tableau 11 - Tableau statistique : motivations des lutteurs 

Tableau 12 - Tableau statistique : significations de la lutte 

Tableau 13 - Tableau récapitulatif des résultats obtenus 



 xi

LISTE DES FIGURES 

Figure 1 : Localisation de la région d’ Amoron’ i Mania 

Figure 2 :  La Région d’ Amoron’ i Mania 

Figure 3 : Paysage de la région d’ Amoron’ i Mania 

Figure 4 : Le Savika : un duel 

Figure 5 : Le Savika, la tauromachie malgache 

Figure 6 : Saisir le taureau 

Figure 7 : Les différentes techniques 

Figure 8 : Le Fisafoana 

Figure 9 : Nouage du pagne 

Figure 10 : Spectacle rustique 

Figure 11 : Ody et amulette 

 

 

 

 

 

 

 



 xii 

ANNEXE QUESTIONNAIRES 

 

- Comment l’équipe se prépare-t-elle ? 

- Comment organise-t-on le SAVIKA ? 

- Comment prépare-t-on les bœufs ? 

- Comment se déroule le SAVIKA ? 

- Dans quelles circonstances le pratique-t-on ? 

- Est-ce que la pratique du savika  a subi un chang ement ? 

- Est-ce que le “fombafomba” (protocole) est encore  important ? 

  Si   oui, lequel ? 

- Quand et où se font les entraînements ? 

- Que faites-vous après votre travail ? 

- Quel est le rôle des aînés et le divin dans la pr éparation  et pour 

  quelles raisons le pratique-t-on ? 

- Quel sont l’opinion et la considération actuelle des gens 

- Qui sont les pratiquants du SAVIKA ? 

- Quelles sont les répercussions et portées sociale s des résultats ? 

  Concernant le savika ?   

- Que signifie la lutte contre les zébus ? 

- Qu’est ce qui pourrait faire évoluer le savika ? 

- Qu’est ce qui pousse les jeunes (les lutteurs) à pratiquer le 

  Savika ? 

- Que vous apportez le SAVIKA ? 

- Qui enseigne les techniques, comment font les lut teurs pour les 

  apprendre ? 

- Qui organise actuellement le « Savika » ? 

- Pourquoi acceptez-vous d’amener vos zébus pour un e 

  organisation de Savika ? 



 xiii

GLOSSAIRE 

- Alahamady, Asorotany, Adimizana, Adijady :  
     ce sont des mois malgaches 

      -   Alama : Stèle commémorative du Roi 
- Aloalo  : monument commémoratif d’une femme 
- Amoron’i Mania : Nom de la région constituée par les  sous-préfectures de 

Fandriana Ambositra Ambatofinandrahana et  Manandriana 
- Anarandray : Communauté du clan 
- Andevo  : esclave 
- Andro ratsy : lieu noir favorable selon le destin du jour 
- Andro tsara : lieu favorable selon le destin du jour 
- Bara tehina, Kendabe, Fehitrafo, kisatretraka 

Tongasirana, kiafotitsa, Kiatsofigna, saviky ny mpi rahalahy,  
Kendaroroka, Savika angaredona : nom de la technique employée 

- Beroloha : ce sont des techniques employées au SAVIKA 
- Betsileo, Bara, Merina, Antaimoro, Ambaniandro, 

Sakalava, Antambahoaka : nom d’une ethnie 
- Diary : Agenda 
- Eratanierandanitra  : occupe la terre et le ciel 
- Fady : interdits 
- Fahasivy  : puissance invisible des défunts 
- Fafa kianja : Purification du terrain 
- Fagnany : Nom d’un serpent 
- Fahasoatany : nom de la période où le Ntaolo vivait 
- Famadihana  : Exhumation 
- Fanandroana : Astrologie 
- Fihavanana  : lien – parental 
-    Fodiamandry : rassemblement de la veille du jour de fête 
- Hazary : amulette pour la multiplication des bœufs 
- Hira gasy : Danse traditionnelle merina 
- Hitsak’andro : façon d’application de l’Astrologie 
- Hova : classe sociale supérieure 
- Jiafotsy : tissu en raphia 
- Kabary : discours 
- Kalafotsy taimbalimbaly, Taindronirony, gola, fonok a, 
     Koba, lakoka, bongo : noms des anciens tribus constituants le betsileo actuel 
- Kilonga lahy, tovolahy : jeune garçon 
- Kiombiomby : jeu des jeunes garçons 
- Landy : verre à soie 
- Loharano, vodirano 

Ampovoany, ambadika atsimo : une sorte de division territoriale 
- Lohavala : un endroit en dehors du parc 
- Lolo madinika : spectre revenant (fantôme) 
- Mahalany ny omby : maîtriser le bœuf jusqu’à son épuisement 
- Mahery andro : avoir un destin puissant 
- Mandrava vala : Bénédiction pour la prospérité du parc 
- Mangala revo : sauver le lutteur en danger 
- Mania : Fleuve traversant la région Nord-Ouest de la Province de Fianarantsoa 



 xiv

- Manologna, Manaray : Caractère du bœuf à la lutte 
- Menabe : Nom de la région Sud-Ouest de Madagascar 
- Mosavy : maléfice, sortilège 
- Mpanety mpiaro : qui fait les incisions protectrices 
- Ntaolo : nom donné à la peuplade de Madagascar après la période du vazimba  
- Ody : Amulette 
- Ody aina : Amulette pour avoir une longue vie 
- Ody mampalama : Amulette pour rendre glissante 
- Ody mampasiaka : Amulette pour rendre féroce 
- Ody tandroka : Amulette pour défendre l’attaque par les cornes 
- Ofana : appât 
- Ognetane, ozadrano  : une sorte de division territoriale du royaume Betsileo 
- Ombiasy : guérisseur qui pratique la géomancie 
- Raiamandreny : parents plus âgés 
- Ramanana : une sorte d’insecte 
- Rango, mirango : une sorte de chant betsileo 
- Sambéamiaramitsangana : soyez vivant ensemble 
- Savika, savik’omby, tolon’omby : noms de la lutte des hommes contre les 

bœufs chez les Betsileo 
- Sikidy : La géomancie, la divination 
- Somoron-dahy, Mahavalia 
      Somoron’ahitra, Bolila, hazomanga 
      Fanamora, Ahibalala 
      Tsimanandra : ce sont des végétaux 
- Tahina : se dit d’un malheur 
- Tanety : terrain haut 
- Tanifady : lieu interdit 
- Tany amamonina : communauté villageoise 
- Tapia : une sorte d’arbre fruitier 
- Tafotona : amulette pour protéger contre les voleurs 
- Tapitsoka, savony : salaire des lutteurs au SAVIKA 
- Tavaradrano : nom du peuple au nord d’un fleuve 
- Tompotany : Autochtones 
- Tragnovita : monument commémoratif de la reine ou de la femme du roi 
- Vakinankaratra : nom de la région sud de la province d’Antananarivo 
- Valala  : sauterelle, criquet 
- Vary amin-dronono : la lutte d’ensemble des équipes participantes, à la fin de 

la séance de « savika » 
- Vatolahy : stèle commémorative d’un homme 
- Vazimba : ancien peuple de Madagascar 
- Vintana : destin 
- Voarabe endriky ny saha : une sorte  d’arbre donnant la beauté du champ 
- Voay : caïman 
- Zafimaniry : nom du clan occupant l’Est de la région d’Amoron’i Mania 
- Zafirambo : nom du clan des nouveaux venus Arabes 
- Zanahary : l’ame du défunt de la caste sociale supérieure 
- Zanakanabavy : enfants des sœurs 



 

 

- 1 -

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INTRODUCTION 

 

 

 

 

 

 

 

 

Le sport est devenu actuellement une pratique authentique,  puisque tous les 

pays développés et les pays en voie de développement ont reconnu les bienfaits apportés 

par cette pratique, et ces pays en voie de développement ne tardent pas  à trouver sa 

renommée mondiale. Ces pays croient et considèrent  que le sport traditionnel constitue 

un moyen d’améliorer et de préserver les qualités physiques, intellectuelles et morales de 

leurs habitants. Le sport se charge de la préparation et de la formation d’un bon citoyen  

responsable, autonome et intègre. 

 

                      La loi n° 97-014 du 16 Juillet 1997 relative à l’organisation et la promotion 

des activités physiques et sportives à Madagascar stipule dans son article 3 que les 

activités physiques et sportives comprennent toutes les disciplines modernes et 

traditionnelles ainsi que celles  qui sont reconnues ou non par le comité olympique. Et 

l’article 13 nous montre que le sport traditionnel participe à l’éducation populaire par ses 

objectifs, y compris la sauvegarde du patrimoine culturel Malgache. 



 

 

- 2 -

Le sport traditionnel, est donc l’affaire de tous les éducateurs, parents et 

mouvement sportif. Chacun a son rôle à jouer pour que le sport traditionnel devienne 

réalité quotidienne. Ainsi entre cadres sportifs et responsables du développement sportif, il 

doit y avoir un climat de concertation et de confiance réciproque. En outre, le sport 

traditionnel dans le pays en voie de développement est encore mal connu, ayant brisé la 

chaîne néocolonialiste et toutes sortes de contraintes. Ces pays essaient de remporter de 

nouvelles victoires dans différents domaines, notamment dans celui du sport. C’est le cas 

de Madagascar. 

 

                     Le TOLON’OMBY, un genre de tauromachie, est une des pratiques 

traditionnelles à Madagascar. Il  a déjà traversé le temps, attire des spectateurs par son 

agressivité et sa ressemblance aux autres tauromachies étrangères. Ainsi, tout le monde 

a le droit de pratiquer une activité sportive, même dans le milieu le plus reculé. Le 

TOLON’OMBY, qui est nommé : « SAVIKA » chez les BETSILEO AMORON’I MANIA, 

retrouve ses « AFICIONADOS »*dans cette région; plus particulièrement dans la ville 

d’Ambositra. Des tentatives pour valoriser cette pratique traditionnelle ont été faite, mais 

elles ont rencontré de nombreux problèmes tels les mauvaises compréhensions de ses 

vraies valeurs et le fait d’essayer de la rendre compétitive. 

 

                      Beaucoup de gens  sous-estiment  le sport traditionnel car celui-ci ne 

pouvait pas être considéré comme une des priorités dans la société. Ainsi l’objet de notre 

étude consiste  à montrer : 

- la valeur de cette pratique 

- comment trouver (leur) sa  signification fonctionnelle et les divers constituants 

de la pratique 

- l’important rôle qu’il tient dans la société et l’histoire 

- s’il est possible de le codifier, de le transformer en « sport » et aussi 

l’aboutissement sportif, son intégration à l’école ou dans d’autre plan de 

l’éducation. 

 

 

 

 

 

*  La Gazette 21/O2/04 p. 8 



 

 

- 3 -

Pour ce faire, nous allons essayer de suivre les démarches suivantes :  

- dans un premier temps, nous allons situer géographiquement et historiquement 

le cadre de notre étude afin de mieux comprendre les caractéristiques de la 

société que nous avons choisie 

- dans un deuxième temps, nous allons présenter les éléments de la pratique 

ainsi que leurs significations fonctionnelles  

 

Actuellement, la mondialisation prend de l’envergure, et comme Madagascar 

a ses propres disciplines sportives traditionnelles, nous pensons qu’il est grand temps 

d’éveiller et de promouvoir les talents de nos ancêtres à l’échelle mondiale. Le Ministère 

de la  Jeunesse et des Sports  a déjà sa direction du sport traditionnel pour sauvegarder le 

patrimoine culturel sportif malgache. 

 

En tant qu’étudiant de l’Ecole Normale Supérieure,  filière éducation 

physique et sportive qui forme de futurs enseignants d’Education Physique et Sportive, et 

de futurs techniciens et  cadres sportifs de haut niveau, nous avons choisi de faire nos 

recherches sur le SAVIKA. « Andrianiko ny teniko, ny an’ny hafa ho feheziko » c’est-à-

dire, il faut que nous valorisions d’abord notre culture avant de maîtriser celle des autres. 

Prenons  le devoir et la responsabilité d’effectuer des recherches, de faire connaître les 

vraies valeurs de notre culture. Durant toutes les  études que nous avons faites, nous 

avons réellement senti que l’on ne montre qu’une infime partie du Savika. En effet, 

journalistes, reporteurs, et curieux ne sont restés que sur des observations sommaires. 

Tout ceci nous a poussé vers à la source même du SAVIKA afin de soulever tout le sens 

que peuvent contenir les rites et les pratiques de cette activité. 

 

Le SAVIKA,  partie intégrante de la culture Malgache,  est une activité 

sportive  Betsileo, une des tribus malgaches. Comme tout être humain, les Betsileo sont 

doués d’un esprit qui leur permet d’observer, d’approfondir et d’analyser. De ce fait ce 

peuple n’a rien fait au hasard : il parle avec prudence et tact, réfléchit avant d’agir, tout 

ceci après avoir bien observé la nature. Ainsi tous les éléments du Savika ont une 

signification : les zébus, les lutteurs, l’organisateur, le(s) propriétaire(s) des zébus, le 

devin. Le  Savika  n’aurait pas sa place et sa valeur actuelle sans la présence de tous ces 

éléments. Il nous est donc indispensable de nous intéresser à ces derniers*. 

 

* Source : BENOIT A. 1892 Récit de Voyage à Diégo Suarez dans le Nord Malgache p. 8 



 

 

- 4 -

Depuis la nuit des temps, les hommes  ont appris à se familiariser avec les 

animaux, à les domestiquer. Des hiéroglyphes Egyptiens datant de  3000 ans avant Jésus 

Christ montraient déjà l’habileté des hommes à utiliser les animaux. Les Romains et Grecs 

étaient célèbres pour leur spectacle qui visait à faire affronter les gladiateurs aux bêtes 

féroces. Plusieurs pays ont encore gardé cet affrontement homme-bête, tel le 

TOLON’OMBY pour le malgache, le Betsileo d’Amoron’i Mania nomme plus couramment 

cette activité : SAVIKA. 

 

Le Savika commence à reprendre son envergure d’antan. Chacun a pour 

objectif de perfectionner ce qu’il possède. Cette recherche  a été effectuée afin de trouver 

un éventuel moyen d’exploiter le Savika. Pour que son intérêt ne stagne pas sur le plan 

social, mais qu’il puisse s’intégrer dans l’économie du pays. 

  

Autrefois, Madagascar avait beaucoup de zébus comme richesse. En 1667, 

la compagnie des Indes Orientales, menée par Mr. LACAZ, y est entrée  dans le but de 

faire des échanges, zébus contre fusil ou contre autres choses, tels que bijoux, 

habillements, etc.… et ils ont obtenu à peu près 20.000 têtes de zébus*. C’est à cette 

époque  qu’ils étaient surpris du nombre important  de zébus  car ce nombre  a atteint 

jusqu’à quatre fois plus du nombre de la population. Sur le plan économique, le zébu 

tenait un grand rôle et était vraiment nécessaire pour le développement de ce pays.  

 

 De nos jours, au 21è siècle, 85 % des Malgaches sont tous des paysans et 

beaucoup d’entre eux pratiquent encore la culture et l’élevage  traditionnel. Alors que 

l’élevage des bovins tient une grande place pour le développement économique de 

Madagascar. La pratique du Savika est une meilleure façon d’encourager les gens à 

améliorer la race bovine pour un élevage bien approfondi.Dans le but d’avoir une bonne 

croissance économique et de faire revenir la valeur des bœufs malagasy comme symbole  

et de faire connaître Madagascar à l’étranger. 

 

 

 

 

 

 

* RAINIHIFINA J.  1975 Tantara Betsileo  Ambozontany Fianarantsoa  p.11 



 

 

- 5 -

A présent, l’amélioration et la construction des voies routières engendrent 

vraiment le libre échange entre les gens Malgaches et facilitent la communication pour 

pouvoir améliorer ou augmenter l’économie de chaque région. Le Savika et la valeur qu’il 

apporte est tellement une bonne façon qui valorise le rite traditionnel pour ne pas se 

cacher derrière la civilisation. Il est vraiment indispensable et n’empêche pas l’entrée des 

autres moyens de développement qui sont très  sophistiqués et modernes. 

 

Pour les Malgaches, il fera découvrir une conceptualisation de son 

humanisme, peut être le révèlera-t-il à lui même, ainsi que les valeurs dont il est porteur 

responsable pour le trésor  culturel de l’humanité. Non seulement présenter au lecteur 

Malgache un tableau dans lequel il puisse se reconnaître mais éduquer l’étranger désireux 

d’atteindre une réalité différente de ce à quoi il est accoutumé, et de mieux comprendre 

une culture différente de la sienne. Selon nous, le service rendu à la société Malgache par 

cette recherche n’est pas seulement de l’informer sur sa tradition mais de l’engager à 

prendre aujourd’hui la mesure culturelle de sa propre société où, par exemple, les termes 

de « famille », de « fiaraha-monina », de « fihavanana » s’effritent dans un chaos de 

pratique et de discours dépourvus de sens. 

 

En bref, l’influence de la mondialisation a commencé à engloutir dans le 

passé la pratique du SAVIKA. Mais afin de  valoriser ce patrimoine  traditionnel, porteur 

d’idéologies et de fondements philosophiques pour les communautés,  comment et par 

quelle démarche allons-nous procéder ? 

 

Afin que cette pratique ne tombe pas en désuétude et par voie de 

conséquence dans l’oubli, nous allons, par l’intermédiaire  de cette recherche fouiller dans 

le passé afin de faire émerger  les valeurs que cette pratique véhicule. Pour ce faire, nous 

avons effectué des fouilles documentaires,  pour bien connaître le cadre de notre étude 

sur les plans géographique et historique, ainsi que les caractéristiques  de la population 

concernée. Ensuite,  nous sommes allés nous enquérir  des informations sur le terrain  en 

ce qui concerne la pratique du Savika et tout son environnement. Nous avons procédé à 

une  enquête et des interviews pour mettre à jour des éléments enfouis dans le passé et  

que les gens essayent de garder secrètement  comme une propriété personnelle.              

Il a fallu donc procéder avec  tact, susciter leur confiance, vivre  avec eux pour pouvoir 

obtenir  les informations nécessaires. 

 



 

 

- 6 -

PPRREEMMIIEERREE  PPAARRTTIIEE  

AAPPPPRROOCCHHEE  HHIISSTTOORRIIQQUUEE



 

 

- 7 -

  

CHAPITRE PREMIER 

CADRE GEOGRAPHIQUE * 

 
 

 

 

 

 

Ce fut déjà au moment des guerres entre les petits groupes que la région 

AMORON’I MANIA actuelle faisait partie du royaume MANANDRIANA (une des 4 grandes 

parties du royaume BETSILEO). Elle fut appelée TAVARADRANO par le sud  selon la 

petite division nommé OZADRANO, car elle était placée à côté du fleuve MANIA. Pendant 

la 1ère République, elle constituait la Préfecture d’AMBOSITRA.  Maintenant nous 

revenons à cette même division régionale et on l’appelle désormais REGION 

D’AMORON’I MANIA ou CARRE DU NORD pour certaines associations. 

 

Après ce bref historique de délimitation, nous passerons à l’étude de cette 

région. Cela a pour but de conscientiser les BETSILEO D’AMORON’I MANIA de 

l’importance de leur identité culturelle régionale, de leur civilisation, mais aussi de faire 

connaître aux Malgaches les affinités qui les lient aux BETSILEO d’AMORON’I MANIA ; le 

tout pour la sauvegarde de  notre identité nationale. 

 

Ainsi, une analyse et une étude interne des faits et documents concernant 

cette région s’avèrent nécessaires : 

1- son cadre géographique 

2- son cadre historique 

3- son cadre humain 

4- et ses traits de civilisation. 

 

* Source : ASSOCIATION DES GEOGRAPHES DE MADAGASCAR   Atlas  de Madagascar  



 

 

- 8 -

1-1 LES TRAITS CARACTERISTIQUES  

La région d’AMORON’I MANIA sous forme de rectangle de 18 397 Km2 de 

surface est située au sommet Nord-Ouest de la Province de FIANARANTSOA. Elle est 

limitée au Nord par la région VAKINANKARATRA, au Sud par la sous-préfecture  

d’AMBOHIMAHASOA et d’IKALAMAVONY, à l’Est par les sous-préfectures de 

MAROLAMBO et d’IFANADIANA, à l’Ouest par les sous-préfectures de MAHABO et de 

MIANDRIVAZO. 

 

 

Figure 1 : LOCALISATION DE LA REGION D’AMORON’I MAN IA 



 

 

- 9 -

 

 

Figure 2 : LA REGION D’AMORON’I MANIA 



 

 

- 10 -

1-1-1 Le relief  

Ce sont des hautes terres où on trouve  les collines des « TAPIA » et 

d’ « EUCALYPTUS » avec 1503 m d’altitude. Le reste  à 1200 m d’altitude, est formé de 

« TANETY » ou collines aux pentes recouvertes d’herbes dérivant souvent de la 

dissection d’une basse surface d’érosion : leurs sommets sont sensiblement de même 

altitude. Les formes en dômes rocheux dénudés dominent souvent le relief de 

« TANETY ». Les bassins qui peuvent  être des fosses d’effondrement. Des vallées 

alluviales généralement à fond plat et aménagé en rizière. Mais au profil  longitudinal 

irrégulier dans lequel se succèdent des biefs  calmes et rapides, des secteurs maraicages 

et des cascades ou des chutes imposantes. 

 

1-1-2 La géologie 

Elle est formée de terrains  cristallins, traversée par le fleuve d’IMORONA, la 

série schisto-quartzo calcaire d’ITREMO, et un système de graphite. Des  terrains 

sédimentaires par la continuité de BONGOLAVA vers AMBOROMPOTSY. 

 

1-1-3 Le climat 

Le climat est de type tropical d’altitude, avec une précipitation supérieure à 

1.500 mm, une température du mois le plus frais entre 10° à 15° et le nombre de mois 

secs  entre 3 à 6 (3 à 4 pour FANDRIANA, AMBOSITRA et MANANDRIANA et 5 à 6 pour 

AMBATOFINANDRAHANA) 

On distingue deux saisons : une saison chaude, pluvieuse, d’octobre à 

mars ; et une saison fraîche et sèche, d’avril à septembre. Pendant les saisons 

pluvieuses, il y a quelques passages de cyclones, mais n’entraînent que peu de dégâts. 

 

1-1-4 La végétation et les sols 

La végétation est caractérisée par des savanes et steppes à l’aristida, et 

etenium ou loudetia dans l’Est ; des savanes herbeuses à Hypaarrlenia  rufa et 

hiteropogon dans le moyen ouest ; et des forêts épaisses selecophule à Napaca et 

Chlaenacées dans la partie centrale. 

La plupart  des sols sont ferralitiques (de couleur rouge), complexe  lithosdsn 

et sols peu évolués même il  y a un peu  de  terrain sédimentaire à l’Ouest. 

 



 

 

- 11 -

1-1-5 Les voies de communication 

Comme toutes les autres régions, il n’y a pas de route revêtue  ou 

goudronnée autre que celle construite lors de la Première République ( RN7, RN41 et une 

partie de la RN 35 ). 

Pas de voie aérienne, même s’il y a eu des infrastructures en 1971  à 

FANDRIANA, IMERIN’IMADY, AMBOSITRA, AMBATOFINANDRAHANA et à 

TAMBOHOLEHIBE. 

 

 

1-2 LA POPULATION 

 

1-2-1 Deux zones 

La moitié Est est  plus peuplée que la moitié Ouest. Actuellement, la 

population est de 722.406 sur une occupation humaine moyenne de 39 habitants/Km2. 

 

1-2-2 La composition ethnique 

En général, nous observons une forte proportion de BETSILEO, au Nord-

Ouest de BARA et au SUD-OUEST un peu de BARA aussi. Mais on y trouve presque 

partout les migrants MERINA surtout à AMBOSITRA et   SANDRANDAHY. 

 

1-2-3 Le mode de vie 

La région  d’AMORON’I  MANIA est remarquable à cause de l’artisanat et 

l’élevage sans oublier l’agriculture. La marquetterie d’Ambositra est très renommée ainsi 

que les meubles Zafimaniry. * 

 

 

 

 

 

 

 

 

* LACAZ 1869 Population de Madagascar p.128 



 

 

- 12 -

1-3 L’ECONOMIE 

 

1-3-1 L’artisanat 

Presque toutes les régions ont leur spécialité : AMBOSITRA spécialiste  en 

sculpture et marqueterie ; les ZAFIMANIRY spécialistes en sculpture (SARI-SIKOTRA) ; 

SANDRANDAHY en tissage de la soie (LAMBA LANDY) FANDRIANA et IMADY à la 

fabrication de rhum artisanal (AMBODIVOARA TOAKA GASY ET LE GALEOKA). 

Presque tous les villages fabriquent des chapeaux, des paniers et des nattes 

de jonc. 

 

1-3-2 L’élevage 

Le plus célèbre, c’est l’élevage d’abeille, ensuite des bœufs, utiles à 

l’agriculture et aux cérémonies rituelles. Mais pour avoir un bœuf, il faut faire des 

économies à partir des volailles d’abord, et ces derniers sont remplacés par des cochons 

avant  l’objectif final qu’est le boeuf. Actuellement le nombre de  bœufs  est de 196 000 à 

490 000 dans la préfecture d’AMORON’I MANIA.  

 

1-3-3 Les activités  industrielles 

La société AFOMA fabrique des allumettes. L’AUBREX et le MAZAVA 

fabriquent des bougies. Le MAGRAMA d’AMBATOFINANDRAHANA  exporte des marbres 

et la KOJIMA de FANDRIANA fait tous les travaux de JIAFOTSY (tissage de rabane). 

 

1-3-4 L’agriculture 

A AMBOSITRA,  FANDRIANA  et MANANDRIANA, la moitié du sol cultivé 

est utilisée  pour la riziculture. Tandis qu’à AMBATOFINANDRAHANA, cette  dernière  

occupe les trois quarts de la surface, et les restes en culture vivrière sèche, peu ou pas de 

culture de plantation. La production de riz a un faible   rendement  de 2,5 tonnes/ha. 

MANANDRIANA est reconnu par ses oranges et ses tomates. Cette région cultive aussi 

des légumes et des tabacs légers mais avec un type de culture familiale. 

 

 



 

 

- 13 -

1-4 INTERPRÉTATION DU CADRE GÉOGRAPHIQUE 

La plupart de la population de cette région se  concentre à l’Est, de part et 

d’autre des routes nationales.  Or, le sol constituant cette partie est de caractère 

ferralitique rouge, qui nécessite des engrais et beaucoup de travails pour l’agriculture ; 

d’où l’importance de l’élevage de   bovins. Ainsi, il  est nécessaire de bien maîtriser les 

bœufs, et le SAVIKA est un moyen d’éduquer les jeunes à aimer l’élevage  mais aussi 

pour éliminer la peur des bêtes. C’est aussi un moyen d’obtenir la force et le courage de 

travailler sérieusement la terre qui ne peut produire qu’une seule fois par an. On assiste à 

une période de soudure, où les jeunes ne peuvent plus pratiquer le Savika car ils ont faim, 

contrairement les bœufs prennent  la revanche et prennent du poids  avec les beaux 

pâturages de la saison pluvieuse. 

 

Donc la pratique du Savika est périodique. Elle se fait pendant la  saison 

fraîche et sèche où les gens sont bien nourris, donc aptes à lutter, mais les bœufs  aussi 

ont retrouvé leur  force après un long repos et un bon ravitaillement. Bref, l’organisation de 

la pratique du Savika doit obéir au calendrier de la culture  des paysans. La période 

recommandée est le moment où la nourriture  est  abondante. C’est pour cette raison  que 

la connaissance du cadre géographique est essentielle dans l’étude de la pratique du 

Savika auquel elle est fortement  liée. 



 

 

- 14 -

 

    

Figure 3 : PAYSAGE DE LA REGION D’ AMORON’ I MANIA 



 

 

- 15 -

  

CHAPITRE II 

CADRE HISTORIQUE 

 
 

 

 

 

 

Avant 1785, le royaume BETSILEO s’étendit  de l’ANKARATRA vers le sud 

de la Haute Terre, mais une guerre  interne  a facilité la conquête MERINA*. 

 

 

2-1 LA NAISSANCE DE LA DYNASTIE BETSILEO 

 

2-1-1 Le mystère des origines 

La source du nom « BETSILEO » n’est pas bien déterminée à cause de la 

divergence des idées sur ce sujet. Certains disent qu’il vient du roi RADAMA Ier, car  il ne 

pouvait pas  empêcher les gens provenant de la région du BETSILEO, de s’enfuir,  au 

moment du remblagai de MAHAMASINA (BE  KA TSY LEO  SAKANANA). Mais cela ne 

peut pas être vrai, car le nom BETSILEO existait déjà au moment                                           

d’ ANDRIAMANALINIBETSILEO, roi d’Andratsay, qui gouverna durant le règne d’ 

ANDRIANAMPOINIMERINA ; et on lui doit l’origine du mot « BETSILEO ».  

 

 

* GRANDIDIER A.   1913 Collection des ouvrages anciens concernant Madagascar.  

Union coloniale. Paris. P.263 



 

 

- 16 -

Il y a deux explications. La première dit que le nom 

ANDRIAMANALINIBETSILEO est un nom utilisé pour se sous-estimer ses ennemis. La 

deuxième dit que c’est son peuple même qui lui a donné ce nom, à cause de leur peur de 

l’attaque d’ANDRIANAMPOINIMERINA, au moment de leur absence, quand il s’en est allé 

à la recherche de son épouse  RAZANALOZAHOZANANDRIANA, à MANANJARA. A ce 

moment leur peuple lui dit : « n’ayez pas peur car vous  êtres grand (LEHIBE IANAO) » et 

ANDRIANAMPOINIMERINA ne peut pas vous battre (KA TSY LEO). Mais cela n’est pas 

tout à fait  vrai car ANDRIAMANALIMBETSILEO n’avait  qu’ANDRATSAY (extrême sud de 

la région BETSILEO) qui n’était qu’une partie du BETSILEO. 

 

Il y a encore une autre idée : venant de l’entraide des rois de l’ ISANDRA, 

MIDONGY et  AMBOSITRA pour contrer l’attaque du SAKALAVA sur les fronts 

occidentaux. Ainsi ses  rois qui ont déjà les liens  familiaux  ou de fraternité de sang 

disaient : « nous sommes nombreux et l’ennemi ne  pourra pas nous contrer  (BE ISIKA  

KA TSY LEON’NY SAKALAVA). 

 

L’œuvre de R.P. MALZAC « Ny Tantaran’ ny Andriana » nous montre la 

grandeur du royaume BETSILEO de ce jour : l’extrême nord était la montagne 

d’ANKARATRA et le sud jusqu’au BARA. ANDRIANAMPOINIMERINA s’intéressait à cette  

grandeur du territoire et peuple BETSILEO et il disait : « BETSILEO 

ERANTANIERANDANITRA »  

 

2-1-2 La  répartition du royaume 

A partir du XVème  siècle, différents types de royaume s’installent  et 

augmentent leurs territoires. En même temps les rois ont été  presque refusés  par leurs 

peuples à cause de leurs caractères. C’est pourquoi il y avait des  guerres et le royaume 

BETSILEO se divisait en quatre grandes parties appelées « OGNETANE » (ONITANY). 

Le MANANDRIANA au Nord, l’ISANDRA à l’Ouest, le LALANGINA à l’Est et 

l’ARINDRANO au Sud. 

 

Il y avait aussi des petites divisions dans  ces quatre parties, appelées 

« OZADRANO », le « TAVARADRANO » (selon le sud) de MANANDRIANA. Et c’est  ce 

petit royaume TAVARADRANO  qu’on appelle la REGION D’AMORON’I MANIA »  

actuelle. 

 



 

 

- 17 -

2-2 LA ROYAUTE DE LA REGION D’AMORON’I MANIA* 

 

Pendant la royauté, cette région se divise en deux seulement : le 

« SAHASOMANGANA » à  AMBOSITRA et le « FISAKANA » à FANDRIANA. 

SAHASOMANGANA vient de ce mot « SAHA » : champ, SOMANGANA type d’arbre 

appelé aussi « hafotra » nécessaire au tissage  dans ce temps. En effet, le 

SAHASOMANGANA est un champ  recouvert de SOMANGANA car Ambositra  était 

constitué par des forêts  de  ce type d’arbre. « FISAKANA vient aussi de ce mot qui est un 

moyen pour chercher des crabes et écrevisses dans cette région. 

 

2-2-1 Le Sahasomangana 

Il était divisé  aussi en cinq :  

- « AMORONA » ou FIHEZANARIVO : constitué par IARY, AMBOHIMANJAKA, 

IMITO, ANDRAIMAHAMASINA ou ANDRAINA 

- « LAPAVOAHANGY » : constitué par LAIVORY, AMBOHIMANDROSO et 

AMBATOFINANDRAHANA 

- « LAPATSARA » : Ampany 

- « IMAGNATSOKOMALAZA » : constitué par ILANARO tout entier, c’est-à-dire 

AMBALABE, ANKAKAOKA et MAHAZOARIVO. 

- « MIERANA » : constitué par  IVOAINANA et MANEVA. 

 

Le roi RAMAROHALA de la région ANTAIMORO avait douze enfants. L’un 

de ses enfants appelé ANDRIANKAZONAMBO est le père de RABESORANGA. Ce 

dernier est le père de : ANDRIAMANDRESY, RAINDRASIJA et 

ANDRIANDRAMBOMBEMALAZA. Et ANDRIANDRAMBOMBEMALAZA avait trois enfants 

(deux garçons et une fille) MPANALINA et RATRIMO  ses fils,  RENOSY sa fille. 

MPANALINA était devenu roi du SAHASOMANGA, RATRIMO celui du FISAKANA et 

RENOSY entre les deux à IMITO.  

 

Le premier roi d’Ambositra est donc « MPANALINA I ». Ce roi avait un fils     

(MPANALINA II) et  une fille (RAKETABOLAMENA). 

 

 

* RAINIHIFINA J.  1975 Tantara Betsileo Ambozontany Fianarantsoa p.184 



 

 

- 18 -

Le second roi MPANALINA II étend son territoire   vers le sud jusqu’à 

IMANGO (au Nord de  FIANARANTSOA), il s’installa à VOHITROMBIBE où il avait 

plusieurs  taureaux féroces et il demandait aux MANGO de lutter contre ses zébus. Les 

MANGO ne sont pas satisfaits de sa manière de diriger et cherchent tous les moyens de 

le détruire. Ainsi, il fut tué par les MANGO  avec  son  ami RARAMONJA sans laisser  de 

descendant. 

Le troisième roi est RANDRIAMBATSINIPANARIVO, fils de la sœur  de 

MPANALINA II avec  RANDRIAMEVATANY venant d’ANDRAMBAZATANY (au sud  ouest  

d’IMITO). Ce Roi avait 7 fils, et deux d’entre eux lui succèdent : RANDRIAMBOLANARIVO 

et RAZAKA. 

Le quatrième roi  est RANDRIAMBOLANARIVO qui habitait à 

AMBOHIMASINA et n’ayant pas eu d’enfant, il adopta RANDRIAMBOLANARIVO II, le fils 

de son frère RAZAKA  comme successeur. 

Le cinquième roi est  RANDRIAMBOLARIVO II, ses descendants sont 

appelés ZANAKOMPANALINA ATSINANA.Il avait un seul fils RALAINARIANA 

RANDRIAMAOMPANALINA I, ses descendants  sont appelés ZANAKOMPANALINA 

ANDREFANA. Ces deux  frères ont épousé deux  sœurs, RAIVOMIFONARIVO pour 

RANDRIAMBOLANARIVO et RAIVOMITOHIONY celle de RANDRIAMAOMPANALINA. 

Quand RANDRIAMBOLANARIVO meurt, RANDRIAMAOMPANALINA s’unit avec 

RAIVOMIFONARIVO et ils  eurent un fils appelé RANDRIAMANANOLONA II. 

Le sixième roi est  RANDRIAMAOMPANALINA II ou RALAINARIANA. Il 

s’installa à AMBOSITRA en tant que  roi d’ISAHA, ILARANO, AMORONA et après, régna   

ainsi chez le MAMBOLILEFONA et IMADY. Il avait cinq  fils avec son épouse 

RANDRIAMBAVIMAOMPANALINA. 

Le septième roi est  RANDRIAMANALONA II, frère de 

RANDRIAMAOMPANALINA II mais fils de la deuxième femme de 

RANDRIAMAOMPANALINA I. 

Le huitième roi, c’est RANDRIAMBOLARIVO III qui a succédé à 

RANDRIANONIFONITANY. Il avait un fils appelé RARIVONIFANIMBAHOAKA. 

Le neuvième  roi est RANDRIAMAOMPANALINA III, succédant  à 

RANDRIAMBOLARIVO  III. 

Enfin le dixième roi est RANDRIANONIMPANALINA. 

 

 

 



 

 

- 19 -

2-2-2 Le Fisakana 

Le frère  du 1er  roi  d’Ambositra  appelé RATRIMO s’installe à FISAKANA 

selon le partage territorial d’IANJANINDAVITRA (lieu de séparation) après  la longue 

marche  avec les TAIVATO. 

 

RATRIMO habitait au début  à BABAY (à l’Est d’ANDRANOVONDRONA)  et 

essaya d’étendre son territoire vers le nord par son caractère  violent. Il a créé son 

nouveau village à AMBOHIPOLOALINA, continuait à s’avancer  vers l’IMERINA et on ne 

savait plus ce qu’il est devenu. 

 

Avec cette disparition, l’aîné de ses deux fils appelé RAHENDRY lui 

succède, mais il fut gâté dès son enfance et le peuple choisit plutôt son frère RABAKOLY. 

RABAKOLY est un bonhomme, il fut le roi ayant eu la  plus grande longévité à 

MADAGASCAR. En  effet, il a vécu pendant 170 ans au moins et avec 120 ans de 

pouvoirs. Selon l’œuvre de RAINITOVO, ce roi RABAKOLY ou RIVOEKEMBAHOAKA a 

vécu pendant 200 ans et c’est pourquoi on l’a nommé RAFOVATO. Ainsi le roi 

SAKALAVA appelé RAMASOANDRO a demandé de lui acheter de « ODY AINA » pour 

avoir lui aussi une longue vie. 

Quand il vieillit, son fils ANDRIANDRANANDRIANA lui succède mais son 

royaume n’a duré que onze ans car il vieillissait avec son père et meurt aussi avant celui 

ci. A ce moment là, sons petit-fils RIVOEKEMBAHOAKA II  lui succède même si son 

grand-père avait encore  vécu pendant quelques années. 

 

Pendant la période « Merina » (en 1885) FANDRIANA était le chef lieu de la 

région et Ambositra était  un lieu pour la sanction pénale car le sud est réservé  aux 

mauvais selon l’astrologie Malgache. Plus tard, l’effort d’AMBOSITRA lui rend chef lieu de 

cette région actuellement.  

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

- 20 -

  

CHAPITRE III 

CADRE HUMAIN 

 
 

 

 

 

 

3-1 L’ORIGINE DU BETSILEO* 

Autrefois cette région était presque recouverte de forêts, mais il y avait déjà 

eu des peuples qui n’étaient pas les mêmes que ceux  d’aujourd’hui. Ces peuples  

sauvages habitaient dans des cavernes, vêtus des feuilles d’arbres  ou non et mangeaient 

des aliments  crus. Ils se groupaient en  tribu comme le TAILAMBALIMBALY, le 

TAINDRONIRONY, GOLA, FONOKA, KOKA, LAKOLA, BONGO et connaissaient déjà 

l’élevage des zébus. 

 

L’arrivée des VAZIMBA,  venant de l’AFRIQUE a introduit la royauté et les 

rois de cette période sont : ANDRIANAMBOLISY, ANDRIAMAFOTROA, 

ANDRIAKATSAKATSA, RAPETO, RAVARIONA, RATSITAKONALA. 

 

Les VAZIMBA étaient très violents, habitaient en groupe, presque près d’une 

rivière ou d’une caverne. Leur royauté ne dure que  peu de temps car ils étaient vaincus 

par les TOMPONTANY qui s’entraidaient jusqu’à les pousser sur le MENABE. 

 

 

 

 

 

* RAINIHIFINA J.  1975 Tantara Betsileo Ambozontany Fianarantsoa p.8 



 

 

- 21 -

Le retour du TOMPONTANY à l’administration de son territoire  commence 

la période FAHASOATANY ou le NTAOLO vivait avec sécurité, sans maladie ou 

d’esclavagisme. Cette période était marquée aussi par le développement de la créativité, 

la connaissance technique (les rizières, le forgeron, la menuiserie et l’artisanat). Ainsi des 

clans se constituaient avec ceux qui vivaient ensemble dans un village et ceux de la 

proximité. Le  plus âgé et sage d’entre eux était le leader de chaque clan. La période 

FAHASOATANY se termine au XVè  siècle par des guerres entre clans et l’arrivée des 

Arabes venant de la Côte Est et Ouest avec sa croyance MOHAMEDANA donne 

naissance au SIKIDY, FANANDROANA, MOSAVY et HITSAK’ANDRO. Ces arabes 

deviennent les nouveaux chefs respectés et même considérés comme dieux vivants, d’où 

le commencement du royaume BETSILEO. 

 

En général, la tribu BETSILEO vient donc du peuple autochtone, des 

VAZIMBA et des ARABES. 

 

3-2 LE BETSILEO D’AMORON’I MANIA 

Dans cette région, le VAZIMBA était vaincu par le KALAFOTSY qui est une 

sorte d’AMBANIANDRO. Et  le KALAFOTSY était  vaincu par le ZAFIRAMBO de race 

arabe métissée d’ANTAIMORO et  de BETSILEO,  venant du Sud entre le BARA et le 

BETSILEO*. 

Ainsi les Betsileo d’AMORON’I MANIA ou TAVARADRANO sont presque 

métissés AMBANIANDRO de l’IMERINA : 

- la population de VOHITRAMBO et TSIAKARANDAMBO vient d’ALASORA de 

l’IMERINA par  l’intermédiaire de RAMANALINARIVO, ANDRIANJAFITOARAY 

et ANDRIANDRAVITSIKA. 

- RATSIETITANY d’andohan’i Sisaony s’en alla à AMBOHIPOLOALINA 

- certaine population de MALAKIALINA vient d’Arivonimamo par 

ANDRIANDRARIAKA 

- la population d’Ambohimanambola  vient d’Ambohimanambola de l’Imerina 

- la population d’Iharana vient de la race d’ANDRIAMASINAVALONA 

ANDRIATSISISINA de HARANANDRIANA 

 

* RAFANOMEZANTSOA E. R. 2003 « Essai de codification de la pratique du Savika à 

Madagascar : cas de la région d’Amoron’i Mania » p.13 



 

 

- 22 -

- ce qu’on appelle IMERINIMADY, ce sont les  Merina habitant à Imady 

(descendant de la conquête  de RADAMA I) 

- la population de Sandrandahy est presque des  MERINA. 

- à Sahatorendrika, il y a les descendants de TSIMIAMBOHOLAHY venant de 

l’Imerina 

- une partie de la population d’Ambohitrakely, Ampany et Ampanenjanana vient 

d’Arivonimamo par l’intermédiaire d’ANDRIAMANELIARIVO 

- la population d’Ambohitrinibe vient de Dilambato capitale  de Zafimbazaha par 

l’intermédiaire d’ANDRIANJAKAMAHENINA 

- les ZANATANJAKA sont les descendants d’ANDRIAMASIMBOAHANGY 

d’AMBOHIJOKY. 

 

 

3-3 LA STRATIFICATION SOCIALE 

La classification sociale obéit  à une certaine hiérarchie : d’abord il y a le roi 

et son entourage  essentiellement composé des membres de sa famille*. C’est le 

« HOVA » appelé NY ZANAHARY lorsqu’il sera mort. 

Puis  il y a le 1er Adjoint du roi appelé « FIANKINANTEHANA » qui est le 

plus sage des ANDEVOHOVA ou ONDEVOHOVA. 

Après, viennent les adjoints du roi, les « ANDEVOHOVA » ou 

« ONDEVOHOVA », leur nom vient de leur place, entre le HOVA et l’ANDEVO. 

Ensuite, il y a les sages et respectés appelés ANAKANDRIANA (ils sont 

presque plus âgés). 

Enfin, en bas de l’échelle se trouvent les esclaves. 

Il y a aussi certains personnages non  élus mais respectés à cause de leur 

connaissance du futur, celui là s’appelle « ANAKANDRIAMAHALAZA » et il donne des 

directives aux peuples, même au roi. 

 

 

 

 

 

 

* NEMOURS 1930 Duc de Madagascar et ses richesses Ed Pierre Roger. Paris. André J.B. p.10 



 

 

- 23 -

  

CHAPITRE IV 

TRAITS DE CIVILISATION * 

 
 

 

 

 

 

4-1 L’HABITATION 

Il y a avait  déjà  très  longtemps  que le   territoire Betsileo  est  peuplé. La  

langue, les techniques  et  les  noms  font  preuve  de  cette  existence  humaine. 

 

4-1-1 Le village (Ny Tanàna) 

Nous  avons considéré deux  époques  très  distinctes, dont  le  

FAHASOATANY  caractérisé par  sa   tranquillité et  le  FAHARATSITANY  ou 

FAHAMIADIMIHAVANA marqué par  l’instabilité de la  vie  quotidienne. 

Au début, l’habitat était  constitué  de cavernes, ensuite, il  évoluait  en 

« TRANO BOZAKA » (avec des brindilles)  et  en  branches. Il y a  encore  des 

expressions  qui  nous  permettent d’avoir une  idée du  déroulement  de l’ancienne vie 

sociale. 

Malgré la civilisation, le Betsileo d’Amoron’i Mania  conserve encore  la 

principale  forme  et  l’orientation de leurs  maisons. La maison a  quatre côtés 

rectangulaires  où  à l’une des deux  longueurs,  celle de l’Ouest se trouve  le  portail.  

 

 

* RAINIHIFINA J.  1975 Fomba Betsileo  Ambozontany Fianarantsoa p.7 



 

 

- 24 -

 
 

4-1-2 Le Vala 

Une habitation que  les gens construit  pour mieux protéger  leur  agriculture 

et leur  élevage. Ils y passent  presque toute leur  vie  tant  qu’il y a encore la  possibilité. 

La construction se fait  sur  des terres  inclinées,  afin que la plate - forme de la maison  et 

celle  du parc  soit différente. 

 

 

4-2 LES TÂCHES QUOTIDIENNES 

La  vie  du Betsileo  tourne autour de l’élevage et de l’agriculture. Il n’y a que  

les  talentueux qui pratiquent  l’artisanat. 

 

4-2-1 Le Travail pour les hommes 

Le Betsileo  est  un  peuple  d’agriculteur. L’homme est le premier 

responsable de la  riziculture. Cette dernière est  la  base de  leur  monde agricole. En 

effet, il prépare la  pensée de  ses enfants  en faisant  le  FANTSONANA pour que  ceux - 

ci aient  la passion  de  la riziculture. 

 

 Pour le Betsileo, un courageux travailleur n’est  jamais  un  bon parleur ; il 

arrive  quelquefois  qu’un laboureur  parle avec son  Angady (la bêche). L’élevage  de  

bovin  est le plus  célèbre. Jadis, les Betsileo ont déjà établi une  bonne  organisation de 

cet élevage. Les jeunes garçons qui ne pouvaient pas  encore tenir un « ANGADY » 

amènent  les  zébus  aux pâturages et on les nomme « MPAGNARAK’ANDRO ». 

 

 Les bœufs ou zébus sont  l’ami de tous les jours, la gloire de la famille, la 

richesse de tout, l’instrument par excellence des grandes cérémonies. Le zébu  constitue 

le signe  du statut  social ou  de la richesse. Il est utilisé comme holocauste aux sacrifices  

rituels périodiques ou occasionnels, auxquels doivent s’adonner les  habitants, et aussi 

une forme  de  distraction collective. 

 



 

 

- 25 -

4-2-2  Le travail pour les femmes 

Autrefois, les femmes Betsileo connaissent le RARY et le tissage (tenona). 

L’apprentissage de l’art est un des  devoirs d’une mère envers sa fille. Les tâches sont 

déjà catégorisables par âge, la journée est constituée par des tas de petits travaux 

ménagers : de bon matin vers quatre heures, les femmes commencent leur TOTOVARY 

(pilage du riz) et terminent par le dîner à partir de 22 heures du soir. 

 
4-2-3 La famille 

La limite de  ce que le Betsileo appelle  « FIANAKAVIANA » (famille) est très 

vaste et difficile à déterminer. Les  descendants des  personnes amies sont  de la famille. 

Et le  HAVANA est  égal à la famille plus  l’ANKOHONANANA (entourage immédiat). 

 

 

4-3 NY LALAM - PIHAVANANA OU DIDIM - PONEGNANA 

C’est une  sorte  de statut où une unité villageoise à qui le FIRAISAN-KINA 

et l’AMOUR règnent ; cette unité villageoise est plus vaste que la famille. Cette 

communauté  n’a pas  de « chef » mais  tout le  monde  est responsable  de son propre 

comportement. 

 

4-3-1 Le respect (Ny fifanajana) 

-sur  la parole,  le Betsileo tient  compte  de la  tonalité, et  parle  avec  prudence. 

-il montre beaucoup d’humilités envers les autres,  c’est pourquoi, ils se mettent  

assis  lors d’une conversation. 

-le prochain est  toujours pour lui une priorité. 

-l’amour paternel est de rigueur. 

-le respect des aînés est une tradition incontournable. 

 

4-3-2  La visite (Ny famangiana) 

La  visite d’une famille  fait  partie  du  mode de vie du Betsileo. La durée  

d’une visite varie avec son but, mais son objectif est l’entretien de  la communication. 

 



 

 

- 26 -

4-3-3  Le fagnina 

C’est une sorte d’atelier  de débat  en privé entre  deux  ou plusieurs 

personnes. Son but  est de chercher  une solution  à un problème. Le Fagnina  se termine 

toujours par l’accord, parce que la proposition était l’idée  de tout le monde (Ny fagnina tsa 

mba mamaky entagna, fa ny tsa mahay mifagnina ro ambaka ; ko lake ny raha  toke ho 

mora  ko sarotse : le fagnina n’aboutit pas à ce que les individus cassent les vaisselles, 

car c’est ceux qui ne savent pas maîtriser le fagnina qui sont des ignorants, aussi, même 

les choses qui doivent faciles ne peuvent pas l’être). 

 

4-3-4  L’unité 

Le Firaisan-kina  est la base  de l’unité d’un  village*. Avec lui, le peuple  

peut accomplir  toutes les tâches, par exemple : les constructions  des tombeaux ou  des 

stèles ,etc.…Toute la  population  participe à ces actes par  amour mais aussi par une 

certaine  obligation  de la  société, c’est le «  TSIMANDALOSAHA » .Mais il existe   quand 

même  quelques uns  qui offrent  sa  participation par crainte que  les autres   les accusent 

ou  les refusent, c’est le « RIAKA ». Enfin, il y a aussi  le « HAOGNA » où le propriétaire  

de la tâche demande l’aide  des autres. 

 

4-3-5  La bataille et le jugement 

On peut  considérer  trois sortes de batailles : ADINTSANGANA  où le 

combat se fait avec engin ou  affrontement du corps. ADINKABARY qui est la dispute 

verbale. ADINTAFIKA  qui n’est autre que la guerre. 

Autrefois, le juge  était la société, le dirigeant, le Andevohova ou le Roi  lui-

même. L’accusateur est appelé « MPITOROKA ». Le  MITSANGAMBOLAMENA est  la 

confession de  stopper  toutes incompréhensions. 

 

4-3-6  Le pardon  (Ny famelan – keloka) 

La faute involontaire mérite  un pardon. Le fautif  présente ses  excuses  aux  

victimes et  leur apporte une petite somme d’argent pour payer sa faute (OTA) en quelque 

sorte, et  effacer toutes malédictions, et  cette  somme  d’argent  est  appelée : TANDRA. 

 

* DIBOS L. 1895 A travers Madagascar Insurgée, Mame Tour. André J.B. p.9 



 

 

- 27 -

4-4 LA SANCTIFICATION* 

La sanctification  s’effectue  de  différentes manières, à partir de différentes  

raisons. En effet,  il y a le sanctificateur et  la matière  à sanctifier. Il y a la sanctification en 

mémoire d’un évènement et  il y a celle qui sert à fonder la confiance de  ceux qui s’y 

adonnent. A part cela, on sanctifie un sujet  afin  de l’honorer et  de le glorifier. 

 

4-4-1 Le monument (NY fahatsiarovana) 

En mémoire de  quelqu’un, les Betsileo  ont choisi  la pierre et le  bois ; en  

plus, l’écriture n’était  pas encore  sur  le  podium. Le Vatolahy, le Tatao et les  orimbato 

sont  construis en  pierre  et   le  Aloalo, en bois. 

 

4-4-2 Le Vatolahy (ou stèle) 

Il y  a différentes raisons pour  fonder  une stèle. On l’érige en mémoire  d’un  

homme  célèbre  de la famille, du clan, ou même de la nation. Il se fait aussi  en la 

mémoire  d’un  mort  lointain  et que sa depouille n’est  pas à enterrer dans le tombeau 

ancestral. La stèle est aussi construite  pour marquer  le territoire  du roi   fondateur. Les 

stèles  groupées  en deux ou trois présentent des  frères  ou un enfant avec  son  père  si 

leurs hauteurs ne sont pas les mêmes. La stèle inclinée peut être exprès ou  non  tandis  

que celle de petite  taille  a pour but de mémoriser un accord  ou une limite  de partage 

territoriale ou encore  un accident passé…La forme de l’ancienne stèle  est simple.  

 

Le moment de la fondation d’une  stèle  est un jour faste pour réunir les 

familles et tout  le peuple. Le nombre de zébus à abattre dépend de la richesse du 

promoteur. Il y a aussi des discours pour illustrer la cause  de cette  stèle. La face de la  

stèle contient le ou  les  noms des  défunts à mémoriser ou bien  des dessins  comme un  

personnage, une  feuille d’arbre, et surtout un ou des bœufs. Après la fondation  on 

l’enduit de graisse,  puis on dépose au sommet un morceau de suif qui va fondre  sous 

l’action de la  chaleur et ensuite on donne  le nom de la personne  concernée.La fondation 

d’une stèle  signifie l’histoire  d’un  homme, et on parle aussi  de l’ALOALO ou monument 

(pour les femmes). Si c’est  pour le souvenir  d’un roi  on l’appelle « ALAMA » ou 

« TRAGNOVITA » en  cas d’Aloalo ; et si le souvenir concerne le roi et sa femme, on   

construit un Alama et un Tragnovita. 

* RAINIHIFINA J.  1975 Fomba Betsileo  Ambozontany Fianarantsoa p.77 



 

 

- 28 -

La stèle  au roi  se  caractérise par son  chapeau de bois  en « TEZA »  ou 

« SOKIA » bien  sculpté et quelquefois  entouré de cornes  en fer   pointues. 

 

4-4-3 L’Aloalo et  le  Tatao 

La signification est presque la même  que  celle  de la  stèle en ce qui 

concerne le  fond,  mais sa  création est beaucoup plus  simple et  la  famille  et les invités 

peuvent  le construire  en une  journée  avec un effectif  réduit par rapport à la stèle. 

L’immolation et  le discours indiquant  la  causalité de l’Aloalo terminent la festivité lors de 

sa  création. 

 

L’Aloalo  se fait  comme le tombeau mais  de petite taille, tandis que le Tatao 

est un simple groupe de pierres dont le tas grossit petit à petit car les passants  y jettent  

des objets comme des pierres, des bois, des herbes, etc.… 

 

La création  de  TATAO est due à plusieurs  raisons :  la demande  d’un 

personnage pour la bénédiction  de son descendant, le souvenir du lieu où  l’on se  repose 

dans le cas  d’un  défunt venant   de très  loin. Ce Tatao  marque le  passage  parce que  

son âme reste toujours sur son trajet  et  qu’on  peut  demander sa  bénédiction. Il y a 

aussi le lieu  où un  homme  meurt  de façon normale ou accidentelle, et  on construit un 

Tatao juste pour marquer  ce passage.   

 

4-5 LES CROYANCES  ET LA RELIGION* 

  

Les Betsileo ont une propre explication de leur origine et la perception d’un 

Dieu créateur, il s’agit de se mettre sous la protection de ce Dieu créateur. C’est une 

interprétation  de l’existence du surnaturel, de son œuvre et de leur relation sur terre. 

Selon la croyance Betsileo, il y a  différentes puissances  et  des rites  sacrificatoires 

correspondants. La plus  grande  de ces puissances,  c’est  « DIEU » ( Andriamanitra, 

Andriananahary ) ,ensuite  le « ZANAHARY » et « FAHASIVY »( la  puissance invisible 

des défunts )  et enfin  les différents spectres (« LOLO MADINIKA »). 

 

 

 

* RAINIHIFINA J.  1975 Fomba Betsileo  Ambozontany Fianarantsoa p.183 



 

 

- 29 -

4-5-1 Dieu 

Le Betsileo  croit  à l’existence  d’un  Dieu     éternel, fort, donateur de  

bénédiction, de  pitié  et peut  se présenter  en  tant  que  père  ou fils  avec  sa 

méchanceté et  férocité, selon  leur croyance. Dieu est à la fois  possesseur, autoritaire et 

incontestable. Il est à la disposition de tous  les  vivants  et juge  correctement tous ses 

actes. Il est utile aux Betsileo tant  dans le bonheur  que dans le  malheur  à cause  de son 

caractère : sincère, généreux, compatissant …  

 

4-5-2 Le Zanahary et le Fahasivy 

Le Betsileo croit en la mortalité du corps humain, mais aussi en l’immortalité 

de l’âme du défunt qui existe partout sous forme invisible et qui peut influencer l’action de 

sa famille. Il sera porteur de bénédiction si on immole un bœuf  à son image mais il pourra 

aussi punir sa famille par la maladie, la pauvreté… 

 

On appelle « ZANAHARY » la puissance invisible  des  HOVA qui vont  

devenir un  FAGNANY ,VOAY,VALALA, ou LANDY mais  cela   pour marquer leur  

supériorité et  leur pouvoir, et  le FAHASIVY est la puissance invisible du peuple. Les  

endroits   habités  par la puissance  mystique du FAHASIVY sont appelés « TANIFADY ». 

On pense que le nouveau  FAHASIVY est  le plus  grand porteur  de bénédiction  par 

rapport à celui des anciens. Le FAHASIVY est  placé  entre  ANDRIAMANITRA (dieu) et 

l’homme. On les invoque ensemble lors des rites  sacrificatoires. Le Fahasivy possède le 

même  caractère que  celui qui existait dans la  vie  antérieure du possesseur, c’est à cet 

effet que lors de son enterrement, on  lui  fait accompagner  sa  tabatière, son miroir, ou 

même un peu  d’argent. Ce qui fait le bonheur du Fahasivy, c’est  lorsqu’on immole  

plusieurs  zébus en son honneur.  

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

- 30 -

4-5-3 Les  Lolo Madinika 

Voici les noms  par lesquels  l’indigène  les appelle : LOLO, AMBIROA, 

ANGATRA, AVELO, MATOATOA, KINAOLY, AHITSA, BIBY, RAHA, VARA, etc.… 

Le Lolo ne fait   qu’agacer  et nuire à une personne. 

L’Ambiroa se présente comme une ombre  qui ne peut se séparer de 

l’homme. 

L’Angatra est caractérisé par  sa férocité et  sa méchanceté, il use de sa 

puissance invisible  pour  effrayer  quelqu’un.  

L’Avelo, matoatoa et Ahitsa sont  de simples images. 

Le Kinaoly est une  charpente osseuse vivante, célèbre par sa  

gourmandise. 

Le Vara, le Biby et le Raha peuvent entraîner des maladies si par malheur 

on les  avale. 

Le Lolo Madinika  existe  surtout la  nuit  et il est toujours amoureux des  

enfants, des  faibles malades  après leur  guérison, des  femmes  qui  prennent  des repos 

après leur accouchement. Ils ont peur de l’éclairage ne serait-ce que du  tison embrasé. 

 

La peur de l’existence  de l’invisible rend  le Betsileo conscient  de la limite 

de sa  force. Pour  se protéger des influences surnaturelles, il a introduit le Tabou              

(FADY). Au-delà de tout ça, le Betsileo a le  FANANKINAN-TOKY qui n’est pas  une  

prière mais  une demande d’appui  et d’aide. 

On prie  au Zanahary  tandis que le Fanankinan - toky sert à renforcer cette 

prière avec le  ODY. On peut citer  quelque  Fanankinan - toky : 

-le HAZOMANGA : une sorte  d’idole que  le Betsileo  range au  coin  nord-est  de 

sa  maison. 

-le TAFOTONA: amulette enterrée  dans l’arène du tolon’omby  ou sous la  

fondation des constructions. 

-le HAVOZO : charme contre  la foudre, la grêle, l’orage et la tempête.  

 

 

 

 

 

 



 

 

- 31 -

  

CHAPITRE V 

CADRE DE LA PRATIQUE 

 
 

 

 

 

 

Si on parle de règne animal, la région d’Amoron’i Mania possède aussi  

quelques espèces particulières d’oiseaux, de reptiles et beaucoup de bêtes à cornes, de 

chèvres, des brebis. Les bois et les savanes étaient habités par des buffles et des 

sangliers, des chiens et des chats sauvages mais on n’y trouve aucune espèce d’animaux 

dangereux. 

Il y a une relation entre l’origine du peuple et celui des animaux si bien que 

nous avions beaucoup d’espèces de bœufs. Ici nous parlons de la race bossue. Les 

traditions historiques et analogies zoologiques s’accordent pour faire attribuer aux bœufs à 

bosse l’espèce « Bosse Indiens » d’  origine indienne, il a été domestiqué dans l’Inde dès 

la plus haute antiquité*. 

 

5-1 LE ZEBU DANS LA SOCIETE MALAGASY 

 
5-1-1 Origine 

Le zébu est un grand mammifère domestique, de la famille des bovidés, 

appelé aussi « Bœuf à bosse » et qui a souvent des cornes. Descendant d’une  espèce 

indienne d’aurochs, originaire de l’Afrique, le zébu malgache se caractérise par de longues 

cornes, une bosse adipeuse au niveau du garrot, une grande extension de la peau sous le 

menton. 

 

* PFEIFER I.   1881 Notice Historique sur Madagascar. Voyage à Madagascar Hachette p.327 



 

 

- 32 -

Pour les anciens, et encore aujourd’hui, la possession du zébu est 

synonyme de grande  richesse à Madagascar. Le Zébu rend bien des services : c’est une 

bête de trait, il donne du bon engrais, on mange sa chair, on peut utiliser sa graisse, la 

femelle donne son lait, on tanne son cuir, il peut tirer une charrue. 

 

5-1-2 Historique 
 

Le bœuf à bosse a été introduit dans la Grande Ile lors des vagues de 

migrations au départ de l’Afrique. Son nom doit provenir du mot KISWAHILI « GNOMBE », 

de telle sorte qu’on le retrouve dans certains de nos dialectes  malgaches  « AOMBE »  ou  

encore « AGNOMBE ». 

L’histoire  raconte que dans le royaume Merina, il ne prit son nom de 

« omby » que sous le règne de RALAMBO (1575-1610). Lors d’un de ses déplacements à 

Ambohitrabiby, le roi Ralambo voit des JAMOKA (bœuf) sur le point de périr à cause de 

leur graisse. Il donna l’ordre à l’un des esclaves d’en goûter la viande. Attiré par l’odeur de 

la grillade et la saveur du « trangitrangy » ou bosse qui était « matrafotrafo » (délicieux), il 

ordonna à ses hommes de grouper ces bêtes à l’intérieur d’un parc. Arrivés au bout de 

leur peine, ils s’exclamèrent « omby e, omby e ! », ce qui voulait     dire « c’est suffisant, 

tout y est ! ». 

A partir de ce moment, le nom de « omby » fut adopté sur les hautes terres 

centrales. Et  on ne consomma la viande de bœuf qu’à partir de cet instant. 

 

5-1-3 Les différents types de zébus (leurs noms)* 
 

Le Malagasy possède dans leurs arènes différentes espèces de zébus 

malgré son état actuel. Voici quelques types les plus célèbres : 

OMBY AN’EFITRA  : zébu qui paît dans les lieux arides 

OMBY ATONDRAKA  : zébu qui paît dans les champs 

OMBY BADA  : vache sterile 

OMBY BERA  : zébu offert en sacrifice lors d’une épidémie 

OMBY  FOTSY RA  : tous zébus tués au cours de funérailles 

OMBY  VOATOMBO  : zébus dont l’extrémité de la bosse  ou la tête ou une 

autre partie du corps est blanc 

 

 

* CHAUVICOURT  Les zébus ou bœufs à bosse dans la munismatique  



 

 

- 33 -

OMBY VOLAVITA  : zébu qui a une tâche blanche, soit sur le front, soit sur 

le dos, soit sur la queue ou encore les pattes et qui est 

offert pour le « Hasin’Andriana » 

OMBY  VOLOTAKATRA  : zébu brunâtre offert en sacrifice afin d’éloigner le roi  

d’un malheur, pendant son déplacement, apporté par 

un « takatra » (oiseau) qui aurait traversé son chemin 

(le takatra  est un oiseau brunâtre de mauvais augure) 

OMBY VOSITRA   : un zébu coupé ou châtré 

OMBY BE RANO  : vache ayant déjà mis bas, et qui est destinée au 

sacrifice afin de faire tomber la pluie 

OMBY BORY  : zébu nain qui n’a que deux gonflements à la place de 

ses cornes 

OMBY HAOLO   : zébu sauvage 

OMBY HOVA   : zébu de l’Imerina 

OMBY MAHERY   : zébu presque sauvage 

OMBY KELY KAMBOTY  : veau offert en sacrifice à l’occasion d’un serment tel le 

« velirano » 

OMBY MALAZA  : zébu le plus puissant et le plus fort  et le plus beau du 

troupeau 

OMBY MANGA   : bœuf sauvage sans bosse 

OMBY MARANITRA  : zébu  dont les oreilles sont en pointe 

OMBY MAROMADINIKA  : veau des rois, offert en sacrifice la veille du 

« fandroana » 

OMBY MIFAHY   : zébu que  l’on engraisse 

OMBY MITRONGY TANY  : un petit veau qui teste la force de ses cornes en 

fouillant la terre 

OMBY RANA   : zébu  sans bosse, descendant de bœufs étrangers 

OMBY RANO  : zébu légendaire  des contes malgaches qui habitait les 

eaux 

OMBY REFONA   : zébu fatigué et faible 

OMBY SIRA   : viande de zébu mariné au sel 

OMBY SISA MITA   : se dit d’un homme qui ne peut pas payer sa dette. 

OMBY TAPY SORATRA  : zébu  du Roi, dont une face est tachetée mais dans 

l’autre face sans tâche. Bœuf destiné au gardien du 

pâturage 



 

 

- 34 -

5-1-4 L’utilisation des bœufs* 

Les bœufs sont les plus importants des animaux du pays et on les utilise de 

multiples façons. Rien ne se perd de leur corps. Avec leur peau, on fait des « filanjana » et 

des souliers ; avec leurs cornes  des cuillères, des peignes, des manches de couteaux, 

des boîtes à poudres, des boîtes à silex, des puisoires, des récipients pour l’eau sainte 

qu’on tient dans une corne blanche, des boîtes à tabac et pour la conservation des 

amulettes (« MOHARA »);  avec ses os, on obtient la graisse  dont on s’enduit les 

cheveux  sans oublier le médicament « RANOMENA » ; avec les os des mâchoires, on fait 

des polissoires ; avec ceux des pieds, on fait des instruments servant à séparer les 

cheveux (fofy) ; avec la peau de la bosse, on fait des chapeaux ; avec le sabot, on fait des 

substituts de silex pour les fusils ; avec les pieds, on obtient  de l’huile ; avec la queue, on 

fait de plumeaux dont se servent les tisserands, et on attrape au piège les petits oiseaux  

avec les poils de la queue ; avec le suif, on fait du savon ; avec le sang, de la poudre ;  

avec les excréments contenus dans le gros intestin, lorsqu’on abat les bœufs, on fait aussi 

de la poudre. 

Avec l’urine, on fait de l’engrais ; quant à l’ensemble du corps, on le découpe 

en petits morceaux pour le vendre au marché, nourrir la population et se faire du revenu ; 

avec les excréments, on fait du fumier qui permettra d’obtenir de nouvelles récoltes dont 

on vendra ce qui n’est pas utilisé pour se faire de l’argent. C’est ainsi que rien ne se perd 

chez les bœufs ; tout est source de revenu, y compris les excréments. 

 

Les cuillères, l’huile et le « filanjana » en peau de bœuf, les ancêtres les 

fabriquaient déjà. Les peignes et le suif qui servent à faire du savon, les souliers, 

l’utilisation du contenu de la panse des bœufs, ainsi que celui du sang et des urines pour 

la fabrication de la poudre, c’est depuis qu’il existe une armée qu’on les connaît ; c’est une 

nouvelle manifestation des capacités de l’esprit des ancêtres.  

 

 

 

 

 

 

* CALLET R. P. 1868  Histoire des Rois ou Tantaran’ny Andriana Tomes III  p. 462 



 

 

- 35 -

5-1-5 Le zébu et le travail 

Il y avait déjà longtemps  que les Betsileo ont considéré le bœuf comme un 

fidèle compagnon de la vie quotidienne dans plusieurs domaines. Prenons le cas bien 

précis des travaux de terrassement,  que ce soit pour une ruelle ou pour un village. On 

était bel et bien obligé de demander son aide pour franchir en premier les zones 

épineuses ou même une autre encore couverte de forêt. On marquait même  une 

plénitude de confiance de l’homme envers le bœuf dans toute autre situation inquiétante 

(par exemple : la traversée d’une rivière inconnue)*. 

 

La riziculture tenait et continue à tenir une importance considérable sur la vie 

des Betsileo. Et même  sur ce domaine, ils sont encore contraints de faire recours à l’aide 

du bœuf. Nous pouvons éclaircir cela en prenant comme exemple le « HOSY » : pour 

obtenir un terrain adéquat au repiquage, ce dernier doit être écrasé par le bœuf. 

 

Il fut un temps, le bœuf intervenait même sur les différents protocoles de 

funérailles. Au moment de l’enterrement, on amenait le corps du défunt sur un terrain 

marécageux où on construisait un petit gouffre. On mettait dedans le corps puis on le 

recouvre. La raison pour laquelle, on a précisé la place importante que tenait le bœuf, 

c’est parce que celui-ci devait marcher dessus pour clôturer l’évènement.  C’est depuis 

qu’on a commencé à dire : « Magnitsaka am-po rano » et « Manao idimbarizaza » pour 

signifier un bon enterrement  d’une funéraille ordinaire. 

 

Ce fut sous le règne de Rabodonandrianampoinimerina de l’ « Imerina » 

qu’on vit, pour la première fois, des bœufs qu’on montait ou des bœufs qui travaillaient  et 

ils étaient peu nombreux. Lorsqu’ils sont bien domptés, on le vendait cher mais les gens 

les achetaient toujours. La plupart étaient des bœufs sauvages, des bœufs « haolo ». 

 

A Mantasoa, dans les environs de Tananarive, on a vu travailler des boeufs, 

pour la première fois. Ils travaillent le champ sur les collines en tirant des instruments ; il y 

en a  aussi qui transporte de gros bois sur des charrettes. Il y en a enfin qui transportent 

du riz, également par  charrette. 

 

 

* PAU B. 1921 Journal de Routes Paris Imprimerie COUESLANT  André J.B.  P.12 

 



 

 

- 36 -

5-1-6 Zébu : nourriture  

C’est pendant le règne du Roi Ralambo ( 1575 – 1610 ) et de  sa célébrité 

qu’ on ne peut plus ignorer la légende concernant les zébus ; c’est depuis ce temps-là 

qu’ils faisaient partie de l’histoire manuscrite de Madagascar. 

 

Initialement, les zébus servaient de nourriture et les Malgaches ont pu les 

utiliser sous diverses formes à l’instar de grillade,  cuissons ou encore le fameux 

« kitoza ». 

 

En outre, les régions Betsileo possèdent aussi leurs propres récits 

concernant toujours le sujet cité ci-dessus. Ce qui avait surtout fait monter le taux de 

mortalité durant cette période, c’était l’obésité. Seulement ce caractère dont on vient de 

citer dernièrement était dû à la consommation en excès de viande de zébus (avec autre 

chose comme : saonjo, soherina…). 

 

Tout ceci nous amène à dire que la consommation de viande de zébus n’est 

surtout pas une chose nouvelle mais on peut plutôt dire que c’est un héritage de nos 

ancêtres. 

 

 

5-2 LE SAVIKA 

 

5-2-1 Origine du SAVIKA 

Il y a beaucoup de versions quant à l’origine du SAVIKA. La première est 

qu’il y a très longtemps, les anciens Betsileo enterreraient leur mort en les ensevelissant 

dans un marécage ; qu’un bœuf piétinait (pour aplatir). Ce spectacle renforçait alors la 

tristesse dans le cœur de la famille du mort, et emportés par un élan de colère, ou juste 

pour se défouler en quelque sorte ; les gens se jetaient sur les zébus. Ceci constitue une 

des raisons qui ont poussé les hommes à lutter contre les  zébus. 

 

Ensuite, le « hosy » a été mis en œuvre pour les raisons suivantes : la terre 

est devenue moins fertile, le nombre de la population  a augmenté, la civilisation naquit, ce 

qui a entraîné  la pratique de l’agriculture. 



 

 

- 37 -

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 4 : Le Savika, un duel  



 

 

- 38 -

L’évolution des techniques agricoles a fait naître l’utilisation des rizières, la 

connaissance sur l’utilisation de terrain, et l’emploi des bêches et des autres matériaux 

agricoles. Mais plus tard, malgré ces évolutions, on a toujours eu recours aux bœufs pour 

piétiner les rizières, d’où  la pratique du HOSY a été perpétuée. Pendant le HOSY, les 

bœufs chargeaient les hommes avec ses cornes, et ces hommes étaient obligés de les 

retenir. Pourtant, pour garder le bœuf immobile, il fallait le tenir, soit par les cornes ou par 

la bosse, soit par la gorge. C’est l’évolution de cette pratique qui a entraîné le Savika 

appelé : SAVIKA AN-TANIMBARY (le Savika dans les rizières). 

 

Une autre version sur l’origine du Savika : lors du HOSY l’événement 

débutait toujours par une série de discours et des bénédictions (TSO-DRANO) données 

par les aînés. Ici, le « tso-drano » consiste à mettre le rhum artisanal dans la bouche et de 

le recracher sur les gens à bénir. Mais il arrivait quelquefois et même souvent que la 

personne donnant le tso-drano avale une quantité de rhum, ce qui le rend saoul. Mais il y 

avait aussi ceux qui buvaient   directement le rhum pour s’enivrer. Et quand tous ces 

hommes étaient ivres, ils se jetaient   à tour de rôle sur le bœuf et ce dernier gambadait et 

se débattait pour se débarrasser de ce fardeau. C’est pourquoi on a l’image d’un homme 

accroché à un bœuf. Selon  l’origine  de la tribu « Betsileo », les anciens peuples de cette 

région vivaient de chasse, de cueillette et connaissaient déjà l’élevage de bovin. Quand 

leurs zébus deviennent plus nombreux, ils les laissent libres dans le « KIJANA » (énorme 

pâturage) sans gardien mais avec une visite de contrôle mensuelle ou par quinzaine ou 

hebdomadaire. En cas de besoin, tous les jeunes hommes vont au « KIJANA » pour 

attraper le bœuf correspondant à l’usage sans considérer l’importance de la corde, en plus 

ils voulaient s’amuser un peu. Ces jeunes encerclent la cible pour éviter qu’il ne s’enfuie et 

pour l’abasourdir. Quelquefois, l’un d’entre eux fit un OFANA (appât) ou se met à terre 

pour attirer le zébu jusqu’à le corner, et les autres le capturent tout de suite. Si le bœuf est 

fatigué, ils l’amènent jusqu’au village. 

 

Enfin, la dernière version  que nous avons pu confirmer c’est qu’il y a 

certains facteurs et événements qui sont les causes de l’excitation du bœuf et qui l’incite à 

sauter dans tous les sens c’est : quand il se fait piquer par un insecte, quand il a peur, 

quand quelque chose le réjouit, quand il est en chaleur, quand il veut se débarrasser d’un 

poids qui le dérange. Donc pour exciter le bœuf, les gens font semblant de lui faire subir 

ces choses. 



 

 

- 39 -

Les raisons citées ci-dessus sont donc les différentes origines du Savika 

données par différentes personnes et recueillies lors de notre recherche. Malgré les 

différences, une chose est sûre : le bœuf jouait un rôle important dans leur vie car présent 

dans leur tristesse, dans leur joie et même dans leurs travaux. Les hommes utilisaient le 

bœuf pour partager leur émotion (de joie ou de tristesse) d’où la raison pour laquelle, ils se 

jetaient sur lui, créant ainsi le SAVIKA 

 

5-2-2 Historique du SAVIKA 
 

i. Chez les Betsileo 

Avant l’évolution technique, il n’y avait pas encore de corde. Les gendres 

responsables de l’abattage de bœuf lors d’un événement familial quelconque cherche tous 

les moyens pour mettre à terre ce zébu et pour le tuer. Ainsi, ils utilisent la lutte pour 

accomplir leur devoir et cela devient  un concours pour les gendres s’ils sont nombreux. 

Plus tard, la lutte prend petit à petit la forme d’un spectacle et devient par la suite une 

pratique occasionnée par la circoncision, le « famadihana » et d’autres fêtes. Alors, si un 

jeune homme veut se marier, le Savika  est l’un des critères nécessaires pour son rôle 

utilitaire en tant que gendre et aux piétinages des rizières. C’est pour cela que les jeux 

traditionnels des garçons tournent  presque autour du bœuf*. 

 

Dans la pratique, il y a toujours les composantes suivantes : les lutteurs, les 

possesseurs des animaux et le promoteur de la festivité. Les lutteurs et les possesseurs 

des animaux se lancent un défi à la pratique de son « ODY » d’une part et l’organisateur 

cherche coûte que coûte à rendre célèbre sa fête d’autre part. Le possesseur de bœuf 

utilise le « ODY MAHAVALIA » pour qu’on ne puisse pas guérir la plaie laissée par ses 

animaux pouvant entraîner la mort. Il utilise aussi le « ODY MAMPALAMA » (glissant) 

venant de l’anguille pour que la prise soit impossible. Et enfin, le « ODY mampasiaka » 

pour rendre féroce les bœufs, tandis que les lutteurs utilisent le  «ODY TANDROKA ». 

 

 

 

 

 

 

* Source : BENOIT A. 1892 Récit de Voyage à Diégo Suarez dans le Nord Malgache 



 

 

- 40 -

ii. Les valalafotsy et les Manolakazo (Imerina)* 

Les hommes  qui les domptaient en les saisissant à bras le corps étaient les 

Valalafotsy et les Manolakazo ; ils ne leur lançaient pas de corde et on ne leur donnait pas 

de coups de sagaie, ils les poursuivaient à la course et, après les avoir atteints, les 

saisissaient à plein bras. Ils agrippaient la tête et faisaient tomber la bête ; puis une fois 

qu’elle était à terre, on l’attachait au moyen d’une corde  et on l’emmenait. Si les 

poursuivants n’étaient pas en grand nombre, s’ils n’étaient pas trente ou quarante, ils ne 

prenaient rien. 

 

Les hommes qui luttaient  ainsi contre les bœufs portaient  des amulettes 

contre les cornes ; et c’est là ce qui leur permettait de s’en emparer ; sans cela, ils 

auraient été  transpercés par les cornes des bœufs ; mais parce qu’ils avaient des 

amulettes contre les cornes, cela n’arrivent presque jamais. Les amulettes contre les 

cornes ne sont pas des idoles qu’on porte autour du cou, ce n’est pas un sikidy provenant 

d’objet, mais des produits dont on s’enduit, des racines d’arbre auxquelles on mêle de la 

graine et de l’huile de ricin. On s’en frotte et on part ; on compte sur la vertu de cette 

amulette contre les cornes et non sur sa propre force corporelle, car c’est dans le fanafody 

qu’on se confie. S’il est des hommes qui sont piétinés  par des bœufs, ils meurent ; mais 

s’ils ne sont pas piétinés,  ils survivent, car, quant aux cornes, elles ne peuvent pas les 

transpercer. 

Ces hommes ne mangent pas de gras double, de poumon de bœuf, des 

aliments qu’on fait cuire en partie d’un côté du foyer et en partie de l’autre, ainsi que des 

aliments saisis  avec violence ; voilà ce qu’interdisent les amulettes contre les cornes ; si 

les lutteurs le transgressent, ils seront transpercés par les bœufs. 

 

C’était au moment où Ranavalona I faisait circoncire Rakotoseheno qu’ elle 

fit exécuter des danses dans un emplacement tracé de raies et fit rassembler des bœufs  

ainsi que des hommes qui luttaient contre eux. La Reine déclara : « celui qui pourra, le 

premier, se saisir d’un bœuf recevra une piastre, la tête et l’arrière-train, car je suis 

disposée à me divertir ».Tous les hommes qui avaient des aptitudes dans la population, 

accoururent pour lutter contre les bœufs ; il y en a  qui furent piétinés par les bêtes et qui 

moururent ; d’autres eurent le bras coupé et d’autre la cuisse, etc … A la fin, la Reine ne 

donna plus rien et les combats cessèrent.  

* CALLET R. P.  Histoire des Rois ou Tantaran’ny Andriana -Tomes III p.471 

 



 

 

- 41 -

iii. Exemple de TOLON’OMBY* 

Pour faciliter la compréhension de la pratique du Savika  dans la tradition, 

nous allons voir un exemple concret dans le Betsileo à l’occasion d’un rituel funèbre 

pendant la période de la royauté. 

 

Les funérailles du Betsileo se ressemblent à ceux  du « Bara » où il y a de la 

musique, du chant et de la danse. Tandis que la tradition Merina se reflète dans la partie 

Nord du Betsileo. Mais l’organisation du  Savika  en général  est la même dans tout le 

pays  Betsileo. 

 

A la nouvelle  ou il  y a un mort   dans   une  famille   suffisamment  riche, la 

jeunesse  prévoit déjà  des bœufs  et c’est l’ occasion  pour elle  de  se distinguer. 

Occasion   encore  pour nos richards  de faire montrer  de leurs  troupeaux  et  de leurs  

bœufs  de  combat  les plus renommés. 

 

Un  tolon’ omby  est donc  annoncé. Les  bêtes sont  rassemblées  parmi  

lesquelles  se fera le choix. Nous  parlons ici  de combat avec les bœufs  plus solennels 

qui  ont  lieu dans le parc  car  la lutte  avec les bœufs peut quelquefois se réduire   à une 

proportion  plus  simple   de  quelques  hommes se colletant  avec  deux  ou trois  bêtes, 

en dehors  du  parc, en pleine  campagne. On distingue  le tolon’omby  kisatretraka  où  le  

combattant  tient embrassé  le  cou  et la  bosse du bœuf ;  le sakafoitra ou le kiafoitra  où  

le lutteur  tient le ventre  du  bœuf, la tête  de  l’homme  étant  collée  à la  cuisse du zébu,  

les  jambes  horizontales  touchant  l’encolure  et  les  fanons ;  le tolon’ny mpirahalahy   

où deux  hommes   s’unissent  pour  saisir  l’animal.  

 

Pour  un  tolon’omby  solennel, les jeunes  gens, habitués à  ce genre  de  

combats , se préparent  donc  . Ils arrangent  tout  particulièrement  leur   ceinture  

(salaka) .Ils se  peignent  soigneusement et  se font  aussi élégants  que  possible. 

D’ailleurs  la classe  des  lutteurs  de profession  se  reconnaît  même au milieu  d’une  

foule  par  sa tenue : ces jeunes  gens  ont  le verbe haut, la  réplique  facile ,  les  yeux  

comme  égarés ; ils ont des gestes  très  osés. Pour  entrer  dans  la  corporation,  il faut  

toute  une  initiation. 

 

 DUBOIS.R.P 1938  Monographie du Betsileo .Paris -Institut d’Ethnologie  p.656 

 



 

 

- 42 -

iv. Initiation des lutteurs 

Ceux  qui  veulent  se faire  initier  vont  trouver  un devin  spécialisé  appelé  

mpanety –mpiaro  (qui  fait  les incisions  protectrices ). Pour  rendre, en effet, le candidat  

fort  et  invulnérable,  cet opérateur  pratique le long du corps  certaines incisions sacrées ,  

afin d’inoculer dans les parties les plus  faibles, la force des remèdes de sa composition. 

Le  mpanety –mpiaro  prend, à  l’égard  de son protégé,  le nom de « père » (rainy). Il  lui  

passe aussi  des talismans : bouts de corne, morceaux  de bois   que le lutteur   doit 

placer dans sa  ceinture  pour renforcer  son immunisation ; des morceaux  de  gingembre  

que  le lutteur mâchera  et crachera ensuite sur la  tête  des bœufs  pour les  fasciner. A 

tout cela se  joignent  des  prescriptions  rigoureuses à  observer, des fady  (interdiction) 

où se retrouvent  ces  associations d’idées que nous  aurons  encore   plus d’une fois   

l’occasion de relever : ne pas s’asseoir  aux  embranchements  des  chemins,ne  pas  

boire  aux  confluents et ne  pas manger  de  choses ajoutées   les unes  au bout   des 

autres. 

Vent alors, sans  nul doute, l’idée de  jonction, d’enfilade  qui rappellerait 

enfilade  de  corne dans  le combat. Le mpanety-mpiaro  fait  ensuite  manger au candidat  

du riz  légèrement arrosé  d’eau ,  mais  brûlant et  servi sur  une  bêche   rougie  au  

feu .Ce repas terminé, le mpitolona  ou lutteur  sort  de  la case suivie  de son initiateur  

qui fait  mine de le frapper  avec la  hache. L’initiation  est  terminée. 

Pourtant  nos initiés  n’iront  pas encore  volontiers  au combat sans en 

demander  l’autorisation  à leur maître  initiateur,  et  sans prendre auprès de lui  un  

supplément  de  protection. Durant le combat,  celui – ci se tient  près  d’eux,  assis  sur  

les  pierres qui  forment l‘enceinte du  parc  où  se livre  le combat. Ses « enfants »  

l’entourent  et lui demandent  conseil,   l’interrogent  sur la meilleure manière de  s’y 

prendre avec tel  ou tel  animal plus dangereux. Mieux  vaut que le mpanety –mpiaro  

tienne sur lui-même  des amulettes  personnelles   qui ajouteront d’  autres nouvelles  

puissances. Mais  que  nos lutteurs  y prennent  garde : on ne plaisante  pas  avec le fady. 

Si pendant la nuit  qui précède  le combat certains  lutteurs  se sont  livrés  à quelque  

action  interdite, rien   de  plus   périlleux pour eux que  de s’engager  dans la lutte sans  

avoir eu  soin  de  s’enduire  de nouveau  de son remède   et sans s’ être présenté  au 

devin  pour  faire  renouveler  ses  talismans. Voici  quelques-unes  des  interdictions 

imposées   ordinairement  aux  lutteurs : 

 



 

 

- 43 -

 

 

- Ne  pas  manger   les  pieds  de  derrière  des  bœufs, appelés pieds de  coups, 

sinon, gare  aux  ruades  dangereuses ! 

- Ne pas manger  du  riz  qui  écume (roatra), car cela  présagerait  la colère   des 

bêtes. 

- Ne pas manger  de poumons  ou de rognons, qui sont encore  symbole  de souffle  

et  de  colère. 

- Ne pas manger  de nourriture  prise  dans  la marmite encore  sur  le  trépied, du 

moins, sans avoir incliné auparavant la marmite. La  stabilité  de la marmite   

semble ici  prise pour l’image  de la  stabilité de la  bête et l’inclinaison  de la 

marmite, au  contraire annoncerait son  renversement  facile. 

- Ne pas manger  de  tiges ou  de racines  saonjo. Le saonjo a assez  souvent  un 

rôle  dans  la prescription  des  devins. Le saonjo sert, en  particulier, de remède 

contre  la  sorcellerie (manota ny  hasina izy) : il fait manquer un sort  ou  

compromet  une  vertu  sacrée ,il annulerait  donc  ou  compromettrait  ici  la vertu  

des  amulettes   protectrices . 

- Ne pas manger de manioc  ou de patates qui auraient été  piqués  ou fendus ; 

l’association d’idées  est  ici évidente. 

- Ne pas  enfoncer  la cuillère, en la piquant   dans le  riz  servi (même  remarque : 

le semblable appelle  le semblable, on serait  piqué par la corne   du bœuf). 

- Ne pas souffler  sur le riz  très chaud,  mais l’avaler tel  que éviter absolument  de  

fouler  l’ombre des « pierres levées ». 

- Interdiction encore  de lutter avec une  vache….. de combattre le  vendredi. 

L’entrée dans le parc  ne se  fait pas  n’importe comment : souvent,  elle  

aura  lieu  par le  canal  d’écoulement des  eaux. A l’époque  de la nouvelle  lune,  l’entrée 

se fait  du côté de  l’enceinte. Arrêter les lutteurs, une fois que la lutte a commencé,  serait 

leur   porter  malheur*. 

 

 

 

 

* DUBOIS.R.P 1978  Monographie du Betsileo .Paris -Institut d’Ethnologie p.657 

 



 

 

- 44 -

V. La lutte  elle – même* 

Arrive alors pour les lutteurs, ainsi  préparés,  le moment  du combat. Ils  

sont  munis de   cannes   plus   ou  moins   longues, appelés tehana fanerekerenana : 

bâtons qui servent  à frapper  légèrement  la tête du bœuf  pour  l’obliger  à se retourner  

et à regarder  du bon côté. Leurs chapeaux inclinés protègent les yeux  contre 

l’éblouissement  du soleil. A l’annulaire, ils  portent  un  anneau  de  chiendent. 

 

Dans la  ceinture  sont placeés les  amulettes  protectrices. Ils  ont  été  

enduits  de  leurs  remèdes, ils mâchent encore leurs ingrédients. Ils  sont  prêts. Les 

assistants, eux, se sont  réunis  autour du parc   dont ils  garnissent  les  bords supérieurs.  

On s’est  bousculé pour  avoir la  bonne  place. Sur  un signal  donné,  on pousse  vers le  

parc les  trois ou  quatre  bêtes. Les  pauvres  bœufs  sont   ahuris à la  vue  de cette  

foule  qui fait tapage de tous les côtés. Ils  refusent  d’abord  à pénétrer dans l’enceinte; ils 

arrivent même  parfois  à s’échapper. Maîtres et gardiens  les  ramènent de force, en les  

frappant  à coups  redoublés, à tel  point  qu’ils en  ont  la chair  toute enflée . Les voilà 

enfin  dans le  parc. C’est le moment de régler les  conditions du combat. En  attendant,  la  

portaille  est   fermée  par une grande natte (tsihy vitrana) et  des  hommes  vigoureux 

restent  là  pour  empêcher les tentatives de fuite. 

 

Il peut y avoir deux sortes de groupes de lutteurs : soit les deux chefs de 

groupes proviennent de la même région, soit ils proviennent de régions différentes. 

Personne  ne peut entrer dans l’arène sans accord prealable des  deux partis : ou bien  ils 

s’arrangent pour lutter ensemble, ou bien ils conviennent  de combattre chacun à leur tour 

. Manquer à cet accord expose au  mifamoreka : à se  jeter  des  sorts les uns aux autres. 

Le plus souvent,  un  seul groupe se présente. On discute  alors du prix  de la  lutte. Cela  

prend  dix  bonnes minutes environ. Le débat est vif entre les  jeunes  gens  et le  

tompom-paty (maître du mort). Le fomba  (salaire)  doit être  proportionnel à la  force  et à 

la réputation des  bœufs  amenés. 

 

A quoi les lutteurs  rétorquent : « Augmenter  un peu notre salaire …nous le 

faisons comme  sacrifice  funèbre… »  -« Nous  verrons  ce  qu’il  y aura  encore  à faire  

après le combat» - « C’est entendu », les  lutteurs  ôtent  leurs lamba. 

 

* DUBOIS.R.P 1978  Monographie du Betsileo .Paris -Institut d’Ethnologie p.658 



 

 

- 45 -

Tout  d’abord  deux   ou trois  entrent  dans  le  parc  et  s’occupent  de 

forcer  à  se retourner  les  bœufs,  qui se sont groupés  dans quelque coin ; il faut pouvoir 

le  saisir  normalement. Les  autres   descendent  ensuite   et  la  lutte  s’engage. Une  fois  

saisis,   les bœufs se débattent, bondissent, mugissent, se lancent, tirent la langue en 

écumant. Furieux, ils cherchent  à se débarrasser  de leurs  adversaires  qui les   

étreignent au  cou ou qui  grimpent  sur   leur  bosse  etc. Toute intervention est alors  

interdite  aux  spectateurs. Personne n’a le droit  de dire   pour encourager : « Allez, allez, 

vous  l’aurez … ! » .Si  quelqu’un  s’oubliait à parler   ainsi, le lutteur, de lui –même , 

s’arrêtait,  car  à  continuer   il  risquerait  un  malheur. De même, si, durant le combat,  un 

des  lutteurs  est  blessé, il est interdit  d’en  faire la  remarque : « Un tel  est blessé ». Si 

l’on  interroge  le  blessé lui –même : « Etes-vous blessé ? » il répondra : « Non ». Ou s’il  

dit : « Oui », il ajoute que la blessure est légère, ce n’est rien, il n’a été qu’effleuré. Si le 

blessé peut encore marcher, il s’en va à bonne distance du hameau, suivi de quelques 

compagnons et du devin qui mettra des remèdes sur sa blessure, personne d’autre que 

les compagnons ne peut jeter  le regard sur la plaie, à ce moment - là. 

 

Lorsque le bœuf refuser le combat, on emploie la manœuvre de l’ofana 

(appât): un lutteur se couche à terre pour attirer le bœuf, qui se précipite alors sur lui. 

Lorsque le bœuf est tellement mauvais, qu’il devient impossible de le saisir, on opère de 

deux manières : ou  bien, on se sert du  tsihilava (natte allongée), ou bien l’un des lutteurs 

va  braver  le bœuf le plus récalcitrant  se dressant devant  lui. Dans le  premier cas,  tous 

les  lutteurs  se mettent  en ligne   tenant une natte  qui  fait  barrière ; ils  encerclent ainsi 

les bêtes  et  les acculent  dans un  coin du parc, et  là  ils ont plus  de facilité pour les  

empoigner. Dans le deuxième cas, notre  provocateur excite  l’animal  en sifflant, et  c’est 

lorsque la bête a foncé sur lui, l’a  jeté  à terre,  s’apprête  à le fouler  et  à le percer  que  

des amis viennent à son secours. L’assistance  est transportée, enthousiasmée. On 

s’amuse  follement, on  acclame : est-il plus  grand  plaisir  que de voir des combattants   

jetés à terre, culbutés par des  bêtes  de renom ? 

 

Pour mieux  surexciter les ardeurs de l’ équipe  et  de l’assemblée, quelques 

jeunes  gens, payés par le tompom-paty , se mettent  dans la foule à  chanter des  airs  de 

circonstance . C’est  ce  qu’on  appelle  le  mirare-aombe, entonner  le chant  des bœufs. 

 

 



 

 

- 46 -

Quand les bœufs sont  tous  saisis  et maîtrisés, on les fait sortir et on peut  

faire entrer une nouvelle fournée, pour un  nouveau  combat. Cinq  ou six  rentrées se 

succèdent, cela se passe jusqu’au soir. Quelle  fierté chez les vainqueurs, sur qui on ne 

tarit pas d’éloges ! La  surexcitation est  extrême dans la foule où se mêlent jeunes  gens  

et jeunes  filles, hommes et  femmes qui s’interpellent, se coudoient. Éprouvé de la 

compassion pour  les blessés ou les vaincus, il n’en  est  guère  question. Les 

propriétaires des bœufs  sont enchantés des triomphes de leurs  bêtes. Les parents des 

jeunes  gens poussent  eux – mêmes  leurs enfants  à ces  dangereux amusements pour 

la  gloriole. Pourtant,  certains de  ces  lutteurs deviennent  de tristes sujets, parfois  des  

brigands. 

 

Les  excitations  du  tolon’omby  n’ont  que trop  prédisposé tout ce monde 

aux  excès  du  fiandravana ou  veillée  mortuaire. Le  sujet que  nous  abordons  est des 

plus compromettants  pour la réputation des Betsileo. Aussi  disons  que d’énormes 

progrès  ont été  accompli de   ce  côté depuis  cinquante ans. Ces  désolantes  coutumes  

ont déjà bien  diminué surtout dans  certaines régions ( cas  d’Amoron’i Mania ).Ajoutons  

qu’ à en  croire  les  anciens, le fiandravana aurait été  jadis  l’objet  d’une  certaine 

réserve, on  n’y  admettait  pas les enfants au – dessous  de 13 ou 14 ans. Le Betsileo 

aurait-il cherché  dans certains excès une compensation à la perte  de  son  indépendance 

et l’ordre moral  aurait-il  subi au milieu du XIXème siècle le  contre – coup de la  

déchéance  politique ? Plusieurs autres  allusions du même genre  qui nous  ont été  faites  

nous  porteraient  à le croire. Et c’est ce que nous allons essayer d’élaguer dans notre 

approche méthodologique.  

 

5-3 DIFFERENTES TECHNIQUES ET ORGANISATION 

5-3-1 Le savika an-tanimbary 

Le zébu est l’un des moyens utilisés pour la production agricole. En effet, il 

permet à la terre d’être plus molle avant le repiquage du riz. Le Savika qui se manifeste 

pendant le « hosy » est donc appelé SAVIKA AN-TANIMBARY. Ce SAVIKA consiste à 

attraper les zébus  qui s’enfuient lors du HOSY pour que les bœufs puissent travailler. Il 

est aussi une manière de faciliter le travail parce qu’il fait sauter et courir les bœufs. Pour 

que leurs sabots pénètrent  au fond de la rizière, dans le but d’avoir un terrain plus fertile. 



 

 

- 47 -

« Vita ny hosy, kilalao no sisa », après le « hosy » la vraie fête commence et 

les gens se préparent au Savika. Parce que le hosy est une fête familiale, toutes les 

familles ou représentants sont présents. Ils ont tous amené leurs bœufs pour une sorte de 

compétition, la lutte avec les bœufs. « Adin’ombalahin’ny mpianakavy ka izay mandresy 

tsy hobiana, izay resy tsy ankoraina ». La plus importante remarque qu’il faut mentionner 

est que pendant ce « savika an-tanimbary », il n’y a pas de place pour la mauvaise foi ou 

autre  rivalité.Il n’y a que l’amitié, la fraternité qui règne pendant toute la compétition. Tout 

est amical, un jeu pour pouvoir se détendre après le dur  travail des champs. 

 

Le Raiamandreny (l’ancien) tient un grand rôle dans le déroulement du 

HOSY. Il dirige tout, la direction des bœufs  pendant le « hosy », le nombre de bœufs et 

des hommes dans la rizière jusqu’à ce que  celle-ci soit prête pour le repiquage. 

Cependant, les jeunes qui s’initient au  Savika  profitent de l’occasion, car le bœuf n’est 

pas au sommet de sa forme, il ne donne pas beaucoup de coups violents, à cause de ses 

pattes collées dans la glaise. Tout le monde essaie d’éviter les risques d’accidents 

pendant le « savika  an-tanimbary ». Il n’y a que l’amitié, la fraternité qui règne pendant 

toute la compétition. Tout est amical, un jeu pour pouvoir se détendre après le dur  travail 

des champs. Le Raiamandreny (l’ancien) tient un grand rôle dans le déroulement du 

HOSY. Il dirige tout, la direction des bœufs  pendant le « hosy », le nombre de bœufs et 

des hommes dans la rizière jusqu’à ce que  celle-ci soit prête pour le repiquage. 

Cependant, les jeunes qui s’initient au  Savika  profitent de l’occasion, car le bœuf n’est 

pas au sommet de sa forme, il ne donne pas beaucoup de coups violents, à cause de ses 

pattes collées dans la glaise. Tout le monde essaie d’éviter les risques d’accidents 

pendant le « savika  an-tanimbary ». 

 

5-3-2 Le savika lors d’une exhumation ou autre fete 

Par ailleurs, pour les Betsileo d’Amoron’i Mania, l’exhumation ou 

« famadihana » est un reflet de la civilisation Merina et qui est devenu une cérémonie très 

célèbre. Pour donner de l’envergure au « famadihana »  il faudrait préparer une séance de 

 Savika  avant le « lanonana » (la fête), ou encore un spectacle de « hiragasy » (chanson 

malgache), ou les deux à la fois. Beaucoup de gens participent à l’exécution de toutes les 

tâches. Primo, le propriétaire de zébu essaie de qualifier leur meilleur bœuf (le plus fort, le 

plus réputé et le plus beau) et prépare son meilleur ODY (gris-gris) pour que le bœuf reste 

vainqueur.  



 

 

- 48 -

Secundo, les organisateurs essaient de placer des « ODY » dans l’arène afin 

que le mauvais sort ne perturbe pas son organisation. Et les lutteurs préparent bien leur 

ODITANDROKA (amulette contre les cornes) après la consultation de leur sorcier ou le 

devin (« ny TALE » ou NY MPAGNANDRO). Le SAVIKA commence enfin. Tous les 

participants (bœuf, lutteurs, propriétaires de zébu et organisateur de la cérémonie) font de 

leur mieux pour réussir dans leur objectif à l’exemple des lutteurs qui s’acharnent pour 

vaincre leur adversaire, le blesser, le faire tomber, ou même le tuer. Là, les bœufs sont 

très féroces, comme ils sont drogués et prêts à massacrer les lutteurs. Et cela  peut 

apporter une mauvaise réputation à  l’organisateur de la cérémonie. Pour la prudence, les 

lutteurs prennent les amulettes contre les mauvais sorts jetés par quelqu’un. Ils enduisent 

l’amulette d’œuf, et ils s’en mettent sur tous les points vitaux que le devin a désigné 

auparavant.  Ici, le SAVIKA est devenu une rencontre de deux forces mortelles : les bœufs 

qui veulent tuer et les lutteurs qui veulent les mater. Même les spectateurs arrivent à 

prononcer des expressions très bizarres : « Lofosako lamba raika ialahy Ra… reha 

matin’io eo ». Cette expression veut dire : je te recouvrerai d’un d’un linceul de soie si ce 

bœuf arrive à te transpercer et à te tuer. Une phrase pleine de désir de tuer de la part des 

spectateurs, empreinte de cruauté et de violence. Ils préfèrent la victoire des bœufs à qui 

ils donnèrent leur amulette, plutôt que la mort de leurs prochains. Donc nous pouvons 

conclure notre observation et interprétation  du Savika lors du « famadihana » par 

l’existence d’un rapport de force mortel. 

5-3-3 Le savika lors d’une circoncision 

Pour le Savika pendant la circoncision, nous n’avons pas beaucoup de 

choses à mentionner parce qu’il ressemble beaucoup au Savika  du « Famadihana ». Il ne 

comporte pas de grande violence par rapport à celui du « famadihana ». Il était établi pour 

célébrer l’événement. C’est une manière de représenter le garçon concerné par son 

 omby  (bœuf). 

Bref, le SAVIKA AN-TANIMBARY et le « SAVIKA » lors de la circoncision, 

ont une grande ressemblance du point de vue de leur conséquence : pas de violence, leur 

but est de conserver l’unité familiale. Par contre le Savika du « famadihana » est très 

violent et dont le but est la destruction que ce soit des lutteurs ou des bœufs. Voilà les 

faits, nous ne faisons que les observer afin de pouvoir raconter et de pouvoir trouver 

quelque chose qui pourrait faire revivre le Savika. 

 



 

 

- 49 -

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figure 5 : Le Savika, la tauromachie malgache 



 

 

- 50 -

  

DDEEUUXXIIEEMMEE  PPAARRTTIIEE  

AAPPPPRROOCCHHEE  

MMEETTHHOODDOOLLOOGGIIQQUUEE



 

 

- 51 -

  

CHAPITRE PREMIER 

APPROCHE ET DIFFICULTES 

 
 

 

 

 

 

1-1 QUESTIONNAIRE 

Notre enquête naïve, dont le but est la prise  de contact avec le problème,  et 

aussi pour avoir une vue d’ensemble, nous a permis de poser onze questions que nous 

avons jugé pertinentes et considérées comme guides principals. Elle s’était déroulée dans 

les communes d’Ambositra dont Ambositra I, Imady et  Andina. 

Nous avons utilisé  des questions ouvertes pour donner la liberté au sujet, 

d’exprimer  ses opinions personnelles, avec une aide sur la direction de leur réponse pour 

obtenir de plus amples informations concernant cette pratique. Nous avons  donc 

systématisé les questions suivantes : 

1- Qui sont les pratiquants du SAVIKA ? 

2- Pour quelles raisons le pratique-t-on ? 

3- Dans quelles circonstances le pratique-t-on ? 

4- Comment organise-t-on le SAVIKA ? 

5- Comment se déroule le SAVIKA ? 

6- Quand et où se font les entraînements ? 

7- Qui enseigne les techniques, comment font les lu tteurs pour les apprendre ? 

8- Quel est le rôle des aînés et le divin dans la p réparation  et durant ? 

9- Comment l’équipe se prépare-t-elle ? 

10- Comment prépare-t-on les bœufs ? 

11- Quelles sont les répercussions et portées sociales des résultats ?  



 

 

- 52 -

 

 

 

 

 

 

Figure 6 : Saisir le taureau  



 

 

- 53 -

1-2 RESULTATS 

Q1 : Qui sont les pratiquants du « Savika » dans cette  région ? 

La plupart des jeunes garçons de la masse paysanne sont des pratiquants, 

les lutteurs professionnels ne sont pas nombreux. Chaque village possède ses lutteurs 

parmi les jeunes qui se  répartissent en une sorte de  division. En général, les pratiquants 

sont les « tovolahy » ou « kilongalahy » les jeunes de 12 à 40 ans. 

Q2 : Pour quelle raison le pratique-t-on ? 

Ne pas pratiquer le « Savika », c’est honteux car les  autres luttent contre 

nos bœufs mais pourquoi pas l’inverse ? Nous ne  voulons pas qu’on  se moque de notre 

parenté « Anarandray ».  Il faut que nous luttons pour que notre « Anarandray » ait son 

empreinte dans le Savika : « Ny Anarandray tsa ahohoka ». Le « savika » est non  

seulement un jeu ancestral mais également un jeu populaire traditionnel que l’on pratique 

même aujourd’hui. C’est aussi un jeu occasionnel servant à se distinguer  en démontrant 

aux spectateurs et en soi même le courage, le goût du risque, l’adresse et le style 

personnel de chacun. Etre lutteur est un grand honneur envers les autres et un atout pour 

un jeune homme  qui veut se marier. Le Savika  est  aussi  une occasion pour défendre le 

prestige du groupe, du clan, de l’équipe d’appartenance, du village selon le statut politique 

ou la division administrative. 

Q3 : Dans quelles circonstances pratique-t-on le SAVIKA ? 

On distingue deux sortes de Savika : le simple SAVIKA en dehors du parc et 

le Savika  « solennel » que l’on pratique dans le parc, 

- le simple SAVIKA  se pratique parfois au marché de  bovin pour tester le 

caractère  et la force du zébu  acheté tout en payant le lutteur. Lors du piétinage 

des rizières, le Savika  est  aussi pratiqué à la fin, juste avant le repiquage, pour 

demander le remerciement  au possesseur des travaux. 

- La circoncision ou « FAMPITANA ZAZALAHY »  est une occasion  d’organiser 

le  Savika solennel pour l’exécution d’un rite  de remerciement et pour souhaiter 

à un enfant  de devenir  vigoureux. La pratique du  Savika  donne  également un 

ton particulier à la cérémonie  dédiée  aux ancêtres au cours de l’exhumation. 

Actuellement, on organise  aussi le SAVIKA, lors des  fêtes populaires comme 

les fêtes à l’école, au FOKONTANY et même à l’Eglise, ou encore dans 

certaines circonstances comme la fête nationale du 26 Juin, les lundi de Pâque 

ou de Pentecôte. 



 

 

- 54 -

Q4 : Comment organise-t-on le Savika ? 

L’organisation des rencontres revient de droit aux : RAIAMANDRENY dans 

une communauté villageoise traditionnelle comme l’ANARANDRAY. Ils sont assistés par 

les anciens et chefs lutteurs qui furent des grands lutteurs à leur époque. Pour leurs 

expériences sportives et surtout leur prestige, ils constituent une aide appréciable pour les 

RAIAMANDRENY dans les préparatifs et les formalités à remplir avant la pratique.  De 

même durant toute la pratique leur contribution pour le bon déroulement de la lutte  est 

une des plus importantes. Ce cas se présente lors des fêtes  coutumières traditionnelles, 

par contre pour les fêtes populaires, ce sont  les organisateurs et les autorités qui  

assurent la bonne marche de la pratique. L’organisation  consiste au choix du moment, 

l’endroit pour le déroulement de la lutte, la fabrication ou répartition du parc, l’invitation des 

équipes de lutteurs et des bœufs destinés à la lutte. 

Q5 : Comment se déroule le SAVIKA ? 

Lors d’une fête, on indique l’endroit, l’heure convenue et chaque village se 

présente avec ses bœufs. L’équipe ou les équipes de lutteurs ont été déjà initiées par ses 

OMBIASY et chef lutteur dès la veille de ce jour. Le lieu de rentrée des lutteurs dans le 

parc était déjà déterminé par ce même initiateur et avec les directives à suivre sur la 

place  le « ANDRO »  et le « VINTANA » car ceux-ci ont une grande importance et leur 

non  respect surtout celui  du «Andro » pourrait provoquer un accident. Les bœufs ont  

aussi leur « Andro » selon la couleur de leur robe. 

Les  rentrées des bœufs se font par  fournée de deux à quatre animaux. La 

première et la dernière rentrée sont constituées par des bœufs  spéciaux selon la situation 

politique des possesseurs  aux fêtes coutumières traditionnelles. Tandis que la dernière 

lutte  se fait en  « vary amandronono » (les équipes luttent ensemble) il s’agit d’équipes 

différentes. Le nombre de rentrée  dépend du nombre de  bœufs, et du moment réservé à  

la lutte. La première allocution est prononcée par le TOMPON’ANARANDRAY exposant 

l’objet de la manifestation et le remerciement   aux entités  responsables surtout les 

lutteurs et tous les possesseurs des bœufs. La deuxième étape sera effectuée par les 

possesseurs  des bœufs de la première rentrée donnant la bénédiction  aux lutteurs avec 

le TAPITSOKA (salaire) s’il y en a, car les salaires proprement dits ont été déjà à la 

charge de l’organisateur. Si le TAPITSOKA n’est pas  satisfaisant  pour le cas d’un bœuf 

de renom, les lutteurs peuvent demander une augmentation  en disant : « LALIGNA NY 

RANO KA AMPIO NY APINA é  (l’eau est profonde, solidifiez le barrage) ou AHITSANO 

NY RAVINA FA MAKIANA NY ASA (laissez  tomber les feuillages parce que la terre est si 



 

 

- 55 -

difficile à labourer). La  troisième étape du  discours est réservée au 

TOMPON’ANARANDRAY (l’organisateur) pour le remerciement du possesseur de bœufs 

de la première  rentrée (appelée  « FAFAKIANJA »).Avant chaque rentrée, il y a toujours 

deux petits discours du propriétaire de bœuf de la fournée correspondante et le 

remerciement du TOMPON’ANARANDRAY. Quelquefois les lutteurs chantent le 

« RANGO ». Mirango avant et après la fournée  excite les lutteurs. Les spectateurs 

chantent aussi le « RANGO » à son tour pour blesser les lutteurs qui n’arrivent pas à 

empoigner le bœuf le plus renommé et pour animer la pratique : AZA MISAVIKA REHA 

MATAHOTRA E ! … etc., etc. (si vous avez peur arrêter de lutter). 

Tout  d’abord, deux ou trois lutteurs entrent  dans le parc  avec leur bâton  

pour la lutte  et les autres  restent sur le bord  du parc secourir éventuellement ces 

derniers s’ils sont renversés par une bête  féroce. Ensuite ils vont forcer les bœufs à se 

tourner pour avoir la bonne position pour les saisir. Une fois qu’un bœuf est saisi, les 

lutteurs de secours gardent à distance les autres bœufs pour ne pas attaquer  son 

coéquipier  en pleine action. Si les bœufs sont tous  saisis et maîtrisés (LANY), on les 

laissera sortir  du parc  et les lutteurs  rentreront  aussi dans leurs  « chambres » en 

attendant l’entrée suivante. Durant la pratique, le chef lutteur donne des conseils pratiques 

aux lutteurs et surveille la violation involontaire ou exprès du tabou. Les spectateurs ne 

peuvent pas suspendre leur pied au  bord  du parc. On ne peut pas jeter les déchets de 

quelque chose qu’on a mangé  sur le parquet. Personne n’a le droit de passer dans le 

parc sans l’avis  des responsables. Il est interdit pour la fille, surtout pendant leur 

menstruation de traverser le chemin de la descente des lutteurs dans le parc. Le 

LOHAVALA est une zone interdite pour les filles qui pourraient toucher expressément leur 

organe  génital, cela pourrait provoquer un accident pour les lutteurs. Les filles ne peuvent 

pas non plus faire entrer les bœufs dans le parc ou même  traverser le portail  de ce parc. 

Le tabou varie d’un TANY AMAMONINA à un autre même s’il y a toujours 

des ressemblances et des  différences dans la région d’Amoron’i Mania. Si la pratique  se 

fait par équipe (ZANAKANABAVY, HAVANA AMAN-TSAKAIZA) le porte parole de 

l’organisateur annonce après le remerciement du possesseur du bœuf  de chaque fournée 

l’équipe correspondante à cette dernière et chacun attendant son tour. Mais la dernière  

fournée sera toujours du « VARY AMINDRONONO » où les équipes lutteront ensemble. 

On peut aussi lutter ensemble même avec des groupes de lutteurs différents si un accord 

a été établi entre les parties au préalable. 

A la fin de la pratique, il y a aussi le « SAVONY » (le savon) ou somme 

d’argent pour le remerciement  des lutteurs. 



 

 

- 56 -

Q6 : Quand  et où   se font les entraînements ? 

L’entraînement formel, organisé et planifié  n’existe pas à proprement  parler. 

Les jeunes gens s’entraînent ensemble dans le jeu KIOMBIOMBY qui est une sorte de 

simulation du « SAVIKA » où les bœufs sont des jeunes gens eux-mêmes  avec beaucoup 

de variantes : d’abord une personne se tient débout en tendant les deux bras vers l’avant 

au niveau de la ceinture et en formant par les deux pouces  les formes des cornes du 

bœuf, il joue alors le rôle du bœuf. Une autre personne lui enlace le cou assimilé à la 

bosse de l’animal. Et la personne jouant le rôle du bœuf   balance ses bras en sautant à la 

manière du zébu. Cette technique  est  aussi utilisée avec des veaux dans le pâturage lors 

du gardiennage de bœuf à l’âge de 08 à 12 ans quelquefois. Ensuite  à l’âge de 12 ans ou 

16 ans on s’entraîne avec les taurillons puis bouvillons et même  des  bœufs au moment 

du piétinage des  rizières car la force de l’animal est réduite par la fatigue des travaux, et 

la boue aussi freine l’impulsion des boeufs aux sauts. 

 

En bref, les entraînements se font progressivement avec l’âge du futur 

lutteur et celui de l’animal selon  le tableau ci-dessous : 

Tableau n°1 : Nom et caractéristique du zébu suivant son âge* 

AGES DENOMINATIONS 
BETSILEO 

CARACTERE et/ou 
NECESSITE 

DENOMINATION 
FRANCAIS 

d’1 an TERA-BAO 
TSIAFABANJEGNA 

Pas de cornes et qui tètent 
encore 

VEAUX 

1 à 2 SARA KELY 
TSIVAVARAMBO et 
ANDRAGNAREVARE 

Les cornes pointent VEAUX 

2 à 3 MAOTA KELY ou 
MAOTA ou 
ANDRAGNARE 

Cornes de 8 cm et qui ne 
têtent plus 

TAURILLONS 

3 à 4 VANTONY 
TOMBOAY ou TIMBOAY 

Les cornes se tordent TAURILLONS 

4 à 5 SAKAM-BOSITRA 
MAMITO 

Les cornes s’écaillent  une 
2ème fois (habituer au 
SAVIKA) 

BOUVILLON 

5 à 6 JAOLAHY 
MAMITO et SAKANY 

« Non castrés » TAUREAUX 

6 à 8 VOSITRA 
VOSITSE AN-DRONONO 
VOSITSE  ANDOHAVALA 
FIRABIKO 

« castrés » BOEUFS 

+ de 8 
ans 

ANTITRA  VIEUX 

 

* RAINIHIFINA J.  1975 Tantara Betsileo  Ambozontany Fianarantsoa  p.21 



 

 

- 57 -

Q7 : Qui enseigne les techniques et comment font les lutteurs  pour les apprendre ? 

L’ancien lutteur et le chef d’équipe enseignent les techniques  en 

commençant par la façon d’entrée (FIDIRANA) et celle de la sortie (FIALANA). L’entrée se 

fait juste au moment où l’œil  du bœuf qui est du côté du lutteur fut fermé  par une légère 

frappe ou tentative avec la main ou à l’aide d’un bâton. L’entrée dépend aussi du 

caractère du zébu : elle se fait par  devant pour un zébu spécialiste aux coups de pieds  et 

par derrière pour ce qui a la tête agile. 

 
Presque tous les zébus d’AMORON’I MANIA vers le Sud (appelé TATSIMO 

et sans marque), sont rapides à ses pieds. Donc l’entrée par devant est à conseiller  

tandis que celui de Tananarive vers le Nord (appelé TAVARATRA, la plupart  avec 

marque) ont leur tête  agile, l’entrée est donc de préférence par derrière.La sortie se fait 

avant l’épuisement total, juste au moment  où l’animal est en l’air  au cours  d’un saut pour 

éviter le zébu MANARA-MODY (ou qui suit le lutteur après la lutte). Après la maîtrise de 

l’entrée et de la sortie, on exécute la technique selon le caractère  de l’animal. Donc il  faut 

avoir des cours théoriques  verbaux pour ces techniques employées selon le caractère du 

zébu  à lutter. Ce dernier est connu par sa morphologie, son apparence et ses habitudes 

au cours des luttes précédentes.En général : le zébu « LAHILOHA » (avec des cornes 

courtes mais de grand cou) est favorable aux BARATEHINA et FEHITRAFO par son 

caractère glissant  mais lent et peu de force aux sauts. Le zébu « BARIA » avec une petite 

bosse, composé de plusieurs races, d’origine Bongolava (Tsiroanomandidy) est favorable 

aux techniques KENDABE et TONGASIRANA. Le bœuf « BEDARA » (avec des cornes 

longues et une bosse énorme) est résistant mais a peu de force, toutes les techniques 

sont ici abordables. 

 
La connaissance de la technique à employer selon la caractéristique de 

l’animal n’est pas suffisante pour un lutteur mais il doit aussi réfléchir et agir en même 

temps  aux actions du  zébu  au cours de la lutte : à un bœuf qui utilise ses pattes pour se 

débarrasser de la prise, il ne faut pas suspendre les pieds, à un  bœuf MANOLONA (qui 

saute vers le côté du lutteur et utilise sa tête  et sa gueule) et baisse sa tête, il faut cacher 

la tête à son cou et accrocher les pieds au TANAKELINY. Si son caractère est 

« manolona » mais avec tête haute, il faut donc cacher la tête avec la bosse et grouper le 

corps, à un bœuf MANARY (qui saute vers le côté opposé du lutteur) le « fehitrafo », 

TONGASIRANA et BARA TEHANA sont les techniques abordables. 

 



 

 

- 58 -

Le bœuf dangereux est donc  celui qui change ses mouvements à chaque 

saut en employant toute sorte de moyen (la tête, manolona, manary, utilise ses pattes). Et 

le meilleur lutteur en revanche est celui qui peut gérer intelligemment tous les 

mouvements du zébu   dangereux. 

 

Q8 : Rôle des Aînés (Raiamandreny) et le devin pendan t la préparation et durant la 

pratique ? 

Le Raiamandreny joue un rôle  très important avant, pendant et après la 

pratique du SAVIKA. Avant la pratique, ce  sont  eux qui  donnent l’autorisation de le faire, 

assurent les relations directes entre les possesseurs des bœufs  et les équipes  ou 

groupes de lutteurs et le responsable de la réunion préparatoire (avec l’ANARANDRAY) 

pour l’organisation proprement dite et les demandes qui la concernent. Pendant la 

pratique, ils assurent la réception des invités et prennent en charge le discours. Ils 

interviennent aussi en cas de dispute entre les spectateurs ou désaccord entre lutteurs ou  

équipes. Après la pratique, ils remercient tous ceux qui ont assisté à la cérémonie. 

Par ailleurs, le « OMBIASY », « MPISIKIDY », « MPAMPISAFO » est à la 

fois le transmetteur des forces surnaturelles par les ingrédients de TAMBAVY et ODY 

TANDROKA, l’astrologue et guérisseur des lutteurs*. Certaines équipes ont comme 

OMBIASY le chef d’équipe même. La composition des ingrédients  varie selon le TANY 

AMAMONINA et l’OMBIASY. A Ambositra, le TAMBAVY des lutteurs est composé du 

premier bouillonnement de riz, de SOMORON-DAHY (sorte de plante qui pousse sur la 

pierre) de SOMORON’AHITRA (cytlosintice) de gingembre et un piment. Tout cela est 

sanctifié par l’ ombiasy  avant leur utilisation. L’ODY TANDROKA est composé de 

MASOBE TSY MAHITA (œil  gauche d’un veau mort né) BOLILA (bourgeon d’herbe  en 

dessous d’une pierre), MAHATANA (bracelet de chiendent, d’un insecte  appelé 

RAMANANA  ou SOAVALY VY). A Ivato, le TAMBAVY des lutteurs est composé de ODY 

TSY FADY, de « hazomanga », du SOMORONA, un verre de rhum et cinq litres d’eau 

froide. On peut asperger aussi le bâton  avec cette solution. L’ODY TANDROKA est la 

composition  d’une plante BOLILA avec FANAMORA. A Fehizay (Imady), le TAMBAVY et 

l’ODY TANDROKA sont pareils. Ils sont composés de feuilles de HAZOTANA, de 

TSIPAHO, de l’eau, de rhum artisanal et d’un morceau de ANDRIAMAGNAMORA. Le 

MPISIKIDY a collecté ces compositions de beau matin quand personne n’est pas encore 

réveillée. 

* PAYET J. V. 1988. Récits et Traditions de La Réunion L’ HARMATTAN. Paris. 



 

 

- 59 -

La guérison d’un lutteur qui souffre à cause du SAVIKA est un don naturel, 

mais un individu formé peut aussi guérir la victime à l’aide de sa salive, avec du 

FANAMOKA, du AHIBALALA et du TSIMANANDRA, en appliquant entièrement ces 

ingrédients - préalablement mastiqués - sur la plaie. C’est pourquoi, on ne peut pas 

saturer la plaie  pour la fermer. S’il s’agit d’une entorse ou d’une  fracture, la guérison se 

fait par un massage à l’aide de la salive. L’Ombiasy  en tant qu’astrologue, détermine le 

lieu de la rentrée dans l’arène. Il utilise son DIARY (AGENDA). Il donne  des conseils au 

compartiment « ANDRO TSARA »  et « ANDRO RATSY » de ce parc. En effet la partie 

« ANDRO TSARA » ou parc favorable au « OFANA » est l’engagement à la lutte. 

L’OMBIASY donne aussi des directives aux lutteurs sur l’orientation du bœuf à lutter 

(ZEBU faisant face au ANDRO mais ne lui tournant pas le dos). 

Voici quelques noms de bœufs suivant leurs caractères : 

AMPELA MAMOLY  : l’une des cornes se dresse en haut et l’autre descend 

BIKO ou BIKOA  : cornes taillées dès le bas âge auxquelles on fait suivre une 

direction voulue 

BILA   : l’une des cornes est courbée, l’autre droite 

BORY   : sans corne  ou presque sans corne 

BAKA   : les deux cornes sont largement ouvertes 

FANIPAK’ALOHA  : rêveur distrait, ruant à l’ombre, donnant des ruades à une 

ombre 

FANIPAKA   : qui a l’habitude de se ruer 

MAHERY   : vigoureux 

MAMOTANA   : qui  sait faire face aux lutteurs 

MAGNAPIKA   : qui donne des coups de corne  en bas et en haut 

MALAKY LOHA   : qui a la tête légère et agile 

MANAO TSIPA-MIORIKA  : qui lance des coups de pieds en avant 

MANAO TROA-DOMAY  : qui s’élance en courant 

MONGA   : une des deux cornes est presque avortée 

MITROATRA   : agile et élancé 

KINDAVA   : cornes droites 

KIRIOKA   : cornes droites à angle aigu sur petite tête 

KIRONGO  : cornes  bien arrondies dont les pointes se rapprochent 

d’avant en arrière 

KITSOLO   : cornes droites  pointues 

SOLANGA   : cornes recourbées en arrière 



 

 

- 60 -

SALANDY  : cornes molles comme de la peau et caduques, pendantes  

vers la bouche 

SALAMALOHA  : cornes droites et écartées 

SOKOLOHA   : cornes de chèvres 

RONDRIKA   : cornes qui retombent à droite et à gauche 

RONDRONA   : extrémités recourbées 

TANDROBALALA  : cornes droites et un peu    inclinées en avant. 

Suivant la couleur de la robe : il y a 117 noms donnés au bœuf  chez les 

Betsileo. Les possesseurs des zébus de SAVIKA choisissent aussi leur zébu en fonction  

de l’astrologie, car le jour du mois joue  sur le destin des zébus comme le tableau 

suivant nous montre: 

Tableau n°2  : Destin des bœufs selon les jours du mois*  

1 Mercredi : ALAHAMADY 
2 Jeudi : AVANDRONY 
3 Vendredi : SORIA BE HENA 

OMBILAHY (taureau) 
OMBIKELY (jeune taureau) 
SORAMENA (rayé de rouge) 

4 Samedi : LOHA ADAORO 
5 Dimanche : FIARAVANY 

VOSITRA (bœuf coupé) 
HAVIA ou DIMBANA (corne recourbée) 

6 Lundi : RAVINY 
7 Mardi : IVAHANY 

SORATRA (marqueté) 
TAMBORO (narrate) 

8 Mercedi : ASOROTANY 
9 Jeudi : ANKONKONY 
10 Vendredi : ANKIFINA 

MAVO ( gris brunt) 
VOASEVA (brunâtre) 
MAVOSOFINA (aux oreilles brunes) 

11 Samedi : ALAHASATY 
12 Dimanche : 
ANKAROVOANY 

FITSINDROKA MANDRONGATSA 
(agressives) 
LAVA (corps long) 

13 Lundi : ASOMBOLA 
14 Mardi : ALAOVA 

SADA (à point blanc) 
VOAMBA (brun presque noir : brunâtre) 

15 Mercredi : ALAKAFORO 
16 Jeudi : AMPAINGANA 
17 Vendredi : KIDIDY 

MENA (rouge violet) 
ZAVOMANDRY (blanc sombre) 
FEHIVAVA (mufle à point blanc) 

18 Samedi : ALAKARABO 
19 Dimanche : FANONIRENY 

MAITSO (pieds marquetés) 
SADAFANDRATSA (blanc rayé) 

20 Lundi : ALAKAOSY 
21 Mardi : TSIDINA 

VANDANA MANGA (tacheté) 
AMPINDOHA MASIAKA (point noir sur le 
front) 

22 Mercredi : 
ANDRANOMASONY 
23 Jeudi : AMBOTONY 
24 Vendredi : SANDRASODY 

MANDIAVARY (pied marqués) 
FOTSITRATRA (poitrail blanc) 
FOTSY TANAN’ILA (un pied de devant blanc) 

25 Samedi  : ADALO 
26 Dimanche : FANINANY 

MAITSO (noir sans point blanc) 
VORY MAITSO (noir sans cornes) 

27 Lundi : LOHA 
28 Mardi : ALOHOTSY 
                FARA 
                ALOHOTSY 

FOTSY (blanc) 
VORY FOTSY (blanc sans cornes) 



 

 

- 61 -

Ainsi le propriétaire de bœufs apporte de préférence les bœufs 

correspondant au bon destin du jour de la pratique, s’il veut gagner à cette pratique. Il 

purifie ses zébus destinés   au SAVIKA  par des ODY MAHAVALIA pour qu’on ne puisse 

pas guérir la plaie causée par l’attaque de ses animaux, c’est même mortel ainsi que des 

ODY MAMPALAMA (glissant) venant de l’anguille et des ODY mampasiaka (qui rend 

féroce). 

Q9 : Comment l’équipe se prépare-t-elle ? 

 

Quelques jours avant la pratique, un groupe de lutteurs composé du 

représentant de chaque division (LOHARANO, VODIKANO, AMPOVOANY, AMBADIKA 

ATSIMO) demandent la bénédiction devant la stèle (VATOLAHY)  dit 

ANAKANDRIAMAHALAZA (qui connaît  le futur par le lien de son rêve) à l’aide d’un litre 

de rhum artisanal. Et la veille de la pratique, tous les lutteurs se  rassemblent dans une 

chambre pour se purifier avec l’ « ODY » et s’abstiennent de rapport sexuel. A ce moment, 

les repas se prennent ensemble dans une cuvette.  Il est interdit de manger la tête et les 

pieds de ces animaux destinés aux mets composant ces repas. 

Q10 : Comment prépare-t-on le zébu ? 

 

Le choix du bœuf à  acheter au marché est déjà une sorte de préparation à 

la lutte, c’est pourquoi on le teste en fonction du caractère externe de sa robe. 

Voici quelques noms de zébus suivant leur caractère : MAHERY – 

MITROATRA – MAMOTANA - MANAPIKA (MAGNAPIKA) - BILO - ou BIKOA - MANARA 

MODY 

Q11 : Répercussion et portée sociale des résultats   

 

En cas de défaite, lorsqu’un lutteur n’arrive pas à empoigner un zébu mais même s’il a 

empoigné et que le lutteur tombe sur le sol , lui et son équipe sont toujours déshonorés et 

l’entité d’appartenance subit l’humiliation. 

En cas de victoire, une joie et une satisfaction générale la suivent. C’est un grand prestige 

pour le chef lutteur et un hommage pour toute la communauté villageoise d’appartenance. 

Les jeunes filles sont attirées par le lutteur célèbre par reconnaissance et par  admiration. 

Il peut aussi obtenir beaucoup d’argents venant des « TAPITSOKA ». 

 



 

 

- 62 -

   

 

Figure 7 : Les differentes tecnique 



 

 

- 63 -

 

 

Figure 7 : Les différentes techniques



 

 

- 64 -

 

  

CHAPITRE II 

METHODOLOGIE 

 
 

 

 

 

 

Etymologiquement, la méthode signifie le chemin vers un objectif et les 

techniques sont les matériaux de ce chemin. Notre recherche vit l’accroissement de 

connaissance sans avoir une application pratique spécifique. Elle consiste à se poser de 

questions telle que : QUI, QUAND, COMMENT, POURQUOI… Parce que son but est de 

comprendre l’explication du phénomène reliant entre eux des théories ; mais elle peut 

aussi participer aux chances de découverte d’un phénomène nouveau. 

 

L’union de quatre « Fivondronampokontany » constitue la région d’Amoron’i 

Mania, ce sont : 

- (la commune urbaine d’Ambositra) la préfecture d’Ambositra au Nord qui est 

située entre deux autres préfectures 

- la préfecture de Fandriana à l’Est 

- celle d’Ambatofinandrahana à l’Ouest 

- et la préfecture de Manandriana au Sud 

Mais notre recherche  va se concentrer surtout au milieu de la région à : 

- Ambositra, commune urbaine d’Ambositra 

- la commune rurale d’Imady  à  Ambohibary 

- la commune rurale d’Andina à  Ambohimandroso 

 



 

 

- 65 -

Tous les critères nécessaires à la réalisation de notre recherche peuvent se 

trouver dans ces communes. D’après nos observations des faits, ils possèdent toutes les 

caractéristiques  de  la région qui avait pratiqué, qui pratique et qui pratiquera l’activité 

physique « SAVIKA » 

Tout d’abord, les gens jouent un grand role pour faire revivre la vie de la 

région d’Amoron’i Mania. Les habitants de la commune d’Andina, par exemple, sont les 

descendants du peuple du Royaume d’Ambositra qui s’étaient enfuis vers le côté Ouest de 

l’ancien royaume, lors de l’invasion de l’Imerina. 

On y trouve aussi, les lutteurs et organisateurs spécialistes en la matière. La 

renaissance du SAVIKA ou l’apparition du  Savika  moderne  revient dans le cœur et 

l’esprit des patriotes à partir de 1980 à Imady. 

IMADY venait du nom d’un homme brave appelé  RAMADY ou i MADY. Le 

MADY signifie  bœuf à demi sauvage qu’on lâche sans gardien en terrains libres. Malgré 

nos recherches bibliographiques, la région de l’Imady semblait n’avoir aucun passé 

historique. Elle n’était rattachée ni aux anciens royaumes Betsileo ni au royaume du 

Fisakana. Elle ne faisait partie ni des Zafimaniry ni des Tanàla d’Ambohimanga du Sud. 

Donc, il n’y a pas de traces de l’existence du Savika. Pourtant ce que certains vieillards 

ont bien voulu  nous raconter et affirmer, porte à croire que c’est dans son histoire, non 

encore écrite, que se trouve l’explication de la structure sociale de la population et de son 

organisation actuelle y compris le Savika  et l’explication de l’existence d’une célèbre 

grande ville appelée : IHARINATSAMBO. 

Les gens du royaume Manandriana, qui s’étaient mariés avec les femmes 

Vazimba de la région d’Imady, donnèrent naissance au premier clan de l’Imady. Le 

Zafindrarasoa, un clan très célèbre sur la pratique du Savika, est originaire d’Ambohibary, 

un des villages d’Imadiray*. 

 

L’organisation du Savika est très fréquente dans ces régions. L’enquête 

auprès de l’association Savika d’Ambositra pour préciser la situation actuelle de cette 

pratique d’une part, et d’autre part, l’analyse du contenu et l’interprétation des résultats de 

ces enquêtes nous aidera à retrouver les significations fonctionnelles et de tous les 

éléments de la pratique. C’est dans une arène réduite à peine d’une quinzaine de mètres 

de diamètre, sise dans le vaste stade tout neuf construit  dans l’enceinte de l’ex-

Somacodis, du fokontany d’Iajaky, commune urbaine d’Ambositra, qu’ils vont affronter les 

taureaux aux cornes acérées.  

* RAHARIJAONA S. Imady Ethnosociologie Assistant d’Ethnologie IRSM p.68 



 

 

- 66 -

Nous avons donc choisi ces communes parmi ceux de la région d’Amoron’i 

Mania car nous avons là, une grande possibilité de trouver ce qu’il faut sur le plan humain 

et socio-culturel. Pour cela, nous espérons que la réalisation d’une recherche approfondie 

de la pratique du Savika  pourrait être possible. 

 

2-1 ENTRETIEN 

Le but de l’entretien est la prise de contact avec les problèmes pour le 

délimiter, et aussi pour avoir une vue d’ensemble sur ces problèmes. 

 

Pour la vérification de notre étude, nous avons choisi l’entretien semi directif. 

Cet entretien se fait sous forme de questionnaire basé sur l’attitude et l’impression des 

habitants de la région d’Amoron’i Mania concernés par le « SAVIKA ». 

 

2-1-1 Echantillonnage  

De ce fait, notre entretien se déroule dans la région d’Amoron’i Mania et 

nous avons déjà annoncé précédemment  les raisons. A titre de rappel, ces communes 

sont plus originales au point de vue socio-culturel et géographique. Là dedans, nous 

trouvons: une population qui habite dans la ville  avec sa civilisation,et celle, plus 

nombreuse, qui préfère la campagne. 

Nous avons pu découvrir beaucoup de choses en ce qui concerne cette 

activité traditionnelle et la compréhension des problèmes socioculturels. 

Voici les personnes que nous avons enquêtées : 

- Vingt lutteurs dont dix de l’Imady (à Imerin’Imady et à Fehizay – Ambohibary), 

quatre d’Ivato, cinq d’Ambositra (d’Amongy, Antety et d’Antsikondrano) et un 

d’Andina (Ambohimandroso) 

- huit  aînés (raiamandreny) dont deux d’Imady (RAZAFIMAHEFA Alphonse à 

Ambohimahazo d’Imerin’Imady, 78 ans et son ami), 3 d’Andina (comme 

RAKOTONIRINA Charles dit DADATOA CHARLES et un ancien lutteur et 

historien), un d’Ambositra (un des propriétaires de zébu) et deux d’Ivato (ils sont 

aussi des propriétaires de zébu) 

- six Devins dont quatre Mpisikidy (d’Ivato, d’Imady : RANDRIANARIVELO, 

RANDRAMAHAFALY, ANADRAVEROVOLA et un autre qui n’a pas voulu que 



 

 

- 67 -

son nom soit prononcé)  et deux Mpahay  (celui qui maîtrise la fabrication des 

amulettes) 

- deux organisateurs de Savika très célèbres dans la région  d’Amoron’i Mania 

(Monsieur RAJAONA et sa femme) 

- cinq spectateurs dont deux d’Imady et trois d’Ambositra 

- cinq personnes qui connaissent mieux le Savika  mais qui ne sont ni 

organisateur, ni lutteur, ni possesseur de bœuf, ni spectateur (un à Andina, trois 

à Ambositra et un à Imady) 

- deux personnes des compagnies qui ont sponsorisé les cérémonies (un 

responsable du THB-STAR et un responsable de DZAMA-CLUB) 

- deux journalistes qui assistaient aux cérémonies (Mr. RABEKIJANA Félix de la 

Radio Nationale Malgache et Mr MAMY de la Radio et Télévision RAVINALA 

- Quatre pratiquants spécialistes en d’autres pratiques physiques et intellectuelles 

traditionnelles (1 sculpteur, deux qui font le « Asa apinga » et un spécialiste 

joueur du « Fanorona ») 

L’effectif des personnes que nous avons prises comme échantillon est de cinquante 

quatre. 

 

2-1-2  Réalisations de l’entretien 

A défaut de temps et de moyen de déplacement, notre étude s’est effectuée 

dans la commune urbaine d’Ambositra, la commune rurale d’Andina et d’Imady. 

 

Pendant cet entretien, nous avons utilisé : des stylos et des bloc-notes pour 

noter, des dictaphones, des appareils photos, une caméra. 

 

L’entretien nous permet de fournir des tas d’informations sur la pratique du 

Savika et de connaître les contenus et leurs significations actuelles. Pendant l’entretien, 

nous avons posé des questions en Malagasy pour éviter toute incompréhension car les 

communes sont formées de gens qui ont un niveau de « connaissance intellectuelle très 

malgache ». Il se peut qu’il existe des gens non instruits dans les établissements colaires,  

mais bien élevés par la société, des anciens qui peuvent avoir tant d’arguments et de 

raisons et qui peuvent nous aider. Donc il paraît être juste et loyal de ne pas traduire les 

questions mais il fallait les laisser telles qu’elles sont. 

 



 

 

- 68 -

2-1-3  Questionnaires 

Les questionnaires posés pendant l’entretien étaient : 

1- Heverinao sy tsapanao ho inona ny SAVIKA? 

(L’opinion et la considération actuelle des gens concernant le savika ?)  

2- Mitondra inona ho anao ny SAVIKA? 

(Que vous apportez le SAVIKA ?) 

3- Amin’izao fotoana izao, iza ireo tena tompon’andraikitra mpikarakara ny 

“savika” ? 

(Qui organise actuellement le « savika » ?) 

4- Inona no ataonao ao aorian’ny lahasa sy fanao andavanandro? 

(Que faites-vous après votre travail ?) 

5- Inona no fiovana nisy teo amin’ny SAVIKA? 

(Est-ce que la pratique du savika  a subi un changement ?) 

6- Inona no heverinao hamampandroso ny savika? 

(Qu’est ce qui pourrait faire évoluer le savika ?) 

7- Mbola ilaina ve ny fombafomba rehetra amin’ny savika ? 

(Est-ce que le “fombafomba” (protocole) est encore important ? si oui, 

lequel ?) 

8- Inona no mahatonga ny tompon’omby hitondra ny ombiny hosavihina ? 

(Pourquoi acceptez-vous d’amener vos zébus pour une organisation de 

Savika ?) 

9- Inona no manosika ny TOVOLAHY hitolona ny omby? 

(Qu’est ce qui pousse les jeunes (les lutteurs) à pratiquer le Savika ?) 

10- Ho anao, midika inona ny fisavihana omby? 

(Que signifie la lutte contre les zébus ?) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

- 69 -

2-2 RÉSULTATS 

Pour l’exploitation des résultats, nous avons transformé les réponses sous 

formes  de résultats d’un test sociologique. Et à partir de ces données, nous avons pu 

élaborer des séries statistiques afin d’avoir une bonne interprétation des résultats. 

 

Question 1  : l’opinion et la considération actuelle des gens concernant le Savika ? 

Xi : réponses élaborées sous forme de phrase 

Ni : effectifs des réponses obtenues 

Fi : représentation des réponses en pourcentage 

Tableau n°3 : Tableau statistique : la considération et opinion  des gens concernant 

le savika 

 
Xi 

 
Ni 

 
Fi % 

Il est très actif 9 16,66 % 
Moins cher par rapport aux autres 
spectacles 

4 7,42 % 

Des activités physiques traditionnelles 8 14,81 % 
Il est violent 1 1,81 % 
Pas intéressant 1 1,81 % 
Pratique traditionnelle, jeux traditionnels 31 57,42 % 
TOTAL 54 100 % 

 

Sur la question n°1, 57 % des gens ont répondu que le Savika  est une 

pratique traditionnelle. 16,66 % sont attirés parce qu’il est actif. L’écart entre le maximum 

et le minimum est trop grand, et est égal à 55,61 %. La considération du Savika  est ici à 

souligner. 

Sur les 54 personnes interrogées, concernant leur opinion et leur 

considération du Savika, 57,42 % ont confirmé que le Savika est une  des plus grandes 

pratiques traditionnelles. Contrairement à cela, seulement 1,81 % des personnes pensent 

que le Savika  est violent. Cela signifie que cette population  a le goût du risque et ne 

craint pas la violence. Parallèlement à cela, le même pourcentage de personne trouve que 

le Savika  n’est pas intéressant. Donc, cette pratique est toujours intéressante. 

 

 

 

 

 



 

 

- 70 -

Question 2  : que vous apporte le Savika ? 

Tableau n°4 : Tableau statistique : apports du savika  

 
Xi 

 
Ni 

 
Fi % 

Plaisir et défoulement 15 27,77 % 
Gagner de l’argent 17 31,48 % 
Relation avec les autres (lutteurs…) 3 5,55 % 
Remémorer le temps passé 11 20,37 % 
Prestige et honneur 8 14,81 % 
TOTAL 54 100 % 

Ceux qui gagnent de l’argent pendant la pratique du Savika s’élèvent à 

31,48%. Ce pourcentage est très élevé et nous pouvons bien mentionner l’importance de 

l’argent qui est en jeu. Concernant l’apport du Savika, il permet à beaucoup de gens de se 

défouler et de prendre du plaisir. Il permet ainsi de se remémorer le temps passé. Il ne 

faut cependant pas négliger  le fait que le gain d’argent est un apport considérable. En 

effet, 31,48 % ne joue aux Savika que pour l’argent. Par contre, la relation avec les autres 

n’est pas  tellement importante. L’argent commence à être un réel intérêt pour les lutteurs. 

Donc, une question nous vient à l’esprit : s’il y a plus d’argent en jeu les gens 

continueront-ils à lutter ? 

 

Question 3  : qui organise actuellement le SAVIKA ? 

Tableau n°5 : Tableau statistique : organisateurs du savika  

 
Xi 

 
Ni 

 
Fi % 

RAIAMANDRENY 7 12,96 
Association des lutteurs 11 20,37 
La famille 11 20,37 
Etablissement administratif et 
enseignement 

7 12,96 

Une personne active 18 33,33 
TOTAL 54 100 % 

12,96 % des gens disent que le « Raiamandreny » organise le Savika ; cet 

effectif est pareil à l’organisation faite par des établissements. 22 sur 54 sont attirés par 

l’organisation de l’association des lutteurs et la famille. 33,33 % disent que c’est une 

organisation des personnes actives. 

Actuellement, l’organisateur est souvent une personne active et influente. De 

plus les gens préfèrent cette organisation car elle pourrait être meilleure. La famille 

continue à organiser le Savika même si d’autres entités commencent à s’y atteler. 

Presque tous les représentants de cette population organisent le Savika. 



 

 

- 71 -

Question 4  : que faites-vous après votre travail ? 

Tableau n°6 : Tableau statistique : distractions des gens 

 
Xi 

 
Ni 

 
Fi % 

Regarder et pratiquer le Savika 20 37,03 
Jouer aux ballons 14 25,92 
Faire la fête 7 12,96 
Loisirs intellectuels 5 9,25 
Visiter l’élevage et l’agriculture 3 5,55 
Autres activités 5 9,25 
TOTAL 54 100% 

La conscience sur l’utilité des activités physiques est ici à souligner. 

37,03 % des gens préfèrent pratiquer et assister au Savika, suivis par la 

pratique et l’observation du sport de masse (25,92 %). L’écart entre le maximum et le 

minimum n’est pas très remarquable (31,48 %).Le Savika est l’activité préférée et la plus 

pratiquée par cette population. Vient ensuite le sport de masse. Il est à noter que les gens 

commencent à s’intéresser à la fête plutôt qu’aux plaisirs de l’élevage et de l’agriculture. 

« Enfin, nous remarquons que les loisirs intellectuels n’attirent pas tellement les gens »*. 

 

Question 5  : est-ce que le Savika a subi un changement ? 

Tableau n°7 : Tableau statistique : changements du savika 

 
Xi 

 
Ni 

 
Fi % 

Règlement général 6 11,11 
Technique 1 1,85 
Organisation 9 16,66 
Infrastructures 21 38,88 
Athlètes 17 31,48 
TOTAL 54 100 % 

38,88 % des gens trouvent que l’infrastructure a changé. 

31,48 % disent que les lutteurs changent et sont transformés vis-à-vis de son 

adversaire. Ils ont mentionné un grand changement au niveau de l’infrastructure et du 

comportement des lutteurs pendant le SAVIKA. Par contre, il n’y a pas beaucoup de 

changements au niveau de la technique utilisée, elle reste telle que les anciens l’avaient 

instaurée. On n’a pas pu constater beaucoup de changements dans l’organisation, malgré 

l’intégration d’autres entités qui organisent le Savika. L’infrastructure tient une grande 

place sur l’organisation du Savika. Donc on se pose la question : pourquoi 38 % de cette 

population remarque un tel changement ? 

* RANDAZAVOLA P. 1975  Le FANORONA.  

 



 

 

- 72 -

Question 6  : qu’est-ce qui pourrait faire évoluer le Savika ? 

Tableau n°8 : Tableau statistique : comment faire évoluer le sa vika 

 
Xi 

 
Ni 

 
Fi % 

Le rendre compétitif 27 50 
Une aide de l’Etat  10 18,5 
Amélioration et élaboration des 
infrastructures 

6 11,11 

Recherche de ses bases 5 9,25 
Laisser tel quel 6 11,11 
TOTAL 54 100 % 

Nous remarquons d’après ce tableau que 50 % espèrent la reconnaissance 

du SAVIKA comme une discipline compétitive, 9,25 %  seulement choisissent 

l’introduction des recherches de bases comme moteur du développement de cette 

pratique physique traditionnelle. Cet écart de 40,75 % veut dire que pendant 20 années de 

tentative, les gens d’Amoron’i Mania ont oublié tous les fondements idéologiques du 

Savika. D’après ce que pensent ces gens (9,25 % et 50 %), il est très important que le 

SAVIKA devienne une discipline sportive. Cette pratique nécessite également une aide de 

l’Etat afin d’accélérer  et de parfaire son évolution. Bref, le Savika  a besoin d’un grand 

changement sur le plan matériel, technique, administratif, pourquoi oublier ses bases et 

ses sources? 

 

Question 7 : est-ce que tous les protocoles (fombafomba) sont encore importants ? 

Si oui, lesquels ? Et qu’est-ce qu’ils apportent ? 

Tableau n°9 : Tableau statistique : nécessité des protocoles pe ndant le savika 

 
Xi 

 
Ni 

 
Fi % 

Respect de Raiamandreny  9 16,66 
Respect des organisateurs 8 14,81 
Respect des ancêtres 11 20,37 
Suivre les rites 31 57,40 
Revivre les rites 5 9,25 
TOTAL 54 100 % 

 

57,4 % font le Savika à cause des rites, 16,66 % le pratique pour le respect des 

Raiamandreny, 20,66 % pour le respect des ancêtres. Les habitants d’Amoron’i Mania 

pratiquent le Savika parce qu’ils ont besoin d’avoir un modèle à suivre, à savoir les rites.



 

 

- 73 -

 

Figure 8 : Le Fisafoana 

 

 

 

Question 8  : pourquoi acceptez-vous d’amener vos zébus pour une organisation de 

Savika ? 

Tableau n° 10 : Tableau statistique : motivations des propriétair es de zébus 

 
Xi 

 
Ni 

 
Fi % 

On vit dans une même société 18 33,33 
L’organisateur est de ma famille 11 20,37 
Nous ne sommes qu’un 15 27,77 
Devoir et responsabilité en temps qu’amis 7 12,96 
Tester mes zébus 3 5,55 
TOTAL 54 100 % 

Les chiffres dans le tableau parlent clairement que les gens d’Amoron’i 

Mania amènent gratuitement et sans intérêt leurs zébus pour le bien de sa société :  

33 ,33 % parce qu’ils vivent dans une même société, 20,37 % parce que l’organisateur est 

de sa famille, 27,77 % se rendent compte de l’existence d’un AINA qui relie la vie de cette 

organisation  et la sienne. Mais si plusieurs personnes pensent que l’unité familiale est 

encore importante, la majorité est motivée par le fait qu’ils appartiennent à une même 

société. Il existe également une minorité de curieux qui envoient leur zébu au Savika pour 

les tester. 



 

 

- 74 -

Question 9  : qu’est-ce qui pousse les Jeunes à pratiquer le Savika ? 

Tableau n° 11 : Tableau statistique : motivations des lutteurs 

 
Xi 

 
Ni 

 
Fi % 

C’est notre activité physique 11 20,37 
Pour garder l’honneur de ma famille 21 38,88 
Pour exprimer mes sentiments et mes 
émotions 

5 9,25 

L’argent en jeu 2 3,7 
C’est le reflet des modes de vie de nos 
ancêtres 

13 24,07 

TOTAL 54 100 % 

D’après ce tableau, nous voyons que 38,38 % se rendent compte qu’ils 

pratiquent le SAVIKA dans le but de garder l’honneur de la famille. Puis 3,7 % se rendent 

compte qu’avec la pratique du Savika, ils ont pu avoir de l’argent. L’écart de 35,18 % entre 

le maximum et le minimum signifie que l’argent ne peut pas encore empêcher la 

motivation des lutteurs. Mais sa famille a encore sa valeur. 

Une des raisons qui pousse les jeunes à pratiquer le Savika est de préserver 

l’honneur de la famille ; le sens de responsabilité envers la famille est donc encore 

présent. Pour certains, le  Savika  est leur seule activité physique. Pour d’autres, cette 

pratique reflète le mode de vie de leurs ancêtres. 

 

Question 10  : que signifie la lutte contre le zébu ? 

Tableau n° 12 : Tableau statistique : signification de la lutte 

 
Xi 

 
Ni 

 
Fi % 

Considération d’un vrai homme 46 85,18 
Sa signification est encore floue 6 11,11 
Pas de signification 2 3,7 
TOTAL 54 100 % 

L’avis de 85,18 % est le souci d’être considéré comme  un vrai homme. 

11,11 % se rendent compte qu’elle a une signification mais n’est pas évidente.3, 7 % ne 

trouvent aucune signification. 46 sur 54, c’est à dire 85 % des gens, disent que les lutteurs 

et ceux qui admirent le « SAVIKA » sont  considérés comme un vrai « homme ». Une des 

réponses intéressantes qu’ils ne peuvent pas expliquer de leurs bouches, par contre ils le 

comprennent et essaient de le pratiquer pendant sa vie. Parce que l’ « homme » est un 

chef de famille, peut tout faire, peut se confronter avec n’importe quel problème si difficile 

soit-il, que ce soit d’origine humaine ou d’origine naturelle. 



 

 

- 75 -

« Et ici, le zébu remplace ce problème que  nous devons vaincre », c’est  

pourquoi il est obligatoire de le tenir par sa bosse, ses cornes, ses oreilles, ses pattes et 

sa gorge. Toutes ces parties du corps du zébu  représentent les différentes difficultés ou 

déroulement de notre vie sur terre. La bosse : c’est la partie la plus élevée. « Vato 

nasondrotry ny tany, ary ny trafo nasondrotry ny nofo ». Quand à la viande, la bosse est 

souvent réservée  pour le roi, elle symbolise la royauté. Des cornes : les plus dangereuses 

armes que les zébus possèdent, capables de transpercer n’importe quel corps humain. 

Avec un accident, la victime pourrait mourir, donc les cornes sont redoutées parce qu’elles 

peuvent être source de la mort. Ses oreilles : ce sont les oreilles du zébu que les lutteurs 

redoutent, car si ses oreilles les heurtent, la vertu du remède est annihilée et ils pourront 

alors  être transpercés par les cornes. Ainsi craignent-ils les oreilles, plus que les cornes. 

Les oreilles se sont formées avant les cornes ainsi la vertu du charme n’agit-elle pas sur 

elles ; les cornes sont paralysées par les amulettes contre les cornes, mais il n’en est rien 

pour les oreilles et c’est la raison pour laquelle ils craignent les oreilles. Ses pattes, le 

moyen de déplacement de l’animal, ce sont les pattes, l’animal exécute tous les 

mouvements qu’il désire : la course, les sauts et les différents coups de pieds. Sa gorge : 

elle donne à l’animal la possibilité de relier la tête qui pense à son corps qui exécute. 

 

Tableau n° 13  : Tableau récapitulatif des résultats obtenus  

Effectif : 54 

Question  Réponse xi  ni  fi % 
Q1 Jeux traditionnels 31 57,42 
Q2 Gain d’argent 17 31,48 

Défoulement 15 27,77 
Q3 Une personne activée 18 33,33 
Q4 Jouer aux ballons 20 37,07 
Q5 Infrastructures 21 38,88 

Athlète 17 31,48 
Q6 Le rendre compétitif 27 50 
Q7 Suivre les rites 31 37,42 
Q8 On vit dans une même société 18 33,33 
Q9 Pour garder l’honneur de la famille 21 38,88 
Q10 Je me considère comme un homme 41 75,92 

Pour cela, l’homme en tant que responsable de son évolution cherche 

partout les éléments qui le rendent meilleurs. Ainsi la participation à une pratique 

traditionnelle devient actuellement une chose de premier ordre dans la région d’Amoron’i 

Mania, tout le monde commence à s’intéresser au Savika. Il peut donner des intérêts  à 

tout le monde. 



 

 

- 76 -

2-3 INTERPRÉTATIONS  

On a constaté que le SAVIKA joue une place très importante dans la 

société ; il prend part au déroulement harmonieux de la vie sociale : 

- Le Savika aide l’organisation du groupe et de la société, son rôle n’est pas 

seulement le maintien de l’ordre mais aussi de critiquer 

- Le Savika est difficile à saisir ; théoriquement, il est considéré comme neutre 

mais d’une grande utilité pour tous, tout le monde pratique le Savika quelle que 

soit sa catégorie sociale. 

- Nous pouvons classer le Savika comme un phénomène social total, c’est-à-dire, 

informer et élever dans tous les domaines de la vie sociale. Le Savika en tant 

qu’éducation physique traditionnelle est destinée à être la base de la santé et du 

bien être, il est social parce que toutes les catégories sociales y participent. 

- Actuellement, il est aussi politique, il fait partie de l’appareil d’Etat pour maintenir 

l’ordre 

- Le Savika permet d’évacuer tous ceux qui sont agressifs sur l’homme, donc ceci 

est solidaire de  la société 

- Il occupe aussi une place éducative, culturelle. En effet, les pratiquants en tirent 

des connaissances sur les techniques du corps, afin d’avoir un développement 

culturel. 

- Il joue un rôle sur la relation de l’homme et des forces surnaturelles. 

 

Le Savika, une activité de loisir, favorise le délassement et le divertissement 

à travers le monde de la culture mais aussi développe la personnalité des individus 

concernés. 



 

 

- 77 -

 
 

 
 
Figure 9 : Le nouage du pagne



 

 

- 78 -

 
 
 

  

CHAPITRE III 

EVOLUTION DU SAVIKA 

 
 

 

 

 

 

 

4-1 RENAISSANCE D’UN AUTRE SPECTACLE 

Lors de notre recherche, nous avons constaté que les anciens pratiquants 

du SAVIKA perdent de plus en plus de leur valeur. Prenons en premier lieu le cas du 

« SAVIKA  AN-TANIMBARY », c’est-à-dire, lors du « HOSY ». La pratique du HOSY étant 

dépassé par l’évolution des techniques agricoles ; par exemple l’utilisation des bœufs pour 

piétiner les rizières a été remplacée par l’utilisation d’autres appareils comme  la herse. 

 

Ensuite, il y a aussi la diminution de l’élevage des bœufs à cause des vols 

très fréquents et les hommes ont aussi eu tendance à élever d’autres animaux 

domestiques comme les vaches laitières, plutôt que des bœufs lutteurs. L’augmentation 

du nombre des jeunes qui quittent le village a entraîné la diminution du nombre des 

lutteurs. Et enfin, la pratique a juste perdu son importance et laissait les hommes 

indifférents parce qu’ils n’avaient plus beaucoup de temps pour cela. Il n’y a plus donc 

beaucoup d’organisations de Savika. En conséquence les bœufs du village n’avaient plus 

l’habitude de cette pratique, en plus ils s’étaient affaiblis (peut être à  cause de leur 

insuffisance alimentaire ou encore la négligence de son entretien, de la part de son 

propriétaire). 



 

 

- 79 -

Considérons à présent le SAVIKA lors des funérailles qui a déjà disparu de 

la culture Betsileo et presque effacé de son souvenir malgré les efforts des 

« Raiamandreny », qui ne cessent pas de transmettre le passé aux nouvelles générations 

de pratiquants de cette lutte, pensaient premièrement que la pratique a été dépassée par 

le temps comme toutes les cultures n’ayant pas été entretenues. Il y a eu aussi l’influence 

des autres cultures des autres régions. Et aussi l’évolution des technologies permettant de 

découvrir la vie du monde international. 

 

Enfin, le  Savika lors de l’exhumation ne s’’est pas encore envolé comme 

celui du Savika lors des funérailles ; quand même il commence à apparaître sous une 

autre  manifestation. Ce qui nous faisons demander toujours, pourquoi ? Il y a d’abord eu 

diminution et changement dans la pratique de l’exhumation, causée par divers 

phénomènes qui touchent l’envergure de cette cérémonie traditionnelle.  L’influence de la 

culture occidentale qui  s’introduit dans notre pays, et les relations entre la famille est 

devenue moins proche et intimes. D’ailleurs, c’est cette relation qui est la base de 

l’exhumation. 

 

4-2 VERS UN MONDE PROFESSIONNEL 

De  nos jours le Savika a évolué à tel point qu’il a tendance à devenir un 

monde professionnel. 

 

 Si on avait l’habitude de voir le  Savika  lors du « famadihana » 

(exhumation), de la circoncision, de l’enterrement et des fêtes familiales, il est élargi, 

étendu jusque dans le milieu administratif tels les établissements d’enseignement et les 

institutions d’Etat. Par exemple : une commune peut organiser un Savika  pour un lever de 

fonds afin de pouvoir subvenir aux besoins de la commune. Lors de cet événement, les 

communes des alentours sont toutes présentes. Pour pouvoir recueillir de l’argent, ils 

fixent tout d’abord un prix d’entrée, ils reçoivent aussi le « tapitsoka » ou « tehana ». C’est 

l’argent donné par les propriétaires du bœuf pour que ces derniers puissent participer (au 

Savika) à la lutte. Et aussi des fois, ceux qui veulent lutter doivent payer de l’argent. 

 

Lors de la cérémonie, les discours comme le SOKELA doivent toujours être 

de mise. Ces discours se distinguent des autres discours du Savika  habituel : ceux qui 

feront les discours sont : 



 

 

- 80 -

- les propriétaires des bœufs : qui donnent l’autorisation pour que leurs bœufs 

luttent ; ce qu’on entend par : « MANOROGNA » 

- ensuite les organisateurs qui s’occupent du partage des bœufs parmi les 

invités : le MPANDRAY RESAKA 

- et enfin, ce qui intéresse le plus est le discours des trésoriers qui vont parler de 

la raison de la levée du fonds. 

 

On n’a jamais rencontré ce troisième type de discours dans toutes les 

pratiques  du Savika de la région d’Amoron’i Mania, sauf pendant cette cérémonie qui est 

peut être une cérémonie provenant du tolon’omby que les MERINA avaient organisé 

durant le royaume de Rabodonandrianampoinimerina à Antananarivo : « la Reine déclara : 

celui qui pourra, le premier, les saisir recevra une piastre, la tête et l’arrière-train, car je 

suis disposée à me divertir ». Tous les hommes qui avaient des aptitudes, dans la 

population, accoururent pour lutter contre les bœufs. L’organisation est différente lors de 

ce  « Savika »  par rapport à ceux que l’on voit d’ordinaire. Car en dehors de la lutte en 

soi, il y a la présence des autres groupes artistiques (chanteurs ou danseurs, même des 

orchestres) pour animer le spectacle.  

 

Durant ces manifestations, les organisateurs ont aussi l’habitude d’imposer 

des « dons » de bœufs à leur invité de marque (ceux-ci s’y attendent déjà, parce que c’est 

le « fiaraha-monina »), ce qui oblige en quelque sorte l’invité à subvenir à tous les besoins 

du bœuf, tel l’argent qu’on va donner à celui qui va lutter contre le bœuf, ou encore le pari 

pendant la lutte de ce bœuf ; c’est ce qu’ils attendent par « MANOLOTRA ANJARA 

SAVIKA » (offrir la part de Savika ). 

 

C’est en cela que se montre l’aspect « intéressé »  de l’organisateur, parce 

qu’ils font un choix pour que le maximum d’invités aient leur part dans la subvention des 

bœufs présents (c’est leur part de Savika  ou « anjara savika » ou encore TARIDIHY) : ils 

disaient « ito omby ito dia anjarasavi-dRalainony ». Cela veut dire que c’est Ralainony qui 

est responsable de ce bœuf*. 

 

 

 

 

* SARTRE M. Les Athlètes dans le monde Grec. Sport, Gloire, Argent p.2  p. 8 



 

 

- 81 -

  

          Ils encouragent les lutteurs                                            Le Sokela 

 

Suivi de la pratique du SAVIKA dans le temps et dans l’espace 

 

 

Figure 10 : Spectacle rustique



 

 

- 82 -

 

TTRROOIISSIIEEMMEE  PPAARRTTIIEE  

SSiiggnniiffiiccaattiioonnss  

ffoonnccttiioonnnneelllleess  eett  

aapppprroocchheess  ssoocciioo  --  

HHIISSTTOORRIIQQUUEESS 



 

 

- 83 -

  

CHAPITRE PREMIER 

SIGNIFICATIONS FONCTIONNELLES 

 
 

 

 

 

 

 

 
Dans les arènes d’Ambositra, le « SAVIKA »   se modernise et retrouve ses 

« aficionados ». 

 

 

1-1 ASPECT CULTUREL DU SAVIKA 

A Ambositra, sur la route du sud, les « aficionados » du Savika, la 

tauromachie traditionnelle malgache a eu le plaisir de découvrir des arènes toutes neuves 

pour un spectacle haut en couleur. La force, l’agilité et un vrai courage physique sont les 

qualités requises pour descendre dans l’arène et affronter, à main nue devant les fameux 

taureaux. Les accidents sont rares car les ancêtres veillent sur les adeptes de ce sport 

aussi ancien que la présence des zébus  à Madagascar. 

 



 

 

- 84 -

1-1-1 Un divertissement de fêtes 

Le SAVIKA, une tauromachie au malgache  a toujours existé depuis le temps 

royal. Dans la région, contrairement aux cas des autres pays, les Malgaches ont leur 

propre manière de combattre les taureaux. En fait, si ailleurs, il est permis pour le torero 

d’utiliser des armes comme les banderilles, l’épée ou la  muleta, pour se protéger et 

blesser l’animal. A  Madagascar et plus particulièrement dans la région d’Amoron’i Mania, 

dont Ambositra, Fandriana, Imady, Tsarasaotra, située dans la partie nord de la province 

de Fianarantsoa, les braves « mpisavika » vont combattre le taureau avec comme seul 

outil de défense leur main, leur corps et leurs pieds nus. 

 

Le Savika, pratiqué auparavant à titre de spectacle divertissant, marque les 

grandes occasions festives des Betsileo d’Amoron’i Mania comme l’exhumation, la 

circoncision, l’inauguration d’une maison ou d’un hôpital et surtout la fin des travaux de 

piétinement typique et ancestral consistant à piétiner les rizières remplies d’eau avant les 

semailles. Si avant, ce pénible labeur était fait par les hommes, plus tard, pour ceux qui 

disposent de bœufs, ce sont ces animaux qui le font. Au terme de ce travail de 

pataugeage dans la glaise, le propriétaire des champs qui, le plus souvent, sont aussi le 

propriétaire des bœufs,  pour marquer leur satisfaction, livrent leur troupeau au Savika  un 

signe de remerciement aux travailleurs. 

 

1-1-2 Une spécialité rustique 

Actuellement, beaucoup de rumeurs ont couru sur la pratique de cette 

tauromachie singulière. On disait  que pour se protéger de coups de cornes et de sabots, 

ainsi que pour guérir les blessures, et même les  lésions, les « mpisavika » font recours au 

« gris-gris » ou à  d’autres forces surnaturelles. 

 

Or, ces « on dit » ne sont pas toujours fondés car pendant les fêtes de 

Pâques et celle de la Pentecôte, les arènes s’ouvrent pour livrer  des combats sans merci 

lors desquels, le plus souvent ce sont les hommes qui y perdent des poils. En effet, il n’est 

pas rare de voir sur le corps de ses toreros, des stigmates de leurs combats antérieurs. 

De longues cicatrices saillantes ornent leur cuisse ou leur jambe, sinon une partie 

dégarnie du sommet de la tête, marquant à jamais l’endroit où s’était pointé la corne de 

l’animal. 



 

 

- 85 -

Mais c’est toujours avec le sourire dénué de la moindre fierté, l’humilité étant 

de rigueur, que la victime évoque les circonstances de ses déboires passées. A voir le 

sourire franc, ces cicatrices sont autant de « MEDAILLES » pour ces héros  des champs, 

car il faut quand même savoir que le « SAVIKA » est exclusivement pratiqué par les 

rustiques. 

 

1-1-3  Combats pour survivre 

Avant que les mpisavika (lutteurs) entrent en lice, le propriétaire des zébus 

par le long discours appelé SOKELA présente les animaux qui ont été introduit au 

préalable dans l’arène circulaire clôturée de longs troncs de bois massifs. Au son des 

clochettes, les toreros perchés sur les troncs descendent en lançant des cris de guerre, 

affolant ainsi les taureaux qui s’élancent cherchant à hue et à dia les attaquants. Certains 

mpisavika haranguent  les zébus tandis que d’autres tournoyant autour cherchent le 

moment et l’angle opportun pour empoigner l’animal. Les taureaux enragés ou affolés, par 

des coups de cornes éjectent le  mpisavika  dans les airs et tentent de les achever par des 

piétinements de sabots une fois que ces assaillants retombent au sol. 

 

Qui a tort ou raison ? La question ne se pose point, l’un essaie de tuer 

(lutter), l’autre pour ne pas se faire tuer. Pendant que l’un des mpisavika s’accroche 

éperdument à la bosse sinon aux cornes du zébu, le reste des combattants, à l’aide de 

leur bâton, dissuade les autres taureaux de venir à la rescousse de leur semblable car il 

faut savoir qu’au  Savika  la solidarité n’est pas uniquement l’apanage des humains. Au 

nouveau son de cloche, signalant la fin des hostilités, la porte de sortie des animaux est 

réouverte pour leur permettre de regagner l’enclos réservé à cet effet, les zébus ayant 

hâte de s’éloigner de leur agresseur, s’y précipitent sans se faire prier. 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

- 86 -

1-2 FOUILLE DES FONDEMENTS IDÉOLOGIQUES 

1-2-1 Pourquoi jouer pendant une telle situation 

 
Le jeu, comme le SAVIKA, consiste à distraire mais aussi à aider à vaincre la 

tristesse et à épanouir la joie. Après une lassitude de travail intellectuel, il peut servir de 

repos pour le cerveau. Il peut arriver même que les différentes inquiétudes empêchent de 

dormir ; et là, le jeu est un des meilleurs remèdes. Comme toute chose, le jeu a ses 

avantages et ses inconvénients, seulement cela dépend surtout de l’acteur. Alors au fur et 

à mesure de la pratique, on constate ce que peut être le bien ou le mal. 

 

Pour le BETSILEO, le REGNINA est un jeu qui met en valeur le fait de faire 

exprès de ne pas entendre. Le SAVIKA fait partie de ce jeu. Il arrive même que les 

coquetteries et l’abus d’alcool entrent dans la même catégorie de jeu (REGNINA)*. A part 

cela, il y a aussi le KIANAKISA qui met surtout en valeur les différentes qualités qui sont 

presque l’opposé de ce qu’on vient de citer ci-dessus. Il est indéniable que ce qu’on voit 

surtout dans le jeu, c’est la joie ; c’est lors d’une réunion prévue, elle ne peut jamais être 

très bien organisée. Le fait de jouer n’est pas du tout réservé à la situation heureuse mais 

les danses ou les éclatements pourraient être aussi inclus dans la situation inverse. 

 

Même lors des différents protocoles de l’exhumation et d’enterrement, on 

peut encore apercevoir le jeu, comme le Savika. Compte tenu de ces deux situations, 

disons contradictoires, la conclusion peut être comme suit : même lors d’une joie immense 

et profonde, on ne se dépensera quand même pas à danser toute la journée, et vice - 

versa. Voici la version proverbiale de cela : « ZOANDRAHA TSA MAHATOMAGNY, KO 

FALIN-DRAHA TSA MAHATO MANDIHY ». Et c’est  pour cela que le réconfort a pu avoir 

une entrée dans la mentalité des concernés. Alors la raison pour laquelle, les danses et 

les signes extérieurs n’apparaissent pas beaucoup pendant le moment de joie, c’est que 

ces gestes ne pourront jamais exprimer le vrai ressentiment intérieur. Grosso modo, cela 

ne dit pas qu’ils ne sont pas heureux. Signalons que le jeu pratiqué lors des malheureuses 

occasions n’est pas pour la distraction ou l’envie de s’éclater, mais plutôt pour la 

recherche d’une raison, et surtout pour ne pas trop entrer dans la détresse totale ou la 

profonde tristesse, c’est pour qu’on puisse masquer même d’une manière insatisfaisante 

la douleur intense qui blesse tout l’intérieur 

* RAINIHIFINA J.  1975 Fomba Betsileo  Ambozontany Fianarantsoa p.102 



 

 

- 87 -

1-2-2 Le Savika se reflète dans la vie quotidienne : le fait de jouer 

Un des grands plaisirs de l’enfant est de singer toutes ces qu’il voit, d’imiter 

les grandes personnes. Il a là un filon tout trouvé à exploiter pour son besoin d’activités. 

Cela, de plus, le grandit à ses yeux et flatte son amour propre ; mais surtout en agissant 

comme les grands, les petits suivent la même pente du même instinct. 

 

Le petit Betsileo s’emparant donc pour leur jeu de ce qui le frappe plus dans 

la vie de leurs père et mère : les occupations domestiques, les combats et les luttes de 

bœuf, les cultures, les grandes cérémonies de funérailles, etc. les reproduisent à leur 

façon, soit en nature, soit en miniature en utilisant des matières premières à leur portée. 

En voici une liste qui n’est pas exhaustive : kiaombe taniditsa, kiaombelahimbilogna, 

kiaombe valala, kiaombe tandrokosy, kiaomby olona, kiaomby mandady …Cette passion 

de combat de bœufs même chez les enfants s’expliquera quand nous avons vu que ce 

genre de combat fait partie intégrante de leur vie quotidienne, des cérémonies et des 

fêtes.  

1-2-3 Pourquoi lutte – t – on contre les zébus 

L’élevage bovin ne peut se dissocier de l’agriculture même si ce dernier est 

considéré comme l’ « ANTOM-PIVELOMANA » (la raison de vivre) c’est pour cela que le 

Betsileo dit « Ny aomby tsy am-bala ro mahatoandro hose, koa ny vady tsy  an-dragno ro 

mahatoandro  ketsa ». Cela signifie que celui qui n’a pas de bœuf  ne pourra pas faire 

piétiner sa rizière et celui qui n’a pas de femme ne peut pas repiquer  sa rizière. Cet 

homme n’aura donc jamais une bonne récolte parce qu’il attend toujours les autres. On dit 

du pauvre qu’il est « Magnary tehagna » (qu’il égare sa canne) parce qu’il n’a pas de bœuf 

à garder, il n’a donc pas besoin d’une canne (tehana). Il y a aussi le : « Manarak’andro 

vere maso » qui veut dire qu’une personne va garder le pâturage d’un autre pour pouvoir 

récupérer l’engrais ; alors que ce dernier ne lui appartient pas. Il est donc clair d’après 

toutes ces données que le (bœuf) zébu signifie grande chose pour le Betsileo.Il considère 

le zébu (le bœuf) comme son meilleur associé après sa femme. Pour divertir ou consoler 

son enfant quand celui-ci est un peu frustré ou triste, il l’amène près de son arène, pour 

admirer la beauté de son inséparable compagnon ; et aussi pour déjà transmettre à lui 

l’attachement envers les bœufs et pour que son enfant devienne un bon propriétaire de 

bœufs quand il sera grand. Ce n’est pas seulement sa passion qui le pousse mais il veut 

que ses descendants héritent de cette grande affection pour les animaux, en particulier les 

zébus.                                     



 

 

- 88 -

                    Après ce premier contact visuel de l’enfant avec le (bœuf) zébu, son père va 

lui confier la tâche de garder les zébus quand il commence à grandir. L’enfant sera 

toujours accompagné d’une personne âgée quand il ira garder le troupeau, pour pouvoir 

apprendre tout concernant les zébus et leurs façons de vivre dans tous les détails. Ainsi, 

cet enfant pourra pratiquer et utiliser ce qu’il aura acquis durant toute sa vie. Le bœuf ou le 

zébu n’est pas seulement l’associé du père mais aussi celui du fils. C’est pour cela que 

père et fils passent tous deux beaucoup de temps avec leurs zébus. Cette fraternité et 

amitié entre l’animal et l’homme (« Iray vatsy iray AINA ») se manifestent surtout pendant 

ce qu’ils appellent « SAVIKA ». Parce que pendant cette pratique, le maître n’a pas 

l’intention de tuer ou de ridiculiser son animal mais il veut par contre le taquiner ou le 

chatouiller un peu. 

Le zébu remplace aussi la banque pour eux. Il est une sorte de grande 

richesse que personne ne peut remplacer ni par l’argent, ni des appareils très 

sophistiqués. Ses zébus lui permettent de voir son avenir (« tsy misy mahita volana 

alohan’ny biby »). Il préfère de loin acheter des zébus que de déposer son argent à la 

banque. Leurs zébus sont leur tout. Il y trouve de l’affection, de l’ambiance et le permet de 

vivre comme un homme. Pour lui, le pauvre est celui qui n’a pas de zébu dans son arène. 

Et cela n’est pas seulement durant sa vie sur terre mais aussi durant sa vie dans l’au-delà. 

C’est la raison pour laquelle il croit que son zébu l’accompagnera durant toute sa vie après 

la mort. C’est pour cela qu’on tue les zébus pendant les funérailles : car le zébu est 

comme un « solo heloko » (celui qui porte les pêchés) et il est aussi la seule richesse que 

la mort emportera dans l’au-delà. Il se pourrait que sa famille ne le reçoive pas dans la vie 

après (l’au delà) si ce dernier n’a pas de (bœuf) zébu qui l’accompagne. Pendant les 

funérailles, les gens ne tuent pas des zébus handicapés ou aveugles ; mais les zébus les 

plus beaux du pâturage. Le but étant de ne pas donner d’ennuis à son propriétaire 

pendant qu’ils marcheront ensemble… ; et que les RAZANA, les ancêtres qui sont déjà 

morts, lui reçoivent avec joie parce qu'il a les beaux zébus ; ce qui signifie qu’il est riche, 

et il ne sera pas une charge pour sa famille. Les Betsileo réunissent tous les zébus du 

village ou encore les zébus des amis lointains dans le grand pâturage près du village où 

se passent les funérailles. La signification de ces actes est de célébrer avant lieu et 

honorer le corps : « Raha maty aho, matesa rahavana ; raha maty rahavana matesa 

Raomby » (si je meurs que ma famille meurt ; si ma famille meurt, que le zébu meurt 

aussi). Tout cela signifie que tout le monde est une partie en deuil,  la famille autant que 

les zébus. Ainsi tout le monde pleure parce qu’ils ont perdu de leur corps ; une partie de 

leur vie : son AINA (le flux vital). 



 

 

- 89 -

1-2-4 Pourquoi choisit – on le zébu 

i.  Bœuf inséparable aux rites 

Le déroulement des cérémonies laisse subsister plusieurs imprécisions dans 

notre esprit. Quel est le mode d’efficacité du rite d’aspersion ? Est-il magique ? Quel est 

l’agent  purificateur : le sang du bœuf, les ancêtres, Zanahary (Dieu)? (Qui coupe la 

parenté ou le lien conjugal). Interrogeons  les anciens, et résumons  sous forme d’une 

interview unique les nombreuses questions posées, ainsi que les réponses identiques 

obtenues. Les phrases malgaches entre parenthèse ont été notées textuellement au cours 

des entretiens : 

- Le rite de remerciement (saotra) et le sacrifice (joro) et la reconstruction du 

Fihavanana (fafy) sont-ils semblables ? 

« Non le saotra concerne le Zananahary et le fafy concerne les hommes » 

- Quelle est la raison d’être un bœuf ? 

« C’est la peine donnée par la communauté pour demander la bénédiction de  

Zanahary » 

- Pourquoi choisit-on un bœuf ? 

« Parce que les ancêtres en ont décidé ainsi » 

 

Telle est la réponse la plus commune. Un ancien m’a donné le mythe 

suivant : Il y a très longtemps, raconte- t-on, les hommes ont pêché, et ils ont envoyé un 

bœuf  à Zanahary. Ce bœuf obtint de Zanahary un remède et il le rapporta dans sa 

bouche. En route, il traversa un fleuve par la nage, et le remède fut perdu ; on ne sait pas 

s’il fut dissout dans l’eau ou perdu. A son arrivée, le bœuf raconte comment il avait perdu 

dans l’eau le remède de Zanahary. Les hommes dirent alors : « quand il y a un malheur ou 

une joie ou un sacrifice, il faut prendre l’eau, de même lorsqu’il y a un enfant qui s’en va 

au loin, on lui donne la bénédiction parce que c’est dans l’eau que s’est perdue le remède 

de Zanahary. Quand on fait un sacrifice ou un« fafy » ou un « joro »… on prend un bœuf, 

parce que c’est dans sa bouche que le remède de Zanahary repose. Que veut dire 

l’expression : le bœuf est « SOLO HELOKA » ? Autrefois, il n’y avait pas de pardon, on 

tuait le fautif. Maintenant avec le progrès de la civilisation, on remplace le coupable par un 

bœuf (et un ancien a ajouté : « est-ce vrai ou est-ce un mensonge par vanité ? Je n’en 

sais rien, mais voilà ce que les ancêtres nous ont dit »)*. 

 

* DUBOIS.R.P 1978 OLOMBELONA    Ed Harmattan p.33 



 

 

- 90 -

 ii. Le  zébu : symbole de puissance, de prospérité et de richesse 

Autrefois symbole de la royauté, l’animal reste aujourd’hui omniprésent aussi 

bien dans la vie quotidienne du Betsileo d’Amoron’i Mania que pendant les périodes fastes  

et même dans la vie de l’au-delà. Le Betsileo d’Amoron’i Mania s’imprègne de la culture 

de zébu à partir de sa tendre enfance, avec les promenades aux alentours du parc à bœuf 

de la famille. Puis au fil des années, il se familiarise avec ce monde à travers les jeux 

(KIOMBIOMBY), les devinettes, les « ankifidy » (jeu de choix), les contes, les isa, le rango 

et les proverbes. 

 

Aujourd’hui, la plupart des plats malgaches sont à base de viande de bœuf, 

tel le fameux « kitoza » ou encore « varanga ». Considéré comme un des meilleurs 

morceaux avec la bosse, depuis Ralambo, à Imerina, le vodi-hena (l’arrière train), est 

destiné au roi. Celui qui enfreint cette règle verra sa femme et ses enfants réduits à 

l’esclavage. 

 

Le zébu représente la puissance et la prospérité. Séduits par cet aspect, les 

rois en firent leur symbole. A Mahazoarivo, Isandra (Fianarantsoa) se dresse une pierre 

levée à cinq zébus ; à l’image des cinq rois qui se sont succédés au trône durant un siècle 

et demi.  Les trois, tournés vers le Sud, sont des cornes longues et des bosses élevées. Il 

représente les rois RALAMBOVITAONY (1710-1730) RAMASIMBANONY (1730-1750) et 

ANDRIAMBETANY (1750-1790) qui, de par leur puissance ont fait prospérer le royaume 

d’Isandra, le quatrième encore orienté vers le Sud, à des cornes et une bosse moindre 

incarne ANDRIAMANALINA II.  

 

ANDRIAMANALINA II (1790-1796) dont le règne a été marqué par un déclin. 

Le dernier tourné vers le Nord, correspond à Andriamanalina III qui se lia par le sang avec 

le roi Andrianampoinimerina. La souveraineté perdit toute sa puissance en cette période, 

aussi le cinquième zébu avait à peine des cornes et une bosse, ou le jeune Betsileo 

mesure sa force avec celle du zébu en pratiquant le Savika. Cette activité physique 

violente et dangereuse, du genre des tauromachies, pratiquée encore de nos jours, plaît 

énormément à la population. Les jeunes hommes ont déjà l’habitude d’y participer, surtout 

pour séduire leur bien aimé. 



 

 

- 91 -

  

 

CHAPITRE II 

APPROCHE SOCIO - HISTORIQUE 

 
 

 

 

 

 

 

 
2-1 LA PLACE DU SAVIKA DANS LA SOCIÉTÉ 

2-1-1 Le Fihavanana 

On a pu constater lors de notre passage que l’on n’arrive même pas à 

traduire convenablement la profondeur et l’intimité de la considération que l’un éprouve à 

l’égard de l’autre. Randriamalazaony ne gère pas à offrir nombreux zébus pour 

Razafimitsiry, c’est le moins qu’on puisse dire pour définir à peu près ce que c’est le 

FIHAVANANA. 

 

On peut constater trois éléments fondamentaux du FIHAVANANA : 

- l’affection : NY HANTAHANTA 

- le partage : NY FIFANOMEZANA 

- le respect : NY FIFANAJANA 

 



 

 

- 92 -

i. L’Affection* 

Le but de l’affection réciproque est de faire plaisir (MIFAMALIFALY) : « tiako 

ho renao fa tiako ianao », « tiako ho reko fa tia ahy ianao » (“Je veux que tu saches que je 

t’aime et je veux entendre que tu m’aimes »). C’est la raison pour laquelle les gens qui 

prennent la parole pendant le savika disent souvent : « Fitia  tsy mivaly mahafohy 

fisaignana » (quand l’amour n’est pas réciproque, on perd la raison). On entend par là : 

- il ne faut pas être susceptible 

- la douceur est préférable à la violence. 

 

« Aza atao fitia ranotrambo, be fiavy fa mora ritra, fa ataovy fitia ranon’erika, 

madinim-piavy fa mahavonto tany » (n’aime pas comme des eaux abondantes, 

abondantes qui sèchent facilement ; mais aime comme une pluie fine qui tombe en petites 

gouttes mais qui nourrit la terre. C’est-à-dire qu’il veut un amour durable 

 

Habituellement, il est un peu difficile  de comprendre à quel point l’amour 

entre parents et enfants est si fort, vu qu’on ne le perçoit pas concrètement. Alors 

l’organisation du Savika était non seulement une occasion pour tous de se réunir, mais 

surtout aussi pour exprimer l’amour que chacun éprouve en soi. 

 

L’affection entre parents et enfants est tellement forte, si bien qu’ils ne 

supportent pas les longues séparations : « Akanga diso an’Andringitra, ny tena be foana 

no aty fa ny fo mamentsoventso any » (un oiseau dans un faux nid, seul son corps est 

présent, mais son cœur soupire au loin ». Cette affection est aussi présente entre frères et 

sœurs. 

 

Cette affection se reflète aussi dans la manière dont on s’adresse à chacun 

dans la famille. Quand on appelle le père, on dit Dada ou Baba ; la mère par Neny ; le 

frère par RANADAHY et la sœur par RANABAVY. D’où aucune distance ne se présente 

au sein de la famille. Sinon, il utilise un proverbe pour expliquer leur inquiétude : 

« Mafanafana toy  ny ratsy atao an-kavana, fa maizina ny andro azo tsolovina, lalina ny 

hady azo torahina, fa ny ratsy atao an-kavana no tsy mba azon-kevitra » (il n’y a aucune 

chose terrible que d’avoir une mauvaise foi envers le HAVANA). 

 

 

* RAHAJARIZAFY Pr. A. 1970 Ny Filôzôfia Malagasy Ambozontany Fianarantsoa p.10 



 

 

- 93 -

Ce n’est pas seulement les gestes qui servent à exprimer l’affection mais 

l’art de parler l’est aussi, et même, occupe plutôt une place importante. On le désigne par 

SOKELA, c’est la manière de dire, la façon de parler qui démontre l’amour que les enfants 

ressentent pour leurs parents et vice versa. L’affection qui réside entre les personnes 

d’une même société ne peut pas également être négligée. Par le Betsileo, tous ceux qui 

vivent autour de lui sont aussi sa famille (« Trano atsimo sy avaratra ka izay tsy mahale 

ialofana » ; « aleo halan’Andriana toy izay halam-bahoaka » ;  « hisakaiza  toa miaombon-

dray ; hifankatia toa miombon-dreny » ; « ihantan-tsy ahazoana sarokavanina : mateti-

pihanta mila tonony »). Pour eux, rien n’est plus précieux que cette vie de communauté. 

Comme on l’a déjà dit auparavant, le Savika  permet aux amis même de la famille de se 

réunir. Mais ce qui est très important là-dedans, c’est que cette pratique est une occasion 

pour chacun de donner son point de vue, d’écouter et de faire entendre son avis. En un 

mot, il permet un échange d’idées. 

 

ii. Le partage (l’échange) 

                       Le Fihavanana implique également l’échange d’affection. Echange qui ne 

demande ni argent ni objet précieux en retour : « foto-kazo sy vorona ka izay manina no 

manatona »Nul ne peut vivre en dehors de sa communauté soit sa famille. Etant des êtres 

sociaux, il est important, voire obligatoire de vivre en harmonie avec la société. C’est 

pourquoi il dit : « hazo tokana an-kadilanana ka tenain-drivotra irery ». Il, le Betsileo 

d’Amoron’i Mania, apprécie sa société, s’il s’éloigne de sa société, il est seul : « zaza 

nilaozan-tsakaiza ka milalao vovoka irery ». 

 

                       Il est aussi inconcevable qu’un père ou une mère n’apporte rien pour ses 

enfants quand il rentre à la maison (« tsy mijery voamason-jaza »). Le « MISARY » est 

alors considéré comme une partie dans le Savika. Pour pouvoir renforcer le 

FIHAVANANA, le fait de se rendre visite est quelque chose de primordial. Pendant le 

Savika , les familles intéressées profiterons de l’occasion pour pouvoir éprouver leur 

affection en portant des cadeaux envers la famille organisatrice, selon un coutume ce 

cadeau devrait être normalement du tissu qu’on désigne par « LAMBA HASOROGNA ». 

C’est un plaisir pour lui d’offrir même si ce n’est que modeste ou peu de chose : « Tsy 

sahaza ny omena fa sahaza ny mpanome » (celui  à qui l’on offre mérite mieux que ce 

qu’il a reçu) ou encore « tsy hani-kahavoky fa voninahitra ifanomezana ». Mais le respect 

des aînés est aussi primordial, on offre le « vodiakoho » (fesses du poulet) aux aînés ; et 

les cuisses de poulet aux plus jeunes. 



 

 

- 94 -

                         Pour garder l’esprit de solidarité au sein  de la société, des travaux en 

commun pour le bien de tous sont mis en œuvre. Pour le Betsileo d’Amoron’i Mania, les 

visites entre familles sont devenues comme une coutume. Car lors de ces rencontres, ils 

diront : « raha mpifankatia no tsy miresaka, very ny androatokon’ny fihavanana » (si l’on 

se rencontre et que l’on ne se parle pas ; le trois tiers du fihavanana est perdu). 

 

                       Une des sagesses précieuses de nos ancêtres préserve davantage l’intimité 

dans le « fihavanana ». Ils possèdent aussi la grande qualité d’humilité. Voulant toujours 

placer autrui au-dessus de soi : « tolona amin-dRahalahy ka aleo lavony toy izay mandavo 

azy » (lutter avec un ami, mieux vaut se laisser battre que de le vaincre). Selon ce fameux 

proverbe, l’envie de gagner est diminuée de son importance.Il valait mieux être battu plutôt 

que de gagner sur le chagrin de l’adversaire. En tout cas, c’est l’humilité qui importe. 

D’ailleurs, personne n’avait  envie d’être le meilleur, on préfère céder sa place à ses frères 

(ses amis) ou aux zébus. Ainsi, il préfère perdre tout ce qu’il possède que de perdre un 

ami. Le FIHAVANANA est tellement précieux qu’il a besoin d’être soigneusement 

préservé, pour que nul ne puisse y porter atteinte en le détruisant ou en le déshonorant 

(tsy hisy hisompatra na hanimbazimba). L’esprit du FIHAVANANA même si la société fait 

semblant de ne pas trop le démontrer à l’extérieur, reste ancré à l’intérieur (« odian-tsy 

hita nefa lalaina »). 

 

                         Le FIHAVANANA est aussi fortement démontré parce que l’on appelle 

FATI-DRA (lien de sang) qui signifie « vies qui veulent s’attacher » (AINA TIAN-

KIFANINGOTRA). Le fati-drà se réalise en mélangeant le sang de personnes différentes. 

Ce sang qui contient le « aina » (la vie) est le lien qui va unir ces deux ou plusieurs 

personnes. Il y a aussi ce qu’on appelle « saviky ny mpirahalahy » (lutte de deux frères 

contre un bœuf), ce dernier permet aux deux proches de démontrer qu’ils sont unis que ce 

soit dans les situations heureuses ou pour franchir une difficulté quelconque. 

 

                        L’objectif principal est de conserver le FIHAVANANA par tous les moyens 

possibles. Le « fihavanana » n’est ni un jeu ni une illusion sur les relations inter-

personnelles, familiales ou sociales. Mais il véhicule quelque chose d’éternel que même la 

mort ne peut détruire (« velona iray trano, maty iray fasana »). Avoir un cœur qui ne trahit 

pas ou qui ne se retourne jamais. Parce que « le fihavanana est comme la soie, vivant on 

s’en vêtit, mort on en est recouvert » (« ny fihavanana toy ny landy, velona itafiana, maty 

ifonosana »). 



 

 

- 95 -

iii-  Le respect 

A part tout ce qu’on a cité ci - dessus, le respect représente aussi un point 

important. Le SOKELA et le FAFAKIANJA par exemple, sont tous des protocoles qui font 

preuve de ce respect. Le respect est l’enveloppe du FIHAVANANA, il protège contre tous 

les éventuels facteurs dégradants. Il préserve tous les éléments du fihavanana.Tout 

d’abord, le respect des parents et des aînés : « ny tenin-dray aman-dReny toy ny 

tsipak’ombalahy, raha tsy mahavoa mahafanina, raha mahavoa mahafaty ». Ensuite le 

respect de ses semblables : « Aza atao fitia varavarana, tiana ihany ka atositosika ».Enfin 

le respect de la valeur humaine le « FANAHY » (l’âme). Ainsi le « fifanajana » peut être 

considéré comme une boîte dont le contenu est le fihavanana. 

Bref, le Savika préserve précieusement le fihavanana dans son vrai sens. 

Les gestes et les paroles sont les moyens sine qua non pour pouvoir démontrer et 

éprouver les sentiments vers les proches ; ainsi que l’ultime considération des 

« Havana ». Toutes ces significations restent les mêmes actuellement, seulement, comme 

on dit : « on ne sait pas ce que l’avenir nous réserve ». On se pose quand même la 

question : quel changement apportera la civilisation sur ce domaine ? 

 

2-1-2 La conception traditionnelle de la parenté fihavanana 

i. Fihavanana de l’aina 

A ce stade  de notre recherche, le terme « FIHAVANANA » s’est enrichi d’un 

contenu substantiel dont les éléments se sont précisés. 

Dans la famille (mais nous verrons que fihavanana ne s’y réduit pas)     ce 

terme définit une manière bien spécifique de penser et de vivre  les relations 

interpersonnelles. La communauté familiale et l’identité individuelle s’élaborent à partir 

d’une portion d’ « AINA » où un certain nombre de personnes sont, une fois pour toute, 

manifestement intégrées. Que l’on envisage le fihavanana comme communauté pensée 

ou comme communauté vécue, l’unité des personnes et le jeu détermine des relations  

qu’elles entretiennent en constituant les deux éléments indissociables. Le type de relation 

à l’autre engendre la connaissance  du  fihavanana  et demeure toujours présent à la 

conscience. Corrélativement, dans la pratique, l’actualisation du type de relation réalise 

fihavanana ; la non-observation du type de la relation abîme le   fihavanana ; la négation 

du type de relation  détruit le fihavanana. 

Le fihavanana, c’est être « un » à plusieurs, mais chacun se représente et vit 

cette unité avec l’autre selon un style personnel et varié, déterminé par l’intégration. 



 

 

- 96 -

ii. Fihavanana de l’aina et Fihavanana des Mpiara-monina 

L’identité de structure de l’un et de l’autre Fihavanana est évidente. On 

trouve dans chacun d’eux les deux mêmes éléments constitutifs : type de relation et 

communauté des personnes, ainsi que leur interaction (l’actualisation de la relation 

renforce la  communauté, la destruction de la relation entraîne celle de la communauté). 

Par ailleurs, tous les deux entraînent une même exigence : vivre l’unité des personnes. 

 

Néanmoins, l’exigence d’unité se traduit de manière différente dans les deux 

cas, les personnes participent à un même aina, s’unifient au point de devenir ensemble 

une seule personne : aucune jalousie, aucune antipathie, aucune  séparation ne peut 

détruire cette unité durable jusqu’à la mort. D’autre part, la participation au même  territoire  

crée une communauté temporaire, et  les personnes ainsi réunies demeurent 

mutuellement « autres » (samihafa) ; l’unité toujours réelle, apparaît ici plus habile, sujette 

à remaniements. Se sentir nombreux « un » jusqu’à la mort et par les  fibres de l’être, se 

sentir autre mais « ensemble » pour un certain temps, est-ce la même réalité ? S’agit-il, 

dans l’un et l’autre cas, du même fihavanana. 

 

Les habitants d’AMORON’I MANIA – comme, du reste ceux d’autres régions 

de Madagascar – évitent à ce propos ambiguïté du langage. Le mot  fihavanana  pour le 

territoire  leur est connu, mais ils parlent couramment de « parent de village », « parents 

en général », « personne qui habite ensemble »,  personne d’un même  village. 

 Fihavanana  est plutôt réservé pour la parenté issue des ancêtres communs, et l’on 

préfère à ce terme celui du « Fitohizana » qui a le double avantage d’être plus précis et 

plus large : plus précis parce qu’il concerne seulement l’unité, la personne participant à un 

aina commun ; plus large parce qu’il engobe à la fois  co-sanguine et allié. 

 

Il n’en demeure pas moins que Fihavanana  couvre l’ensemble, et que ce 

n’est pas un hasard. Vécue dans la parenté co-sanguine d’une même aina, la 

communauté demeurerait close, nécessairement réduite aux limites du clan. Une première 

ouverture vers l’extérieur s’opère dans le mariage. Mais le fihavanana  du territoire 

témoigne d’une deuxième aussi essentielle ouverture que celle de la famille sur la société, 

ou ce qui revient au même, de l’individu sur l’universel. En effet dans cette perspective, 

tout homme, quelque soit son origine et sa condition, du fait qu’il côtoie un autre homme, 

se doit d’entrer en communauté  avec lui. 



 

 

- 97 -

On comprend dès lors combien il serait erroné d’interpréter  le  fihavanana  

du territoire comme une force dégradée du fihavanana de l’aina, sous le prétexte que le 

premier offre à l’observateur une consistance moins fixe que le second. A vrai  dire les 

deux fihavanana sont ressentis comme un besoin d’humanité, mais l’un et l’autre portent  

des valeurs différentes. La première réalise l’intensité de communauté des hommes, le 

second l’universalité. Ni l’un, ni l’autre n’épuise à lui seul la soif de communion 

interpersonnelle : le premier ne satisfait pas l’universalité de ce besoin, le second son 

intensité. Ils sont complémentaires, et l’homme malgache requiert les deux pour 

s’épanouir en plénitude : il se doit de vivre les deux pour porter au monde son message 

ancestral.  

 

2-2 RELATION AVEC UNE FORCE SURNATURELLE 

2-2-1 Invocation des ancêtres protecteurs 

Les Savika  étant une tradition culturelle, nécessitent des préparatifs 

particuliers tant physiques que moraux, et surtout spirituels. En fait, avant de combattre les 

« mpisavika » se doivent de consommer un peu de « Toaka gasy », un alcool préparé très 

d’une  façon traditionnelle, à partir de jus de canne à sucre ou d’autres fruits. 

 

Puis ils passent  au rituel du « fisafoana » consistant pour chacun des 

mpisavika à prendre de l’eau sacralisée une mixture des plantes, comme le tsitsiona et le 

hazomanga dans laquelle est plongée une pièce de monnaies en argent. Le mpisavika 

prend de cette eau dans les mains et le fait passer des genoux à la tête pour chasser les 

éventuelles malédictions jetées par les malintentionnés. « On doit toujours se méfier, car il 

se peut qu’on nous jette de mauvais sorts » explique Rafily, le doyen de mpisavika de 

l ‘ « association mpisavika » d’Ambositra qui a pratiqué ce sport de combat traditionnel  

depuis une trentaine d’années. C’est lui qui mène le rituel du  fisafoana  en procédant pour 

commencer, à l’initiation des esprits ancestraux par laquelle il les remercie d’avoir légué 

un héritage à ce teroros l’art du SAVIKA et leur  demande humblement la protection contre 

les esprits malfaisants. Après l’ablution préventive, Rafily fait prendre une cuillerée de 

« Toaka gasy » - le breuvage indissociable de la vie des Betsileo -  à chaque  mpisavika  

 

 

 

 



 

 

98 

2-2-2 Le devin 

i. Le devin et sa place : l’ Ombiasa* 

                     Quoi qu’il en soit, l’OMBIASA ou encore le SIKIDY occupe comme on l’a dit, 

une large place dans la vie du Betsileo d’Amoron’i Mania, il le consulte en toute 

circonstance, mais surtout : en cas de maladie, pour accueillir la richesse ou prévoir 

‘augmentation des troupeaux, pour toutes les questions relatives aux femmes, afin de 

pouvoir jeter un mauvais sort à quelqu’un, pour chercher ou dépister les voleurs. Le 

OMBIASA ou le MPISIKIDY est le seul fournisseur de ODY (les amulettes et les charmes). 

  

L’Ombiasy        Le Capitaine 

 

Figure 11 : Les devins 

* DECARY R. 1959  La divination par le Sikidy  p.6 

 



 

 

99 

ii.  La vertu de l’amulette contre les cornes 

                      Les hommes qui luttaient contre les bœufs portaient des amulettes contre 

les cornes et c’est ce qui leur permettait de s’en emparer ; sans cela, ils auraient été 

transpercés par les cornes des bœufs. Mais parce qu’ils avaient des amulettes contre les 

cornes, donc, ils ne seront pas blessés. 

 

                     Les amulettes  contre les cornes ne sont pas des idoles qu’on porte autour 

du cou ; ce ne sont pas un Sikidy provenant des objets, mais des produits dont on 

s’enduit. On s’en frotte et l’on part ; on compte sur la vertu de cette amulette contre les 

cornes et méfiant sur sa propre  force corporelle ; car c’est le ODY qu’on se confie. 

Exemple : s’il a des hommes qui sont piétinés par le bœuf, ils meurent mais s’ils ne sont 

pas piétinés, ils survivent, quant aux cornes, elles ne peuvent pas le transpercer. 

 

iii.  Qu’apporte l’ Ombiasy* 

                      L’ombiasa exécute des pratiques indigènes, plus ou moins religieuses, 

magiques ou médicales. On n’a pour ainsi encore rien saisir, si on n’en connaît l’agent 

appelé « OMBIASY » (sorcier) et ses moyens d’action dans les principaux actes sont le 

sort ou vintana, les amulettes ou ody, les interdits ou fady et l’investigation de l’inconnu 

par le sikidy. Il faudrait encore ajouter à tout cela  le propos avec lequel l’Ombiasy sait 

imposer par la crainte. L’Ombiasy, dont le nom signifie « celui qui peut faire tout le travail » 

est une personne considérable qui mérite de retenir un moment notre attention. Il possède 

le cœur de l’indigène qui a en lui une confiance absolue. IL en manie la volonté débile au 

gré de ses désirs, au mieux souvent ses besoins car il n’a pas l’habitude de travailler pour 

le plaisir  seulement. 

 
                     Qui est l’Ombiasy ?Quelques-unes des fonctions qu’il remplit d’ordinaire 

revêt un caractère de vrai culte rendu aux morts, il conviendrait que chaque chef de 

famille, surtout s’il est vénérable par l’âge et à la tête d’une nombreuse lignée fût un peu 

« Ombiasy », connut la façon de procéder aux rites sacrés qui accompagne l’immolation 

d’un bœuf. Et en effet, il n’a pas de village un peu important où il se trouve un ou plusieurs 

Ombiasy. On a souvent besoin de lui, et il serait désagréable d’aller le guérir au loin. 

 

* AMBROISE E. LES VEZOS ou Enfants de la mer,  Librairie vincentienne et missionnaire p.48  



 

 

100 

                     Que fait-il en effet ? Pour donner la célébrité parmi les naïfs habitués à ne 

voir que la surface des choses ? 

 

                     Un peu de savoir faire joint à une chance bonne. Quelqu’un qui se croit malin 

prédira l’avenir, et les événements, par les conjonctures heureuses, lui donneront raison… 

il appellera la pluie le jour où le vent vient de passer du sud et prédit qu’il pleuvra le 

lendemain, et la pluie tombera en effet… Il administrera un remède fait avec des plantes 

qui effectivement ont une vertu bienfaisante et la guérison d’un cas désespéré s’en suivra, 

etc.… Ce sont ses résultats souvent fortuits qui donnent à l’Ombiasy son prestige. D’une 

philosophie simpliste, l’indigène constate : « Post hoc » : ceci va suivre cela et conclut 

« ergo propter hoc » : cela donc produit ceci. Il ne creusera pas les méninges pour aller à 

la découverte des choses. N’est ce pas la niaiserie populaire qui fait, en tout pays, le 

succès des charlatans ? « Olom-petsy no namorona dia nanaraka ny adala » (un malin l’a 

inventé, les faibles d’esprit le pratiquent). Cette dernière catégorie de gens qui s’abonde 

sur la terre depuis toujours. 

 

                     L’Ombiasy est dans toutes les fêtes où coule le rhum, où sont dépecés  les 

quartiers des bœufs. Si le FANJAKANA (l’administration) fait ployer les dos des indigènes 

qu’il charge de bagage, ne serait pas à la punition involontaire de ce qu’il ne sait ni ne veut 

faire travailler des bœufs. L’Ombiasy, lui, fait ployer la volonté de sa clientèle, qui est tout 

le monde ; il règne sur les âmes, c’est lui qui est le vrai Mpanjaka  (roi). 

 

                     C’est parce que l’Ombiasy a la sympathie de sa clientèle, mais il sait la 

conserver sinon par ses bons services du moins par la terreur ; c’est que les gens lui 

adressent intérieurement. Cette antique salutation composée à l’adresse d’un animal 

terrifiant : « salut maître, ce n’est pas qu’on t’aime, mais on te redoute ». Cette peur du 

populaire rend l’  Ombiasy  intangible, quasi sacré.  



 

 

101 

2-3 LE SAVIKA : UN ELEMENT QUI RELIE 

2-3-1 Mpisavika de père en fils 

Les hommes qui pratiquent ce sport culturel sont souvent des descendants 

de « mpisavika ».  L’art et les stratégies de ce combat particulier sont transmis de père en 

fils. Aussi, les gardiens de zébus dans leur enclos de « mise au vert » ne sont autres que 

les progénitures de ceux qui vont combattre. De ce fait, sans qu’il y ait d’apprentissage 

formel de la part du paternel, ses enfants acquièrent logiquement sur le tas, les arcanes 

du « savika ». 

 

Mais il faut savoir que les zébus quoi qu’ils en soient les adversaires de ces 

hommes dans l’arène ne sont point leur ennemi. Pour le comprendre, il faut voir ses 

enfants les appeler d’une voix presque amicale par leur nom, ou leur caresser la tête pour 

calmer leur énervement. Le registre  onomastique de ces animaux déborde rarement du 

domaine des catastrophes naturelles de celui des qualificatifs terrifiants. 

 

« Ce sont ELITA*, GAFILO* et ECLIPSE qui sont le plus méchants » 

expliquent fièrement les enfants, à la manière dont on parle d’une vedette de sport. Les 

zébus, ils sont nos « copains ». 

 

2-3-2 Zanahary et les ancêtres 

Souvent, nous posons la question : Zanahary se distingue-t-il des ancêtres ? 

Au cours du SAVIKA l’ancien dit « Vous autres, ancêtres qui êtes devenus 

Zanahary… » Une telle formulation et manifestement hyperbolique : elle signifie ce que 

veut dire l’appellation docteur adresser à un infirmier, « gouverneur à un chef de canton, 

ingénieur à un contremaître. L’hyperbole est à Madagascar, une façon polie et habile de 

se concilier les puissants. D’ailleurs un père dira quelquefois en parlant de son fils : « Je 

suis son Zanahary visible (hita maso) ; par là, il laisse simplement entendre qu’il est le 

remplaçant de Zanahary auprès de son fils. Quelque soit leur puissance, les ancêtres sont 

reconnus comme des créatures et des demandeurs (mpangataka). Distincts de Zanahary,  

il  ne demeure néanmoins  séparé ils sont parfaitement intégrés en lui. 

 



 

 

102 

C’est pourquoi les aînés prennent la parole avant chaque séance du savika. 

On a pu constater et schématiser une forme d’organigramme concernant une demande de 

bénédiction. 

                      L’humanisme malgache,  sa logique interne et sa globalité n’ont rien  à 

envier à la philosophie d’autres peuples. Face au monde technique, il ne peut se  réveiller  

timide que dans la mesure où, plus vécu que conceptualisé. Il hésite à expliciter sa 

formulation, à poursuivre une anthropologie encline à dialectiser l’hier et le présent, l’ici et 

l’ailleurs. Faute d’une telle explication accessible au discours, la lutte avec l’idéologie 

concurrente ne se fait pas à armes égales. 

 

                      Pourtant, l’initiation des jeunes Malgaches aux philosophies modernes 

prendrait tout son sens à partir du moment où leur propre manière d’exister ou de 

participer pourrait devenir, pour eux-mêmes, le premier objet d’une réflexion systématique. 

 

                     Jeunes et vieux, occidentalisé ou traditionnel, pauvre ou riche, citadin ou 

paysan, le Malgache contemporain   atteste en tout cas la présence de son identité dans 

laquelle il se sent différent et étranger et en intime connivence avec les siens. Fort de 

cette conviction, il ouvre les yeux sur le monde, prêt à donner un message qui concerne, à 

vrai dire, tous les peuples d’un seul univers. 

 

 



 

 

103 

 

 

 

 

 

 

 

SUGGESTIONS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Actuellement, on peut dire que la mentalité des Malgaches n’est plus ce 

qu’elle était autrefois. En effet avant, selon un proverbe malgache « Ny tain’omby 

mivadika aza tsy misy maka », littéralement « personne n’oserait toucher à des bouses de 

vaches que l’on a déjà retournées » qui veut dire que si jamais on laisse par hasard, un 

objet quelque part, personne n’osera y toucher, par politesse d’une part et par peur des 

tabous de l’autre. Mais ce qui est déplorable, de nos jours, c’est que, si par malheur vous 

perdiez un objet, vous ne le retrouverez jamais. Ou  pire encore, si une personne assise à 

vos côtés l’a vu ou l’a pris, dans la majorité des cas, elle ne vous le dira jamais ou pire, 

elle niera l’avoir vu. 

 

Nos ancêtres étaient réputés par leur sagesse et leur savoir-vivre. 

Malheureusement, plusieurs malgaches ont vu que les pays de l’hémisphère nord sont 

plus avancés, surtout en technologies et même dans leurs pensées,  donc ils ont tout 

bêtement copié leur attitude sans analyser l’impact que cela peut causer pour la 

génération future. 

 



 

 

104 

Tout cela pour en venir au fait qu’actuellement, la vraie culture malagasy est 

devenue comme les croyances des profanes pour certaines religions. En effet, les 

Malgaches sont réputés pour leurs us et coutumes, le culte des ancêtres qui sont les 

intermédiaires  entre le Zanahary (Dieu) et les vivants. 

 

Mais il faut dire que les coutumes malgaches font notre identité dans cette 

mondialisation qui va sûrement nous engloutir, si nous ne savons pas où nous placer. Par  

ailleurs, quelques groupes de Malgaches (comme les pratiquants de Savika de la région 

d’Amoron’i Mania) essayent de restaurer  cette mentalité oubliée, mais apparemment, ils 

sont pris pour des indigènes ou des non civilisés. C’est comme s’ils ne savaient rien du 

tout sauf le combat avec les bêtes. 

 

Certes, tout le monde  évolue avec son temps, cela veut dire que le SAVIKA 

doit impérativement s’adapter à l’évolution de notre monde.Mais pour la masse, il faudrait 

que les dirigeants les éduquent. En effet, en parlant de discours (SOKELA) ou de tenue 

vestimentaire (Malabary ou le salaka), il serait idéal si les dirigeants malgaches 

apprennent leurs importances, lors d’une réunion ou une cérémonie officielle. 

 

                     On parle souvent de la mondialisation parce que dans tous les domaines que 

ce soit les évolutions de la technologie concernant la communication par exemple 

(télécommunication et Internet), que ce soit les relations internationales font parler d’elle.  

On remarque même des évasions culturelles qui font naître une culture nouvelle. Cela 

peut être causé par une culture venant de l’étranger ou aussi des changements subis par 

sa culture elle-même. Malgré tout cela, les cultures de chaque pays ne pourront jamais 

être les mêmes. Au contraire, toutes les nations devraient avoir sa culture propre à elle 

même. 

                      

                     Donc, il faudra élaborer quoi ? Les pratiquants devraient être encadrés d’une 

manière plus stricte car on remarque  l’inconscience de chacun d’eux lorsqu’ils sont 

marqués par l’ambiance de l’évènement. C’est pourquoi d’autres lutteurs arrivent à blesser 

le zébu par une frappe de coup de bâton. Ce n’est pas seulement un encadrement pour 

les lutteurs mais aussi pour l’organisateur de la cérémonie. Il a tendance à comparer le 

Savika aux tauromachies étrangères. Effectivement la continuité de cet acte ou plutôt de 

cette manière d’agir, va petit à petit enterrer la vraie spécificité du  Savika. 

 



 

 

105 

Les spectateurs, eux aussi, participant à l’activité, ils doivent avoir leur part. Il 

fallait que les spectateurs soient conscients de leur rôle durant la pratique, avoir en tête 

toutes les idéologies. Au moment où nous avions assisté à un « SAVIKA », nous avions 

remarqués que les spectateurs ne s’intéressent plus au discours. En outre, on a constaté 

que l’élaboration des règlements, des techniques et d’organisation bien adaptés serait 

idéale. On pourra même faire construire un emplacement spécial pour ce genre de 

pratique qui pourrait bien s’y adapter. Les tentatives ne devront plus être devenues des 

idées en l’air mais il est plutôt temps de les concrétiser. Les recherches et les thèses 

serviront bien de moyens pour préserver les fondements philosophiques de cette 

discipline. Si c’est possible, l’intervention de l’Etat peut être un atout considérable, étant 

donné que la pratique constitue une culture très spécifique. 

 

Et enfin, la réalisation d’un établissement culturel serait une idée agréable et 

comme matière fondamentale, il y aura le Savika  (introduction de l’enseignement 

théorique ou pratique dans le milieu scolaire). Pourquoi ne pas construire un musée 

spécial pour la même pratique ? 

                       

                    La réalisation d’une thèse qui affirme la base de l’existence du Savika nous                          

aidera à bien cerner  cette activité culturelle. Cette idée donnera naissance à une réforme 

qui peut protéger la pratique du SAVIKA : le fond et la forme. La construction d’une 

organisation au point, l’amélioration de la technique, l’élaboration des matériels 

convenables, attribuera la maîtrise de sa philosophie. La reconnaissance pour ressembler 

aux autres sports. La reconnaissance de par le monde  par le Comité International 

Olympique. La considération du Savika comme une discipline moderne. L’utilisation 

comme un moyen d’Education. L’utilisation pour un développement harmonieux de 

l’homme. La contribution à la valorisation de la pratique. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

106 

 

 

 

 

 

 

 

 

CONCLUSION 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                     Parvenu au terme de cet ouvrage, certes, nous reconnaissons avec humilité 

qu’il y a certainement des lacunes soit dans l’esquisse des perspectives que nous nous 

sommes posées, soit dans les recueils des données, soit dans les interprétations et 

l’exploitation de ces dernieres. Et suivant de près l’évolution de cette étude, nous nous 

rendons compte que l’activité physique traditionnelle, notamment le Savika, bute sur de 

nombreux problèmes. 

 

                     Tout cela pour ne pas dire que Madagascar est actuellement devenu un 

dépotoir de culture. Et la culture Malgache est noyé dedans sans que le peuple puisse 

crier au secours ni faire quoi que ce soit d’autre, car ce soit nous même qui la noyons. 

Mais les solutions sont aussi nombreuses que les problèmes. Ainsi, elles ne demandent 

qu’une intervention  effective de l’Etat et des forces vives de la nation ou du peuple. Si 

toutes ces entités coordonnent leurs efforts et collaborent, nous dépasserons peu à peu 

les obstacles et nous pouvons trouver le rôle des entités participatives. 



 

 

107 

                     Pour cela, notre objectif n’est pas de chercher à critiquer les responsables du 

« Tolon’omby » ou de les accuser durant 24 ans d’essai de valorisation de cette pratique 

dans la société, mais d’essayer de relever les faits réels de la pratique du Savika  dans la 

région d’Amoron’i Mania. En effet, nous pensons que cette pratique est encore loin d’être 

parfaite dans notre pays. Nous devons redoubler encore nos efforts, même si nous 

disposons de  tous les moyens techniques, administratifs et matériels suffisants. 

 

Nous avons rédigé ce mémoire dans le but d’éveiller l’attention des 

pratiquants, de l’organisateur et des spectateurs dans les tâches qui les attendent pour le 

développement et la reconnaissance de notre activité physique traditionnelle. 



 

 

108 

BIBLIOGRAPHIE 

1 AMBROISE E.  LES VEZOS ou Enfants de la mer 

Monographie d’une sous tribu Sakalava  

Librairie vincentienne et missionnaire  

12 Avenue Sibérie 12 Bellevue. 

2 ASSOCIATION DES GEOGRAPHES 

DE MADAGASCAR  

  Atlas  de Madagascar  

 

3 BENOIT A. 1892 

 

Récit de Voyage à Diégo Suarez dans 

le Nord Malgache 

4 CALLET R. P.   Histoire des Rois ou Tantaran’ny 

Andriana  

Tomes I-II-III-IV. 

5 CHAUVICOURT 

 

  Les zébus ou bœufs à bosse dans la 

munismatique  

6 DECARY R. 1962  La divination par le Sikidy  

  1959  Les or palles et sacrifice rituel chez les 

Anciens Malagasy  

Imprimerie Manipovey Jeune  

  1967  Mœurs et coutumes  

    Souvenir de la terre Malgache   

Paris Ed Maritimes et de l’outre mer. 

9 DIBOS L. 1895 A travers Madagascar Insurgée, Mame 

Tour. 

10 DUBOIS R. P.  1971 Essai de Dictionnaire Betsileo  

Tome 1-2-3. Tananarive. Imprimerie 

officielle. 

  1978 OLOMBELONA Essai sur l’existence 

personnelle et collective à Madagascar.  

Ed L’ HARMATTAN 

  1938  Monographie du Betsileo .Paris  

Institut d’Ethnologie 

13 FLACOURT 1913 Histoire de La Grande île de 

Madagascar collection des ouvrages 

anciens concernant Madagascar 



 

 

109 

14 

 

 

GRANDIDIER A.   1913 Collection des ouvrages anciens 

concernant Madagascar.  

Union coloniale. Paris. 

15 LACAZ 1869 Population de Madagascar 

16 LE DUC St E. 1848 Histoire d’Auguste Leduc de 1827 à 

1837 dans l’île de Galega In Nouvelle 

Revue Historique et Littérature de l’Ile 

Maurice. 

17 NEMOURS 1930. Duc de Madagascar et ses richesses 

Ed Pierre Roger. Paris. 

18 PAU B. 1921 Journal de Routes Paris Imprimerie 

COUESLANT  

19 PAYET J. V. 1988. Récits et Traditions de La Réunion  

L’ HARMATTAN. Paris. 

20 PFEIFER I.   1881 Notice Historique sur Madagascar. 

Voyage à Madagascar   Hachette 

21 RAINIHIFINA J.  1975 Tantara Betsileo et Fomba Betsileo  

Ambozontany Fianarantsoa 

22 RAINITOVO  1915 Antananarivo Fahizay: Fomba sy toetra 

amam-panao tamin’ izany. 

Ambozontany. Fianarantsoa. 

23 RAHAJARIZAFY Pr. A. 1970 Ny Filôzôfia Malagasy  

Ambozontany. Fianarantsoa. 

24 RAHARIJAONA S. 1987 Imady Ethnosociologie  

Assistant d’Ethnologie IRSM. 

25 RANDRIAMANANTENAS

OA C. 

1978 Les pratiques corporelles traditionnelles 

à caractère sportif. Université de Paris 

VII. Thèse pour le Doctorat de 3e Cycle.  

26 RANDAZAVOLA P. 1975  Le FANORONA.  

27 RICOEUR L. 1982 Les cultures et le temps Payot / 

Unesco. 

28 SARTRE M. 1948 Les Athlètes dans le monde Grec. 

Sport, Gloire, Argent 

 

 



 

 

110 

REVUES 

29 La Gazette 21/O2/04  

30 Les Nouvelles 14/04/04  

 

MEMOIRES 

31 AHAMAD 1996 «  Etude de la contribution des APS 

dans la lutte anti-drogue en milieu 

adolescen ». Mémoire d’obtention du 

CAPEN 

32 RAFANOMEZANTSOA E. R. 2003 « Essai de codification de la pratique du 

Savika à Madagascar : cas de la région 

d’Amoron’i Mania ». Mémoire 

d’obtention du CAPEN 

33 RASOLOMANANA 1994 « Valeurs traditionnelles et 

communautés villageoises à 

Madagascar » Mémoire d’obtention du 

CAPEN 

34 RAPHIDSON J.Y. 1999 «  Vers une assimilation de la pratique 

du fanafody moraingy par l’ombiasy, en 

tant que médecine sportive 

traditionnelle. Le moraingy dans la 

région du Sakalava Menabe » Mémoire 

d’obtention du CAPEN 

35 RAZAFIMANDIMBY 2001 « Analyse diagnostique des disciplines    

Moraingy et Boxe Anglaise dans le 

cadre de transfert pro- actif » Mémoire 

d’obtention du CAPEN 

 


